
HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 

DAS MITTELALTER
Perspek t iven mediäv is t i scher  Forschung
Zei t schr i f t  des  Mediäv is t ik verbandes

Sexualitäten im Mittelalter 
Normen und Devianz, Phantasien und Praktiken

Herausgegeben von
Hendrik Hess
Christian Kaiser 
Birgit Zacke

2025 · 30 /2





HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 

Sexualitäten im Mittelalter  
Normen und Devianz, Phantasien und Praktiken

Herausgegeben von 
Hendrik Hess, Christian Kaiser und Birgit Zacke

DAS MITTELALTER
Perspek t iven mediäv is t i scher  Forschung
Zei t schr i f t  des  Mediäv is t ik verbandes

2025 ·  30 /2



Herausgeberin  
Prof. Dr. Isabelle Mandrella 
Katholisch-Theologische Fakultät, Philosophie und philosophische  
Grundfragen der Theologie, LMU München, Geschwister-Scholl-Platz 1,  
80539 München, isabelle.mandrella@lmu.de 

Redaktion  
Dr. Magdalena Butz, Dr. Jan Glück 
redaktion-das-mittelalter@posteo.de

Logo des Mediävistikverbandes von Walter Wolf, Riedstadt, nach Hs Florenz, 
Biblioteca Medicea Laurenziana, Conv. sopp. 319, f. 90v

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der 
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  
im Internet über https://dnb.dnb.de abrufbar.

Diese Zeitschrift ist unter der Creative-Commons-Lizenz  
CC BY-SA 4.0 veröffentlicht. Die Umschlaggestaltung 
unterliegt der Creative-Commons-Lizenz CC BY-ND 4.0.

Publiziert bei Heidelberg University Publishing (heiUP), 2025 
 
Universität Heidelberg / Universitätsbibliothek 
Heidelberg University Publishing (heiUP) 
Grabengasse 1, 69117 Heidelberg 
https://heiup.uni-heidelberg.de 
E-Mail: ub@ub.uni-heidelberg.de

Die Online-Version dieser Publikation ist auf den Verlagswebseiten von 
Heidelberg University Publishing https://heiup.uni-heidelberg.de dauerhaft 
frei verfügbar (Open Access). 
doi: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2

Text © 2025. Das Copyright der Texte liegt bei den jeweiligen Verfasser:innen.

ISSN 	 0949-0345  
eISSN 	2196-6869

ISBN 978-3-96822-351-3 (Softcover) 
ISBN 978-3-96822-352-0 (PDF)

mailto:redaktion-dasmittelalter@tu-braunschweig.de
https://dnb.dnb.de
https://heiup.uni-heidelberg.de
mailto:ub%40ub.uni-heidelberg.de?subject=
https://heiup.uni-heidelberg.de
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2


Die Zeitschrift ‚Das Mittelalter‘ ist ein Forum für die interdisziplinäre 
Mediävistik. Die einzelnen Hefte behandeln jeweils ein aktuelles Thema  
der Mittelalter-Forschung unter fächerübergreifender Perspektive.  
Daneben werden in einem berichtenden Teil die wesentlichen Ergebnisse, 
Diskussionen und Neuerscheinungen der verschiedenen Disziplinen in ihrer 
Bedeutung für die gesamte Mediävistik vorgestellt.

Peer reviewed

Der Mediävistikverband e. V.

Präsidium 
Prof. Dr. Regina Toepfer (Präsidentin), Würzburg
Prof. Dr. Michael Grünbart (Vizepräsident), Münster
Prof. Dr. Albrecht Fuess (Schatzmeister), Marburg
Prof. Dr. Isabelle Mandrella (Schriftführerin), München
Prof. Dr. Wolfram Drews (Vertreter des Tagungsortes), Münster

Beirat

Funktionsstellen 
Prof. Dr. Andrea Sieber (Mediävistik und Schule), Passau
Prof. Dr. Ingrid Baumgärtner (Beihefte), Darmstadt 
Dr. Karoline Döring (Öffentlichkeitsarbeit), Salzburg
Dr. Miriam Hathaway (Early Career), Mainz

Fachvertretung 
Prof. Dr. Eva von Contzen (Anglistik), Freiburg
Prof. Dr. Stephan Dusil (Rechtsgeschichte), Tübingen
Prof. Dr. Juliane von Fircks (Kunstgeschichte), Jena
Prof. Dr. Susanne A. Friede (Romanistik), Bochum
Prof. Dr. Albrecht Fuess (Islamwissenschaft), Marburg
Prof. Dr. Michael Grünbart (Byzantinistik), Münster
Prof. Dr. Irene Holzer (Musikwissenschaft), München
PD Dr. Christian Kaiser (Medizingeschichte), Bonn
Prof. Dr. Andreas Lehnertz (Jüdische Studien), Trier 
Dr. Christine Magin (Grundwissenschaften), Greifswald
Prof. Dr. Isabelle Mandrella (Philosophie), München
Prof. Dr. Christoph Mauntel (Geschichte), Osnabrück
Prof. Dr. Natascha Mehler (Mittelalterarchäologie), Tübingen
Prof. Dr. Jonathan Reinert (Theologie), Reutlingen
Prof. Dr. Bernd Roling (Mittellatein), Berlin
Prof. Dr. Roland Scheel (Skandinavistik), Münster
Prof. Dr. Gabriel Viehhauser (Germanistik und Digital Humanities), Wien
Jun.-Prof. Dr. Matthias Weber (Geschichte), Bochum
Prof. Dr. Julia Zimmermann (Germanistik), Graz

Anfragen und Mitteilungen bezüglich der Mitgliedschaft  
(Beitrittserklärungen, Änderungen von Adresse und Bankverbindung) 
richten Sie bitte an den Schatzmeister des Mediävistikverbandes:  
Prof. Dr. Albrecht Fuess, Fachgebiet Islamwissenschaft, Deutschhausstraße 12, 
35032 Marburg; albrecht.fuess@uni-marburg.de.



IV

Inhaltsverzeichnis
	 Hendrik Hess, Christian Kaiser und Birgit Zacke
243	 Einleitung
	 Sexualitäten im Mittelalter

NORMEN DER NATUR

	 Jasmin Hauck
271	 Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs
	� Zur mittelalterlichen Aufnahme und Fortschreibung eines antiken 

Tierexempels in Naturphilosophie, Theologie und Recht

	 Daniel Schäfer
292	 ‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?
	� Überlegungen zur vormodernen Diskussion um männliche  

Alterssterilität und -impotenz

DISZIPLINIERUNG UND GRENZÜBERSCHREITUNG  
IN DEN GESCHLECHTERORDNUNGEN

	 Michael Eber
319	� Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische  

Disziplin in den Viten der Euphrosyne/des Smaragdus  
(BHG 625, BHL 2722, BHL 2723)

	 Jacqueline Turek 
336	� Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher  

Gesindedienst im vormodernen Nürnberg
	� Eine Untersuchung zu Klagen von schwangeren Mägden  

vor städtischen Gerichten

SPRECHENDE GENITALIEN

	 Johannes Ruhstorfer
363	 Sex und Macht
	� Ein frivoler ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ aus  

der späten Mamluken-/frühen Osmanenzeit



Inhaltsverzeichnis  |  V 

	 Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg
381	� Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt 

im ‚Nonnenturnier‘ und im ‚Rosendorn‘

	 Sylvia Jurchen
405	 Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske
	 Eine zeichentheoretische Ernte

DAS BLOSSGESTELLTE GESCHLECHT

	 Sophie Hüglin
429	 Wie eine Göttin oder auf allen Vieren
	� Die Kaisertochter in Darstellungen von ‚Vergils Rache‘ im Kontext 

mittelalterlicher Sachkultur

	 Andrea Moshövel
451	� Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles  

im Frühneuhochdeutschen

FORUM MITTELALTER

471	 Dissertationspreis des Mediävistikverbands 2025

	 Isabelle Mandrella
474	� ‚In nomine. Name und Benennung im Mittelalter‘

477	 Rezensionen
	� Michael Borgolte: Königin in der Fremde (Bea Lundt) – Gerda 

Brunnlechner: Die ‚Genuesische Weltkarte‘ von 1457 (Veronique 
Ritter) – Björn Klaus Buschbeck: Rosenkränze, Marienmäntel, 
Seelenhäuser (Gia Toussaint) – Patrick Gautier Dalché: 
Mappae Mundi (Ingrid Baumgärtner) – Jeffrey F. Hamburger 
u. Eva Schlotheuber (Hgg.): The Ladies on the Hill (Suzanne 
FitzGerald Heskin) – Brigitta Rotach, Dölf Wild, Ron Epstein-Mil 
u. Ehud M. Landau (Hgg.): Frau Minne und die Zürcher Juden 
(Franziska Kleybolte) – Sandra Schieweck-Heringer: Iberische 
Grenzregime (Robert Friedrich) – Nikolaus Staubach: Rex 
Christianus (Horst Lößlein) – Larry Swain u. Ophelia Eryn Hostetter 
(Hgg.): Teaching ‘Beowulf’ (Kerstin Majewski) – Jochen Hermann 
Vennebusch: Die Reichenauer Evangelienbücher (Judith Utz) – 
Dorothea Weltecke (Hg.): Religiöse Gewalt in historischer Dimension 
(Theresa Bachhuber)





243

Kontakt

Dr. Hendrik Hess,  
Rheinische Friedrich-Wilhelms- 
Universität Bonn, Institut für Ge-
schichtswissenschaft, Abteilung für 
Mittelalterliche Geschichte,  
Konviktstraße 11, D–53113 Bonn,  
hess@uni-bonn.de 
https://orcid.org/0009-0005-2649-
5974 

PD Dr. Christian Kaiser,  
Universitätsklinikum Bonn,  
Institute for Medical Humanities, 
Venusberg-Campus 1,  
D–53127 Bonn,  
ckaiser@uni-bonn.de  
https://orcid.org/0009-0004-5810-
5806 

Dr. Birgit Zacke, Rheinische 
Friedrichs-Wilhelm-Universität Bonn, 
Institut für Germanistik, Vergleichende 
Literatur- und Kulturwissenschaft, 
Germanistische Mediävistik,  
Rabinstraße 8, D–53111 Bonn,  
birgit.zacke@uni-bonn.de

Hendrik Hess  , Christian Kaiser   und Birgit Zacke

Einleitung
Sexualitäten im Mittelalter

Abstract The introduction offers a critical reflection on 
the historical study of sexuality in the medieval period, 
emphasising its conceptual complexity and methodological 
challenges. Drawing on key theoretical frameworks, a 
pluralistic approach is advocated that views sexuality 
as a dynamic field of social, cultural, and symbolic prac­
tices rather than as a fixed category of identity. Medieval 
‘sexualities’ emerge as multifaceted phenomena, shaped 
by intersecting discourses of medicine, theology, law, 
literature, and visual culture. The volume adopts an in­
terdisciplinary methodology, acknowledging the absence 
of direct medieval equivalents for the modern concept 
of ‘sexuality.’ Therefore, its contributions investigate 
how norms and transgressions, fantasies and corporeal 
practices were negotiated in various medieval contexts, 
with particular attention to power structures, gender 
hierarchies, and other normative forces. This nuanced 
understanding resists simplification, highlighting the fluid 
and contested meanings attached to sex, desire, and the 
body in medieval societies.

Keywords Discursive Constructions; Gender and Power; 
Medieval Sexuality; Normativity and Deviance; Sexual 
Practices and Representations 

Hendrik Hess, Christian Kaiser und Birgit Zacke: Einleitung. Sexualitäten im Mittelalter. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 
243–267. Heidelberg: Heidelberg University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25254 
(CC BY-SA 4.0)

mailto:hess@uni-bonn.de
https://orcid.org/0009-0005-2649-5974
https://orcid.org/0009-0005-2649-5974
mailto:ckaiser@uni-bonn.de
https://orcid.org/0009-0004-5810-5806
https://orcid.org/0009-0004-5810-5806
mailto:birgit.zacke@uni-bonn.de
https://orcid.org/0009-0005-2649-5974
https://orcid.org/0009-0004-5810-5806
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25254


244  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Sexualität ist Teil der Natur des Menschen. Diesem Satz würde wohl kaum jemand 
widersprechen. Und doch ist in dieser knappen Aussage schon ein Großteil der 
Probleme konzentriert, die sich ergeben, wenn man es unternimmt, ‚Sexualität‘ 
auf historisch-kritische Weise zu beschreiben. Ziemlich genau alle begrifflichen 
Bestandteile des eben genannten Satzes – ‚Sexualität‘, ‚Teil‘, ‚Natur‘, ‚Mensch‘ – 
stellen sich nämlich bei näherer Betrachtung als vieldeutig, diffus und unbestimmt 
heraus. Dennoch haben sie die Sexualgeschichte immens geprägt. Ein Großteil 
der Erwartungen, Spannungen, Konflikte und Hoffnungen, die mit Sexualität und 
dem Umgang mit ihr immer schon verbunden sind, kann mit unterschiedlichen, 
divergenten Interpretationen dessen erklärt werden, was in und mit den genannten 
Begriffen gemeint sein und gelten sollte.

Im vorliegenden Band haben sich Expertinnen und Experten aus verschie­
denen Wissensdisziplinen dem Thema zugewandt, wie Sexualität im Mittelalter 
beschrieben werden kann. Sie stützen sich dabei auf zahlreiche Quellen und eine 
Vielzahl von Studien, die in grundlegender Weise Mentalitäten, Praktiken, Nor­
men und Verarbeitungsversuche nachgezeichnet haben. Eine Untersuchung des 
Sexuellen muss – da sich dieses in so vielfältiger Weise manifestiert – eine ganze 
Reihe von Perspektiven zusammenführen. Gerade weil sich der Gegenstand bei 
genauerem Hinsehen als theoretisch voraussetzungsreich und kontextabhängig 
erweist, verlangt ‚Sexualität‘ nach einer Bestimmung aus interdisziplinärer Per­
spektive, um ihren unterschiedlichen Dimensionen gerecht werden zu können.

1	 ‚Sexualität‘

Wie wir ‚Sexualität‘ für das Mittelalter beobachten und beschreiben, ohne ana­
chronistische Konzepte zu verwenden, stellt eine große Herausforderung dar. 
Das fängt bereits bei den Termini an, die wir hauptsächlich unserem heutigen 
Sprachgebrauch entnehmen, damit wir einander verstehen, wenn wir darüber 
schreiben. Doch viele Wörter sind literal gesehen ohne Entsprechung in unserem 
historischen Material. Der Begriff ‚Sexualität‘ (sexualitas) findet sich in den mittel­
alterlichen Quellen selbst nicht, er etablierte sich erst zu Beginn des 19. Jahrhun­
derts.1 Auch ‚Homosexualität‘, ‚Heterosexualität‘, ‚Erotik‘, ‚sexualisierte Gewalt‘ 
oder ‚Masturbation‘ sind keine mittelalterlichen Begriffe. Wer sie verwendet, um 
Erkenntnisgewinn aus historischen Quellen über das Mittelalter zu erreichen, 
muss sich der grundlegenden Differenz der Zugänglichkeit zu den entsprechenden 

	1	 Vgl. Mildenberger 2020, S. 2; Wesche 2007/2013, Sp. 887; Classen 2008, S. 13.



Einleitung  |  245 

Vorstellungswelten bewusst sein, denn die konzeptuellen Schemata sind nicht 
identisch.2

Regina Toepfer und Bettina Wahrig konstatieren bezüglich der komplexen 
Vorstellungen von ‚Kinderlosigkeit‘ und ‚Unfruchtbarkeit‘ im Mittelalter und 
deren mannigfaltiger Thematisierung in diversen Kontexten, Literaturformen und 
Textgattungen, dass „biologische und kulturelle Aspekte bei körperbezogenen 
Konzepten untrennbar verbunden sind“.3 Dieser Befund lässt sich mit Sicherheit 
auch auf das erweiterte Spektrum der Sexualität übertragen. Doch was ‚Sexualität 
im Mittelalter‘ sein soll, wird von den Forschenden in unterschiedlicher Weise 
definiert und in der weiteren Ausarbeitung differenziert.4 Nicht alle Herangehens­
weisen sind in gleicher Weise überzeugend.

Einen grundlegenden Impuls für die Erforschung der Geschichte der Sexu­
alität lieferte Michel Foucault mit ‚Sexualität und Wahrheit‘ (‚Histoire de la 
sexualité‘), insbesondere mit dem ersten Band ‚Der Wille zum Wissen‘ (‚La volonté 
de savoir‘).5 Foucault wendet sich darin gegen die Annahme, der zufolge die 
bürgerliche Gesellschaft der Moderne Sexualität zunehmend tabuisiert und unter­
drückt habe. Stattdessen diagnostiziert er ein Zusammenspiel von Macht und 
dem Sexuellen: Sexualität sei nicht verdrängt, sondern in einem immer dichteren 
Geflecht von Diskursen, Normen und Institutionen überhaupt erst hervorgebracht, 
benannt, klassifiziert und reguliert worden. Zentral für Foucaults Verständnis 
ist, dass ‚Sexualität‘ keine vorsoziale oder natürliche Instanz darstellt, sondern als 
diskursive Formation verstanden werden muss, als ein historisch gewachsenes 
Ensemble aus Praktiken, Wissensbeständen, Zuschreibungen und Normierun­
gen, das Körper, Begehren und Identität miteinander verknüpft.6 Foucaults 
Analyse des Zusammenspiels von Macht, Wissen und Subjektivität hat auch für 
die mediävistische Forschung weitreichende Konsequenzen. Sie ermöglicht, die 
Konstruktion sexueller Normen und Devianz im Mittelalter nicht als Reflex eines 
vermeintlich ‚natürlichen‘ Begehrens, sondern als Ausdruck komplexer gesell­
schaftlicher Ordnungsmechanismen zu begreifen, in denen Sexualität in Form 
sozialer Disziplinierung, moralischer Erziehung und symbolischer Herrschaft 
eingebettet erscheint.

Als ähnlich wegweisend darf die auf Thomas Laqueur zurückgehende These 
vom vormodernen ‚one-sex model‘ angesehen werden.7 Laqueur geht davon aus, 

	2	 Vgl. Payer 1984, S. 14 f.; Eder 2018, S. 15–18, 22.
	3	 Toepfer u. Wahrig 2021, S. 296.
	4	 Vgl. überblicksmäßig dazu das einleitende Kapitel in McCarthy 2022, S. 1–25.
	5	 Foucault 1983.
	6	 Vgl. ebd., S. 92 f.
	7	 Hierzu und zum Folgenden vgl. Laqueur 1992.



246  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

dass in der europäischen Kultur von der griechischen Antike über das Mittelalter 
bis zum Ende der Frühen Neuzeit Wissenschaft und Medizin den männlichen und 
weiblichen Körper als grundsätzlich gleichartig auffassten. Die Eierstöcke galten 
als nach innen verlagerte Hoden, Gebärmutter, Vagina und Vulva wurden als 
umgestülpter Penis interpretiert. Ob sich ein männlicher oder weiblicher Körper 
ausbildete, hing dieser Vorstellung zufolge davon ab, ob genügend ‚Hitze‘ vor­
handen war, um die Genitalien nach außen zu treiben; fehlte diese, blieben sie im 
Körperinneren. Laqueurs These macht – wenn sie auch nicht unkorrigiert und 
unwidersprochen blieb8 – auf die Problematik (der historischen Übertragbarkeit) 
des ontologischen Entwurfs der Zweigeschlechtlichkeit der Moderne aufmerksam. 
Bedenkenswert für die Erforschung von Sexualität im Mittelalter ist weiterhin 
seine Beobachtung,

daß in diesen aus der Zeit vor der Aufklärung stammenden Texten, 
und sogar noch einigen späteren, das biologische Geschlecht (sex), oder 
der Leib, als Epiphänomen verstanden werden muß, während das 
soziale Geschlecht (gender), das wir als kulturelle Kategorie auffassen 
würden, primär oder „real“ war. […] Zum allermindesten war, was wir 
als Sexus (sex) und Genus (gender) bezeichnen, im „Ein-Geschlecht-
Modell“ ausdrücklich in einem Kreis von Bedeutungen zusammenge­
bunden, von dem aus zu einem als biologisch vorgestellten Substrat zu 
entkommen – das war die Strategie der Aufklärung – unmöglich war.9

Und auch Laqueur verweist – wie vor ihm Foucault – auf die Bedeutung von 
Herrschaft in diesem Zusammenhang, wenn er konstatiert, dass der 

Kampf um Macht […] neue Formen hervor[bringt], in denen sich das 
Subjekt mitsamt den gesellschaftlichen Realitäten konstituiert, inner­
halb derer die Menschen leben. Wer ernsthaft über Sexualität zu spre­
chen beabsichtigt, kommt deshalb an der Gesellschaftsordnung nicht 
vorbei, die sie sowohl repräsentiert als auch legitimiert.10

In jüngerer Zeit wurden die diskursiven Zugänge zum Verständnis von Sexualität 
in der mediävistischen Forschung aufgegriffen, wenn etwa Ruth Mazo Karras 
und Katherine E. Pierpont sie nicht als einheitliches, fest umrissenes Phänomen 
verstehen, sondern als ein vielschichtiges Bedeutungsgeflecht, das durch soziale, 

	 8	 Vgl. u. a. Cadden 1993, S. 3; Bennewitz u. Tervooren 1999; Stolberg 2003.
	 9	 Laqueur 1992, S. 20 (Kursivierung im Original).
	10	 Ebd., S. 24.



Einleitung  |  247 

kulturelle und geschlechtsspezifische Faktoren geprägt war.11 Ausgehend von der 
Prämisse, dass Sexualität nicht mit den sexuellen Handlungen selbst gleichzusetzen 
ist, sondern vielmehr „the universe of meanings that people place on sex acts“12 
darstellt, fokussieren die Autorinnen auf die unterschiedlichen Bedeutungen, die 
mittelalterliche Gesellschaften sexuellen Handlungen zuschrieben. Diese Zuschrei­
bungen variierten je nach Geschlecht, sozialem Status, religiösem Kontext und 
historischer Situation. Karras und Pierpont betonen die Notwendigkeit, die Plu­
ralität sexueller Normen, Phantasien und Praktiken in den Blick zu nehmen – und 
insbesondere die strukturelle Asymmetrie, die sich daraus ergibt, dass Sexualität 
als ein Akt verstanden wurde, den jemand an jemand anderem vollzieht.13 Damit 
rücken sie auch die geschlechtsspezifischen Rollenbilder und Machtverhältnisse in 
den Fokus, die mittelalterliche Sexualitätskonzepte wesentlich bestimmten. Daraus 
ergibt sich eine inhärente Prozesshaftigkeit und Dynamik von Sexualität,14 was 
sie zu einem amorphen Phänomen macht.

Ein Definitionsversuch hält daher Schwierigkeiten bereit: „Als Terminus 
für die Geschlechtlichkeit des Menschen kann er [d. h. der Begriff ‚Sexualität‘] 
nur in seiner besonderen – biologische, psychologische, soziale und historische 
Aspekte umspannenden – Komplexität erschlossen werden.“15 Zunächst für die 
„Botanik und Medizin“ in Gebrauch, wird er „auf Verhaltensweisen des Menschen 
übertragen […], die zuvor auch mit Begriffen wie Ἀφροδίσια, Aphrodísia, ἔρως, 
érōs, ἐπιϑυμία, epithymía, cupiditas, concupiscentia, voluptas oder libido bezeichnet 
wurden.“16 Wiederum ist „[d]ie Geschichte der Sexualität […] die Geschichte ihrer 
Unterdrückung bzw. ihres kulturellen Überbaus.“17 An der ‚Sexualität‘ und ihrer 
Definition arbeiten die Human- und Geisteswissenschaften sich in besonderer 
Weise ab. So wird er „bis heute entweder aus essentialistischer oder konstruktivis­
tischer Perspektive präzisiert […].“18 Während die Essentialisten in der Sexualität 
„eine[] kulturübergreifende[] anthropologische[] Konstante“ sehen, betrachten die 
Konstruktivisten Sexualität als ein der „soziokulturell bedingte[n] Wandelbarkeit“ 

	11	 Vgl. Karras u. Pierpont 2023.
	12	 Ebd., S. 9.
	13	 Ebd., S. 5: „Medieval people, for the most part, understood sex acts as something that someone 

did to someone else, in particular the act of penetration.“
	14	 Sauer 2015, S. 9: „Sexuality is not a thing, but rather is a process. It is dynamic and complex, 

shifting over time, behaviors, and cultures. It connects to and collides with social identities 
as they change.“

	15	 Wesche 2007/2013, Sp. 887.
	16	 Ebd.
	17	 Röhrich 1984, Sp. 235.
	18	 Wesche 2007/2013, Sp. 887.



248  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

unterworfenes „historisches Konstrukt“.19 Als solches Konstrukt wird Sexualität 
ins Zentrum verschiedener wissenschaftlicher Ansätze gerückt. Grundsätzlich ist 
die Mediävistik als historisch arbeitende Disziplin mit kommunizierter Sexualität 
konfrontiert, die „in verschiedene ästhetische Zeichensysteme übersetzbar“20 ist 
und sich sowohl in den bildenden Künsten als auch in den „sprachlich-diskursiven 
Medien […]“21 findet.

Walter Haug22 identifiziert und beschreibt sieben Diskurse, in denen sich 
das ‚Sprechen‘ über Sexualität in der mittelalterlichen Kultur bis hin zur Frühen 
Neuzeit ausdifferenziert und „die man methodisch zunächst einmal auseinander­
halten sollte, wenn auch […] immer wieder mit Berührungen, Beeinflussungen und 
Konflikten zu rechnen ist“23: 1) kirchlich-kanonistisch, 2) medizinisch, 3) feudal, 
4) philosophisch-theologisch, 5) höfisch-literarisch, 6) burlesk-literarisch und 
7) theoretisch-didaktisch. 

Gerade die Mannigfaltigkeit, die sich in den schriftlichen und bildlichen 
Quellen und den überlieferten Gegenständen aus Kunst und Alltag in Bezug auf 
den Umgang mit der sexuellen Dimension der menschlichen Existenz zeigt, spricht 
auch dafür, ‚Sexualität‘ nicht im Singular, sondern eine Geschichte der ‚Sexua­
litäten‘ im Plural zugrunde zu legen.24 Der Begriff ist für den hier untersuchten 
Zeitraum nicht als Kategorie von Identitäten zu verstehen, als welcher er erst ab 
der Moderne verwendet werden kann, sondern als Kategorie, mit der soziales 
Handeln, kulturelle Narrative und Vorstellungen von Ordnung in ihren wechsel­
seitigen Bezügen beschrieben werden können.25 Für das vorliegende Themenheft 
ist unter Berücksichtigung all dieser Zusammenhänge ein weites Verständnis 
des Begriffs ‚Sexualität(en)‘ ähnlich der von Franz X. Eder vorgelegten Definition 
grundlegend, der Begehren beziehungsweise Begierde, Diskurse, Praxis, Erleben, 
Sprechen, Gefühle beziehungsweise Emotionen, Handlungen, Körper und Trieb 
umfasst, mithin alle mit dem Geschlechtsleben beziehungsweise der sexuellen 
Begierde verbundenen Erscheinungen.26 

	19	 Ebd.
	20	 Ebd., Sp. 890.
	21	 Ebd.
	22	 Vgl. im Folgenden Haug 2000. Vgl. dazu auch Wesche 2007/2013, Sp. 894.
	23	 Haug 2000, S. 43.
	24	 Vgl. Mildenberger 2020, S. 1, 9–12; Crawford 2007.
	25	 Vgl. Jarzebowski 2019.
	26	 Vgl. Eder 2018, S. 16.



Einleitung  |  249 

2	 ‚Natur‘

Die Berufung darauf, dass ein Phänomen wie zum Beispiel Sexualität ‚natürlich‘ 
sei, beinhaltet stets eine normative Dimension. Denn was ‚von Natur aus‘ so oder 
so ist, entzieht sich grundsätzlich dem Willen und der Verfügung des Subjekts, 
dieses kann sich ‚der Natur gemäß‘ verhalten – also normativ korrekt – oder eben 
‚wider die Natur‘, das heißt moralisch fragwürdig bis abstoßend. Wie allerdings 
diese vermeintliche Normativität der ‚Natur‘ ausgedeutet wurde, änderte sich, und 
zwar nicht nur konsekutiv durch die Zeiten hindurch, sondern es bestanden auch 
nebeneinander diverse und sich widersprechende Interpretationen. 

Es lässt sich über die Epochen hinweg beobachten, dass ‚Naturalisierung‘, also 
die Berufung auf ‚Natur‘ als Argument, bei aller Verschiedenheit der Auffassungen 
persistent die Funktion erfüllt, Kontingenz als Notwendigkeit darzustellen und 
zu verbrämen.27 Insbesondere im moralischen Diskurs spielte die Invokation der 
Naturhaftigkeit oder gar -notwendigkeit eine immense Rolle bei der Durchsetzung 
gesellschaftlicher Normen.28 Dabei wurden Differenzen zwischen den Geschlech­
tern mit einer übergeordneten Instanz begründet und aus biologischen Unterschie­
den heraus in Theologie, Gesetzgebung und Philosophie weitreichende normative 
Vorstellungen davon entwickelt, wie angemessenes, ‚natürliches‘ Verhalten von 
Frauen und Männern, Mädchen und Jungen auszusehen habe.29 

Der gelehrte Diskurs stand jedoch auch teilweise im Widerspruch zu Rekon­
struktionen der gelebten Praxis. Am spätmittelalterlichen Umgang mit ‚Herma­
phroditen‘ etwa lässt sich ablesen, wie situativ und individuell in Einzelfällen das 
Phänomen uneindeutiger Geschlechtlichkeit wahrgenommen und wie mit ihm 
umgegangen wurde.30 Im Zentrum gerichtlicher Praxis stand häufig nicht die 
Uneindeutigkeit oder Abweichung von der Norm an sich, sondern ihre soziale 
Einordnung. So wurde der juristische Status von Menschen mit doppelten oder 
ambivalenten Geschlechtsmerkmalen regelmäßig durch Zuschreibung oder Selbst­
zuschreibung (etwa mittels eines Geschlechtseides) festgelegt. Die Alltagspraxis 
sah vor, dass Hermaphroditen heiraten, erben oder ihren sozialen Status wech­
seln konnten, sofern sie bestimmte, meist performative, geschlechtsspezifische 
Erwartungen erfüllten. Anatomische Uneindeutigkeit wurde nicht grundsätzlich 
skandalisiert; vielmehr stellten sich die Anforderungen an ‚Männlichkeit‘ oder 
‚Weiblichkeit‘ situationsgebunden und sozial verhandelbar dar.

	27	 Vgl. Höfele u. Kellner 2016, S. 10 f.
	28	 Vgl. van der Lugt 2014.
	29	 Vgl. Cadden 1993; van der Lugt 2010.
	30	 Hierzu und zum Folgenden Rolker 2018. Vgl. außerdem ders. 2013; ders. 2014.



250  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Für viele Zusammenhänge, die uns in der Geschichte der Sexualitäten im Mit­
telalter begegnen, ist der antike griechische Philosoph Aristoteles von zentraler 
Bedeutung, so auch in einigen Beiträgen im vorliegenden Band. Zum einen bezieht 
sich das auf sein Schrifttum – darunter auch Texte, die unter dem Namen des 
Aristoteles zirkulierten, wie die ‚Problemata‘ –, in dem nicht nur häufig darauf 
verwiesen wird, dass etwas ‚von Natur aus‘ sei, sondern das auch die grundle­
gende wissenschaftliche Betrachtung der Geschlechtlichkeit und Fortpflanzung von 
menschlichen und nichtmenschlichen Lebewesen darstellte und erklärte, samt dazu­
gehöriger Fachterminologie. Zum anderen besteht auch eine reiche Überlieferung 
der Legendenbildung um den Philosophen beziehungsweise angebliche Episoden 
aus seiner Biographie wie diejenige seines erotischen Begehrens von Phyllis und 
der Macht, die sie wiederum über Aristoteles ausgeübt habe;31 eine Tradition, die 
durchaus als Konterkarierung des von dem Philosophen vertretenen Anspruchs der 
Überlegenheit des Mannes gegenüber der Frau gelesen werden kann, aber auch als 
Exempel für die Bedrohung des gelehrten Mannes durch weibliche Sinnlichkeit.32

Im lateinischen Westen wurden Aristoteles᾿ zoologische Schriften ‚De 
animalibus‘, die die Werke ‚Historia animalium‘, ‚De partibus animalium‘ und 
‚De generatione animalium‘ umfassen, seit ihrer Übersetzung im 13. Jahrhundert 
durch Michael Scotus (aus dem Arabischen) und Wilhelm von Moerbeke (aus 
dem Griechischen) in breitestmöglicher Weise nicht nur im Kontext naturwissen­
schaftlicher beziehungsweise -philosophischer Fragestellungen rezipiert, sondern 
auch unmittelbar in den ethisch-moralischen Diskurs integriert.33 Der Begriff der 
‚Natur‘ bei den Philosophen und insbesondere bei Aristoteles war immer schon 
offen für diverse Interpretationen, ja forderte aufgrund der fehlenden Selbstevi­
denz des Konzepts stets eine solche zusätzliche Leistung der Rezipierenden ein.34 
Dass nach aristotelischer Diktion also ‚Natur‘ zentral ist, um sexuelle Vorgänge zu 
verstehen, scheint klar – was damit aber konkret gemeint sei, bleibt unterbestimmt 
und wurde in den verschiedenen Traditionen und Kontexten immer wieder neu 
gedeutet. Eine höchst einflussreiche, bis in die Neuzeit aufrechterhaltene Differenz 
blieb aber in nahezu allen Interpretationen unmissverständlich: Ausgehend von 
aristotelischen biologischen Vorstellungen (‚De generatione animalium‘ IV, 1) galt 
der Mann beziehungsweise das Männliche als die vollendete Ausprägung – in 
diesem Fall: des Menschseins –, die Frau bzw. das Weibliche im Vergleich dazu 
als verstümmeltes, unvollendetes und schwaches Wesen.35

	31	 Vgl. Ragotzky 1996.
	32	 Vgl. Lundt 1996, S. 247–253.
	33	 Vgl. Steel 1999.
	34	 Vgl. Kaiser 2018, S. 95 f.
	35	 Vgl. Cadden 1993, S. 21–26; Crawford 2007, S. 108 f.



Einleitung  |  251 

3	 ‚Natur des Menschen‘

Naturrecht, so die berühmte Definition Ulpians (1 inst. D. 1,1,1,3), sei das, was 
die Natur allen Lebewesen lehre, denn dieses Recht sei nicht nur dem Menschen­
geschlecht eigen, sondern allen Lebewesen gemeinsam, die auf der Erde oder im 
Meer geboren werden, und auch den Vögeln (Ius naturale est, quod natura omnia 
animalia docuit: nam ius istud non humani generis proprium, sed omnium anima-
lium, quae in terra, quae in mari nascuntur, avium quoque commune est). Zu den 
Einsichten, die die ‚Natur‘ derart einpflanze, wird in der gelehrten Debatte im 
Mittelalter zuallererst der Instinkt zur Fortpflanzung und damit verbunden auch 
die sexuelle Lust als das intrinsische Movens gezählt. Dennoch unterscheide sich 
der Mensch trotz dieser gemeinsamen naturrechtlichen Grundlage durch hervor­
ragende Eigenschaften von den Tieren, und auch in der Gestaltung und Ausübung 
seiner Sexualität seien ihm dadurch besondere Verhaltensregeln auferlegt. 

Mit der Berufung auf das Naturrecht wird zeitgenössisch die Vorstellung ver­
bunden, dass Geschlechtsverkehr nur im Rahmen einer Ehe von Mann und Frau 
zum Zwecke der Kinderzeugung der Natur gemäß sei.36 Um die behauptete Son­
derstellung, die der Mensch in der Natur innehabe, auch im Bereich des Sexuellen 
aufrechtzuerhalten, werden etwaige verdächtige Ähnlichkeiten zum Verhalten der 
Tiere mit Vorsicht thematisiert, zu große Nähe zu deren Paarungsweisen gleichzei­
tig sanktioniert. Das Sexualverhalten wurde während des gesamten Mittelalters von 
unterschiedlichsten Seiten gemaßregelt und kontrolliert.37 Als verboten galten Stel­
lungen beim Geschlechtsverkehr, die denjenigen von Tieren zu sehr ähnelten, also 
vor allem der Koitus von hinten in der knienden Stellung der Frau. Der Natur des 
Menschen adäquat erschien diesem hohen Anspruch nur die sogenannte ‚Mönchs­
stellung‘, bei der die Kopulierenden einander das Gesicht zuwandten.38 Als sexuelle 
Handlungen contra naturam wurden Verstöße gegen die Geschlechterrollen – bei­
spielsweise wenn die Frau beim Sex die obere Position einnahm – sowie Oral- und 
Analverkehr und Sex während der Menstruation sanktioniert.39 Generell galt laut 
den kirchlichen Normen jeder Geschlechtsverkehr, der ohne die Absicht, Kinder zu 
zeugen, geschah, als allein durch Lust motivierte Sünde; zu den schwerwiegenden 
sexuellen Devianzen zählten außerdem Masturbation, Schwangerschaftsabbruch, 
Prostitution, Sodomie, Frauenraub, Ehebruch und Inzest.40

	36	 Vgl. Eder 2018, S. 222 f.
	37	 Vgl. Classen 2008, S. 2–6.
	38	 Vgl. Eder 2018, S. 177.
	39	 Vgl. ebd., S. 214.
	40	 Vgl. ebd., S. 177 f.; Jacquart u. Thomasset 1988, S. 90.



252  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Von diesem weiten, zugleich imaginativ und real-lebensweltlich übergriffigen 
Feld der auf Konstruktionen von menschlicher Natur und naturgemäßen – bezie­
hungsweise bei Nichtbefolgung: devianten – sexuellen Verhaltensweisen gebauten 
Normen führt in einer kritischen Analyse ein direkter Weg zur Art und Weise, 
wie Sexualität in der zeitgenössischen Geschichtsschreibung thematisiert und 
instrumentalisiert wurde. Hier zeigt sich besonders deutlich das Spannungsfeld 
zwischen normativer Erwartung und politischer Sphäre, zwischen moralischem 
Anspruch und strategischer Nutzung sexueller Diskurse.

Die mittelalterliche Historiographie transportierte spezifische Herrscheride­
ale, in denen die sexuelle Selbstkontrolle als Zeichen politischer und moralischer 
Kompetenz galt und so zum Bestandteil des Idealbilds vom Herrscher wurde.41 
Gleichzeitig offenbart die Analyse zeitgenössischer Chroniken und Annalen, wie 
Sexualität als politisches Instrument eingesetzt wurde. Als Beispiel hierfür mögen 
etwa Unzuchtsvorwürfe gegen Herrscherinnen angeführt werden. Anschuldigun­
gen sexueller Devianz gegen Königinnen und Kaiserinnen dienten regelmäßig 
dazu, deren politischen Einfluss zu delegitimieren und dynastische Ansprüche 
in Frage zu stellen. Sie der sexuellen Untreue oder Promiskuität zu beschuldigen 
zielte dabei fallweise nicht nur auf die Person der Herrscherin, sondern stellte 
auch die Legitimität ihrer Nachkommenschaft und damit die gesamte Erbfolge und 
Legitimation der Herrschaft in Zweifel.42 Diese Instrumentalisierung weiblicher 
Sexualität als politische Waffe zeigt, wie tief sexuelle Normen in die Machtstruk­
turen des Mittelalters eingewoben waren.

Umgekehrt konnten Vorwürfe devianten sexuellen Verhaltens auch direkt 
gegen männliche Herrscher gerichtet werden, um deren Autorität zu untergraben. 
Die Fälle Lothars II. und seiner Auseinandersetzung um die Ehe mit Theutberga 
oder die Anschuldigungen gegen Heinrich IV. verdeutlichen, wie politische Oppo­
sition durch die Inszenierung sexueller Normverstöße artikuliert wurde.43 Die 
Beschreibung vermeintlich oder tatsächlich abweichenden Sexualverhaltens des 
Herrschers in chronikalischen Texten diente der Diskreditierung seiner Person und 
seiner Politik. Dabei verschmolzen moralische Kritik und politischer Widerstand 
zu einer wirkmächtigen Erzählung, die den Herrscher nicht nur als schlechten 
Christen, sondern auch als ungeeigneten Regenten darstellte.44

Paradoxerweise stand diesem Diskurs der sexuellen Enthaltsamkeit und Kon­
trolle die fundamentale Bedeutung der Zeugung legitimer Nachkommenschaft für 
die Herrschaftskontinuität gegenüber. Die Produktion von Erben war nicht nur 

	41	 Vgl. Goetz 1999, S. 52–54.
	42	 Vgl. Dohmen 2017.
	43	 Zu Lothar und Theutberga vgl. u. a. ebd., S. 181–241; zu den Vorwürfen gegen Heinrich IV. 

Becher 2009; Patzold 2009.
	44	 Vgl. auch am Beispiel Richards II. des spätmittelalterlichen England Flechter 2008.



Einleitung  |  253 

persönliche Angelegenheit, sondern stellte eine herrschaftsperpetuierende Not­
wendigkeit für das Herrscherpaar dar.45 Die mittelalterliche Geschichtsschreibung 
erweist sich somit als komplexer Reflexionsraum, in dem normative Ansprüche, 
politische Interessen und praktische Notwendigkeiten aufeinandertrafen. Die 
Art und Weise, wie Sexualität in diesen Texten thematisiert wurde, gibt nicht 
nur Aufschluss über zeitgenössische Moralvorstellungen, sondern auch über die 
politischen Funktionen, die sexuellen Diskursen zugeschrieben wurden. Dies weist 
über die Untersuchung mittelalterlicher Geschichtsschreibung hinaus und strahlt 
insofern auch auf das Programm des vorliegenden Bandes aus, als dass bei der 
Analyse mittelalterlicher Sexualitäten stets auch die Frage nach den jeweiligen 
Darstellungsinteressen und -strategien der Quellen beantwortet werden muss.

4	 ‚Teil der Natur des Menschen‘

Sexualität wurde nur als ein Aspekt der menschlichen Existenz verstanden. Die in 
weiten Teilen der schriftlichen Überlieferung vorherrschende Überzeugung war 
jedoch, dass ein asexuelles, keusches Leben ohne Beachtung der Lust, des sexu­
ellen Begehrens, der Genitalien und ihrer Funktionen dem sexuell tätigen Leben 
vorzuziehen sei.46 Das mag damit zusammenhängen, dass ein beträchtlicher Teil 
der überlieferten Texte, wie zum Beispiel Geschichtsschreibung, Abhandlungen, 
Regeln, Fürstenspiegel, Predigten oder Reden, aus der Feder von klerikalen Män­
nern und Frauen stammt, die dazu oft auch selbst in monastischen und damit der 
Askese verpflichteten Gemeinschaften lebten. Aus der in mannigfaltigen Quellen 
bezeugten Agitation gegen Sexualität und Geschlechtsverkehr im Prinzipiellen 
haben Forschende abgeleitet und seit langer Zeit immer wieder betont, wie sehr 
der allgemeine Diskurs im Mittelalter durch ‚Sexnegativität‘ geprägt war.47 Vor­
stellungen von grundständiger Sündhaftigkeit und Bußnotwendigkeit dominierten 
das Denken und die Regularien.48 Zwar galt das Ausleben der Sexualität im engen 
Rahmen der legitimen, monogamen Ehe zwischen Mann und Frau grundsätzlich 
als sicherer Hafen, doch gab es auch in diesen Beziehungen kirchenrechtliche 
Ansprüche der Anpassung an Beichterfordernisse, tabuisierte Zeiten im Kir­
chenjahr und während der Perioden, in denen menstruierende Frauen als unrein 
galten; Geschlechtsverkehr konnte dann mitunter aus theologischer Sicht nur an 

	45	 Vgl. van Eickels 2009; Melville 2015; Bartlett 2020; Toepfer 2021.
	46	 Vgl. Karras u. Pierpont 2023, S. 41–88.
	47	 Wesche spricht von einer „körper- und lustfeindlichen Sexualmoral“, die sich mit der christ­

lichen Kirche seit der Spätantike ausbreitet. Wesche 2007/2013, Sp. 893.
	48	 Vgl. Payer 1984.



254  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

wenigen Tagen im Monat überhaupt erlaubt stattfinden, und auch dann nur, wenn 
dahinter der Wunsch zur Kinderzeugung stand.49 

Gleichzeitig jedoch bestanden andere Sichtweisen auf die menschliche Sexu­
alität, die in der Unterdrückung von Trieben und in der Unterlassung körperlich-
sexueller Ausübung ein Potential für die Erkrankung von Körper und Seele sahen. 
Insbesondere im medizinischen beziehungsweise heilkundlichen Kontext war es 
auf der Grundlage von griechischen antiken Quellen sowohl im arabischen und 
hebräischen als auch im lateinischen und volkssprachlichen Schrifttum anerkanntes 
Wissen, dass zu einer gelingenden Diätetik und Hygiene auch die regelmäßige 
Absonderung des Samens gehöre, und zwar sowohl des männlichen als auch des 
weiblichen Spermas.50 Insbesondere in der arabischen Medizin hatte sich hinsicht­
lich der menschlichen Sexualität ein im Vergleich zur lateinischen Tradition deut­
licheres Sprechen über diverse Ausprägungsformen, Pathologien und Therapien 
sexuell konnotierter Beeinträchtigungen herausgebildet. Die Grenzen zu Imagi­
nationen in der Literatur waren dabei nicht immer scharf gezogen, sondern die 
kulturelle Bedeutung der Sexualität führte zu Oszillationen zwischen den Genres.51 

Den mittelalterlichen Ärzten war es dabei jedoch wichtig zu betonen, dass bei 
der Ausübung des Geschlechtsverkehrs das richtige Maß zu finden und einzuhalten 
war, damit Sex nicht doch gesundheitsschädlich werde. Exzesse waren sowohl 
in Richtung der absoluten Enthaltsamkeit als auch der Ausschweifung strikt zu 
vermeiden; die ausgewogene Mitte war das erklärte Ziel, sei es hinsichtlich der 
Mischungsverhältnisse der Körpersäfte, sei es in Bezug auf das Denken an Liebe 
und Sex, das in fehlgeleiteter Form zur degenerativen oder gar lebensbedrohlichen 
‚Liebeskrankheit‘ (Amor hereos) führen konnte.52 Jedes Zuwenig oder Zuviel sei 
eine Gefahr für die Vitalität und die Aufrechterhaltung der körperlichen und 
seelischen Funktionen. In diesem Zusammenhang wurden die Ätiologie und 
Therapie von Hindernissen wie fehlende Erektionen des Penis, übersteigerter 
sexueller Trieb und exzessiver nächtlicher Samenerguss eruiert. 

Hinsichtlich der Beurteilung des sexuellen Genusses konnten zwar mitunter 
auch theologische Schriftsteller dessen Wert anerkennen, der darin bestehe, die 
mentale wie auch die emotionale Bindung zwischen einem Ehemann und einer 
Ehefrau zu festigen.53 Doch im Vergleich zur Theologie und zu anderen gelehrten 
Disziplinen der Zeit wurde in der mittelalterlichen medizinischen Fachliteratur 
prinzipiell unbefangener – da vorgeblich in physiologischer Absicht – über explizite 

	49	 Vgl. Dinzelbacher 2019, S. 35 f.; Classen 2008, S. 10 f.
	50	 Vgl. Dinzelbacher 2019, S. 36–48; Elsässer 1934.
	51	 Vgl. Jacquart u. Thomasset 1988, S. 87–138; Wack 1990. 
	52	 Vgl. Kaiser 2021.
	53	 Vgl. Schnell 2021, S. 135–137.



Einleitung  |  255 

Themen verhandelt, wie etwa homosexuelle Begierde, das differente Lustempfinden 
von Männern und Frauen sowie die sexuelle Erregung durch Erzählungen, Bilder 
und Töne.54 Doch auch wenn die zeitgenössischen moralischen Vorstellungen den 
heilkundlichen Diskurs nicht dominierten und eine gewisse Abgrenzung der medi­
zinischen Sphäre von kirchlichen beziehungsweise theologischen Anforderungen 
proklamiert wurde, waren die Einlassungen der Ärzte nicht unbeeinflusst von 
geltenden kulturellen Konventionen.55 Schließlich stellten sie mit ihren Dogmen 
der physiologisch ausgeglichenen guten Mischungsverhältnisse der humores und 
der Notwendigkeit moderater sexueller Handlungen selbst normative Maßstäbe auf.

Wenn man allerdings die menschliche Natur auch dadurch definiert, dass sie 
sich zu einem wesentlichen Teil dem zweckfreien Spiel hingibt oder zumindest 
hingeben kann (im Sinne des vielzitierten homo ludens), kann dies den Rahmen 
für die literarischen und bildnerischen Produktionen vorgeben, die sich in unüber­
schaubarer Vielfalt den Aspekten der Sexualität widmen. Denn trotz ihrer zum 
Teil stark religiösen Prägungen und Thematiken enthält die mittelalterliche Kunst 
unzählige erotische Elemente, die sie nur zum Teil subtil und versteckt präsentiert 
und anhand derer durchaus auch Überwindungen der moralischen und ethischen 
Normen festzustellen sind.56

Christoph Daxelmüller insistiert in seinem grundlegenden Beitrag zu „Geni­
talien“ entsprechend darauf, dass

[b]ei der Auseinandersetzung mit den kulturalen Objektivationen der 
Sexualität […] zwei Ebenen zu trennen [sind]: zum einen der theore­
tische Bereich der Funktionalität innerhalb der christl. Anthropologie 
und nicht zuletzt der Erbsündelehre, zum anderen die mündl., literar. 
und visuell vergegenständlichte Libido, die auf die Darstellung und 
Deskription der G[enitalien] und der mit ihnen vollzogenen sexuellen 
Handlungen fixiert ist.57

Mittelalterliche Erzählungen in Text und Bild brechen häufig mit dem erwähnten, 
immer wieder an die Epoche herangetragenen Bild einer sexnegativen Kultur. 
Die Hürde, sich den erzählten und visualisierten ‚Sexualitäten‘ zu stellen, lag 
und liegt entsprechend eher in „[w]issenschaftshist[orischen] Gürtellinien“58 

	54	 Vgl. Cohen-Hanegbi 2018; Coucke 2009.
	55	 Vgl. Cadden 2013; Cohen-Hanegbi 2018.
	56	 Vgl. Classen 2008, S. 22.
	57	 Daxelmüller 1987, Sp. 992.
	58	 So die treffende Abschnittsüberschrift ebd., Sp. 993.



256  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

begründet, die „die Auseinandersetzung bzw. Ausschließung von Sexualität von 
den oft durchsichtigen Schablonen der herrschenden Moral“59 abhängig machen. 

Eng verbunden mit den moralischen Scheuklappen gegenüber dem Sexuellen 
ist das Konzept des Obszönen.60 

Der Terminus wird angewandt auf verbale Äußerungen, Gesten sowie 
Handlungen; die betroffenen Themenbereiche umfassen bes. Sexuelles 
[…] und Skatologisches […], im weiteren Sinne etwa auch die unver­
hohlene Darstellung von Gewalt […] oder offenkundigem Machtmiss­
brauch; auch Situationen, die allein der Bloßstellung der Beteiligten 
dienen, sind als obszön bezeichnet worden.61 

Dabei ist stets mitzudenken, dass „[e]ine Sache […] nie an sich obszön [ist], son­
dern sie wird durch die Überschreitung subjektiv definierter Grenzen als solche 
aufgefaßt. Dabei sind gravierende soziokulturelle Unterschiede zu beachten“.62 
Hierauf wird in den Beiträgen des Bandes auf verschiedenen Ebenen eingegan­
gen, wenn der Versuch gewagt wird, den Gegebenheiten des Sexuellen in ihren 
Gegenständen mit einem unverstellten Blick zu begegnen. „Denn gerade die 
weitverbreitete Lust am Erzählen über Sexuelles zeigt den Stellenwert, den pralle 
G[enitalien] und ihre Anwendung für sehr irdische Tätigkeiten besitzen.“63 

Die Lust am Erzählen des Sexuellen zeigt sich nicht zuletzt darin, dass „kein 
Genre der Erzählmedien“64 dieses ausschließt. Die Bandbreite der Erzählungen 
und der diese transportierenden Medien können auch die im Band versammelten 
Beiträge nur in Auswahl darstellen. Herausgegriffen seien an dieser Stelle die 
Tragzeichen,65 die die Ebenen des Erzählens, der Anthropomorphisierung und der 
Darstellung der Geschlechtsteile auf aufschlussreiche Art und Weise vermischen. 

	59	 Ebd., Sp. 989. Daxelmüller entfaltet zugleich eine kurze Geschichte über den Umgang der 
Erzählforschung mit dem Sexuellen. 

	60	 Zur moralischen Setzung des Konzeptes und der Verurteilung des Obszönen als moralisch 
verwerflich vgl. Marcuse 1962.

	61	 Fährmann 2002, Sp. 178 f. 
	62	 Ebd., Sp. 179. Vgl. zur Auseinandersetzung mit den Termini ‚obszön‘ bzw. ‚Obszönität‘ den 

grundlegenden Aufsatz von Stempel 1969 sowie in Auseinandersetzung damit Bachorski 
1996.

	63	 Daxelmüller 1987, Sp. 994.
	64	 Ebd., Sp. 992.
	65	 Die bisher im niederländischen Raum gefundenen Tragzeichen sind über die Datenbank 

‚Kunera, Late Medieval Badges and Ampullae‘, https://kunera.nl (Zugriff: 01.07.2025), abruf­
bar; hier auch weiterführende Literatur. In der (germanistisch-mediävistischen) Forschung 
sind sie lange bekannt und bereits gut aufgearbeitet. Vgl. dazu v. a.: Winkelman 2001 und 
ders. 2004 sowie mit transdisziplinären Ansätzen Europäisches Hansemuseum 2020.

https://kunera.nl


Einleitung  |  257 

Sie entstehen wohl zwischen den 1350er und 1450er Jahren66 und können – die 
Abbildung von Genitalien betreffend – in drei Gruppen unterteilt werden: 1) Sie 
zeigen beide Geschlechter, 2) sie zeigen nur Vulven und 3) sie zeigen nur Phalli. 
Die lebensweltlichen Zwecke dieser Tragzeichen scheinen sowohl apotropäischer 
als auch aphrodisierender als auch satirisch-ironischer und (im oben genannten 
Sinn) obszöner Natur gewesen zu sein.67 

Auch wenn die Mehrzahl der Tragzeichen mit sexuellen Inhalten Phalli 
zeigen,68 interessiert an dieser Stelle eines, das einen eher ungewöhnlichen Weg 
der Darstellung des Geschlechterverhältnisses wählt (Abb. 1). Zu sehen sind drei 

	66	 Vgl. Piron 2020, S. 271.
	67	 Vgl. Eder 2018, S. 269 f.
	68	 Vgl. Piron 2020, S. 272.

Abb. 1 | Tragzeichen. Drei Phalli tragen eine gekrönte Vulva auf einer Sänfte, um 1350 bis 1450. 
Van Beuningen Family Collection.



258  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

erigierte Phalli und eine Vulva.69 Die Phalli sind mit behaarten Hodensäcken 
‚bekleidet‘, haben menschliche Proportionen sowie Arme und Beine. Zudem 
weisen sie Schwänze auf. Das eigentlich Faszinierende an diesem Tragzeichen ist 
nun aber, dass die Vulva, die ebenfalls Arme und Beine aufweist, gekrönt ist und 
von den drei Phalli wie bei einer Prozession getragen wird – und zwar erhöht 
über deren ,Köpfen‘. Dieser Triumph der Vulva über die Phalli70 steht den Beob­
achtungen zum Geschlechterverhältnis entgegen, die in den Beiträgen des vor­
liegenden Bandes an den spezifischen Gegenständen71 entfaltet wird. Denn in 
diesen wird entweder der Phallus und damit das männliche Geschlecht eindeutig 
dem weiblichen vorgezogen (Ruhstorfer; Sternath und Mecklenburg) oder 
das weibliche Geschlecht wird bloßgestellt und instrumentalisiert, um deren 
Trägerin in die heteronormative, misogyne Ordnung zurückzudrängen (Hüglin). 
Daneben tritt die Darstellung des Phallusbaums als Symbol der Fruchtbarkeit und 
gleichermaßen komplexes Zeichen für das Leben und die Erlösung durch Christus 
(Jurchen). 

Mit der Anthropomorphisierung, aber auch mit der Isolation der von ihrem 
Träger beziehungsweise ihrer Trägerin entfernten Genitalien geht ein weiteres 
Phänomen einher: Sie werden zu ‚sprechenden‘ Genitalien. Sprechen ist hier in 
einem doppelten Sinne zu verstehen. 1) So ist das Sprechen wörtlich zu nehmen, 
indem Vulva und Phallus in einen Dialog miteinander (Ruhstorfer) oder aber 
mit ihrem Träger beziehungsweise ihrer Trägerin (Sternath und Mecklenburg) 
treten. 2) Im übertragenen Sinne sprechen die Genitalien, wenn sie zeichenhaft 
überdeterminiert auf etwas anderes verweisen als das eigentlich Dargestellte – so 
etwa im Falle des Phallusbaumes (Jurchen). 

Grundsätzlich, so hat es den Anschein, ist der Fokus auf die Genitalien selbst 
ein weit verbreitetes Phänomen in der mittelalterlichen Kultur. Neben das bereits 
entfaltete Phänomen der Anthropomorphisierung und Entblößung (Hüglin) tritt 
das der sprachlichen Realisation des Sexuellen. Alle von Haug identifizierten 
Diskurse des Sexuellen haben gerade gemein, dass sie sprachlicher Natur sind. In 
den in den Beiträgen erschlossenen Materialien, die sich durchaus verschiedenen 

	69	 Vgl. den Kunera-Datensatz zu Objektnr. 00652: Sexuality. Procession of Three Phallic Figures 
Carrying Crowned Vulva on a Litter, https://database.kunera.nl/en/collectie-object/9e1918f3-
ce8a-4dda-aef8-0620b1475822 (Zugriff: 01.07.2025) mit weiterführender Literatur. 

	70	 Vgl. dazu Karras u. Pierpont 2023, S. 6 f., die ebenfalls dieses Tragzeichen abbilden und dazu 
folgendermaßen analysieren: „Indeed, badges of cheap metal that people wore on their 
clothing in the later Middle Ages, many of which show disembodied vulvas and penises, 
never show either organ being handled by a man, but frequently show penises being ridden, 
handled, and even roasted by women and may be related to women’s control of the sex 
act – not in terms of desire, but in terms of reproduction.“ 

	71	 Zum Zusammenhang von Tragzeichen und dem literarischen Motiv des ‚isolierten‘ Genitals 
vgl. zuletzt Retsch 2020.

https://database.kunera.nl/en/collectie-object/9e1918f3-ce8a-4dda-aef8-0620b1475822
https://database.kunera.nl/en/collectie-object/9e1918f3-ce8a-4dda-aef8-0620b1475822


Einleitung  |  259 

dieser Diskurse zuordnen, wird deutlich, dass dieses Sprechen von „Kommunika­
tionspartner und -situation“72 abhängig ist. 

Die ‚richtige‘ Wortwahl innerhalb der ‚sexuellen Mehrsprachigkeit‘ 
zwischen ‚lustfreier‘ Normalsprache (zum Beispiel ‚Beischlaf‘), Amts- 
oder Fachsprache (‚Koitus‘), Umleitungssprache (‚Schäferstündchen‘), 
metaphorischer Bildsprache (‚Hingabe‘) oder lustvoller Vulgärsprache 
(‚Ficken‘) folgt dem Prinzip der (Situations-)Angemessenheit.73 

Vor allem das Sprechen über die Genitalien selbst beziehungsweise ihre Benennung 
unterliegt gerade in den erzählenden Texten dem Prinzip der metaphorischen 
Bildsprache, die oft mit der Ebene des lustvoll Vulgären einhergeht (Moshövel; 
Ruhstorfer; Sternath und Mecklenburg). 

***

Den auf diese Art und Weise definierten Problembereichen widmen sich die hier 
versammelten Beiträge mit jeweils eigener Schwerpunktsetzung. Ziel des Themen­
hefts zu ‚Sexualitäten im Mittelalter‘ konnte es dabei nicht sein, eine umfassende 
Darstellung der vielfältigen und schillernden Welt des Sexuellen im Mittelalter in 
allen Aspekten vorzulegen. Wesentliche Desiderata der Forschung zur Sexualitäts­
geschichte werden auch hier nicht behandelt, so etwa Fetischismus, masochistische 
und sadistische Praktiken, Bestialität oder Nekrophilie,74 auch Sexualität von 
disabled persons im engeren Sinne oder Pädophilie beziehungsweise Päderastie 
werden nicht untersucht. Ebenso konzentrieren sich die meisten Beiträge auf 
west- und zentraleuropäische Kontexte. Die Herausgebenden des Themenhefts 
meinen jedoch trotz der in dem gegebenen Rahmen unvermeidlichen Exemplarität 
darauf hoffen zu dürfen, der Fachöffentlichkeit mit den hier zusammengestellten 
Beiträgen vertiefende Impulse, Erkenntnisse und Materialien aus diversen, inter­
disziplinär relevanten Bereichen und verschiedenen Kulturen bieten zu können. 
Sie umfassen sowohl Neuinterpretationen wohlbekannter und gut erforschter 
Sujets und Kunstobjekte (Eber; Turek; Jurchen; Sternath und Mecklenburg; 
Hüglin) als auch die Erschließung bisher wenig oder gar nicht bekannter Quellen 
(Ruhstorfer) sowie bislang nicht oder kaum berücksichtigter ideen- und wis­
sensgeschichtlicher Zusammenhänge (Hauck; Schäfer; Moshövel). 

	72	 Wesche 2007/2013, Sp. 889.
	73	 Ebd.
	74	 Zu diesen Forschungsdesideraten vgl. Eder 2018, S. 30.



260  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Die ‚Normen der Natur‘ spielen eine essentielle Rolle in der Bewertung der 
Frage, zwischen welchen Personen eigentlich legitimer Geschlechtsverkehr ‚von 
Natur aus‘ möglich ist. Im Zentrum des Beitrags von Jasmin Hauck steht der 
Umgang in den Schriften mittelalterlicher Gelehrter aus diversen Wissensdiszip­
linen mit einem Exempel, das den Mutter-Sohn-Inzest im Tierreich thematisiert. 
Anhand einer Episode, die in verschiedenen Variationen ausgehend von Anek­
doten in Aristotelesʼ ‚Historia animalium‘ durch die Jahrhunderte immer wieder 
neu erzählt wurde, lässt sich die zeitgenössische Spannung zwischen natürli­
chem Recht und legitimem Geschlechtsverkehr nachvollziehen. Die Geschichte 
sollte ‚beweisen‘, dass selbst Tiere – in diesem Fall ein Hengst angesichts seiner 
Mutterstute – eine natürliche Abneigung gegen sexuellen Umgang mit nächsten 
Verwandten empfänden, was wiederum eine Argumentationshilfe für normative 
Überlegungen in Theologie, Philosophie und Recht darstellen sollte. Was Men­
schen von sich aus vielleicht nicht als ‚recht‘ oder ‚gerecht‘ erkennen konnten, wie 
hier das Verbot der ‚Blutschande‘, sollte mithilfe von Beispielen ‚aus der Natur‘ 
plausibilisiert und durchgesetzt werden. 

Auch der medizinhistorische Beitrag von Daniel Schäfer beschäftigt sich 
mit einer Norm, die ‚natürlich‘ bedingt sein soll. Auf der Grundlage einer breiten 
Quellenanalyse, die die naturphilosophischen, medizinischen und rechtlichen 
Diskurse von der Antike bis zur Frühen Neuzeit einbezieht, wird das Thema der 
männlichen Impotenz und Sterilität nachgezeichnet. Zwar war, wie oben bereits 
erwähnt, dieses Problem in der Medizin des Mittelalters durchaus gängig und 
die Frage nach Ursachen und Behandlungsmöglichkeiten in den Schriften der 
Ärzte präsent. Das konnte im Rahmen der Verbesserung der Gesundheit nach 
den genannten Vorstellungen vom ausgeglichenen Sexualleben und funktionie­
render Sexualorgane wichtig sein, aber natürlich auch angesichts der zentralen 
Bedeutung von Vererbung, Nachkommenschaft und Verwandtschaft, wenn es um 
die Weitergabe von Gütern und Macht ging. Allerdings wurden, wie Schäfer 
nachweist, männliche Sterilität und Impotenz im Mittelalter (noch) nicht als ein 
spezifisch mit dem Alter konnotiertes Phänomen betrachtet oder hervorgehoben. 
Vielmehr manifestierte sich diese Perspektive erst Mitte des 17. Jahrhunderts im 
medizinischen Wissenskosmos. 

In der nächsten Sektion zu ‚Disziplinierung und Grenzüberschreitung in den 
Geschlechterordnungen‘ befassen sich Michael Eber und Jacqueline Turek exem­
plarisch mit der Regulierung, Wahrnehmung und Verhandlung von Sexualität und 
einigen mit Geschlechtlichkeit konnotierten Ausdrucksformen in unterschiedli­
chen gesellschaftlichen Kontexten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Eber 
untersucht die Darstellung sexuellen Begehrens und geschlechtlicher Identität 
im monastischen Milieu anhand der Viten der Euphrosyne/des Smaragdus und 
analysiert anhand der griechischen und lateinischen Quellen, wie sich in diesen 
hagiographischen Texten monastische Disziplinierungsstrategien mit Fragen 



Einleitung  |  261 

geschlechtlicher Performanz verbinden. Im Zentrum steht die Frage, wie in die­
sen Erzählungen alternative Männlichkeiten und deren sexuelle Anziehungskraft 
verhandelt werden. Der Beitrag von Turek widmet sich einer sozialhistorischen 
Untersuchung zu unehelichen Schwangerschaften im städtischen Kontext des 
spätmittelalterlichen und frühneuzeitlichen Nürnberg und fragt nach den Mög­
lichkeiten und Grenzen weiblicher Handlungsfähigkeit in der Auseinandersetzung 
mit Normverletzungen vor Gericht. Den Hintergund bilden das auch aus zahl­
reichen anderen Kontexten bekannte Phänomen der abhängigen Beschäftigung 
von Mägden und die aus dieser Machtasymmetrie zwischen Dienstherr und Magd 
entstandenen (oder erzwungenen) sexuellen Verbindungen, ‚illegitimen‘ Schwan­
gerschaften beziehungsweise Kinder. Gemeinsam eröffnen die Beiträge einen 
komparativen Blick auf Prozesse der Normierung von Sexualität in religiösen wie 
profanen Räumen und machen deutlich, wie eng Vorstellungen von Geschlecht, 
Sexualmoral und sozialer Ordnung miteinander verflochten waren.

In literarischen Texten, aber auch in Bildern kam Genitalien eine ganz 
eigene Sprachmächtigkeit oder Beredsamkeit zu (Sektion: ‚Sprechende Genita­
lien‘). Sie werden durch Anthropomorphisierung selbst zu Sprechern und Hand­
lungsträgern, ohne dabei aber ihre Funktion als Genital und Gegenstand der 
Diskurse über die Sexualität selbst einzubüßen. So handeln sowohl der Beitrag 
von Johannes Ruhstorfer als auch der von Vanessa-Nadine Sternath und 
Michael Mecklenburg von Genitalien, die sich eigenmächtig der Debatte um das 
‚richtige‘ Begehren und das bevorzugte Geschlecht stellen. Ruhstorfer zeigt an 
dem erstmals edierten und übersetzten ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ 
(‚Mufāḫarat az-zubb wa-l-kuss‘), wie sich Penis und Vulva mit Selbstlob und 
gegenseitig mit Beleidigungen überziehen, um am Ende das von Frauen bevorzugte 
Geschlecht zu ermitteln. Die Redeanteile beider Geschlechtsorgane sind dabei 
ausgewogen, auch in der Sprachbildlichkeit und Heftigkeit der gegenseitigen 
Beleidigungen nehmen sie sich nichts. Diese Ausgewogenheit auf der Ebene des 
discours wird auf der Ebene der histoire aber insofern unterlaufen, als dass die 
dem Streit beiwohnenden Frauen am Ende den Phallus der Vulva vorziehen. Das 
jedoch wiederum nicht auf Basis der jeweils vorgebrachten Argumente, sondern 
schlichtweg, weil sie das ganze metaphorische Gerede über den Beischlaf selbst 
sexuell erregt habe. 

Während Phallus und Vulva im Falle des Rangstreits bereits anthropomor­
phisiert ein eigenständiges Dasein führen, werden sie in den von Sternath 
und Mecklenburg in den Blick genommenen Mären – ‚Nonnenturnier‘ und 
‚Rosendorn‘ – erst gewaltsam vom Körper getrennt. Die Anthropomorphisierung 
erfolgt, so können Sternath und Mecklenburg zeigen, über mehrere Stufen, 
die sich zunächst in einer allgemeinen Sprachbegabung von Phallus und Vulva 
ausdrückt, indem sie mit ihrem Träger beziehungsweise ihrer Trägerin in Dialog 
treten, dann zur Trennung von Mensch und Genital und, zumindest im Falle der 



262  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Frau, auch zur körperlichen Wiedervereingung führt. Neben der auch in diesen 
Texten verhandelten Frage nach dem durch Frauen sexuell begehrten Geschlecht, 
weisen beide Mären durch die narrative Entfaltung der Handlung auf der Ebene der 
Diegese zudem irritierende Momente vermeintlich sexueller Selbstermächtigung 
gerade der Frau auf, die Sternath und Mecklenburg schließich aber als litera­
rische Spielarten sexualisierter Gewalt entblößen. Damit wird deutlich, dass der 
Darstellung des Sexuellen in literarischen Texten stets noch weitere Dimensionen 
innewohnen als das reine Vergnügen am Gegenstand selbst. Den erzählenden 
Texten ist daran gelegen, trotz aller Subversivität und Offenheit gegenüber dem 
Absurden das Normative in das Geschlechterverhältnis weiter einzuschreiben. 

Eine andere Dimension der Sprachmächtigkeit zeigt sich im Falle des Phal­
lusbaums von Massa Marittima, der im Zentrum von Sylvia Jurchens Beitrag 
steht. Auch hier erscheinen vom Körper isolierte Phalli, die als pralle Früchte im 
Baum hängen beziehungsweise geerntet werden. Während die Forschung lange 
an der repräsentativ-zeichenhaften Ebene festhielt und die Phalli als Phalli las, 
kann Jurchen zeigen, dass der Phallusbaum durch seine deiktischen Verfahren 
auf den Ebenen Form und Farbe sowie Laut und Klang weitere Deutungsdimen­
sionen öffnet. Damit wird der Phallus zum ‚beredten‘, ja sprechenden Zeichen, 
indem er die Betrachtenden zum Lösen eines komplexen Rätsels anregt, dessen 
Lösung nicht nur auf religiöser Ebene der fons vitae beziehungsweise fons pietatis 
liegt. Nicht zuletzt zeigt auch Jurchen in ihrem Beitrag, dass der Darstellung des 
Sexuellen im Mittelalter mehr als eine Deutungsdimension eingeschrieben ist; um 
diese zusätzlichen Dimensionen, die über das vermeintlich Offensichtliche meist 
hinausweisen, aufzudecken, muss man sich den Gegenständen hermeneutisch 
von verschiedenen Seiten nähern. 

Die beiden letzten Beiträge befassen sich mit dem ‚bloßgestellten Geschlecht‘ 
und dem Kontext, in dem solche Darstellungen auftreten. Im Zentrum des Auf­
satzes von Sophie Hüglin steht dabei die bildliche Realisation der Erzählung von 
‚Vergils Rache‘. Hüglin kann zeigen, dass der Fokus der Darstellungen wohl nicht 
zuletzt aufgrund eines voyeuristisch zu denkenden Rezeptionskontexts auf der 
Bestrafung der Kaisertochter liegt; wird hier doch deren Geschlecht entblößt und 
damit sowohl den bildinternen als auch den vor dem Bild befindlichen Blicken 
preisgegeben. Auch hier kommt, wie Hüglin zeigt, der darstellerischen Ausgestal­
tung wiederum mehr als eine Dimension zu. Sie dient gleichermaßen der durch 
die Bestrafung der Kaisertochter zum Ausdruck gebrachten Wiederherstellung 
der Ordnung, zu deren Umsetzung es aber gerade den Tabubruch des entblößten 
Geschlechts benötigt. Das Besondere der Darstellungen liegt nun darin, dass mit 
der Befriedigung des voyeuristischen Blickes zugleich die Bloßstellung der Frau 
einhergeht, an deren Schoß sich erst das Feuer entzündet. 

Anders gelagert findet sich die Bloßstellung des Geschlechts bei Andrea 
Moshövel, die sich in ihrem Aufsatz der Frage nach dem Wortschatz des Sexuellen 



Einleitung  |  263 

im Frühneuhochdeutschen widmet. Ihre Reise durch das ‚Frühneuhochdeutsche 
Wörterbuch‘ zeigt, wie stark die Bezeichnung des Sexuellen im Deutschen auf 
metaphorisches Sprechen hinausläuft – und das unabhängig von den Textsorten, 
in denen Sexualität thematisiert wird. Wofür die Textsorten jedoch eine ganz 
entscheidende Rolle spielen, ist die stilistische Fallhöhe, mit der das Sprechen 
über das Sexuelle oder aber das Bezeichnen desselben einhergeht. Nicht zuletzt 
wird auch in ihrem Beitrag deutlich, dass mit der Darstellung des Sexuellen stets 
Fragen nach dem Kontext verbunden sind, in dem sie ihren Ort haben. 

***

Die Beiträge des vorliegenden Themenhefts sind aus einem ‚Call for Papers‘ hervor­
gegangen und haben nach Einreichung und Vorauswahl ein Peer-Review-Verfahren 
durchlaufen. Sie wurden außerdem im Rahmen eines Autor*innenworkshops in 
Bonn im März 2025 intensiv diskutiert. Für die finanzielle Unterstützung bedanken 
sich die Herausgebenden beim Mediävistikverband e. V. und bei der Transdisci­
plinary Research Area (TRA) ‚Present Pasts‘ der Universität Bonn. Den anonymen 
Gutachter*innen möchten wir ebenso unseren herzlichen Dank aussprechen wie 
der Schriftführerin des Mediävistikverbands und Herausgeberin der Reihe ‚Das 
Mittelalter. Perspektiven mediävistischer Forschung‘ Prof. Isabelle Mandrella. 
Ohne ihr Engagement und ihre ebenso kompetente wie freundlich-zielstrebige 
Begleitung wäre das Themenheft nicht realisiert worden. Bei Sabine Mischner 
bedanken wir uns für das überaus sorgfältige Lektorieren aller Beiträge.

Literaturverzeichnis

Bachorski, Hans-Jürgen: Ein Diskurs von 
Begehren und Versagen. Sexualität, 
Erotik und Obszönität in den Schwank­
sammlungen des 16. Jahrhunderts. 
In: Helga Sciurie u. Hans-Jürgen 
Bachorski (Hgg.): Eros – Macht – 
Askese. Geschlechterspannungen als 
Dialogstruktur in Kunst und Literatur 
(Literatur, Imagination, Realität 1). Trier 
1996, S. 305–341.

Bartlett, Robert: Blood Royal. Dynastic 
Politics in Medieval Europe (The James 
Lydon Lectures in Medieval History and 
Culture). Cambridge 2020.

Becher, Matthias: Luxuria, libido und 
adulterium. Kritik am Herrscher und 
seiner Gemahlin im Spiegel der zeit­
genössischen Historiographie (6. bis 
11. Jahrhundert). In: Gerd Althoff (Hg.): 
Heinrich IV. (Vorträge und Forschun­
gen 69). Ostfildern 2009, S. 41–72.

Bennewitz, Ingrid u. Helmut Tervooren 
(Hgg.): Manlîchiu wîp, wîplîch man. 
Zur Konstruktion der Kategorien 
‚Körper‘ und ‚Geschlecht‘ in der 
deutschen Literatur des Mittelalters. 
Internationales Kolloquium der Oswald 
von Wolkenstein-Gesellschaft und der 
Gerhard-Mercator-Universität Duisburg, 



264  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Xanten 1997 (Beihefte zur Zeitschrift für 
deutsche Philologie 9). Berlin 1999.

Cadden, Joan: Meanings of Sex Difference in 
the Middle Ages. Medicine, Science and 
Culture. Cambridge 1993.

Cadden, Joan: Nothing Natural is Shameful. 
Sodomy and Science in Late Medieval 
Europe (The Middle Ages Series). Phila­
delphia 2013.

Classen, Albrecht: The Cultural Significance 
of Sexuality in the Middle Ages, the 
Renaissance, and Beyond. A Secret Con­
tinuous Undercurrent or a Dominant 
Phenomenon of the Premodern World? 
Or: The Irrepressibility of Sex Yesterday 
and Today. In: Ders. (Hg.): Sexuality 
in the Middle Ages and Early Modern 
Times. New Approaches to a Fundamen­
tal Cultural-Historical and Literary-
Anthropological Theme (Fundamentals 
of Medieval and Early Modern Cul­
ture 3). Berlin, New York 2008, S. 1–141.

Cohen-Hanegbi, Naama: Bodily Pleasu­
res. Late Medieval Medical Counsel in 
Context. In: Naama Cohen-Hanegbi u. 
Piroska Nagy (Hgg.): Pleasure in the 
Middle Ages (International Medieval 
Research 24). Turnhout 2018, S. 59–75.

Coucke, Gijs: Non adeo est honesta ut delec-
tabilis – Sexual Pleasure in Medieval 
Medicine. The Case of Petrus de Abano. 
In: Carla Casagrande u. Silvana Vecchio 
(Hgg.): Piacere e dolore. Materiali per 
una storia delle passioni nel Medioevo 
(Micrologusʼ Library 29). Florenz 2009, 
S. 117–148.

Crawford, Katherine: European Sexualities, 
1400–1800. Cambridge 2007.

Daxelmüller, Christoph: Genitalien. In: Enzy­
klopädie des Märchens, Bd. 5 (1987), 
Sp. 989–1001. 

Dinzelbacher, Peter: Gesunder Sex im Mit­
telalter. In: Virus. Beiträge zur Sozialge­
schichte der Medizin 18 (2019), S. 33–60.

Dohmen, Linda: Die Ursache allen Übels. 
Untersuchungen zu den Unzuchtsvor­
würfen gegen die Gemahlinnen der 
Karolinger (Mittelalter-Forschungen 53). 
Sigmaringen 2017.

Eder, Franz X.: Eros, Wollust, Sünde.  
Sexualität in Europa von der Antike bis 
in die Frühe Neuzeit. Frankfurt a. M.,  
New York 2018.

Eickels, Klaus van: Männliche Zeugungsun­
fähigkeit im mittelalterlichen Adel. In: 
Medizin, Gesellschaft und Geschichte 28 
(2009), S. 73–95.

Elsässer, Günter: Ausfall des Coitus als 
Krankheitsursache in der Medizin 
des Mittelalters (Abhandlungen zur 
Geschichte der Medizin und der Natur­
wissenschaften 3). Berlin 1934 (ND 
Nendeln/Liechtenstein 1977).

Europäisches Hansemuseum (Hg.): Badges. 
Tragezeichen. Social Media des Mittelal­
ters. Ausstellungskatalog. Lübeck 2020.

Fährmann, Sigrid: Obszönitäten. In: Enzy­
klopädie des Märchens, Bd. 10 (2002), 
Sp. 178–183. 

Fletcher, Christopher David: Richard II. 
Manhood, Youth, and Politics, 1377–99 
(Oxford Historical Monographs). Oxford, 
New York 2008.

Foucault, Michel: Sexualität und Wahrheit 1: 
Der Wille zum Wissen. Übers. v. Ulrich 
Raulff u. Walter Seitter. Frankfurt a. M. 
1983.

Goetz, Hans-Werner: Selbstdisziplin als 
mittelalterliche Herrschertugend? In: 
Gerhard Jaritz (Hg.): Disziplinierung im 
Alltag des Mittelalters und der Frühen 
Neuzeit. Internationaler Kongress, 
Krems an der Donau, 8. bis 11. Oktober 
1996 (Österreichische Akademie der 
Wissenschaften. Philosophisch-histori­
sche Klasse. Sitzungsberichte 669). Wien 
1999, S. 27–56.



Einleitung  |  265 

Haug, Walter: Der ‚Tristanroman‘ im 
Horizont der erotischen Diskurse des 
Mittelalters und der frühen Neuzeit. 
In: Ders. (Hg.): Die höfische Liebe im 
Horizont der erotischen Diskurse des 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit 
(Wolfgang Stammler Gastprofessur für 
Germanische Philologie, Vorträge 10). 
Berlin, New York 2004, S. 11–61. 

Höfele, Andreas u. Beate Kellner: Einleitung. 
In: Dies. (Hgg.): Menschennatur und 
politische Ordnung. Paderborn 2016, 
S. 7–13.

Jacquart, Danielle u. Claude Thomasset: 
Sexuality and Medicine in the Middle 
Ages. Engl. Übers. v. Matthew Adamson. 
Princeton, NJ 1988.

Jarzebowski, Claudia: Sexualität. In: Enzy­
klopädie der Neuzeit Online (2019). 
https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_
COM_348792 (Zugriff: 07.07.2025).

Kaiser, Christian: ‘Omnis civitas natura 
est’ (Politics I.2). Albert the Great and 
Thomas Aquinas Commenting on the 
Naturalness of the Political Commu­
nity. In: Delphine Carron, Matthias 
Lutz-Bachmann, Anselm Spindler u. 
Marco Toste (Hgg.): Von Natur und 
Herrschaft. ‚Natura‘ und ‚Dominium‘ 
in der politischen Theorie des 13. und 
14. Jahrhunderts. Frankfurt a. M. 2018, 
S. 93–122.

Kaiser, Christian: Amor hereos / heroische 
Liebe. In: Ronald G. Asch, Achim 
Aurnhammer, Georg Feitscher u. Anna 
Schreurs-Morét (Hgg.): Compendium 
heroicum. Freiburg, 3. November 2021. 
https://dx.doi.org/10.6094/heroicum/
amhd1.0.20211103 (Zugriff 12.07.2025).

Karras, Ruth Mazo u. Katherine E. Pierpont: 
Sexuality in Medieval Europe. Doing 
unto Others. 4. Aufl. London, New York 
2023.

Kunera, Late Medieval Badges and Ampul­
lae. Radboud Universiteit, NL. https://
kunera.nl (Zugriff: 13.07.2025).

Laqueur, Thomas: Auf den Leib geschrieben. 
Die Inszenierung der Geschlechter von 
der Antike bis Freud. Übers. v. H. Jochen 
Bußmann. Frankfurt a. M., New York 
1992.

Lugt, Maaike van der: Sex Difference in 
Medieval Theology and Canon Law. A 
Tribute to Joan Cadden. In: Medieval 
Feminist Forum. A Journal of Gender 
and Sexuality 46 (2010), S. 101–121. 

Lugt, Maaike van der: L᾿autorité morale et 
normative de la nature au Moyen Âge. 
Essai comparatif et introduction. In: 
Dies. (Hg.): La nature comme source de 
la morale au Moyen Âge (Micrologus᾿ 
Library 58). Florenz 2014, S. 3–40.

Lundt, Bea: Geschlechterrollen im imagi­
nierten Raum. Entwurf einer Liebes­
beziehung des weisen Mannes mit der 
gelehrigen Schülerin. In: Helga Sciurie 
u. Hans-Jürgen Bachorski (Hgg.): 
Eros – Macht – Askese. Geschlechter­
spannungen als Dialogstruktur in Kunst 
und Literatur (Literatur, Imagination, 
Realität 1). Trier 1996, S. 247–277.

Marcuse, Ludwig: Obszön. Geschichte einer 
Entrüstung. München 1962 (ND Zürich 
2023).

McCarthy, Conor: Love, Sex and Marriage in 
the Middle Ages. A Sourcebook. 2. Aufl. 
New York 2022.

Melville, Gert: Zur Technik genealogischer 
Konstruktionen. In: Cristina Andenna u. 
Gert Melville (Hgg.): Idoneität – Genea­
logie – Legitimation. Begründung und 
Akzeptanz von dynastischer Herrschaft 
im Mittelalter. Unter Mitarbeit von Kai 
Hering (Norm und Struktur. Studien 
zum sozialen Wandel in Mittelalter und 
Früher Neuzeit 43). Köln, Weimar, Wien 
2015, S. 297–304.

https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_348792
https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_COM_348792
https://dx.doi.org/10.6094/heroicum/amhd1.0.20211103
https://dx.doi.org/10.6094/heroicum/amhd1.0.20211103


266  |  Hendrik Hess , Christian Kaiser  und Birgit Zacke

Mildenberger, Florian: Sexualgeschichte. 
Überblick – Problemfelder – Entwick­
lungen. Wiesbaden 2020.

Patzold, Steffen: Die Lust des Herrschers. 
Zur Bedeutung und Verbreitung 
eines politischen Vorwurfs zur Zeit 
Heinrichs IV. In: Gerd Althoff (Hg.): 
Heinrich IV. (Vorträge und Forschun­
gen 69). Ostfildern 2009, S. 219–253.

Payer, Pierre J.: Sex and the Penitentials. The 
Development of a Sexual Code, 550–
1150. Toronto, Buffalo, London 1984.

Piron, Willy: Schreitende Vulven und 
fliegende Phalli. Spätmittelalterliche 
sexuelle Abzeichen und ihre Funktion. 
In: Europäisches Hansemuseum 2020, 
S. 271–289.

Ragotzky, Hedda: Der weise Aristoteles als 
Opfer weiblicher Verführungskunst. 
Zur literarischen Rezeption eines 
verbreiteten Exempels ‚verkehrter 
Welt‘. In: Helga Sciurie u. Hans-Jürgen 
Bachorski (Hgg.): Eros – Macht – 
Askese. Geschlechterspannungen als 
Dialogstruktur in Kunst und Literatur 
(Literatur, Imagination, Realität 1). Trier 
1996, S. 279–301.

Retsch, Christopher: Geflügelte Genitalien, 
Phallusbäume und kopulierende Paare. 
Zur Motivik auf obszön-sexuellen Trage­
zeichen. In: Europäisches Hansemuseum 
2020, S. 211–269.

Röhrich, Lutz: Erotik, Sexualität. In: Enzy­
klopädie des Märchens, Bd. 4 (1984), 
Sp. 234–278. 

Rolker, Christof: Der Hermaphrodit und seine 
Frau. Körper, Sexualität und Geschlecht 
im Spätmittelalter. In: Historische Zeit­
schrift 297 (2013), S. 593–620.

Rolker, Christof: The Two Laws and the Three 
Sexes: Ambiguous Bodies in Canon Law 
and Roman Law (12th to 16th Centu­
ries). In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung 

für Rechtsgeschichte. Kanonistische 
Abteilung 131 (2014), S. 178–222.

Rolker, Christof: Genitalien vor Gericht. 
‚Uneindeutiges‘ Geschlecht in der 
gerichtlichen Praxis des 14. Jahrhun­
derts. In: Benjamin Scheller u. Christian 
Hoffarth (Hgg.): Ambiguitäten und die 
Ordnungen des Sozialen im Mittelalter 
(Das Mittelalter. Perspektiven mediävis­
tischer Forschung. Beihefte 10). Berlin 
2018, S. 151–174.

Sauer, Michelle M.: Gender in Medieval Cul­
ture. London, New York 2015.

Schnell, Rüdiger: Histories of Emotion. 
Modern – Premodern. Berlin, Boston 
2021.

Steel, Carlos: Animaux de la Bible et ani­
maux d’Aristote. In: Pieter Beullens, 
Guy Guldentops u. Carlos Steel (Hgg.): 
Aristotle᾿s Animals in the Middle Ages 
and Renaissance (Mediaevalia Lovanien­
sia, Series 1, Studia 27). Leuven 1999, 
S. 11–30.

Stempel, Wolf-Dieter: Mittelalterliche Obszö­
nität als literarästhetisches Phänomen. 
In: Hans R. Jauß (Hg.): Die nicht mehr 
schönen Künste. Grenzphänomene des 
Ästhetischen (Poetik und Hermeneu­
tik 3). München 1969 (ND München 
1991), S. 611–617.

Stolberg, Michael: A Woman Down to 
Her Bones. The Anatomy of Sexual 
Difference in the Sixteenth and Early 
Seventeenth Centuries. In: Isis 94 (2003), 
S. 274–299.

Toepfer, Regina: Fertilität und Macht. Die 
Reproduktionspflicht mittelalterlicher 
Herrscherinnen und Herrscher. In: 
Andrea Stieldorf, Linda Dohmen, Irina 
Dumitrescu u. a. (Hgg.): Geschlecht 
macht Herrschaft – Interdisziplinäre 
Studien zu vormoderner Macht und 
Herrschaft (Macht und Herrschaft 15). 
Göttingen 2021, S. 175–199.



Einleitung  |  267 

Toepfer, Regina u. Bettina Wahrig: Einlei­
tung. Die Komplexität und Diversität 
von Kinderlosigkeit im Mittelalter. In: 
Das Mittelalter. Perspektiven mediävis­
tischer Forschung 26/1: Kinderlosigkeit 
im Mittelalter (2021), S. 291–310. https://
doi.org/10.17885/heiup.mial.2021.2.24445 
(Zugriff: 05.09.2025).

Wack, Mary Frances: Lovesickness in the 
Middle Ages. The Viaticum and Its Com­
mentaries. Philadelphia 1990.

Wesche, Jörg: Sexualität. In: Hand­
wörterbuch der Rhetorik online 

(2007/2013). https://doi.org/10.1515/
hwro.8.sexualitaet (Zugriff: 13.07.2025).

Winkelman, Johan H.: naturalia et prudentia. 
Erotische insignes uit de late Middele­
euwen en hun literaire achtergronden. 
In: Amsterdamer Beiträge zur älteren 
Germanistik 55 (2001), S. 223–238.

Winkelman, Johan H. (Hg.): Erotik, aus dem 
Dreck gezogen (Amsterdamer Beiträge 
zur älteren Germanistik 59). Amsterdam 
2004.

https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2021.2.24445
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2021.2.24445
https://doi.org/10.1515/hwro.8.sexualitaet
https://doi.org/10.1515/hwro.8.sexualitaet




NORMEN DER NATUR





271

Jasmin Hauck

Sexuelles Tabu und Strafe im 
interdisziplinären Diskurs
Zur mittelalterlichen Aufnahme und 
Fortschreibung eines antiken Tierexempels 
in Naturphilosophie, Theologie und Recht

Abstract This article traces the path of a tale in Aristo­
tle’s ‘Historia animalium’ that illustrates the connection 
between sexual taboo and punishment in the animal king­
dom and became a major reference in medieval learned 
literature. It appeared in discussions of the incest taboo 
in natural philosophy, learned law, and theology alike. 
The aim of this article is to examine the varying details 
and overall narrative transformation of the Aristotelian 
tale, which has spread across various disciplines and 
centuries. In doing so it will also examine the extent to 
which the premodern debate of sexual norms and devi­
ance depended on specific logics of diverse disciplines 
and cultures of knowledge.

Keywords Animal Studies; Incest; Medieval Sexuality; 
Natural Law; Nature/Naturalization

1	 Einleitung

Die erste Fußnote in Émile Durkheims 1897 erschie­
nener Abhandlung über den Suizid war einem jener 
sehr wenigen und zugleich sehr verdächtigen Fälle 
gewidmet („très petit nombre de cas […] qui sont 

Kontakt

Dr. Jasmin Hauck,  
Universität Greifswald,  
Historisches Institut,  
Domstraße 9a, D–17489 Greifswald, 
jasmin.hauck@uni-greifswald.de

Jasmin Hauck: Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs. Zur mittelalterlichen Aufnahme und Fortschreibung  
eines antiken Tierexempels in Naturphilosophie, Theologie und Recht. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 271–291. 
Heidelberg: Heidelberg University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25256 (CC BY-SA 4.0)

mailto:jasmin.hauck@uni-greifswald.de
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25256


272  |  Jasmin Hauck

plus que suspects“),1 die Kritiker gegen seine Annahme hätten ins Feld führen 
können, dass Tiere nicht zur willentlichen Selbsttötung fähig seien. Dieser ‚Fall‘, 
den Durkheim in verkürzter Form wiedergibt, liest sich im Detail wie folgt: Ein um 
die Zucht des besten Pferdes bemühter Skythe kann nur durch List einen Hengst 
dazu bringen, die eigene Mutter zu begatten. Dieser verweigert sich zunächst, 
und erst nachdem das Muttertier bedeckt worden ist, besteigt es der nunmehr 
Unwissende. Als schließlich das Antlitz der Mutter aufgedeckt wird, ergreift 
der Hengst die Flucht und stürzt sich in den Tod.2 Die anekdotische Evidenz 
der in eine Fußnote verbannten Episode, die gegen Durkheims grundlegende 
Qualifikation des Selbstmords als rein menschliches Phänomen hätte angeführt 
werden können, fegte dieser kurzerhand im Verweis auf die empirische Evidenz 
der Veterinärmedizin beiseite.3

Er dürfte der Letzte gewesen sein, der sich ernsthaft wissenschaftlich mit 
der Faktizität der ‚Geschichte vom Pferd‘ befasste. Zugleich stand er in einer 
sehr langen, ihm selbst wohl kaum bekannten Reihe von Wissenschaftlern ver­
schiedener Fachrichtungen, die sich keineswegs scheuten, ihre Argumentation 
mit ebendiesem ‚Fall‘ zu untermauern. Handelt es sich doch um eine Passage aus 
der aristotelischen ‚Historia animalium‘, deren Verarbeitung und Bewertung ein 
Spiegel des Wissenschaftsverständnisses nicht nur des Doyens der modernen 
Soziologie, sondern auch der Wissensliteratur des Mittelalters ist, die im Zentrum 
dieses Beitrags steht. Dort allerdings richtete sich das wissenschaftliche Interesse 
nicht auf das Tabu des Suizids, sondern dasjenige des Inzests. 

	1	 Durkheim 1897, S. 6, Anm. 1.
	2	 Auf das entsprechende Buch und Kapitel in der ‚Historia animalium‘ des Aristoteles ver­

weist Durkheim selbst, allerdings ohne Angabe der von ihm verwendeten Ausgabe. Für 
den folgenden Beitrag soll hier die lateinische Übersetzung des Wilhelm Moerbeke zitiert 
werden, die der obigen Paraphrase zugrunde liegt und im Gegensatz zur Erstübersetzung 
des Michael Scotus (s. u., Abschnitt 3) bereits in kritischer Edition vorliegt: Dicitur autem et 
apud Scythas factam fuisse equam generosam, ex qua omnes boni fiebant equi, horum ex optimo 
volentem generare ex matre adducere ut coiret; sed noluit; coopertam autem ignoranter ascendit; 
ut autem postquam coiit, denudata est facies eque, videns equus fugit et se ipsum proiecit per 
precipitia („Es wird aber auch erzählt, dass bei den Skythen eine edle Stute gezeugt worden 
ist, aus der alle guten Hengste hervorgingen, und dass jemand aus dem Besten von ihnen 
Nachwuchs aus der Mutter zeugen und [diesen ihr] zuführen wollte, damit er sich mit ihr 
vereinige; er wollte aber nicht; als sie jedoch zugedeckt war, bestieg er sie unwissend. Wie 
aber, nachdem er sie bestiegen hatte, das Antlitz der Stute entblößt wurde, sah es der Hengst, 
floh und stürzte sich aus steiler Höhe hinab.“) Aristoteles: De historia animalium VIII, 47, 
631 a2–7, S. 291. Übersetzung hier und im Folgenden, wenn nicht anders angegeben, J. H.

	3	 Vgl. Durkheim 1897, S. 6, Anm. 1. Genau genommen verweist Durkheim hierfür auf die 
Studie Westcotts, der sich in dem gleichen Zusammenhang bereits ein Jahrzehnt zuvor mit 
der aristotelischen Erzählung auseinandersetzte und sich für deren Widerlegung auf ein 
Gespräch mit einem Mitglied des Royal Veterinary College und dessen Fach- und individu­
elles Erfahrungswissen beruft. Vgl. Westcott 1885, S. 176.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  273 

Die Geschichte steht in der mittelalterlichen Rezeption häufig in Zusammen­
hang mit der Kamelepisode, die ihr bei Aristoteles unmittelbar vorangestellt ist, 
und einer mitunter referierten Elefantenerzählung.4 Sie verbreitete sich unter 
wechselnden Angaben zu Ort, Protagonisten, Urheberschaft und zentralen Ele­
menten der Narration bald über naturphilosophische Schriften hinaus und hielt 
Einzug in andere Wissens- und Fachkulturen, insbesondere in die Theologie und 
schließlich auch das gelehrte Recht des Spätmittelalters. Das wechselhafte Erschei­
nungsbild der Episode und ihr Weg durch die Textgattungen, Disziplinen und 
Jahrhunderte stehen im Zentrum dieses Beitrags. Unter Berücksichtigung der (den 
mittelalterlichen Autoren wohlbekannten) Gattungsregeln rhetorischer Exempla 
soll zugleich ihr heuristisches Potential für ganz unterschiedliche Erkenntnisin­
teressen ergründet werden.5 

2	� Zum Verhältnis von Natur und Sexualität in der Wissensliteratur 
des Mittelalters

Die aristotelische Anekdote fügte sich in der mittelalterlichen Rezeption in einen 
breiteren Rahmen einer gedachten Abhängigkeit der menschlichen Sexualität von 
der Natur ein.6 Das Argumentieren mit der Natur und dabei im Besonderen der 
Vergleich mit Tieren blieb das Mittelalter hindurch höchst ambivalent: Auf der einen 
Seite galt als Verhalten contra naturam etwas, das noch nicht einmal von Tieren 
praktiziert würde – auf diese Weise wurde bekanntlich, weit über die Epoche hin­
aus, gerade Homosexualität eingeordnet. Auf der anderen Seite wurde als Verhalten 

	4	 Kamel- und Pferdegeschichte weisen die gleiche Ausgangssituation auf, variieren jedoch im 
Schluss. Der Kamelhüter wird durch den Hengst zu Tode gebissen, nachdem dieser erkannt 
hat, dass er zum Inzest mit der eigenen Mutter überlistet wurde. Vgl. Aristoteles: De historia 
animalium VIII, 47, 630 b31–631 a1, S. 291. Die Quelle des Elefantenexemplums konnte ich 
hingegen nicht ausfindig machen. Der Jurist Marianus Socinus berichtet z. B. davon, dass 
Elefanten diejenigen unter ihnen töteten, die Inzest mit der Mutter begingen. Vgl. Marianus 
Socinus: Commentaria in nonnullos libri quarti decretalium titulos (ad X 4, 1, 30), n. 10, fol. 145r.

	5	 Zum mittelalterlichen Gebrauch rhetorischer Exempla vgl. insbesondere von Moos 1988. Der 
Weg dieser Wanderanekdote durch die antike Literatur wurde bereits nachgezeichnet von 
Diederich 2007, S. 125; ausführlich von McGrath 2020, S. 89 f. Ihre Rezeption im Mittelalter 
wird mit der Aufnahme der aristotelischen Anekdote angesprochen bei Archibald 2001, 
S. 26. In diesem Zusammenhang sei auch auf eine Dissertation hingewiesen, die das Thema 
Tiere und Sexualität im Mittelalter umfassend behandelt: Wingard 2020. Weitere diachrone 
Untersuchungen von Erzählstoffen in diesem Band bieten Michael Eber und Sophie Hüglin.

	6	 Für diesen Absatz vgl. White 2000, S. 20–27; Brundage 1984. Weitere grundlegende Beiträge 
zur moralisierenden Funktion der Natur im Mittelalter etwa bei van der Lugt 2014. Aus dem 
vorliegenden Band sei darüber hinaus insbesondere verwiesen auf die Beträge von Sylvia 
Jurchen und Andrea Moshövel, die der Verbindung von Sexualität und Natur auf der Ebene 
der Ikonographie, historischen Linguistik und Lexikographie nachgehen.



274  |  Jasmin Hauck

‚gegen die Natur‘ auch ein den Tieren gleiches Verhalten verdammt – wie das 
Praktizieren sexueller Stellungen in der Art von Tieren (zum Beispiel more canino).7 

Die Bemessung der ‚Normalität‘ sexueller Praktiken an der Natur speiste sich 
dabei nicht nur aus einer bibelexegetischen, patristischen Tradition, sondern hatte 
auch römischrechtliche Wurzeln. Nach einer einflussreichen, wenngleich nicht 
unumstrittenen Definition in Form eines Ulpianfragments (Dig. 1,1,1,3) galten 
dem gelehrten Recht des Mittelalters all diejenigen ungeschriebenen Regeln als 
Naturrecht, die nicht allein menschlichem, sondern auch tierlichem Verhalten 
zugrunde lagen. Als Beispiel dafür nennt der Text selbst die Verbindung von Mann 
und Frau – im Fall des Menschen die Ehe – mit dem Ziel der Zeugung und Aufzucht 
von Nachwuchs.8 Ging es also darum, die Grenzziehung zwischen einem rein 
menschengemachten, positivrechtlichen Verbot, dem göttlichen Recht und dem 
schwerstmöglichen moralischen Verstoß (contra naturam) – im Besonderen für 
den Bereich des Sexualstrafrechts – exakt zu bestimmen, lag es für den gelehrten 
Juristen nahe, den Blick über die Grenzen der eigenen Fachdisziplin hinaus zu 
weiten. Eben diese normative Orientierung an der Natur war auch für die Theo­
logie des Spätmittelalters grundlegend. Ein Blick in naturphilosophische Schriften 
konnte also für die Bewertung der Schwere eines sexuellen Normverstoßes, ob 
nun als Verbrechen oder als Sünde, gleichermaßen Orientierung bieten.9

Dies hängt auch mit der fundamentalen Frage zusammen, wie der Natur­
rechtsbegriff semantisch gefüllt wurde: Konnte der ulpianische Naturrechtsbe­
griff mittels Distinktion differenziert werden – in ein Naturrecht ex sensualitate 
und eines ex ratione?10 War die Natur des Menschen nicht das, was ihn vom 
Tier unterscheidet, und folglich das Naturrecht des Menschen dann doch vom 
Naturrecht aller Kreaturen verschieden? Ulpian war darüber hinaus nicht der 
einzige römische Jurist, der sich zum Naturrecht äußerte; im justinianischen Recht 

	 7	 Zum Einsatz dieser problematischen Position im Rahmen des Motivs von ‚Vergils Rache‘ 
vgl. Sophie Hüglins Beitrag in diesem Band.

	 8	 Das entsprechende Fragment lautet: Ius naturale est, quod natura omnia animalia docuit: nam 
ius istud non humani generis proprium, sed omnium animalium, quae in terra, quae in mari 
nascuntur, avium quoque commune est. hinc descendit maris atque feminae coniunctio, quam 
nos matrimonium appellamus, hinc liberorum procreatio. hinc educatio: videmus etenim cetera 
quoque animalia, feras etiam istius iuris peritia censeri („Naturrecht ist das, was die Natur alle 
Lebewesen gelehrt hat. Denn dieses Recht ist nicht allein dem Menschengeschlecht eigen, 
sondern allen Lebewesen, die es auf dem Lande und im Wasser gibt, gemeinsam – auch den 
Vögeln. Hieraus leitet sich die Verbindung des männlichen Geschlechts mit dem weiblichen 
ab, die wir Menschen Ehe nennen, ebenso die Erzeugung und Erziehung der Kinder, und 
wir sehen ja, daß auch die übrigen Lebewesen, selbst wilde Tiere, nach der Kenntnis dieses 
Rechts eingestuft werden.“) Corpus iuris civilis, Dig. 1,1,1,3, S. 92. Zur mittelalterlichen 
Diskussion der ulpianischen Naturrechtsdefinition vgl. z. B. White 2000, S. 20–44.

	 9	 Vgl. White 2000, S. 20–44.
	10	 Vgl. Weigand 1967, § 513.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  275 

konnten die Gelehrten des Mittelalters durchaus andere Stimmen finden, die im 
Naturrecht nur das allen Menschen Gemeine sahen. Dabei wurde auch nicht 
immer klar zwischen Naturrecht und göttlichem Recht unterschieden, die Begriffe 
wurden häufig synonym benutzt. Dieser Vieldeutigkeit des Begriffs war sich auch 
die Theologie bewusst. Bonaventura († 1273) unterschied, wie die Juristen seiner 
Zeit auch, entsprechend zwischen einem ius naturale 1. im Sinne Ulpians, des für 
alle Lebewesen geltenden, 2. im Sinne des nur für alle Menschen geltenden (von 
anderen wiederum als ius gentium vom Naturrecht unterschieden) und 3. im Sinne 
des ius divinum, die in Lege und Evangelio bezeugten Gebote.11 

Was schließlich das Verwandtschaftssystem lateinischer Christen im Mittelal­
ter auszeichnete, war die extreme Reichweite des Inzestverbots, das bis zum vierten 
(zeitweise sogar siebten) Grad kanonischer Zählung in Blutsverwandtschaft und 
Schwägerschaft reichte, das heißt bis zu einem vier Generationen zurückrei­
chenden gemeinsamen Vorfahren. Entsprechend erstreckte sich das Inzestverbot 
über alle drei vorgenannten Rechtsbereiche und fiel je nach Autor und verwandt­
schaftlicher Nähe mal in den Bereich des Naturrechts, mal in den des göttlichen 
oder positiven Rechts. Diese Einordnung eines Verbots hatte schließlich zentrale 
Bedeutung, nicht nur für die Frage nach der Schwere eines Normverstoßes. Sie war 
auch entscheidend dafür, wie flexibel die jeweiligen Verbote gehandhabt werden 
konnten. Während viele Kanonisten davon ausgingen, dass die Grenzen, die das 
ius divinum setze, solcherart seien, dass der Mensch keine Ausnahme gestatten 
und Dispens erteilen dürfe, diskutierten einige die Möglichkeit, ob nicht zumin­
dest der Papst über die Inzestverbote des positiven Kirchenrechts (das spätestens 
von dem Eheverbot für Cousins an galt) hinaus auch von Verboten des göttlichen 
Rechts dispensieren dürfe (das doch bereits in biblischer Zeit erkennbar Wandel 
unterlegen gewesen sei) und ob dann nicht allein das Naturrecht und seine Verbote 
für den Menschen gänzlich unantastbar seien. Die Bedeutung dieser Frage für die 
Rechtspraxis hält sich zwar in Grenzen. Für die Wahrnehmung eines Verbots dürfte 
die theoretisch zugestandene ausnahmsweise Aufhebung oder strikte Unantastbar­
keit als Tabu nichtsdestoweniger von entscheidender Bedeutung gewesen sein.12

	11	 Zur Vieldeutigkeit des mittelalterlichen Naturrechtsbegriffs in Auseinandersetzung mit der 
Definition Ulpians in diesem Absatz und darüber hinaus vgl. White 2000, S. 20–27; Specht 
1984. Am umfassendsten zur Naturrechtslehre im römisch-kanonischen Recht des Mittel­
alters bis zur Glosse zum Dekret: Weigand 1967.

	12	 Grundlegend zur Entwicklung des Inzestverbots bis ins Hochmittelalter ist Ubl 2008. Zur 
Dispensierbarkeit einer Rechtsübertretung in Abhängigkeit von der Zuordnung zu Natur­
recht, göttlichem oder positivem Recht im Besonderen für den Bereich des Inzestverbots 
im Spätmittelalter vgl. Hauck 2022, S. 88–119. 



276  |  Jasmin Hauck

3	� Die ‚Geschichte vom Pferd‘ im Ritt durch Textgattungen, 
Disziplinen und Jahrhunderte

Die meisten mittelalterlichen Autoren begnügten sich, wenn sie auf den antiken 
Ursprung der aristotelischen ‚Geschichte vom Pferd‘ verwiesen, mit der Nennung 
des Philosophen und/oder seines Werks. Die bereits antike Aufnahme und Wei­
terverarbeitung der Erzählung – bei Plinius, Varro oder Aelian – scheint für sie 
keine wesentliche Rolle gespielt zu haben. Erst spätere Autoren referierten häufiger 
die einzelnen Stationen der antiken Rezeptionsgeschichte, ohne dass dies und die 
mitunter stark voneinander abweichenden Versionen aber einen Einfluss auf ihre 
Verwendung der Anekdote hatten.13 Hier sei lediglich angemerkt, dass es bereits 
in der antiken Literatur zu Veränderungen kam, die auch im Mittelalter begegnen 
sollten: Verlegungen des Handlungsorts, Modifikation und Ausschmückung ins­
besondere des Erkenntnismoments und des tragischen Ausgangs der Geschichte, 
Übertragungen auf das menschliche Inzestverbot durch – was später nicht wie­
derkehrt – explizite und intertextuelle Verweise auf den Ödipusstoff.14 

Davon unterscheidet sich die Verarbeitung der Erzählung im Mittelalter 
grundlegend, da sich ihr Rezeptionsrahmen ausweitete. Er beschränkt sich nicht 
mehr auf naturphilosophische Schriften, sondern hält über diese Einzug in andere 
Bereiche der mittelalterlichen Wissensliteratur. Auslöser dieser Ausweitung war 
die lateinische Übersetzung der ‚Historia animalium‘ aus dem Arabischen durch 
Michael Scotus um 1220; ihr folgte 40 Jahre später Wilhelm Moerbekes Überset­
zung aus dem Griechischen.15 Entscheidend für diesen interdisziplinären Erfolg 
der Anekdote dürfte ihre fächerübergreifende Anschlussfähigkeit in thematischer 
(Naturrecht) wie formaler (Exemplum) Hinsicht gewesen sein. Gelehrten jedweder 
Disziplin war das Exemplum als rhetorisches Mittel bestens vertraut, da ihnen allen 
die Regeln der antiken Rhetorik im Rahmen ihres Studiums als fester Bestandteil 
des Triviums vermittelt worden war. In dieser rhetorischen Lehre lässt sich die 
Pferdeanekdote als exemplum impar klassifizieren. Seine Wirkung bezieht es 

	13	 Genannt seien der Humanist Ludovico Ricchieri († 1525) und seine ‚Lectionum antiqua­
rum libri‘ (dort aufgeführt werden Aristoteles, Avicenna und Plinius d. Ä. [vgl. Ricchieri: 
Antiquarum lectionum libri, 4, 18, S. 164]) sowie Simone Maioli († um 1598), Bischof von 
Volterra (dieser nennt Aristoteles, Plinius, Albertus Magnus und Aelian; vgl. Maioli: Dies 
caniculares 7: Quadrupedes, S. 202). Zu Werk und Literatur vgl. Pignatti 2016; Brückner 
1974, S. 95–98. Aus dem textkritischen Zugang des Ersteren ergibt sich auch eine Kritik 
an der Inkonsistenz des grundlegenden aristotelischen Textes, beschriebe doch das sechste 
Buch die ausgesprochene Lüsternheit der Pferde, die sie nicht davor zurückschrecken ließe, 
Mutter und Tochter zu besteigen. Wesentlich häufiger finden sich Verweise auf diese Wider­
sprüchlichkeit in moderner Forschungsliteratur, z. B. Archibald 2001, S. 26.

	14	 Für die antike Rezeptionsgeschichte vgl. insbesondere McGrath 2020, S. 89–99; Diederich 
2007, S. 125. 

	15	 Vgl. van den Abeele 1999, S. 291.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  277 

aus der Gegenüberstellung des überlegenen (hier menschlichen) Adressaten mit 
einer unterlegenen (hier tierlichen) Beispielfigur, die minderen Voraussetzungen 
zum Trotz überlegen agiert. Antike Rhetorik und christliche Allegorese mussten 
schließlich keine Widersprüche darstellen, konnten in der Praxis mittelalterlicher 
Exempla vielmehr durchaus Verbindungen eingehen.16 

Den Beginn der mittelalterlichen Rezeption der Anekdote machten also natur­
philosophische Texte, die sich unmittelbar mit dem aristotelischen Werk ausein­
andersetzten – zunächst der ‚Historia animalium‘ und weiteren naturkundlichen 
Schriften des Philosophen gewidmete Kommentare und Quaestiones; sodann 
die entsprechenden Teile enzyklopädischer Werke.17 Die Pferdegeschichte ist 
dort – häufig kurz, in nur ein bis zwei Sätze gefasst – weit verbreitet. So wird 
sie im ‚Liber de natura rerum‘ des Thomas von Cantimpré (um 1240) ebenso 
angeführt wie im ‚De proprietatibus rerum‘ des Anglicus Bartholomeus († nach 
1250) und dem ‚Speculum naturale‘ des Vinzenz von Beauvais († 1264). Die Liste 
lässt sich mit dem ‚Repertorium‘ des Petrus Berchorius († vor Ende 1362), dem 
‚Liber de exemplis et similitudinibus‘ des Johannes von San Gimignano († nach 
1333) und auch mit volkssprachigen Werken wie dem ‚Buch der Natur‘ Konrads 
von Megenberg († 1374) fortsetzen.18 Bis auf eine Modifikation des Ausgangs 
der Erzählung, die weiter unten thematisiert wird, ist die Pferdegeschichte in der 
naturphilosophischen Literatur des Mittelalters also meist kurz gefasst und eng 
an der aristotelischen Vorlage orientiert. 

Eine detailreich ausgeschmückte Ausnahme, in der das Innenleben der Tiere 
eine besondere Komplexität aufweist, ist Albertus Magnus (‚De animalibus‘, um 
1260). Die visuell gewonnene Einsicht des Hengstes (videns filius, quod mater 
eius erat [„als der Sohn sah, dass es sich um seine Mutter handelte“]) bewirkt 
den Selbstmord aus Scham über den begangenen Frevel (pro sceleris verecundia) 
und das Muttertier stirbt schlicht im Schrecken darüber (stupore sceleris). Wenn 
Albertus Magnus das Tier sogar noch selbst sprechen lässt, ist das im Werkkontext 
womöglich mehr als eine fabelhafte Anthropomorphisierung zur Pointierung des 
aus der Anekdote ableitbaren moralischen Prinzips: Absit, quod vas polluam, quod 

	16	 Vgl. für diesen Absatz die Seitenangaben der Registereinträge bei von Moos 1988 (bes. 
Allegorese, exemplum impar, Trivium, Wahrheit).

	17	 Zum Korpus mittelalterlicher Texte, die sich mit der ‚Historia animalium‘ auseinandersetzten, 
vgl. van den Abeele 1999.

	18	 Vgl. Thomas Cantimpratensis: Liber de natura rerum IV, 34, S. 131; Bartholomeus Anglicus: 
De proprietatibus rerum. https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00079533?q=
%28de+proprietatibus+rerum%29&page=,1 (Zugriff: 25.09.2025), fol. 176r: Camelus; ebd., 
fol. 181r: Equi; Vinzenz von Beauvais: Speculum naturale 18, 48: De ingenio et affectu equo­
rum, Sp. 1353; Petrus Berchorius: Repertorium morale, fol. 184v: Consanguinitas. https://
www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00041458?page=374,375 (Zugriff: 25.09.2025); 
Konrad von Megenberg, Buch der Natur 3, A, 25, S. 162. Vgl. van den Abeele 1999, S. 307; 
Hünemorder u. Mückshoff 1980; Düchting 1997; Gier 1980; Vecchio 2001; Krüger 1980. 

https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00079533?q=%28de+proprietatibus+rerum%29&page=,1
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00079533?q=%28de+proprietatibus+rerum%29&page=,1
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00041458?page=374,375
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00041458?page=374,375


278  |  Jasmin Hauck

me effudit („Ferne sei, dass ich das Gefäß verunreinige, das mich hervorgebracht 
hat“). Immerhin diskutierte Albertus auch die Sprache der Tiere als Ausdruck ihres 
spezifischen Denkvermögens. Überhaupt spiegelt die Verarbeitung der Erzählung 
bei Albertus mit ihrem erkennbaren Fokus auf dem Innenleben der beiden Tiere 
sein ausgeprägtes Interesse am tierlichen Denken wider.19 

Das Pferde-Exempel weckte dieses Interesse offenbar in besonderem Maße, 
so dass Albertus es noch einmal in seinen ‚Quaestiones super de animalibus‘ 
behandelte. Es sei ,natürlicher Instinkt‘, so Albertus dort, der dazu führe, dass 
die natürliche Ordnung befolgt werde, indem vor dem Inzest mit dem Muttertier 
zurückgeschreckt werde. Die dafür notwendige Fähigkeit von Pferd und Kamel, 
die Mutter von den übrigen Tieren zu unterscheiden, sei nicht Ausdruck einer 
(den Menschen vergleichbaren) ratio, sondern einer anderen Unterscheidungs­
operation, der aestimatio, die der Kölner Theologe mit der Unterscheidung von 
Stein und Korn durch einen Vogel vergleicht.20

In der naturkundlichen Literatur des Mittelalters lässt sich eine inhaltliche 
Fortführung des aristotelischen Werks dort beobachten, wo die exemplarischen 
Tiergeschichten über das bloß Lakonisch-Anekdotische hinausreichen. Eingehen­
dere Betrachtungen des aristotelischen Exempels können Fragen nach dem Wesen 
der Tiere und der Art ihres Denkens aufwerfen und im Mensch-Tier-Vergleich 
zugleich Anlass zu anthropologischer Reflexion geben. 

Nachdem sie zunächst in naturkundlichen Schriften aufgegriffen wurde, 
fand die tierliche Inzesterzählung sodann gleichfalls weite Verbreitung in der 
theologischen Literatur. Dort war die Pferdegeschichte im Rahmen der Auslegung 
des Inzestverbots präsent. Neben Glossen und Kommentaren zu den levitischen 
Inzestverboten (Lev 18) betrifft das Abschnitte zu Ehe und Sexualität in den gro­
ßen theologischen Summen und den Kommentaren zum Sentenzenkommentar 
des Petrus Lombardus. Über die auch personelle Nähe theologischer Autoren 
zur mittelalterlichen Naturphilosophie hinaus mag ein zentraler Grund für die 
Beliebtheit der Anekdote unter Theologen die Geschlechterkonstellation gewesen 
sein: dass nämlich von einem tierlichen Inzest zwischen Mutter und Sohn und 
gerade nicht von einem solchen zwischen Vater und Tochter berichtet wird. Das 
Inzestverbot zwischen Eltern und Kindern wurde zwar dem Naturrecht zugerech­
net und vom Geschwisterinzest, den man (unter Verweis auf die Kinder Adams 
und Evas) gemeinhin nur als Verbot des ius divinum betrachtete, unterschieden.21 
Nichtsdestoweniger galt vielen Theologen innerhalb des naturrechtlichen Verbots­
rahmens der Inzest zwischen Mutter und Sohn schwerwiegender als derjenige 

	19	 Albertus Magnus: De animalibus VIII, 5, 2, S. 659. Zur Diskussion des tierlichen Denkens 
bei Albertus Magnus vgl. Roling 2011.

	20	 Vgl. Albertus Magnus: Quaestiones super De animalibus 8, 39, S. 200 f.; Wingard 2020, S. 65 f.
	21	 Für diesen Absatz vgl. die Diskussion der entsprechenden Verbote in Hauck 2022, S. 91–108.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  279 

zwischen Vater und Tochter. Ähnliche Versuche, eine solche geschlechtsspezifische 
Differenz innerhalb des gleichen Verwandtschaftsgrads zu begründen, gab es auch 
bezogen auf die unterschiedliche Gewichtung der Schwere des Inzests zwischen 
Onkel und Nichte auf der einen und Tante und Neffe auf der anderen Seite. Bei 
Thomas von Aquin († 1274) und Johannes Duns Scotus († 1308) findet sich das 
Argument, dass die Ehefrau dem Ehemann unterworfen und ebenso Kinder ihren 
älteren Verwandten untergeordnet seien.22 Deshalb gerieten im Falle des Sohnes 
(oder Neffen) als Ehemann zwei hierarchische Ordnungen in Widerspruch, was 
diesen Inzest zu einem schwerwiegenderen als jenen zwischen Vater und Tochter 
beziehungsweise Onkel und Nichte mache. Als Sohn/Neffe müsse er seiner Mutter/
Tante gegenüber ehrerbietig sein, als Ehemann hingegen seiner Frau vorstehen.

Die Annahme, dass hier überhaupt von einer unterschiedlichen Gewich­
tung auszugehen sei, dürfte indes einen anderen Grund gehabt haben, nämlich 
den Umstand, dass im levitischen Verbotskatalog zwar das Inzestverbot zwi­
schen Mutter und Sohn (Lev 18,7)23 wie auch dasjenige zwischen Tante und 
Neffe (Lev 18,12)24 aufgelistet wird, nicht aber dasjenige zwischen Vater und 
Tochter beziehungsweise Onkel und Nichte.25 Die Konsequenz dieser unter­
schiedlichen Behandlung der Geschlechter war, dass der Onkel-Nichte-Inzest 
als positivrechtliches Verbot betrachtet wurde und nur der Tante-Neffen-Inzest 
als Verbot göttlichen Rechts. Im Falle der Eltern musste diese Unterscheidung 
innerhalb des Naturrechts gefunden werden, wollte man nicht analog zum Onkel-
Tante-Unterschied auf zwei verschiedene Rechtsbereiche ausweichen und damit 
die deutliche Absetzung vom elterlichen und geschwisterlichen Inzest aufgeben.

Für ebendiesen Ausweg bot sich die ,Geschichte vom Pferd‘ an, und in eben­
diesem Diskussionszusammenhang begegnet sie denn auch bei Duns Scotus und 
Thomas von Aquin.26 Ersterer stellt diesen Bezug ganz unmittelbar her:

	22	 Vgl. Thomas von Aquin: In quatuor libros Sententiarum IV, 40, q.1, ar. 3, ra. 3, S. 621; Johannes 
Duns Scotus: Ordinatio IV, 40, 1, 1, S. 503 f.

	23	 Turpitudinem patris et turpitudinem matris tuae non discoperies | mater tua est non revelabis 
turpitudinem eius. Lev 18,7. „Die Schande deines Vaters und die Schande deiner Mutter wirst 
du nicht entblößen; sie ist deine Mutter, du wirst nicht ihre Schande enthüllen.“ Text und 
Übersetzung: Biblia sacra vulgata, S. 494 f.

	24	 Turpitudinem sororis patris tui non discoperies quia caro est patris tui. Lev 18,12. „Die Schande 
der Schwester deines Vaters wirst du nicht enthüllen, weil sie das Fleisch deines Vaters ist.“ 
Text und Übersetzung: Biblia sacra vulgata, S. 494 f.

	25	 Vgl. ebd.
	26	 Vgl. Thomas von Aquin: In quatuor libros Sententiarum IV, dist. 40, q. 1, ar. 3, ra. 3, S. 621. 

Noch in späten Werken, wie dem Ehetraktat des Petrus de Ledesma († 1557), wird diese 
Argumentation des Thomas in Verbindung mit dem tierlichen Exempel wiederholt. Vgl. 
Ledesma: De magno matrimonii sacramento 55, 6, S. 435. Zu Leben und Werk vgl. Dominguez 
1997. 



280  |  Jasmin Hauck

Seit jeher war diese Verbindung wider die Ehe, und mehr noch dieje­
nige von Sohn und Mutter als diejenige von Vater und Tochter, weil in 
jener die Missachtung eine größere ist. Auch im achten Buch über die 
Tiere sagt Aristoteles, dass ein Pferd sich in den Tod stürzte, nachdem 
es, als es aufgedeckt war, begriff, dass es unter der Bedeckung seine 
Mutter erkannt hatte.27

Einem anderen und doch ähnlichen Zweck diente die Inzestgeschichte dem spa­
nischen Theologen Alphonsus Tostatus († 1455) in dessen Kommentierung des 
dritten Buchs Mose. Darin suchte er das die Stiefmutter betreffende Inzestverbot 
(Lev 18,8) als schwerwiegende Weisung des ius divinum zu untermauern, indem 
er mithilfe der Erzählung die Schwere des Inzests mit der eigenen Mutter unter 
Beweis stellte28 – Schwägerschaft und Blutsverwandtschaft galten in Theologie 
und Kanonistik in denselben Graden als verwandtschaftliche Bande gleichen 
Gewichts.29

In der theologischen Summe des Florentiner Bischofs Antoninus († 1459) 
klingt die Pferdegeschichte schließlich nur in einem Halbsatz an und zeitigt in 
ihrer eigentümlichen Verarbeitung doch weitreichende Folgen. Bei Antoninus ist 
es nämlich nicht allein der Inzest zwischen Mutter und Sohn, sondern auch der 
zwischen Geschwistern und Halbgeschwistern, vor dem Pferde zurückschrecken.30 
Die (unausgesprochene) Konsequenz dieser Modifikation ist es, dass auch der 
Geschwisterinzest zu einem naturrechtlichen Verbot wird. Später heißt es entspre­
chend bei Antoninus, dass eine Verbindung im ersten Verwandtschaftsgrad kano­
nischer Zählung in gerader (Eltern/Kinder) wie in der Seitenlinie (Geschwister) 
immer unter Verbot gestanden habe und nur ein einziges Mal propter necessitatem 
(„aus Notwendigkeit“), bei den Kindern Adams, aufgehoben worden sei.31

Das Beispiel des Antoninus erinnert daran, wie eng im Bereich der Ehe Recht 
und Theologie miteinander verflochten waren.32 Immerhin ist das zu vermutende 
Ziel oder zumindest die Folge der antoninischen Ausweitung des Tierexempels auf 
Geschwister ein rechtliches, die Verlagerung des Geschwisterinzests vom göttli­
chen Recht ins Naturrecht. Daraus folgt zugleich seine unumstößliche Geltung und 

	27	 Semper enim fuit contra matrimonium illa coniunctio, et magis filii ad matrem quam patris ad 
filiam, quia maior irreverentia. Unde VIII de animalibus dicit Aristoteles quod equus, postquam 
velatus cognovit matrem suam, postea discoopertus hoc videns, se precipitavit. Johannes Duns 
Scotus: Ordinatio IV, 40, 1, 1, S. 503 f. 

	28	 Vgl. Alphonsus Tostatus: Super Leviticum commentaria, ad Lev 18, q. 4, fol. 126r.
	29	 Vgl. zur Gleichwertigkeit der beiden Verwandtschaftsformen Hauck 2022, S. 69 f.
	30	 Vgl. Antoninus: Summa moralis 2, 5: De incestu, Sp. 922.
	31	 Ebd.
	32	 Vgl. zum Verhältnis von Theologie und Recht Hauck 2022, S. 57–61.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  281 

der absolute Ausschluss einer Möglichkeit zur Dispens. Ein Erkenntnisinteresse, 
dem die Erzählung bei Theologen und Juristen gleichermaßen dienen konnte, ist 
entsprechend die Reichweite des Inzesttabus und die Bestimmung des Übergangs 
von absolutem Tabu zu relativem Verbot. 

Bei Juristen ist ein argumentativer Einsatz der aristotelischen Anekdote vor­
rangig in Dekretalenkommentaren zum vierten Buch des ‚Liber Extra‘, das der 
Ehe gewidmet ist, und wie bei den Theologen auch in Traktaten über die Ehe zu 
erwarten. Bei Autoren des gelehrten Rechts im Mittelalter konnte ich nur zwei 
Verwendungen des Inzestnarrativs ausmachen. Der Grund für seine augenschein­
lich geringere Verbreitung in juristischen Schriften mag sein, dass die Theologie 
der Naturkunde wesentlich näherstand, die großen Enzyklopädien eher Unter­
nehmungen von Theologen waren und der Rezeptionsweg wohl meist nicht direkt 
über die mittelalterlichen Naturkunden, sondern indirekt über die theologische 
Literatur als Mittlerin verlief. Ein klar rechtliches Interesse verfolgte Marianus 
Socinus († 1467)33 mit der Aufnahme der Erzählung. Ihm war daran gelegen, zu 
klären, ob eine päpstliche Dispens für eine Ehe zwischen Geschwistern vergeben 
werden könne. In diesem Rahmen referierte er gleichwohl die von den Theologen 
mithilfe der aristotelischen Anekdote gemachte Unterscheidung zwischen dem 
Inzest mit Mutter oder Vater unter Verweis auf Thomas und Duns Scotus.34 Der 
zweite mittelalterliche Jurist, der sich die Pferdegeschichte aneignete, tat dies in 
einer narrativen Breite und analytischen Tiefe, die einer eigenen, eingehenden 
Betrachtung wert ist.

4	� Johannes Lupus:  
Eine Erzählvariante als Brennpunkt der (Fach-)Perspektiven

Bei dieser herausstechenden Erwähnung handelt sich um die wohl interessanteste, 
geradezu interdisziplinär angelegte Aufnahme der Pferdegeschichte bei Johannes 
Lupus de Segovia († 1496), Doktor beider Rechte. Sein Traktat ‚De matrimonio et 
legitimatione‘, eine systematische Behandlung des kanonischen Eherechts seiner 
Zeit und der zugehörigen Frage der Legitimation unehelich Geborener, erschien 
in den 1480er Jahren im Druck.35 Der Zweck der darin verarbeiteten Erzählung 
ist an der Textoberfläche denn auch ein rechtlicher: zu zeigen, dass das Verbot 

	33	 Zu Leben und Werk vgl. Nardi 2018.
	34	 Vgl. Marianus Socinus: Commentaria in nonnullos libri quarti decretalium titulos (ad X 4. 1. 30), 

n. 10, fol. 145r.
	35	 Vgl. hierzu Hauck 2022, S. 92, Anm. 52.



282  |  Jasmin Hauck

einer geschlechtlichen Verbindung zwischen Mutter und Sohn ein eindeutig natur­
rechtliches, indispensables ist.36 

Dieses Verbot würde nämlich nicht allein durch menschliche ratio erfasst, 
sondern zugleich ex instinctu nature („aus natürlichem Instinkt“) zumindest von 
einigen animalia irrationabilia („vernunftlosen Tieren“) befolgt. Naturkundliche 

	36	 A prima institutione matrimonii iste gradus est prohibitus et sic naturaliter iste gradus exclu-
ditur a matrimonio, quia de iure naturali videtur hoc debitum et honestum, ne filius coheat 
cum matre. Nam non solum ratio in homine hoc dictat et locum habet, sed vt naturales dicunt 
et experientia docet ex instinctu nature aliqua animalia irrationabilia hoc seruant. Deus est 
mihi testis, quod non mentior, quod audiui a fide digna persona que asseruit propriis occulis 
vidisse in prouincia Bethice seu Bamdalie, quod cum esset equa vna pulcrior de tota prouincia 
et non reperiretur equus ita pulcher, vt eam impregnaret, fecerunt venire equum, filium illius 
eque pulcerrimum, vt cohiret cum matre. Qui equus videns equam eius esse matrem hoc facere 
refutauit et patronus eque ut ex ambobus haberet generationem equum sic fraudauit, quod 
aliam equam fecit venire et cum coperta apud equum stare et cum equus videret illam non esse 
matrem et se ad cohitum incitaret incontinenti in illo loco fuit posita cum simili coperta eius 
mater. Dictus equus cum matre cohiuit et cohitu facto ut astantes rederent, fecerunt vt equus 
videret et cognosceret, quod illa equa erat eius mater. Qui equus tanquam animal rationale 
valde turbatus inclinato capite cum dentibus in presentia astantium abscidit sibi genitalia. De 
quo casu astantes fuerunt admirati et sic visum est ex instinctu nature aliqua animalia bruta 
abstinent se a multis et non faciunt que aliqui homines, qui dicuntur rationales, non vere-
cundantur facere et etiam de lege scripta et diuina iste primus gradus et in linea recta omnes 
descendentes et ascendentes in matrimonio impedimentum faciunt ut Leuitici xviii. c. („Seit der 
ersten Einsetzung der Ehe ist dieser Grad verboten und so wird dieser Grad natürlicherweise 
von der Ehe ausgeschlossen, weil es von Naturrechts wegen geboten und schicklich scheint, 
dass der Sohn nicht mit der Mutter schläft. Nicht nur nämlich befiehlt dies die Vernunft und 
greift es Platz beim Menschen, sondern wie die Naturgelehrten sagen und die Erfahrung 
lehrt, befolgen dies auch einige vernunftlose Tiere aus natürlichem Instinkt. Gott ist mein 
Zeuge, dass ich nicht lüge, [wenn ich sage,] dass ich von einer glaubwürdigen Person gehört 
habe, die versichert hat, mit eigenen Augen in der Hispania Baetica oder der Hispania der 
Vandalen gesehen zu haben, dass man, weil eine Stute schöner als die ganze Provinz war 
und kein ebenso schöner Hengst gefunden wurde, um sie zu schwängern, einen Hengst 
kommen ließ – einen Sohn der wunderschönen Stute –, damit er mit der Mutter schlafe. Der 
Hengst weigerte sich, dies zu tun, als er sah, dass die Stute seine Mutter war, und der Herr 
der Stute überlistete den Hengst, damit er eine Nachkommenschaft aus den beiden habe, 
so, dass er eine andere Stute kommen und mit einer Decke bei dem Hengst stehen ließ, und 
als der Hengst sah, dass jene nicht seine Mutter war, und sich zum Beischlaf erregte, wurde 
unverzüglich an jenen Ort mit einer ähnlichen Decke seine Mutter gestellt. Der besagte 
Hengst schlief mit der Mutter und als der Beischlaf vollzogen war, bewirkten die Beiste­
henden, indem sie lachten, dass der Hengst sah und erkannte, dass jene Stute seine Mutter 
war. Der in der Art eines vernunftbegabten Tiers tief bestürzte Hengst biss sich, nachdem 
er den Kopf gesenkt hatte, mit den Zähnen in Gegenwart der Beistehenden die Genitalien 
ab. Über diesen Fall waren die Beistehenden verwundert, und so zeigte sich, dass einige 
vernunftlose Tiere aus natürlichem Instinkt Dinge unterlassen und nicht tun, die einige 
Menschen, die vernunftbegabt genannt werden, sich nicht zu tun scheuen. Und auch nach 
dem geschriebenen und göttlichen Gesetz konstituieren dieser erste Grad und in gerader 
Linie alle Vor- und Nachfahren ein Ehehindernis, siehe Lev. 18.“) Johannes Lupus: Tractatus 
de matrimonio [Pavia], c.: Que sunt que impediunt matrimonium et in quibus possit papa 
dispensare de iure naturali siue diuino, fol. 20v. https://www.digitale-sammlungen.de/de/
view/bsb00067133?page=46,47 (Zugriff: 25.09.2025).

https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00067133?page=46,47
https://www.digitale-sammlungen.de/de/view/bsb00067133?page=46,47


Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  283 

Gelehrte und Erfahrungswissen verbürgten dies gleichermaßen (naturales dicunt 
et experientia docet). Schließlich beschwört Johannes die Wahrhaftigkeit der fol­
genden, im heutigen Andalusien verorteten Erzählung (Deus est mihi testis, quod 
non mentior [„Gott ist mein Zeuge, dass ich nicht lüge“]) und beruft sich für seine 
Kenntnis derselben auf Hörensagen aus vertrauenswürdiger Quelle. 

Als Beweisform wurde solches Wissen de auditu alieno im gelehrten Recht 
überaus kritisch gesehen und war nur in wenigen, klar umgrenzten Fällen über­
haupt vor Gericht zulässig. Eine wesentliche Bedingung dafür war, dass es sich um 
„von einer glaubwürdigen Person her“ stammendes Wissen handelte. Und auch 
Johannes versichert in der dafür üblichen Formel, die einem jeden seiner Fachle­
ser als solche bekannt sein dürfte, das im Folgenden Erzählte a fide digna persona 
erhalten zu haben. Ein fachkundiger Leser hätte gleichwohl eingewandt, dass ein 
Beweis durch Hörensagen nur dann erbracht werden könne, wenn dieses sich auf 
zwei Quellen stütze – und nicht wie hier nur auf einen einzigen Augenzeugen.37 

Sollte der Jurist Johannes also einen nach den Regeln des römisch-kanoni­
schen Prozessrechts seiner Zeit nicht brauchbaren ‚Beweis‘ für die Authentizität 
seines Exemplum eingebracht haben? Tat er dies vielleicht, weil ihm tatsächlich 
eine mündlich tradierte, von der aristotelischen Tradition losgelöste Version der 
Wanderanekdote zugetragen wurde? Wahrscheinlicher scheint eine Anwendung 
des Exemplums nach den etablierten Gattungsregeln der mittelalterlichen Rhe­
torik. Der Topos des Augenzeugen stützt die Authentizität der Erzählung und 
steigert ihre rhetorische Wirksamkeit. Johannes hätte dann den Überlieferungs­
zeugen Aristoteles mit dem zeitgenössischen Augenzeugen ersetzt. Diese beiden 
Typen sind den rhetorischen Regeln nach zwar beide zulässige Bürgen für die 
Authentizität des Vorgebrachten, Johannes hätte für diesen Garantenwechsel aber 
nichtsdestoweniger ein gattungstheoretisches Motiv haben können: die eindeutige 
Abgrenzung seines Tierexempels von der fiktiven Fabel. Der eingangs abgelegte 
Schwur auf das Nicht-Lügen wäre dann zugleich Ausdruck einer gerade nicht 
in der Faktizität des Erzählten aufgehobenen Wahrhaftigkeit des Exemplums.38 

Johannes setzt nun mit der Geschichte wie folgt an: Da es in der ganzen Region 
keinen Hengst gibt, dessen Schönheit an die zur Zucht ausgewählten Stute heran­
reicht, sucht man diese ihrem Sohn, der wiederum als äußerst schön (pulcerrimum) 
bezeichnet wird, zuzuführen, der den Akt jedoch beim Anblick seiner Mutter ver­
wehrt. Der Züchter besinnt sich nun auf eine List. Zu dem Hengst wird eine andere 
Stute geführt, die unter einer Decke verhüllt neben diesen gestellt und dann mit 

	37	 Zur genannten Formel, die z. B. in Gerichtsprotokollen omnipräsent war, und der Zeugenlehre 
in Bezug auf das Hörensagen vgl. mit weiterführender Literatur Hauck 2022, S. 149–189, 
bes. S. 174.

	38	 Vgl. in diesem Sinne zum rhetorischen Augenzeugentopos von Moos 1988, insbesondere 
S. 214–219.



284  |  Jasmin Hauck

dem Muttertier vertauscht wird, das unter einer ähnlichen Decke verborgen ist, so 
dass es zur inzestuösen Verbindung kommt. Erst durch das Gelächter der Beiste­
henden (rederent astantes)39 begreift der Hengst „in der Art eines vernunftbegabten 
Tieres“ (tamquam animal rationale) unter tiefer Bestürzung, was geschehen ist (die 
Dramatik des Moments wird durch den vorübergehenden Wechsel ins historische 
Präsens unterstrichen), und beißt sich die eigenen Genitalien ab. Die Umstehenden 
versetzt das Beobachtete in Erstaunen. Nach dieser Anekdote habe sich für Johan­
nes gezeigt, was er eingangs postulierte: Einigen unvernünftigen Tieren (animalia 
bruta [„vernunftlose Tiere“]) sei das Zurückschrecken vor bestimmten Handlungen 
natürlich eingegeben (ex instinctu nature), was wiederum für einige (nur) „soge­
nannte vernünftige Menschen“ (homines, qui dicuntur rationales) nicht gelte. 

Das Exempel erfüllt bei Johannes also nicht nur die offenkundige Funktion, 
das thematisierte Inzestverbot zu stützen, vielmehr entfaltet sich hier ein kom­
plexes Verweisspiel, das erkennbar auf die aristotelische Lehre und Terminolo­
gie zur Unterscheidung von Mensch und Tier rekurriert.40 Im entscheidenden 
Erkenntnismoment und Wendepunkt der tierlichen Tragödie werden nämlich 
die Vernunftbegabung von Mensch und Tier, zumindest im Modus des ,Als-Ob‘, 
invertiert: Das eigentlich nicht vernunftbegabte und einleitend von Johannes auch 
so bezeichnete Tier (animal irrationabile) ist zu einer folgenreichen Einsicht fähig, 
und zwar ausgerechnet ausgelöst durch das Lachen der umstehenden Menschen. 
Der homo ridens – seit Aristoteles gilt das Lachen als Unterscheidungsmerkmal 
von Mensch und Tier –41 wird hier zum Instrument einer Einsicht des Tieres. 
Dabei wird der Mensch also in einem Moment seines spezifischen Menschseins 
vom Tier moralisch überflügelt. Es sühnt das schuldlos begangene Verbrechen 
am Naturrecht, das der Mensch nicht nur in die Wege geleitet, sondern in seiner 
Konsequenz auch noch verlacht hat. Das Tier hingegen handelt als nur noch 
durch eine Vergleichspartikel vom Menschen geschiedenes animal rationale. Die 

	39	 Ich gehe hier von einer e/i-Vertauschung in der stark fehleranfälligen Paveser Editio princeps 
aus und folge damit der entsprechenden Anpassung der Graphie in der Ausgabe des ‚The­
saurus universi iuris‘ von 1584; vgl. Johannes Lupus: De matrimonio [Venedig], fol. 43vb. 
Zu e für i im Mittellateinischen vgl. Stotz 1996, S. 34–40.

	40	 Vgl. zu aristotelischen Äußerungen zur Unterscheidung von Mensch und Tier und ihrer 
mittelalterlichen Rezeption besonders Köhler 2008; ders. 2014.

	41	 Vgl. Le Goff 2004, S. 48 f. Zur Ambivalenz des Lachens im Mittelalter zwischen ebendieser 
aristotelischen Tradition (vgl. Aristoteles: Parts of Animals III, 10, 673 a9, S. 280 f.) und der 
Verurteilung und Ablehnung des Lachens (ausgehend von der Annahme, Christus selbst 
habe nie gelacht) sowie insbesondere zur kritischen Einstellung gegenüber dem Lachen 
in monastischen Schriften (so galt es der ‚Benediktsregel‘ als Ausdruck von Demut und 
Selbstdisziplin, nicht zu lachen) vgl. Le Goff 2004, S. 45–68. Vgl. aus der umfangreichen 
Literatur, die das Lachen als Eigenheit des Menschen bei Aristoteles thematisiert, auch die 
auf die frühneuzeitliche Diskussion tierlichen Denkens zugeschnittene Studie von Fudge 
2019, S. 16 f. 



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  285 

Fassung der Episode bei Johannes lässt sich so auch als narrative Verarbeitung 
der naturphilosophischen Diskussion über den Unterschied zwischen Mensch 
und Tier lesen. 

Neben der fachterminologisch markierten Zuordnung zur naturphilosophi­
schen Debatte wird dieser Rahmen auch durch die beschriebene Gestik evoziert. 
Die grundlegende Auffassung, dass auch Tieren Gesten als Mittel dienten, ihr 
Denken und Fühlen zu kommunizieren, war bereits Teil der augustinischen Semi­
otik.42 Johannes Lupus beschreibt nun eine bedeutungsschwere Bewegung des 
Hengstes, die sich so nur bei ihm findet und in den anderen mit Autokastration 
endenden Fassungen der Erzählung fehlt.43 Der Hengst reagiert auf den Erkennt­
nisschock nämlich mit einer vieldeutigen Geste, der Senkung seines Haupts (incli-
nato capite), die als Ausdruck von Demut, Scham und Buße wie auch von Reflexion 
und Andacht gelesen werden kann.44 Damit erscheint zugleich die in räumlicher 
Bewegung daran anknüpfende Selbstkastration als logische Konsequenz einer 
verstandesmäßigen Verarbeitung des Geschehenen und Verneigung vor der gött­
lichen Ordnung. Die Hervorhebung der auf die Selbstbestrafung zusteuernden 
Kopfbewegung unterstreicht somit abermals das Handeln des Hengstes in der Art 
eines animal rationale, das sich der Schwere der Naturrechtsübertretung bewusst 
ist. In dieser moralischen Funktion des Exempels erklärt sich auch die narrative 
Notwendigkeit, den Klippensturz durch die Autokastration zu ersetzen. Nicht nur 
waren an den Genitalien ausgeführte Strafen für sexuelle Normübertretungen in 
der mittelalterlichen Visionsliteratur fest etabliert.45 Vor allem hätte andernfalls 
der strengstens missbilligte Suizid der angestrebten interpretatio christiana des 
antiken Exempels im Wege gestanden.46 Als Folge der Kastration mag der Tod des 
Hengstes zwar zu erwarten sein; er konnte indes erzählerisch ausgespart werden.

	42	 Vgl. Schmitt 1992, S. 77 f.
	43	 Im Kommentar des Benvenutus de Imola († 1387/88) zur ‚Commedia‘ Dantes wird nach 

einem Verweis auf die Fassung bei Plinius d. Ä. lediglich lakonisch angefügt: audivi de alio 
equo, qui in simili casu dentibus se castravit. Benvenutus de Imola: Commentum ad Cant. 
XXVI, v. 88–90, S. 130. Konrad von Megenberg referiert sowohl den Ausgang der Geschichte 
in der aristotelischen Vorlage (do floch ez vnd ſtiezz ſich ſelber ze tod) als auch die Variante 
der Selbstkastration, die er auf Michael Scotus, den ersten Übersetzer der aristotelischen 
Vorlage ins Lateinische (do zerbrach ez im ſelber ſein gailn vnd ertot ſich ſelber), zurückführt. 
Konrad von Megenberg: Buch der Natur 3, A, 25, S. 162. Bei Thomas von Cantimpré, dessen 
Übertragung ins Deutsche das Werk Konrads von Megenberg darstellt, findet sich diese 
Variante hingegen nicht. Dort ist unter Verweis auf die aristotelische Quelle nur die Rede 
davon, dass der Hengst nach seiner Flucht statim mortuus est pre dolore. Thomas Cantim­
pratensis: Liber de natura rerum IV, 34, S. 131. 

	44	 Vgl. Schmitt 1992, insbesondere S. 72–75, 274–277, 296 f.
	45	 Vgl. Tuchel 1998, S. 143–186.
	46	 Zum Umgang des Mittelalters mit den exemplarischen Figuren der Selbstmörder Cato und 

Lucrezia vgl. von Moos 1988, S. 321, Anm. 631.



286  |  Jasmin Hauck

Man könnte sogar noch weiter gehen und in der Fassung des Johannes Lupus 
neben der Einschreibung eines moralischen Sinns auch eine Anspielung auf das 
Sterben Christi vermuten. Denn im mittelalterlichen Bewusstsein und insbeson­
dere in der Diskussion der Bedeutung von Gesten kam den biblisch bezeugten 
Gesten Christi eine besondere Präsenz und Bedeutung zu.47 Dazu gehörte auch 
die Senkung des Haupts im für die christliche Bußtheologie und Sündenlehre 
entscheidenden Moment des Kreuzestods Christi im Wortlaut des Johannesevan­
geliums: Cum ergo accepisset Iesus acetum dixit | consummatum est | et inclinato 
capite tradidit spiritum („Als daher Jesus den Essig genommen hatte, sagte er: ,Es 
ist vollendet.‘ Und er neigte sein Haupt und gab seinen Geist hin.“).48 

Die Assoziation von Kreuzestod Christi und Autokastration eines Pferdes 
befremdet nur auf den ersten Blick.49 Ihre Fundierung geht tiefer und ist spezifi­
scher als die bloß allgemeine, auf den ‚Physiologus‘ zurückreichende Tradition von 
auf Christus bezogenen Tierexempla. Es gibt nämlich eine theologisch begründete 
und motivisch fest etablierte, mit unserem Pferd thematisch verwandte Spezies, 
den Biber. Dieser soll Jägern entkommen, indem er sich selbst die Hoden abbeißt, 
auf die seine Verfolger es abgesehen haben. Von der Erklärung des ‚Physiologus‘ 
ausgehend, wird daraus in der mittelalterlichen Auslegung eine verbreitete mora­
lische Deutung im Sinne einer symbolischen Selbstkastrierung des Menschen, die 
radikale Ablösung von fleischlicher Versuchung bezeichnet, um der Verfolgung 
durch den Jäger/Teufel zu entgehen.50 Sie steht in der Tradition zweier Stellen 
aus dem Matthäusevangelium:51 

Mt 5,29: Quod si oculus tuus dexter scandalizat te | erue eum et proice 
abs te | expedit enim tibi ut pereat unum membrorum tuorum | quam 
totum corpus tuum mittatur in gehennam.
Wenn aber dein rechtes Auge dich in Verwirrung bringt, reiß es aus 
und wirf es von dir weg! Es ist nämlich von Vorteil für dich, dass einer 

	47	 Vgl. ebd., S. 80.
	48	 Jo 19,30. Text und Übersetzung aus: Biblia sacra vulgata, S. 538 f.
	49	 Zur motivischen Verknüpfung von Sexualität und Kreuzigung vgl. den Beitrag von Sylvia 

Jurchen in diesem Band.
	50	 Vgl. Schumacher 1992; Tuchel 1998, S. 292–300. Zwar wird der Biber im ‚Physiologus‘ (vgl. 

Physiologus latinus, S. 32) und späteren Schriften des Mittelalters nicht direkt mit Christus 
in Bezug gesetzt. Zumindest eine bildliche Verknüpfung in diesem Sinne gibt es jedoch in 
Form der typologisch aufgebauten ‚Concordantiae caritatis‘ Ulrichs von Lilienfeld; vgl. Holl, 
Kaute, Ott u. a. 1968. Dort wird der Biber mit der Beschneidung Christi und der Kreuztragung 
verbunden. Letzteres allerdings nicht unter Verweis auf die Autokastration, sondern den 
Holztransport zum Dammbau. Vgl. Ulrich von Lilienfeld: Concordantiae caritatis. Lilienfeld, 
Stiftsarchiv und Stiftsbibliothek, HS 151, [p.] 28, 178. 

	51	 Zur mittelalterlichen Exegese von Mt 19,12 vgl. Tuchel 1998, S. 120–126; zu ihrer Verbindung 
mit der Biberanekdote im ‚Physiologus‘ vgl. ebd., S. 304.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  287 

deiner Körperteile zugrunde geht, als dass dein ganzer Körper in die 
Hölle geschickt wird.52 

Mt 19,12: Sunt enim eunuchi qui de matris utero sic nati sunt | et sunt 
eunuchi qui facti sunt ab hominibus | et sunt eunuchi qui se ipsos cast-
raverunt propter regnum caelorum | qui potest capere capiat.
Es gibt nämlich Eunuchen, die aus dem Leib ihrer Mutter so geboren 
worden sind, und es gibt Eunuchen, die von den Menschen gemacht 
worden sind, und es gibt Eunuchen, die sich selbst kastriert haben 
wegen des Königreichs der Himmel. Wer das verstehen kann, soll es 
verstehen.53

Der Hengst, der mit seiner Tat, selbst frei von Schuld, die Sünden der (den Inzest 
einfädelnden und verlachenden) Menschen büßt, vollzöge dann eine Art tierli­
cher imitatio Christi und stiftete umso mehr zur Nachfolge seines Exempels, der 
Orientierung an der sexuellen Norm des Naturrechts, an. 

Johannes Lupus tritt hier also weniger als gelehrter Jurist in Erscheinung denn 
als rhetorisch und philosophisch bewanderter Autor eines erkenntnistheoretisch 
ausgerichteten Einschubs in ein eigentlich juristisches Werk. Die argumentative 
Einbindung der Pferdegeschichte bleibt nichtsdestoweniger eine dezidiert rechtli­
che, der ‚Naturrechtsbeweis‘ die Klammer, die Rechtslehre, erkenntnistheoretische 
Debatte und theologischen Exkurs zusammenhält. 

5	 Fazit

Die gemeinsame Lektüre vor allem naturkundlicher, theologischer und juristischer 
Texte des Mittelalters zeigt Hinweise auf fachlich geprägte Deutungshorizonte in 
der Aneignung des aristotelischen Inzestnarrativs. Ging es naturphilosophischen 
Schriften um die Unterscheidung von Mensch und Tier, die Eigenheiten und 
Funktionsweise ihres Denkens und Handelns, konnte das tierliche Inzestnarrativ 
in theologischen Texten genutzt werden, um die Schwere des Inzestverbots in 
Abhängigkeit von verwandtschaftlicher Nähe und Geschlechterkonstellation zu 
definieren und damit zugleich auf Lückenhaftes und Erklärungsbedürftiges in den 
biblischen Texten zu reagieren. In den beiden juristischen Werken war die Erzäh­
lung eingebettet in eine Diskussion um die Grenze zwischen ius naturale und ius 
divinum. Dies mag zwar keine strikte Disziplinarität im heutigen Sinne sein, wohl 

	52	 Text und Übersetzung: Biblia sacra vulgata, S. 54 f.
	53	 Text und Übersetzung: Ebd., S. 126 f.



288  |  Jasmin Hauck

aber eine erkennbare Orientierung an fachlich definierten Argumentationszie­
len oder Erkenntnisinteressen, die zugleich quer zur Zuordnung des jeweiligen 
Textes laufen konnten: Im Fall der theologischen Schrift des Antoninus dürfte 
die angepasste Pferdegeschichte dazu gedient haben, andernfalls unerwünschte 
Rechtsfolgen abzuwenden. Im rechtlichen Traktat des Johannes Lupus wurde sie 
zum Ort der narrativen Inszenierung erkenntnistheoretischer und theologischer 
Zusammenhänge.

Der Rahmen, in dem sich tierliches Sexualverhalten bewegte – oder gedacht 
wurde –, war als gemeinsamer Nenner aller Lebewesen, ob nun rechtlich mit 
Ulpian gefasst, theologisch vom Schöpfungswillen her oder diffuser von der Natur 
als Norm her betrachtet, für die Verfolgung zweier zentraler Erkenntnisinteressen 
geeignet: Einerseits konnte dieser Gegenstand, wie bei Albertus Magnus, den 
Drang widerspiegeln, die Denkweise der Tiere zu verstehen, und andererseits 
durch den Spiegel tierlicher Handlungslogik betrachtet eine grundlegende anth­
ropologische Reflexion über das Wesen des Menschen anstoßen. Ein Exempel 
aus dem Bereich der Sexualität bot sich für diese fundamentalen Überlegungen 
in den genannten Disziplinen und Wissensbereichen nicht nur als gemeinsames 
Element menschlicher und tierlicher Existenz an, sondern auch, weil das wis­
senschaftliche Interesse am Gegenstand der Sexualität ein geteiltes, das Thema 
ein in allen genannten Disziplinen und Wissensbereichen verhandeltes war. Die 
Auseinandersetzung mit der an viele mittelalterliche Wissenschaftsdisziplinen 
anschlussfähigen und offenbar besonders faszinierenden ‚Geschichte vom Pferd‘ 
konnte aber nicht nur das Erkenntnisinteresse in beide Richtungen hin entfachen: 
nach dem Wesen von Mensch und Tier. Zugleich steht sie exemplarisch dafür, wie 
Erzählungen von der ‚Naturgegebenheit‘ eines Verbotsmobilisiert werden konnten, 
um sexuelle Normabweichungen als solche zu verdammen.54

Literaturverzeichnis

Quellen

	54	 Dieser Aufsatz beruht auf einem Abschnitt in Hauck 2022, S. 92–94, der für die vorliegende 
Veröffentlichung wesentlich überarbeitet und erweitert wurde.

Albertus Magnus: De animalibus 
libri XXVI. Hrsg. v. Hermann Stadler. 
Bd. 1 (Beiträge zur Geschichte der  
Philosophie des Mittelalters 15).  
Münster 1916.

Albertus Magnus: Quaestiones super De 
animalibus. Hrsg. v. Ephrem Filthaut 

(Opera omnia 12). Münster 1955, 
S. 77–309.

Alphonsus Tostatus: Super Leviticum in 
sensu litterali nova et hactenus abscon­
dita a se edita commentaria. Venedig 
1529.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  289 

Antoninus Archiepiscopus Florentinus: 
Summa moralis. Bd. 2. Florenz 1744.

Aristoteles: De historia animalium. Trans­
latio Guillelmi de Morbeka. Pars altera: 
lib. VI–X. Hrsg. v. Pieter Beullens u. 
Fernand Bossier (Aristoteles Latinus 17). 
Turnhout 2021.

Aristoteles: Parts of Animals. Hrsg. u. 
übers. v. Arthur Leslie Peck (The Loeb 
Classical Library). Cambridge MA, 
London 1961.

Bartholomeus Anglicus: De proprietatibus 
rerum. [Basel] [ca. 1480]. 

Benvenutus de Imola: Comentum Purga­
torii, XXI–XXXIII. Comentum Paradisi. 
Florenz 1887.

Biblia sacra vulgata. Lateinisch–deutsch. 
Bd. 1: Genesis – Exodus – Leviticus –
Numeri – Deuteronomium. 
Hrsg. v. Michael Fieger, Widu-Wolfgang 
Ehlers u. Andreas Beriger. Berlin, Boston 
2018.

Biblia sacra vulgata. Lateinisch–Deutsch. 
Bd. 5: Evangelia – Actus Apostolorum – 
Epistulae Pauli – Epistulae Catholicae – 
Apocalypsis. Hrsg. v. Michael Fieger, 
Widu-Wolfgang Ehlers u. Andreas 
Beriger. Berlin, Boston 2019.

Corpus iuris civilis. Text und Übersetzung 
auf der Grundlage der von Theodor 
Mommsen und Paul Krüger besorgten 
Textausgaben. Bd. 2: Digesten 1–10. 
Hrsg. von Okko Behrends, Rolf Knütel, 
Berthold Kupisch u. a. Heidelberg 1995. 

Johannes Duns Scotus: Ordinatio. Liber 
quartus. A distinctione decima quarta 
ad quadragesimam secundam (Opera 
omnia 13). Vatikanstadt 2011.

Johannes Lupus: Tractatus de matri­
monio et legitimatione. Pavia [nach 
1488.10.27.].

Johannes Lupus: Tractatus de matrimonio 
et legitimatione. In: Tractatus ex variis 

iuris interpretibus collecti. Bd. 9.  
Venedig 1584, fol. 39v–46v. 

Konrad von Megenberg: Buch der Natur. 
Bd. 2: Kritischer Text nach den Hand­
schriften. Hrsg. v. Robert Luff u. Georg 
Steer (Texte und Textgeschichte 54). 
Tübingen 2003. 

Ledesma, Petrus: De magno matrimonii 
sacramento. Salamanca 1592.

Lilienfeld, Stiftsarchiv und Stiftsbibliothek, 
HS 151.

Maioli, Simone: Dies caniculares. Mainz 
1610.

Marianus Socinus: Commentaria in nonnul­
los libri quarti decretalium titulos […]. 
Venedig 1592.

Petrus Berchorius: Repertorium morale 
p[er]utile predicatorib[us]. Bd. 1: A–D. 
Nürnberg 1489. 

Physiologus latinus versio Y. 
Hrsg. v. Francis J. Carmody  
(University of California Publications in 
Classical Philology 12, 7). Berkeley,  
Los Angeles 1941. 

Ricchieri, Ludovico: Antiquarum lectionum 
libri […]. Paris 1517.

Thomas von Aquin: In quattuor libros 
Sententiarum. Hrsg. v. Robert Busa 
(S. Thomae Aquinitatis opera omnia 1). 
Stuttgart, Bad Canstatt 1980.

Thomas Cantimpratensis: Liber de natura 
rerum. Bd. 1: Text. Hrsg. v. Helmut 
Boese. Berlin, New York 1973.

Vinzenz von Beauvais: Speculum quad­
ruplex. Naturale, doctrinale, morale, 
historiale. Douai 1624 (ND Graz 1964).



290  |  Jasmin Hauck

Forschungsliteratur

Abeele, Baudouin van den: Le ,De anima­
libus‘ dʼAristote dans le monde latin: 
modalités de sa réception médiévale. In: 
Frühmittelalterliche Studien 33 (1999), 
S. 287–318. 

Archibald, Elizabeth: Incest and the Medie­
val Imagination. Oxford 2001.

Brückner, Wolfgang (Hg.): Volkserzählung 
und Reformation. Ein Handbuch zur 
Tradierung und Funktion von Erzähl­
stoffen und Erzählliteratur im Protestan­
tismus. Berlin 1974. 

Brundage, James Arthur: Let Me Count the 
Ways. Canonists and Theologians Con­
template Coital Positions. In: Journal of 
Medieval History 10 (1984), S. 81–93.

Diederich, Silke: Römische Agrarhandbü­
cher zwischen Fachwissenschaft, Litera­
tur und Ideologie. Berlin 2007.

Dominguez, Fernando: Pedro de Ledesma. 
In: Lexikon für Theologie und Kirche. 
3. Aufl., Bd. 6 (1997), Sp. 736.

Düchting, Reinhard: Vinzenz v. Beauvais. 
In: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8 (1997), 
Sp. 1705 f.

Durkheim, Émile: Le suicide. Étude de socio­
logie. Paris 1897.

Fudge, Erica: Brutal Reasoning. Animals, 
Rationality, and Humanity in Early 
Modern England. Ithaca NY, London 
2019.

Gier, Albert: Bersuire, Pierre. In: Lexi­
kon des Mittelalters, Bd. 1 (1980), 
Sp. 2020–2021.

Hauck, Jasmin: Ehen mit Hindernissen, Ver­
wandtschaft, Recht und genealogisches 
Erinnern im Florenz der Renaissance 
(Spätmittelalter, Humanismus, Reforma­
tion 133). Tübingen 2022.

Hünemorder, Christian u. Meinhold 
Mückshoff: Bartholomaeus Anglicus. In: 

Lexikon des Mittelalters, Bd. 1 (1980), 
Sp. 1492 f.

Holl, Oskar, Lore Kaute, Brigitte Ott u. a.: 
Biber. In: Lexikon der christlichen Iko­
nographie, Bd. 1 (1968), Sp. 289.

Köhler, Theodor Wolfram: Homo animal 
nobilissimum. Konturen des spezifisch 
Menschlichen in der naturphilosophi­
schen Aristoteleskommentierung des 
dreizehnten Jahrhunderts. Bd. 1 (Studien 
und Texte zur Geistesgeschichte des 
Mittelalters 94). Leiden, Boston 2008.

Köhler, Theodor Wolfram: Homo animal 
nobilissimum. Konturen des spezifisch 
Menschlichen in der naturphilosophi­
schen Aristoteleskommentierung des 
dreizehnten Jahrhunderts. Bd. 2 (Studien 
und Texte zur Geistesgeschichte des 
Mittelalters 114). Leiden, Boston 2014. 

Krüger, Sabine: Konrad v. Megenberg. 
in: Neue Deutsche Biographie, Bd. 12 
(1980), S. 546 f.

Lugt, Maaike van der (Hg.): La Nature 
comme source de la morale au Moyen 
Âge (Micrologus’ Library 58). Florenz 
2014.

Le Goff, Jacques: Das Lachen im Mittelal­
ter. Mit einem Nachwort v. Rolf Michael 
Schneider. Aus dem Französischen v. 
Jochen Grube. Stuttgart 2004.

McGrath, Simon: Cave hominem. Criti­
cal Reflections on the Treatment of 
Domestic Animals in Pseudo-Oppian’s 
‘Cynegetica’. In: Mnemosyne 73 (2020), 
S. 87–111.

Moos, Peter von: Geschichte als Topik. Das 
rhetorische Exemplum von der Antike 
zur Neuzeit und die historiae im ‚Policra­
tus‘ Johanns von Salisbury (Ordo. Stu­
dien zur Literatur und Gesellschaft des 
Mittelalters und der frühen Neuzeit 2). 
Hildesheim, Zürich, New York 1988.



Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs  291 

Nardi, Paolo: Sozzini, Mariano il Vecchio. 
In: Dizionario biografico degli Italiani, 
Bd. 93 (2018), S. 435–439.

Pignatti, Franco: Ricchieri, Lodovico Maria. 
In: Dizionario biografico degli Italiani, 
Bd. 87 (2016), S. 220–223.

Roling, Bernd: Syllogismus brutorum. Die 
Diskussion der animalischen Ratio­
nalität bei Albertus Magnus und ihre 
Rezeption im Mittelalter und in der frü­
hen Neuzeit. In: Recherches de théologie 
et philosophie médiévales 78 (2011), 
S. 221–275. 

Schmitt, Jean-Claude: Die Logik der Gesten 
im europäischen Mittelalter. Aus dem 
Französischen v. Rolf Schubert u. Bodo 
Schulze. Stuttgart 1992.

Schumacher, Meinolf: Der Biber – ein 
Asket? Zu einem metaphorischen Motiv 
aus Fabel und ‚Physiologus‘. In: Eupho­
rion 86 (1992), S. 347–353.

Specht, Rainer: Naturrecht. III. Mittelalter 
und frühe Neuzeit. In: Historisches Wör­
terbuch der Philosophie, Bd. 6 (1984), 
S. 571–582.

Stotz, Peter: Handbuch der lateinischen 
Sprache des Mittelalters. Bd. 3: Laut­
lehre. München 1996.

Tuchel, Susan: Kastration im Mittelalter 
(Studia humaniora 30). Düsseldorf 1998.

Ubl, Karl: Inzestverbot und Gesetzgebung. 
Die Konstruktion eines Verbrechens 
(300–1100) (Millenium-Studien/Mille­
nium Studies 20). Berlin 2008.

Vecchio, Silvana: Giovanni da San 
Gimignano. In: Dizionario biografico 
degli Italiani, Bd. 56 (2001), S. 206–210.

Weigand, Rudolf: Die Naturrechtslehre der 
Legisten und Dekretisten von Irnerius 
bis Accursius und von Gratian bis 
Johannes Teutonicus. München 1967.

Westcott, Wynn: Suicide: Its History, Lite­
rature, Jurisprudence, Causation, and 
Prevention. London 1885.

White, Hugh: Nature, Sex and Goodness in 
a Medieval Literary Tradition. Oxford, 
New York 2000.

Wingard, Tess: Representations of Ani­
mality and Sexuality in Late Medieval 
Thought and Culture. PhD Thesis. 
University of York 2020. 



292

Daniel Schäfer 

‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?
Überlegungen zur vormodernen Diskussion 
um männliche Alterssterilität und -impotenz

Abstract Sterility and impotence in older men is a topic 
that has been mentioned repeatedly in religious and 
literary texts since antiquity. In natural philosophy and 
medicine, however, we find only a few direct references 
until the High Middle Ages. This gradually changed until 
the 17th century. However, a broad medical discussion 
was not developed until around 1650 in Paolo Zacchia’s 
‘Quaestiones medico-legales.’ First, the article traces the 
various traditions of knowledge on this topic over the 
centuries. Second, it examines the possible reasons why it 
was only marginally taken up and what brought about the 
turnaround in the 12th and 17th centuries. An interaction 
between traditional secular and canonical marriage law on 
the one hand and the medical assessment of reproductive 
disorders on the other is discussed.

Keywords Impotence; Male Sterility; Medieval Sexuality; 
Old Age

1	 Einleitung

(Un-)Fruchtbarkeit und (Im-)Potenz spielten in vie­
len Epochen nicht nur eine wesentliche Rolle für 
die numerische Entwicklung einer Gesellschaft; sie 
beeinflussten auch die jeweiligen Geschlechter- und 
Altersrollen sowie Stereotypien. Darüber hinaus 

Kontakt

Prof. Dr. med. Dr. phil.  
Daniel Schäfer,  
Universität zu Köln, Institut für 
Geschichte und Ethik der Medizin, 
Joseph-Stelzmann-Straße 20, 
Geb. 42, D–50931 Köln,  
daniel.schaefer@uni-koeln.de 
https://orcid.org/0000-0002-0659-
4351

Daniel Schäfer: ‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?. Überlegungen zur vormodernen Diskussion um männliche 
Alterssterilität und -impotenz. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 292–315. Heidelberg: Heidelberg University Publishing. 
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25257 (CC BY-SA 4.0)

https://orcid.org/0000-0002-0659-4351
mailto:daniel.schaefer@uni-koeln.de
https://orcid.org/0000-0002-0659-4351?lang=en
https://orcid.org/0000-0002-0659-4351?lang=en
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25257


‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  293 

dienten sie aber auch als Metaphern für (Un-)Produktivität unterschiedlichster 
Art.1 

Demgegenüber waren und sind Sterilität und Impotenz2 älterer Männer ein 
selten erörtertes, weil womöglich tabuisiertes Thema, vielleicht besonders in patri­
archalen Gesellschaften. Andeutungen dazu finden sich gleichwohl in religiösen3 
und literarischen4 Texten. In Medizin und Naturphilosophie wurde es seit der 
griechisch-römischen Antike nur am Rande diskutiert, in kanonischen Rechtstex­
ten seit dem Hochmittelalter bereits häufiger. Seit der Frühen Neuzeit nehmen 
Ärzte in normativen Lehrtexten und Kasuistiken immer öfter dazu Stellung. Unter 
Bezugnahme auf den Titel von Rebecca Flemmings Studie ‚The Invention of 
Infertility in the Classical Greek World‘5 möchte ich unter anderem der Frage 
nachgehen, ob im Rahmen eines vormodernen Medikalisierungsprozesses auch 
männliche Alterssterilität ‚erfunden‘ (das heißt: ein zumindest fachlicher, wenn 
nicht allgemeingesellschaftlicher Diskurs darüber entwickelt) wurde und welche 
kultur- und wissenschaftshistorischen Traditionen oder Entwicklungen eine solche 
‚Erfindung‘ begründen oder entkräften könnten. Gab es eine Wissenstradition, 
die Männer unter explizitem Bezug auf ihr Lebensalter als steril oder impotent 
adressierte, beispielsweise analog zu Frauen in der Menopause, oder waren in 
altersunspezifischen Sterilitätsdiskursen ältere Männer lediglich mitgemeint? Dazu 
werde ich – nach einer knappen Darstellung des Forschungsstandes – zunächst 
die aktuell noch weitgehend unerforschte Tradition männlicher Alterssterilität 
und -impotenz seit der griechisch-römischen Antike anhand normativer Quellen 
nachzeichnen; denn auf diese Tradition (soweit vorhanden) rekurrierten Medizin 
und Wissenschaft seit dem Hoch- und Spätmittelalter selbstverständlich. Dann 
sollen kursorisch Texte aus der arabischen und mittelalterlichen Heilkunde vorge­
stellt werden, in denen männliche Alterssterilität thematisiert wurde. Dabei wird 
deutlich werden, dass die meisten medizinischen Argumente und Handlungsstra­
tegien bereits in früheren Jahrhunderten existierten und in Spätmittelalter und 

	1	 Schäfer 2022a, S. 109–131, 149–158.
	2	 Zum historischen Begriff impotentia, der in Antike und Mittelalter sowohl Unfähigkeit 

zum Geschlechtsverkehr als auch Sterilität (Unfähigkeit zur Zeugung von Nachkommen) 
bedeuten kann, vgl. den Eintrag im Dictionarium latinum andrologiae, gynaecologiae et 
andrologiae, S. 442.

	3	 In der hebräischen Bibel liegt ein klarer Fokus auf weiblicher Unfruchtbarkeit; Andeutungen 
männlicher Infertilität oder Impotenz finden sich gleichwohl bei den Gestalten von Abraham 
(Gen 17,17) und David (1 Kön 1,4).

	4	 Männliche Impotenz wird in der hellenistischen und römisch-kaiserzeitlichen Dichtung 
immer wieder thematisiert, speziell im Blick auf den alten Mann v. a. in der fünften Elegie 
des Maximianus; vgl. Gärtner 2011. McLaren 2007, S. 12 f., weist außerdem auf Juvenal 
(‚Satire X‘) und Aristophanes (‚Amphiareus‘) hin. 

	5	 Flemming 2013. Die Studie untersucht allerdings fast ausschließlich Konzepte von weiblicher 
Sterilität.



294  |  Daniel Schäfer 

Früher Neuzeit lediglich aufgegriffen, erweitert oder auch nicht erwähnt wurden. 
Darüber hinaus kamen neue inhaltliche Impulse für die Medizin hauptsächlich 
aus der Kanonistik, also der Sammlung und Auslegung des kirchlichen Rechts. In 
einem Ausblick analysiere ich vor diesem normativen Hintergrund einschlägige 
juristische und medizinrechtliche Diskussionen des 17. Jahrhunderts, wobei die 
Suche danach, wie normatives medizinisches Wissen aufgegriffen, verändert und 
weiterentwickelt wurde, im Mittelpunkt steht.

2	 Forschungsstand

Die Geschichte der Kinderlosigkeit, Infertilität und Impotenz ist in den letzten 
40 Jahren in den Fokus medizin- und kulturhistorischer Forschungen gerückt.6 
Einen Schwerpunkt bilden Untersuchungen zu Entwicklungen in der Moderne. 
Studien zur Vormoderne fokussieren entsprechend dem Quellenbefund (siehe 
unten) meistens auf weibliche Unfruchtbarkeit, auf die in diesem Beitrag nicht 
weiter eingegangen werden soll.7 Verschiedene Studien gehen auf antike und 
arabische Quellen zur Zeugungslehre ein und erwähnen dabei am Rande auch 
männliche Unfruchtbarkeit.8 Eine umfassende Monographie von Regina Toepfer 
referiert unter anderem medizinische Konzepte von Sterilität im europäischen 
Mittelalter.9 Andere Studien befassen sich mit spezifisch frauenheilkundlichen oder 
pharmakologischen Quellen sowohl des Mittelalters als auch epochenübergrei­
fend.10 In jüngerer Zeit thematisieren mehrere Beiträge explizit vormoderne männ­
liche Zeugungsunfähigkeit und Impotenz in medikalen Kontexten;11 doch unter 
ihnen diskutieren lediglich Sarah Toulalan und Catherine Rider medizinische 
sowie populäre Ansichten über altersbedingte Infertilität bei beiden Geschlechtern 
in Zusammenhang mit Sichtweisen auf den alternden Körper.12 Weitere Hinweise 
zum Problem der Impotenz finden sich in Forschungen zu Hexen- und sonstigem 

	 6	 Eine Übersicht zur Geschichte der Impotenz von der Antike bis zur Gegenwart gibt McLaren 
2007.

	 7	 Beispielsweise King 1998; Green 2008, S. 40, 85–91; Flemming 2013; Opitz 1988. Zur Diskus­
sion weiblicher Alterssterilität in der Frühen Neuzeit vgl. Schäfer 2005.

	 8	 Lesky 1951; Weißer 1983; van der Eijk 1999; Dean-Jones 2012; Kueny 2019; Verskin 2020. 
Eine Übersicht zu antiken Quellen auch bezüglich männlicher Sterilität bietet von Schumann 
1975.

	 9	 Toepfer 2020.
	10	 Josephs 1978; Jacquart u. Thomasset 1988, S. 169–173; Kruse 1996, S. 162–168. 
	11	 Ründal 2011; Rider 2016; Evans 2011; dies. 2016; Ursin, Rubeis u. Steger 2021; Young 2021. 

Schultheiss, Stief u. Jonas 2004 bieten eine andrologische Quellensammlung von der Antike 
bis zum 20. Jahrhundert.

	12	 Toulalan 2016; Rider 2020.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  295 

Aberglauben und insbesondere zu den kanonischen und forensischen Diskussi­
onen in Mittelalter und Früher Neuzeit.13 Aber altersbedingte Unfruchtbarkeit 
wird dort jeweils, wenn überhaupt, nur am Rande erwähnt.

3	� Männliche Alterssterilität aus Sicht der vormodernen 
Naturphilosophie und Medizin

Einzelne normative Aussagen zur männlichen Alterssterilität, die in der gelehrten 
Medizin der Frühen Neuzeit und teilweise auch schon des Mittelalters bekannt 
waren und dort immer wieder diskutiert wurden, stammen aus der antiken Natur­
philosophie und Heilkunde. Weitere finden sich in Texten der Medizin aus isla­
misch geprägten Ländern des 9. bis 12. Jahrhunderts, die zum Teil bereits in der 
ersten (Salernitanischen) Rezeptionswelle des 11. und frühen 12. Jahrhunderts 
latinisiert wurden. Spätmittelalterliche Handbücher systematisieren verstärkt die 
unterschiedlichen Zeichen für Impotenz. 

3.1	Griechisch-römische Quellen

Wie bereits erwähnt, steht in den überlieferten Erörterungen zur Unfruchtbarkeit 
die den Frauen zugeschriebene Sterilität (insbesondere deren Kennzeichen und 
Heilmittel) im Mittelpunkt, beispielsweise im Corpus Hippocraticum, ‚De sterili­
bus‘ (= ‚De mulierum affectibus‘ III). Interessanterweise wird dort auch bei Frauen 
das höhere Lebensalter als einer der Gründe für Unfruchtbarkeit nicht explizit 
genannt. Hippokratische Hinweise auf männliche Unfruchtbarkeit finden sich 
lediglich in ‚De aere, aquis, locis‘14 sowie in den ‚Aphorismen‘,15 ebenfalls ohne 
direkten Bezug auf das Lebensalter. Dagegen gibt es im Corpus Hippocraticum 
einzelne Hinweise auf Altersimpotenz.16

	13	 Löffler 1958; Darmon 1979; Fischer-Homberger 1988, S. 183–204; McGrath 1988; Weigand 
1993; Bullough 1994; Rider 2007; Hersperger 2010; Hehenberger 2015; Terrahe 2021.

	14	 Hippokrates: De aere aquis locis 21 f., S. 72–74: Zu Hinweisen auf skythische Männer, die 
durch konstitutionelle Feuchtigkeit, Schlaffheit und Kälte, die Erschütterungen beim Reiten 
sowie durch das Durchschneiden von Venen hinter den Ohren tendenziell unfruchtbar wer­
den und verweiblichen, vgl. Hippokrates: Generation [De semine/De genitura] 2, S. 8–10.

	15	 Hippokrates: Aphorisms V 63, S. 174–176. Gründe für männliche Unfruchtbarkeit: Mangel 
an Pneuma, ein zu schwacher, zu harter, zu kalter oder zu heißer Körper.

	16	 Hippokrates: Prorrhetic II 41, S. 285, erwähnt eine Erektionsstörung bei älteren Männern, 
allerdings als Folge einer Affektion der Lenden (ischiádōn). Zur männlichen Impotenz in 
der Antike vgl. Leven 2005.



296  |  Daniel Schäfer 

Von Diokles von Karystos (4. Jh. v. Chr.) wird mehrfach die Aussage überlie­
fert, dass Männer aus verschiedenen Gründen unfruchtbar (agónous) sein können: 
Manche würden keinen oder zu wenig oder unfruchtbaren Samen ausstoßen, 
oder sie hätten eine Lähmung (parálysis) der an der Zeugung beteiligten ‚Glieder‘ 
oder einen schiefen Penis, so dass er den Samen nicht gerade herausschleudern 
könne, oder es liege eine Asymmetrie der ‚Glieder‘ vor, so dass die Gebärmutter 
vom Samen nicht erreicht werde.17 Insbesondere die ersten Begründungen sind 
nach dem Modell der seit der griechischen Antike dominierenden Säfte- und 
Qualitätenlehre auch mit einem höheren Lebensalter in Einklang zu bringen: 
Beispielsweise könnte die mit den Lebensjahren fortschreitende Abnahme der 
Wärme18 die Entstehung oder Qualität des Samens beeinträchtigen. Aber direkte 
Belege aus der antiken Medizin gibt es dazu nicht.

Diokles᾿ mutmaßlicher Zeitgenosse Aristoteles (oder die unter seinem Namen 
überlieferten Texte) stellte in verschiedenen biologischen und politischen Schriften 
den Beitrag von Männern zur Fortpflanzung besonders heraus, viel weniger 
allerdings deren Unfruchtbarkeit.19 Immerhin liefert ein kurzer Abschnitt aus 
‚De generatione animalium‘ II eine häufig rezipierte Systematik menschlicher 
Sterilität: Unterschieden wird – dezidiert bei beiden Geschlechtern – eine ange­
borene von einer erst im Laufe des Lebens entstehenden Unfruchtbarkeit. Letz­
tere sei entweder durch Korpulenz, durch Verstümmelungen in den genitalen 
Regionen oder durch nicht näher definierte Krankheiten hervorgerufen;20 unter 
die Krankheiten könnte auch das Alter als nósos physikē21 gefasst sein. Für die 
weitere Entwicklung des Themas männliche Alterssterilität bedeutsamer erscheint 
ein knapper Hinweis im fünften Buch der ‚Historia animalium‘, demzufolge bei 
Männern die Fertilitätsgrenzen in der Regel bei 65 und bei Frauen bei 45 Jahren 
lägen, die nur in Einzelfällen überschritten werden könnten, bei Männern maximal 
bis 70 Jahre, bei Frauen 50 Jahre.22 In Aristoteles᾿ ‚Politik‘ werden dagegen keine 

	17	 Diocles of Carystus: Fragment 43 b, S. 88 f.; überliefert von Ps. Plutarch/Aëtius: De placitis 
philosophorum V 13 (Moralia 906F–907A); vgl. Plutarque: Opinions des philosophes, S. 175.

	18	 Vgl. Hippokrates: Aphorisms I 14, S. 104, und V 63, S. 174–176: Kälte als Ursache für männ­
liche Unfruchtbarkeit.

	19	 Das zehnte Buch der ‚Historia animalium‘ greift dieses Thema zwar zentral auf, thematisiert 
aber männliche Sterilität nur ganz am Rande – trotz der programmatischen Zuschreibung 
an beide Geschlechter zu Beginn des Buches; Aristoteles: History of Animals X, 633 b13–14, 
S. 476; 636 b12–23, S. 506–508. Zur Einordnung von Buch X als medizinnahes Buch vgl. van 
der Eijk 1999.

	20	 Aristoteles: Generation of Animals II, 746 b21–747 a2, S. 244–246.
	21	 Ebd. V, 784 b33–34, S. 530; vgl. Schäfer 2011, S. 31.
	22	 Aristoteles: History of Animals V, 545 b27–31, S. 140; allerdings scheint Aristoteles zumin­

dest in Politik VII 14, 1335 a35–36, S. 620, von einer üblichen Weitergabe des Besitzes an die 
Nachkommen ebenfalls mit 70 Jahren auszugehen – Lebenserwartung und Zeugungsgrenze 
bei Männern würden dann übereinstimmen.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  297 

festen natürlichen Altersgrenzen benannt, sondern das 50. Lebensjahr, mit einer 
Zugabe von vier bis fünf Jahren, als sinnvolle Begrenzung für die gesellschaftliche 
Pflicht zur Zeugung von Nachkommen angegeben, da bis dahin bei den meisten 
(Männern) der Höhepunkt der geistigen Entwicklung erreicht sei und danach 
körperlich und geistig unvollkommener Nachwuchs drohe. Geschlechtsverkehr in 
diesem höheren Alter solle nur noch aus gesundheitlichen oder ähnlichen, nicht 
näher bezeichneten Gründen geschehen.23

Die aristotelischen Altersangaben wurden von Plinius dem Älteren aufge­
griffen: Explizit bestätigt er die Altersgrenze von 50 Jahren bei Frauen, indirekt 
weist er aber die 70 Jahre bei vornehmen Männern zurück, indem er mehrere 
Beispiele von berühmten noch älteren Vätern benennt; aber auch bei ignobiles (also 
nicht Berühmten) gebe es Beispiele neuer Elternschaft bis zum 75. Lebensjahr.24 
Schon vor Plinius gingen die Augusteischen Ehegesetze indirekt von Fertilitäts­
grenzen aus, indem sie Obergrenzen für die Heiratspflicht für Frauen (50 Jahre) 
und Männer (60) formulierten. Möglicherweise resultierte aus dieser Pflicht auch 
vorübergehend ein Eheverbot jüngerer mit älteren Partner*innen, da Letztere 
eine erwünschte Zeugung von Nachwuchs verunmöglichten. Auch diese als ‚Lex 
Iulia et Papia‘25 zusammengefassten Quellen wurden in den späteren juristischen 
Diskussionen zu Sterilität und Impotenz häufig herangezogen.26

Die Medizin der römischen Kaiserzeit diskutierte gelegentlich auch die 
männliche Alterssterilität. Galen bietet allerdings zu diesem Thema – trotz seiner 
umfänglich dargelegten Zeugungslehre in ‚De semine‘ etc. – wenig Substantielles, 
da er vornehmlich Anatomie und Physiologie der Reproduktion beschreibt, weni­
ger die Pathologie. Weil er dem Pneuma27 große Bedeutung für die Fruchtbarkeit 
und Ejektion des Samens beimisst, ist ihm zufolge ein durch Säftemangel oder 
-blockade verursachter Mangel an diesem Pneuma ein wesentlicher Grund für 
männliche Sterilität. Ältere Menschen hätten deshalb verglichen mit Jüngeren 
sehr wenig Sperma.28 Wichtig ist das Kapitel De sterilitate in der ‚Gynaikeia‘ des 
Soranus von Ephesus, das allerdings nur in lateinischen Zusammenfassungen 

	23	 Aristoteles: Politics VII 14, 1335 b30–39, S. 624.
	24	 Plinius: Naturkunde VII 12, S. 50–52.
	25	 Bonin 2020, S. 242–254. Für ein Eheverbot oder wenigstens eine erbrechtliche Benachtei­

ligung solcher ‚unpassender‘ Ehen spricht eine dezidierte Aufhebung dieser Vorschrift in 
den Justinianischen Konstitutionen (5.4.27); ebd., S. 246.

	26	 Siehe Anm. 59.
	27	 Eine materiell gedachte und mit dem Blut und seiner Bewegung in Verbindung stehende 

Lebenskraft; vgl. Oser-Grote 2005. Das fachsprachliche lateinische Pendant flatus (‚Hauch‘, 
‚Wind‘, aber auch ‚Furz‘) könnte in diesem Zusammenhang auf die Verbindung mit potenz­
stimulierenden Blähungen durch bestimmte Lebensmittel und Medikamente hindeuten.

	28	 Galen: Adversus Lycum VII 7, S. 7; vgl. Josephs 1978, S. 63; Schultheiss, Stief u. Jonas 2004, 
S. 37–39. Ein Bezug zum hippokratischen Aphorismus V 63 liegt nahe (siehe Anm. 15).



298  |  Daniel Schäfer 

überliefert ist.29 Es bietet trotz seines gynäkologischen Schwerpunkts auch einen 
Absatz zu männlichen Ursachen der Sterilität, der an Aristoteles᾿ ‚De generatione 
animalium‘ II erinnert: Angeführt werden verschiedene lokale und generelle 
Leiden, die zu schlechtem Samen führten, sowie die Hypospadie (Öffnung der 
Harnröhre an der Unterseite des Penis) als anatomische Anomalie des Penis. 
Der byzantinische Arzt Aëtius von Amida entwickelte in seinem Sammelwerk 
‚Tetrabiblos‘ (XVI 26) gegenüber Aristoteles und Soranos nichts wirklich Neues. 
Doch bei ihm findet sich zum ersten Mal explizit die Feststellung, die aber nicht 
weiter begründet wird, dass „auch das Lebensalter […], sei es wegen zu großer 
Jugend, sei es wegen zu weit fortgeschrittenen Alters ein Grund für die Sterilität 
sein“ kann.30

3.2	�Weiterentwicklung in der arabischen und mittelalterlich-
abendländischen Medizin und Naturkunde

Texte der arabischen Medizin und Naturphilosophie sowie deren lateinische 
Rezeptionen thematisieren, soweit wir sie überblicken können, Sexualität und 
Fortpflanzungsfähigkeit sowie deren Optimierung und Verlust ausführlich; sie 
systematisieren die überlieferten griechisch-römischen und byzantinischen Quel­
len und verbreitern sie inhaltlich.31 Männliche Infertilität und Impotenz werden 
in systematisch aufgebauten Handbüchern (Practicae) nach byzantinischen Vor­
bildern typischerweise an mindestens zwei verschiedenen Stellen angesprochen: 
einerseits als Pathologien des Unterbauchs und der Geschlechtsorgane, meist 
unter dem Symptom ‚Einschränkungen beim Koitus‘ (davon sollen eher Männer 
als Frauen betroffen sein); andererseits in gynäkologisch-geburtshilflichen Textab­
schnitten unter dem traditionellen Stichwort sterilitas, dort vor allem auf Frauen 
bezogen, aber auch mit Hinweisen auf männliche Ursachen.32 Altersbedingte 

	29	 Soranus: Gynecology III 16, S. 174 (ohne lat. Text); Soranos d’Éphèse: Maladies III 18, S. 57–59 
(mit lat. Text nach Caelius Aurelianus; vgl. Caelius Aurelianus: Gynaecia 64, S. 92 f.). Eine 
kürzere Textversion bietet Muscio; vgl. Sorani Gynaeciorum, S. 75 f.

	30	 Aëtius: Geburtshülfe, S. 40. Das letzte (35.) Kapitel von Buch 11 (III 3: De his qui re venerea 
uti non possunt) erörtert demgegenüber die Impotenz mit zahlreichen Rezepten für Aphro­
disiaka (u. a. nach Oreibasios), doch ohne Hinweis auf das höhere Lebensalter; vgl. Aëtius: 
Contractae ex veteribus medicinae Tetrabiblos, S. 704 f. Paulos von Aigina bietet in seinen 
Kapiteln zu Impotenz (Paulus Aegineta: Liber I 36, S. 25; III 58, S. 269) und zu Sterilität (III 74, 
S. 291–293) ebenfalls keine Altershinweise.

	31	 Übersicht siehe Anm. 8; zur männlichen Infertilität vgl. insbesondere Verskin 2020, 
S. 161–164.

	32	 Maßgeblich für die Verbreitung dieser Doppelung war die Vorlage des ‚Canon‘ des Ibn Sina 
(Avicenna) im lateinischsprachigen Raum, v. a. die seit Ende des 12. Jh.s verbreitete lateinische 
Version; Ibn Sina: Liber Canonis III, fen XX, tract. I, cap. 13 (De spermate generante et non 



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  299 

männliche Sterilität wird in dem einen oder anderen Kontext allerdings explizit 
erst mit der lateinischen Rezeption des ‚al-qānūn fī ’ṭ-ṭibb‘ (‚Canon Avicennae‘) 
seit Ende des 12. Jahrhunderts knapp erwähnt.33

Davon unabhängig finden wir Hinweise auch in Kapiteln zur Diätetik, in 
der Sexualität als Teil der Gesundheitslehre im Rahmen der sex res non naturales 
behandelt wird, latinisiert unter anderem in Form von Regimina sanitatis; darin 
wird alten und schwachen Menschen grundsätzlich vom Geschlechtsverkehr 
abgeraten.34 Der bereits Ende des 11. Jahrhunderts von Constantinus Africanus 
übersetzte oder kompilierte ‚Liber de coitu‘ ist ein gutes Beispiel für eine neuartige 
Fokussierung dieser bereits in der griechisch-römischen Antike angelegten Diä­
tetik auf männliche Sexualität, Fertilität und Impotenz – doch bei Letzterer ohne 
Hinweis auf altersbedingte Ursachen.35 Sogar in protogeriatrisch-gerontologischen 
Abschnitten finden sich Bemerkungen zur Alterssexualität, beispielsweise im 
‚Kitāb at-Taṣrīf‘ des Abu l-Qasim (Abulcasis) in einem kurzen diätetischen Kapitel 
De coitu senum:36 Geschlechtsverkehr sei für Greise wegen deren trockenen und 
kalten Komplexionen generell schädlich und wie Mordanschläge zu fürchten; 
nur zur Erzeugung von Erben sei er gestattet oder wenn er schon häufig seit der 
Jugend ausgeübt worden sei und daher bei Abstinenz körperliche Beschwerden 
entstünden – dann solle man eine allmähliche Entwöhnung versuchen. 

Hier wie in den zuvor erwähnten Texten von Ibn Sina und Abu l-Qasim sowie 
in davon abhängigen spätmittelalterlichen Kompilationen ist immer wieder von 

generante) und cap. 15 (De diminuitione coitus), fol. 353r–353v, sowie fen. XXI, tract. I, cap. 8 
(De sterilitate et difficultate impregnationis), fol. 362v–363v; vgl. auch Rider 2020, S. 273 f. 
Diese Doppelung findet sich auch in den Handbüchern und Kompilationen von Gilbertus 
Anglicus, Guilelmus de Saliceto, Guilelmus Brixiensis, Bernard de Gordon und John of 
Gaddesden; vgl. Rider 2016, S. 254–260; dies. 2020, S. 275 f. Diskussionen über Sterilität, die 
v. a. dem gynäkologisch-geburtshilflichen Kontext zuzuordnen sind, werden seit dem 14. Jh. 
auch in separaten Texten überliefert, insbesondere im anonymen ‚Tractatus de sterilitate‘, 
der ebenso auf männliche Sterilität eingeht: Tractatus de sterilitate, S. 120–136.

	33	 Siehe die in Anm. 32 genannten Kapitel. 
	34	 Beispielsweise bei Ibn Sina: Liber Canonis (Canticorum 1.1.152), fol. 563r: [Coitus] nequaquam 

autem concedatur macris senibus aut etiam debilibus.

	35	 Constantinus: Liber de coitu. Ibn Al-Jazzār (Ende 10. Jh.) als mutmaßlichen arabischen 
Autor erwähnt Veit 2003, S. 148; vgl. auch Ibn Al-Jazzār: Sexual Diseases, S. 20. Eine weitere 
lateinische Quelle, die ebenfalls männliche Sterilität kurz thematisiert und nach Green von 
Ibn Al-Jazzār abhängig ist, ist der ‚Liber de Sinthomatibus Mulierum‘ (‚Book on the Condi­
tions of Women‘): The Trotula, S. 113–115; vgl. Rider 2016, S. 253 f.

	36	 Liber theoricae: Practica XXVII 8, fol. 112r. Auch in diesem Handbuch wird männliche 
Unfruchtbarkeit noch an zwei anderen Stellen behandelt, nämlich in tract. XXII (De virgae 
morbis), cap. 11 (De defectu coitus), fol. 96v, sowie in tract. XXV (De matricis morbis), sect. 2, 
cap. 3 (De privatione conceptus), fol. 101v–102r.



300  |  Daniel Schäfer 

altersbedingter Impotenz oder Infertilität die Rede, allerdings nur marginal;37 doch 
auch bei unspezifischen Gründen für Zeugungsunfähigkeit (unter anderem Kälte, 
Trockenheit, fehlende sexuelle Praxis über längere Zeit) lässt sich vermuten, dass 
implizit auch das höhere Lebensalter angesprochen sein könnte. Drei Beispiele 
weit verbreiteter Handbücher, die dezidiert alte Menschen erwähnen, seien kurz 
angeführt: Guilelmus de Saliceto weist darauf hin, dass der Koitus unter anderem 
durch eine Schwäche der Verdauung, die aus damaliger medizinischer Sicht Blut 
und letztlich auch Samen entstehen lässt, eingeschränkt werde, ut accidit senibus 
decrepitis; et tunc haec passio cum contingat ex istis causis nullo modo curationem 
recipit.38 Bernard de Gordon zählt nach dem Vorbild Ibn Sinas mehrfach Perso­
nengruppen auf, die steril seien, unter anderem pueri, decrepiti, ebrii, wobei unter 
decrepiti diejenigen zu rechnen sind, die der aetas decrepita (kraftloses/höchstes 
Lebensalter) angehören.39 John of Gaddesden erwähnt sogar explizit die männli­
che Sterilität infolge aetas decrepita als Folge der altersbedingten allzu kalten und 
trockenen Säftemischung (nimis frigida et sicca).40 Die Themen Altersimpotenz 
und/oder -sterilität sind also in der gelehrten Medizin des 14. und 15. Jahrhunderts 
bereits präsent, allerdings nur sehr kursorisch.

Die abendländische Heilkunde des Hoch- und Spätmittelalters rezipierte die 
antiken und arabischen Quellen zur männlichen Unfruchtbarkeit nicht nur in 
lateinischen, sondern auch in volkssprachlichen Traktaten und in der Rezeptlite­
ratur.41 Insbesondere in den beiden Letztgenannten kommen zusätzlich magisch-
mantische Vorstellungen über dämonische Ursachen der Unfruchtbarkeit zur 
Sprache.42 Allerdings enthält auch ein seit dem 13. Jahrhundert überliefertes 
Kapitel aus der Practica der latinisierten ‚Pantegni‘, einem Handbuch der gelehrten 
Medizin, Anweisungen zur Kur von Impotenz, die durch Zauberei bewirkt werde; 

	37	 Hinweis auf corruptio des Samens excessu aetatis, also infolge zu hohen oder zu niedrigen 
Alters (unklar, ob des Mannes oder der Frau) im Liber theoricae (Practica XXV 2, 3), fol. 101v. 

	38	 „Wie es bei hinfälligen Greisen geschieht; und wenn sich dieses Leiden einmal aus den 
genannten Gründen entwickelt hat, gibt es keine Heilung“. Guilelmus de Saliceto: Summa, 
cap. 156 (De diminuitione coitus), fol. 58v. Die Übersetzungen ins Deutsche hier und an 
anderen Stellen des Beitrags stammen vom Autor, soweit keine andere Quelle angegeben 
ist.

	39	 Bernardus de Gordonio: Opus Lilium, fol. 596 f., 628.
	40	 John of Gaddesden: Rosa anglica, fol. 74v.
	41	 Beispielsweise im Ms. germ. 1069 der Staatsbibliothek zu Berlin (2. Hälfte des 15. Jhs.), 

fol. 201va; Textedition bei Kruse 1996, S. 280: Männer, die „swach sint vnd treges libes vnd 
schnellenklichen frūrt vnd der kelte nit geliden mogend vnd sy habend ouch entkeinen 
gelust dar zue“, sind aufgrund der Kälte ihres Samens unfruchtbar.

	42	 Kruse 1999, S. 137–148. Die Untersuchung von Rider 2016, S. 262–265, liefert allerdings auch 
Hinweise darauf, dass in volkssprachlichen Texten männliche Impotenz und Unfruchtbar­
keit seltener thematisiert wurden als in den lateinischen. Zu Untersuchungen speziell zur 
volkssprachlichen Rezeptliteratur über männliche Unfruchtbarkeit vgl. Rider 2017.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  301 

diese Passage ist in der arabischen Vorlage des Alī ibn al-Abbās al-Maǧūsī (Haly 
Abbas) gerade nicht enthalten.43 Da die magische Ätiologie in den deutlich älteren 
Texten des Kirchenrechts bereits breit diskutiert wird (siehe folgender Abschnitt), 
könnten diese die Medizin beeinflusst haben. 

Einen weiteren indirekten Bezug zur Impotenz bieten medizinische und 
naturphilosophische Texte zum Thema Altersretardierung, Langlebigkeit und 
Verjüngung. Sie erscheinen ab dem 13. Jahrhundert – ebenfalls mit arabischen 
Wurzeln durch den alchemistischen Diskurs, in dem sie in der Regel angesiedelt 
sind – in der lateinischen und volkssprachlichen Fachprosa. Indem durch Elixiere 
und andere geheime Medikamente die innere Wärme gestärkt und schädliche 
Säfte ausgeschieden werden, verschwinden nicht nur äußere Alterserscheinungen 
(zum Beispiel Falten, graue Haare), sondern gelegentlich wird auch neue Frucht­
barkeit verheißen: Beispielsweise wird bereits im ‚Rosarium philosophorum‘ des 
Pseudo-Arnaldus de Villanova ein Goldelixier angepriesen, das die „Festigkeit der 
Manneskraft“ stärke und den Greis zum Jüngling mache.44

Eine andere Verbindung zwischen tradiertem medizinischen und spirituell-
theologischem Wissen kennzeichnet die lateinischen ‚Cause et cure‘ Hildegards 
von Bingen. Dieser ungewöhnliche, im Mittelalter allerdings kaum verbreitete 
Text45 geht mehrfach auf männliche Zeugungskraft und Impotenz ein und erwähnt 
im Rahmen der menschlichen Altersstufen auch die letztlich aus der griechisch-
römischen Antike rezipierten altersbedingten Grenzen für Fortpflanzung (Frauen 
50–60 Jahre; Männer 70–80, bei schwächerer Natur auch 60 Jahre).46 Auch Albertus 
Magnus referiert in ‚De animalibus‘ über Zeugungsgrenzen bei Menschen und legt 
sie in unmittelbarem Anschluss an die naturkundlich-zoologischen Schriften des 
Aristoteles zunächst auf 70 Jahre fest; kräftige Männer hätten dieses Vermögen 
(virtus) allerdings auch noch bis 80, doch darüber hinaus gäbe es nur Mühe und 
Schmerz und keine virtus generationis.47 

	43	 Pantegni, Buch VIII, cap. 29, S. 218–223; vgl. auch Rider 2007, S. 45–51. Maleficium als eine 
von zwei Hauptursachen für männliche Impotenz wird allerdings bereits in der zweiten 
Hälfte des 14. Jh.s auch in der lateinischen Fachliteratur erwähnt, etwa bei Guy de Chauliac: 
Chirurgia, S. 353 f. Die Vorlage für die ‚Pantegni‘, Haly Abbasʼ ‚Regalis dispositio‘, wurde 
geprüft an der lateinischen Übersetzung von Stephanus von Antiochia im Wiegendruck von 
Venedig 1492 (Practica VIII 28).

	44	 roborat virtutis firmitatem: de sene facit juvenem. Arnald von Villanova: Rosarius II, cap. 31, 
S. 294.

	45	 Hildegard von Bingen: Cause et cure, S. XI f.
	46	 Ebd., Nr. 286, S. 178 f.; vgl. auch Nr. 149, S. 112–114; Nr. 215, S. 140; Nr. 386, S. 225.
	47	 Albertus Magnus: De animalibus V, tract. 2, cap. 1, S. 431. Der Text wurde bereits im 15. Jh. 

mehrfach gedruckt.



302  |  Daniel Schäfer 

Im frühen 16. Jahrhundert setzte sich die Drucklegung von zentralen Werken 
antiker und arabischer Medizin fort, die um 147248 begonnen hatte. Als Folge 
der intensiven philologischen Arbeit vieler Humanisten erschienen zahlreiche 
Werke von Hippokrates, Aristoteles, Galen, Aëtius, Abu l-Qasim und anderen 
Autoren in älteren und neuen lateinischen Übersetzungen und teilweise auch in 
den Originalsprachen. Auch die Hauptwerke spätmittelalterlicher Autoren wie die 
erwähnten von Guilelmus de Saliceto, Bernard de Gordon oder John of Gaddesden 
fanden durch den Druck weitere Verbreitung.49

4	� Beurteilung altersbedingter Impotenz und Infertilität in der 
mittelalterlichen Kanonistik und Theologie

Im Laufe des Mittelalters entwickelte sich abseits der Medizin eine kirchenrecht­
liche Diskussion zu Impotenz und Infertilität. Im Unterschied zu den medizini­
schen Texten hatte sie ihren Ursprung in konkreten Anfragen bei kirchlichen 
Autoritäten zur Gültigkeit oder Auflösung einer Ehe. Ferner legte sie auch einen 
deutlichen Fokus auf männliche und nicht nur auf weibliche Einschränkungen der 
Zeugungsfähigkeit. Und schließlich führte sie schon im 9. Jahrhundert (Hinkmar 
von Reims) die Unterscheidung zwischen natürlichen (zum Beispiel körperlichen: 
frigiditas, infirmitas) und übernatürlichen Ursachen (Zauberei, maleficium) für 
Impotenz ein,50 die dann, wie oben am Beispiel der ‚Pantegni‘ gezeigt, seit dem 
13. Jahrhundert auch in der gelehrten Medizin rezipiert wurde. 

Dauerhafte „Kälte“ (frigiditas) mit deswegen ausbleibender Kopulation 
zwischen den Gatten galt bei den Kanonisten überwiegend als Ehehindernis 
beziehungsweise Möglichkeit, eine Ehe nachträglich für ungültig erklären zu 
lassen.51 Der Begriff frigiditas wurde in früh- und hochmittelalterlichen Rechtstex­
ten geschlechtsübergreifend im Sinne von Zeugungsunfähigkeit (impotentia 
coeundi et generandi, das heißt ohne Differenzierung zwischen der Unfähigkeit 
zum Beischlaf oder zur Zeugung) verwandt.52 Grundsätzlich verbinden sich mit 
dem Begriff mehrfache medizinische Bezüge: einerseits Samenproduktion und 

	48	 Jahr des Erstdrucks des dritten Buches aus dem latinisierten ‚Canon medicinae‘ Avicennas.
	49	 Noch sehr nahe an diesen Quellen sammelte beispielsweise Alessandro Benedetti Aussagen 

zur Sterilität überwiegend von Aristoteles; dabei erwähnte er beiläufig, dass das Greisenalter 
(senectus) nicht zeugungsfähig sei, was ab dem 60. Lebensjahr geschehen könne; Benedictus: 
De re medica XXV, cap. XI (De causa sterilitatis ex alijs autoribus), S. 468. 

	50	 Löffler 1958, S. 9; vgl. Hersperger 2010, S. 396–400.
	51	 Zu diesbezüglich verschiedenen kanonistischen Positionen im Laufe des Mittelalters vgl. 

Löffler 1958, S. 62–73.
	52	 Ebd., S. 9–11.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  303 

Geschlechtsverkehr als Tätigkeiten des Körpers, die innere Wärme voraussetzten 
und verbrauchten; andererseits das höhere Lebensalter als Lebensphase, in der 
diese innere Wärme zur Neige gehe: Alte Menschen sind aus Sicht der vormo­
dernen Medizin per se frigidi. Doch bezüglich altersbedingter Sterilität urteilte 
die ‚Glossa ordinaria‘, ein um 1230 von Accursius verfasster Kommentar zu der 
um 1140 entstandenen kanonistischen Rechtssammlung ‚Decretum Gratiani‘,53 
überraschend anders: 

Keiner ist so sehr Greis, dass er nicht von Natur aus oder durch Hilfs­
mittel manchmal warm werden könnte. Das ist nicht der Fall beim 
Impotenten (frigido) oder beim Kind oder beim Eunuchen. Und daher 
ist ein Greis zur Eheschließung geeignet. Es genügt, dass er [die Zeu­
gung eines] Erben nicht ausschließt.54 

Accursius griff hier offensichtlich auf eine Diskussion unter Bologneser Kanonisten 
des 12. Jahrhunderts (Paucapalea, Huguccio) zurück.55 Um 1250 bekräftigten die 
Kirchenlehrer Albertus Magnus und Thomas von Aquin indirekt diese Aussage, 
indem sie ebenfalls die Unterschiede zwischen senex und frigidus betonten. Dabei 
unterschieden sie inhaltlich bereits deutlich (womöglich lange vor der Medizin) 
zwischen impotentia coeundi und impotentia generandi: 

Zum dritten Einwand [dass Greisen die Eheschließung gestattet sei, 
obwohl sie frigidi seien] ist anzumerken, dass alte Menschen, auch 
wenn sie irgendwann einmal nicht mehr genügend Wärme zur Zeu­
gung haben, dennoch genügend Wärme zur fleischlichen Verbindung 
besitzen. Und es ist ihnen die Ehe gestattet, weil es [ihnen] ein Heil­
mittel ist, obwohl es bei ihnen nicht zutrifft, dass es ein Werk der 
Natur ist.56 

	53	 Die Glosse bezieht sich auf eine konkrete Stelle im Decretum Gratiani, pars 2, causa XXVII, 
q. 1, cap. 41 (coniugia voventium non sunt dissoluenda), col. 1059 f. („Ehen, die gelobt wurden, 
sollen nicht aufgelöst werden“). Das Alter ist hier noch nicht explizit genannt.

	54	 Nemo est adeo senex quin aliquando calere possit natura vel artificio, quod non est in frigido, 
vel in puero, vel spadone: et ideo senex habilis est ad contrahendum. Sufficit enim quoad prolem 
non evitat. Ebd., col. 1503 (in quibusdam). Bemerkenswert an diesem Zitat ist außerdem, 
dass die Glosse hier offensichtlich eine Wendung Ciceros in dessen Werk ‚Cato maior de 
senectute‘ VII 24 aufgreift: Nemo enim est tam senex qui se annum non putet posse vivere. 
Cicero: Cato der Ältere über das Alter, S. 32.

	55	 Weigand 1993, S. 21, 68 f. Demnach scheint Gratians Schüler Paucapalea Mitte des 12. Jh.s 
das Thema Altersehe eingeführt zu haben, doch noch ohne Bezug zur Impotenz, die erst bei 
Huguccio um 1180 mit aufgenommen wurde.

	56	 Ad tertium dicendum, quod vetuli quamvis quandoque non habeant caliditatem sufficientem ad 
generandum, tamen habent caliditatem sufficientem ad carnalem copulam; et ideo conceditur 



304  |  Daniel Schäfer 

Aus theologischer wie kirchenrechtlicher Sicht genügte also bei alten Menschen 
die Fähigkeit zum Beischlaf (potentia coeundi); die Ehe musste gerade bei ihnen 
nicht zur Zeugung eines Erben („Werk der Natur“) führen, weil die Berechtigung 
zur Altersehe vor allem in der heilsamen, tröstlichen Unterstützung (remedium 
infirmitatis, solatium humanitatis)57 liege. Ob ältere Männer zeugungsfähig waren 
oder nicht (impotentia generandi), wurde kirchlicherseits entsprechend dem dama­
ligen medizinischen Kenntnisstand offengelassen; die Potentialität der Fähigkeit 
genügte für die in der Regel erwünschte Ehetauglichkeit.58 Entscheidend für 
die Gültigkeit einer Ehe war jedenfalls nicht die womöglich an Altersgrenzen 
gebundene Zeugungsfähigkeit,59 sondern der initiale Vollzug des Beilagers. Diese 
consummatio war in vielen mittelalterlichen Kulturen auch unabhängig vom 
kanonischen Recht60 eine wesentliche Bedingung für den Beginn einer Ehe. Trat 
eine altersbedingte Impotenz erst danach auf, galt dies nicht als legitimer Grund, 
die Ehe aufzulösen oder für ungültig erklären zu lassen. Diese kanonischen, zivil- 
oder privatrechtlichen Regularien galten bis weit in die Frühe Neuzeit, teilweise 

eis matrimonium, secundum quod est in remedium; quamvis non competat eis secundum quod 
est in officium naturae. Thomas von Aquin: Commentum, d. 34, q. 1, art. 2 (Utrum frigiditas 
matrimonium contrahendum impediat), ad 3. https://www.corpusthomisticum.org/snp4034.
html#20150 (Zugriff: 09.09.2025). Die zugrundeliegende Sentenzensammlung des Petrus 
Lombardus (um 1150 entstanden) handelt über Trennung von Ehen, die von Impotenz 
betroffen sind; vgl. Petrus Lombardus: Sententiarum libri quatuor IV, dist. 34, q. 2, Sp. 926 
(De frigidis separandis). Auf Ehen älterer Personen wird hier nicht eingegangen. Albertus 
Magnus: Commentarii in librum IV, d. 34, q. 1, art. 4, S. 332a, kommentiert dieselbe Sentenz 
ganz ähnlich wie Thomas: dicendum est quod vetuli habent caliditatem sufficientem movere, 
licet non generare: & ideo conceditur eis matrimonium pro medicina quoad fidem thori: et 
ideo non est simile („man muss sagen, dass alte Männer genügend Wärme zur Bewegung 
[Geschlechtsverkehr], aber nicht zur Zeugung haben. Und daher sei ihnen die Ehe als 
Medizin hinsichtlich ehelicher Treue zugestanden. Und daher ist es nicht dasselbe [wie bei 
den frigidi]“).

	57	 Decretum Gratiani, pars 2, causa XXVII, q. 1, cap. 41, col. 1503. Damit greift der Rechtstext 
explizit eine Formulierung Augustins (De bono viduitatis 11) auf. Allerdings ist bei Augustin 
und den meisten Kanonisten die infirmitas nicht als Altersschwäche zu verstehen, sondern 
meint die Unfähigkeit, enthaltsam leben zu können; das Heilmittel Ehe ist also ein remedium 
concupiscentiae; vgl. auch Weigand 1993, S. 17. Bei dem Kanonisten Hostiensis (Mitte des 
13. Jh.s) wird das solatium humanitatis aber im Sinne einer Unterstützung im Alter (servitium) 
zu einem primären Ehezweck; ebd., S. 24. 

	58	 So explizit auch Huguccio: Summa C. 27, q. 1, c. 41, v. solatium humanitatis (nach Weigand 
1993, S. 21, 69), der ansonsten eine reine Versorgungsehe im Alter als ungültig betrachtet.

	59	 Entsprechend wurden bereits im Codex Iustiniani (Lib. V, 4, Const. 27) die Augusteischen 
Ehegesetze (s. o.) explizit aufgehoben; vgl. München 1840.

	60	 Erst das 4. Laterankonzil (1215) legte als Voraussetzungen für die Gültigkeit einer Ehe 
Konsens der Eheleute und consummatio fest; Prevenier u. de Hemptinne 1986, Sp. 1635 f. 



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  305 

bis zur Einführung der Zivilehe; im katholischen Kirchenrecht gelten sie teilweise 
noch heute.61

Ein anderer potentiell relevanter Aspekt des mittelalterlich-theologischen 
Diskurses um Ehe und Ehelosigkeit betraf den freiwilligen Verzicht auf Sexualität 
gemäß dem Ideal der Keuschheit; sie konnte nach Vorstellung einiger Theolo­
gen auch innerhalb einer bestehenden Ehe vereinbart werden. Diese sogenannte 
Josefsehe, die zunächst einmal – im Blick auf die Eltern Jesu – eine wichtige 
Voraussetzung für die im Mittelalter angenommene fortdauernde Virginität der 
Gottesmutter bildete, wurde im Hoch- und Spätmittelalter idealisiert.62 Da der 
Vater Jesu dem frühchristlichen Protoevangelium des Jakobus zufolge vor seiner 
Ehe mit Maria Witwer war, unterstellte man ihm ein höheres Alter zur Zeit seiner 
zweiten Heirat. Zwar ist in Texten nirgends von Altersimpotenz oder -sterilität 
des Josef von Nazareth die Rede, doch könnte sie mitgedacht und als narratives 
Vorbild bei Ehen mit bedeutendem Altersunterschied der Partner*innen eingesetzt 
worden sein. 

Ebenfalls interessant, aber bislang in Texten geistlicher Provenienz nur spo­
radisch nachweisbar63 ist die Überlegung, dass infolge des höheren Lebensal­
ters sexuelle Versuchungen zölibatär lebender Männer abnehmen könnten – ein 
Argument, das Platon in seinem ‚Staat‘ dem greisen Tragödiendichter Sophokles 
als Vorteil des Alters in den Mund legt und das Cicero in seinen ‚Cato maior 
de senectute‘ übernimmt.64 Von dort wandert im Spätmittelalter die Idee einer 
altersbedingten Befreiung von Begierden in theologische Bibelkommentare.65

	61	 Der 1917 eingeführte und 1983 revidierte ‚Codex iuris canonici‘ unterscheidet weiterhin 
zwischen gültiger Ehe und gültiger vollzogener Ehe (can. 1061, § 1, S. 470 f.); eine der Ehe 
vorausgehende dauerhafte (absolute oder relative) Impotenz sei ein Ehehindernis (can. 1084, 
§ 1, S. 480 f.), Sterilität dagegen nicht (can. 1084, § 3, S. 480 f.). Vgl. Dordett 1980, S. 11–16.

	62	 Toepfer 2020, S. 42–44. Ein Beispiel aus der Politik ist die angebliche Josefsehe des kinder­
losen Kaiserpaars Heinrich II. und Kunigunde; unter den Mystikerinnen imponieren Marie 
d’Oignies oder Margery Kempe. Im Hinblick auf eine bildliche Ausdeutung des Motivs der 
Josefsehe siehe den Beitrag von Sylvia Jurchen in diesem Band.

	63	 Eine Erzählung aus den in monastisch-asketischen Kreisen weit verbreiteten ‚Vitae patrum‘ 
(‚Vitaspatrum‘) berichtet von der Versuchung eines jungen Mönches zur Unkeuschheit, die 
von einem älteren Mitbruder getadelt wurde, weil dieser darin „nicht erfahren“ war (quia 
expers erat; bezieht sich entweder auf die sexuelle Erfahrung oder auf die Versuchung). Erst 
infolge eines Gebets des Abtes Apollo muss der Greis die sexuelle Versuchung des jungen 
Bruders selbst erleben. Vitae patrum V 5, 4, Sp. 874. Zum Spannungsfeld von Enthaltsam­
keitsidealen und sexuellem Begehren unter Mönchen vgl. den Beitrag von Michael Eber in 
vorliegendem Band.

	64	 Platon: Politeia I 2–3, 328 b4–330 c9, S. 4–10; Cicero: Cato der Ältere über das Alter 39–41, 
47, S. 50–52, 60.

	65	 Sprandel 1981, S. 134, 144 f., 175, erkennt die Cicero-Rezeption v. a. in Bibelkommentaren zu 
Titus 2, 2 („Die älteren Männer sollen nüchtern sein, ehrbar, besonnen, gesund im Glauben, 
in der Liebe, in der Geduld“) bei Thomas von Aquin und Jean Hesdin (Dekan der Pariser 



306  |  Daniel Schäfer 

5	� Resümee und Ausblick:  
Männliche Alterssexualität, -sterilität und -impotenz zwischen 
Medizin und Recht, Mittelalter und Früher Neuzeit

Die Untersuchung begann mit einer diachronen Analyse einschlägiger natur­
philosophischer und medizinischer Fachliteratur seit der griechisch-römischen 
Antike. Als Ergebnis präsentiert sich zunächst ein wenig eindrucksvolles Bild: 
Sexualität, Sterilität und insbesondere Impotenz älterer Männer sind zwar ein 
klassisches Thema von Dichtung und Drama,66 dies spiegelt sich aber kaum in der 
Fachliteratur; hier finden sich, wenn überhaupt, nur Angaben zu Altersgrenzen 
und sehr selten Angaben zu den vermuteten Ursachen. Zahlreiche (hier nicht näher 
erörterte) Rezepte für Aphrodisiaka und Sterilitätsproben geben zwar durchaus 
Hinweise auf männliche Sterilität und Impotenz, in aller Regel aber ohne das 
höhere Lebensalter zu erwähnen.67 Diese Beobachtung lässt sich mit wenigen 
Ausnahmen (knappe Erwähnung der Altersimpotenz im ‚Canon Avicennae‘, bei 
Abulcasis und in den nachfolgenden Practicae) bis zum 16. Jahrhundert weiterver­
folgen. Wir können sie zwanglos damit erklären, dass ältere Menschen nicht nur 
hier, sondern auch in vielen anderen Bereichen der Gesundheitsliteratur margina­
lisiert wurden; eine fachliterarische Protogeriatrie bildete sich erst im Laufe des 16. 
und 17. Jahrhunderts heraus.68 Möglich wäre ferner, dass alte Menschen genauso 
wie alte Tiere oder Pflanzen generell als unfruchtbar angesehen wurden, und dies 
quasi als Selbstverständlichkeit keiner fachlichen Erörterung bedurfte. Denkbar 
wäre schließlich noch, dass eine seriöse Erörterung des Themas insbesondere in 
der patriarchal-gerontokratischen Gesellschaft Roms gemieden wurde; vielmehr 
wurde, wie die Überschreitung der aristotelischen Altersgrenzen für Zeugung 
bei Plinius deutlich macht, eher das Gegenteil propagiert: Potenz bis ins hohe 
Alter. Diese Beschränkungen hatten womöglich Folgen bis in die Frühe Neuzeit 
hinein. Denn abgesehen von den inhaltlichen Überlegungen wird am Beispiel der 
männlichen Impotenz und Sterilität einmal mehr die Macht der fachliterarischen 
Tradition deutlich: Was aus der griechisch-römischen Antike kaum überliefert 
wurde, hatte auch in der mittelalterlichen Medizin wenig Chancen, sich zu einem 
wesentlichen Thema zu entwickeln. 

theologischen Fakultät, Vorlesung über Titus 1362–1364). Letzterer versteht das paulinische 
„ehrbar“ als „geschlechtliche Züchtigkeit“: weil Greise von Natur aus „impotent, traurig, 
krank sind“ (ratione impotentie, tristicie, discrasie, infamie; zitiert nach Sprandel 1981, S. 175). 

	66	 Gärtner 2011, S. 103–123; Minois 1989, S. 53, 73, 89.

	67	 Eine Ausnahme bildet der Hinweis auf die Pflanze Enthryskon (Kerbel, Scandix australis?) 
bei Plinius: Naturkunde XXII 80, S. 190: quod fatigato venere corpori succurrit marcentesque 
iam senio coitus excitat. 

	68	 Schäfer 2011, S. 173–183.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  307 

Ein genauerer Blick auf die drei Themenbereiche zeigt aber, dass zumindest 
die Alterssexualität nach ersten Hinweisen bei Galen zu einem kleinen, aber sta­
bilen Kapitel der Altersdiätetik kondensierte, vor allem innerhalb der lateinisch-
mittelalterlichen Rezeption arabischer Schriften; Gleiches gilt übrigens für die 
weibliche Sterilität sowie die altersunspezifische männliche Impotenz. An all 
diesen Themen hatten arabische Autoren offensichtlich ein großes Interesse.69 
Dabei fällt besonders das diätetische Verdikt über sexuelle Aktivität älterer Män­
ner auf – alte Menschen galten aus dieser Perspektive keineswegs nur als impo­
tent, sondern als besonders gefährdet durch noch möglichen Geschlechtsverkehr. 
Offensichtlich war das ein für Heilkundige mindestens ebenso wichtiges Problem 
wie die Unfähigkeit zum Beischlaf, sie schloss wenigstens weitere Wärmeverluste 
alter Menschen aus. 

Eine spannende und mit Hilfe der medizinischen Quellen allein nicht zu 
lösende Frage stellt sich im Blick auf die Entwicklung im ausgehenden 16. und 
im 17. Jahrhundert: Warum findet in diesem Zeitraum vor allem die männliche 
Altersimpotenz und ansatzweise auch die Alterssterilität deutlich mehr Beachtung 
als zuvor? Eine oberflächliche Erklärung könnte auf den Umstand verweisen, dass 
im Zeitalter der universalen Gelehrsamkeit sehr viele, auch exotische Wissens­
bereiche neu erschlossen oder erweitert wurden – warum dann nicht auch diese 
gesellschaftlich durchaus interessanten Themen? Rezeptionsgeschichtlich ließe 
sich außerdem argumentieren, dass zumindest die Alterssterilität womöglich nur 
aufgrund des Hinweises von Aëtius von Amida70 regelmäßig in den medizini­
schen Katalog der Ursachen aufgenommen wurde; sein Werk ‚Tetrabiblos‘ wurde 
nämlich in lateinischer Übertragung erst durch die Ausgabe von 1542 bekannt.71 

Zumindest bei der Altersimpotenz scheinen aber noch andere Einflussfaktoren 
und spezifische Interessen vorzuliegen, wie schon ein Blick auf die mittelalterliche 
Überlieferung verdeutlicht: Sie entwickelte sich bereits seit dem späten 12. Jahr­
hundert, interessanterweise fast gleichzeitig mit der Übersetzung des ‚Canon 
Avicennae‘, in dem Altersimpotenz zum ersten Mal im lateinischen Mittelalter 
dezidiert erwähnt wird, zu einem Thema der Kanonistik und scholastischen Theo­
logie im Rahmen altkirchlicher Ehelehre: Dürfen ältere Menschen heiraten, wenn 
die Ehe Kastraten72 verwehrt wird? Diese Diskussion könnte allerdings zunächst 
eher Stoff für theoretische Diskussionen geliefert haben; sie hatte anscheinend 

	69	 Zur ausführlichen Behandlung diverser Aspekte männlicher und weiblicher Sexualität in 
der arabischen Literatur vgl. den Beitrag von Johannes Ruhstorfer im vorliegenden Band.

	70	 Siehe Anm. 30; Aëtius: Contractae ex veteribus medicinae Tetrabiblos, S. 875 f.
	71	 Runia u. Heinze 1996, Sp. 209.
	72	 Die Eheunfähigkeit von spadones (Männer, die von Natur aus ohne Hoden sind) und eunuchi 

bestätigte nochmals eine Konstitution von Papst Sixtus V. vom 27.6.1587; vgl. Dordett 1980, 
S. 11; McLaren 2007, S. 35.



308  |  Daniel Schäfer 

noch über längere Zeit keinen medizinischen oder rechtspraktischen Bezug. Die 
Impotenzfälle, die spätestens seit der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts von 
Ärzten und Chirurgen wie Guy de Chauliac gutachterlich beurteilt wurden,73 
betrafen, soweit bekannt, keine alten Männer. Insofern gab es auch keine prakti­
sche Kontrolle ihrer sexuellen Performanz.74 Erst bei dem römischen Arzt Paolo 
Zacchia (1584–1659) finden wir (gedruckte) Kasuistiken zu genau diesem Thema 
in Form von Gutachten und Prozessentscheidungen, von denen einige bis an den 
Beginn des 17. Jahrhunderts zurückreichen.75 Wie kam es also zu dieser Ent­
wicklung, die anscheinend im Besonderen die Gerichtsbarkeit im katholischen 
Kirchenstaat betraf und in anderen geistlichen und weltlichen76 Gerichten dieser 
Zeit offensichtlich keine wesentliche Rolle spielte? 

Eine mögliche kirchengeschichtliche Erklärung wäre, dass das Konzil von 
Trient die Eheschließung für den katholischen Raum formalisierte, was bis dahin 
nur in Oberschichten üblich war. Damit wurde die Ehe endgültig einer kirchlichen 
und zugleich sozial- wie sexualdisziplinierenden Kontrolle unterworfen. Das Kon­
zil gestand kirchlichen Gerichten dabei explizit das Recht zu, über Ehehindernisse 
wie etwa das impedimentum aetatis (Altershindernis) zu urteilen und Eheprozesse 
zu führen.77 Und im Gegensatz zur bisherigen Praxis wurde eine Trennung von 
Ehen wegen Ehebruchs im Regelfall ausgeschlossen.78 Womöglich deshalb kam 
nun der Impotenz eine wichtigere Rolle in Annullierungsverfahren zu als zuvor. 
Paolo Zacchias medizinische Erläuterungen zur Altersimpotenz in seinen ‚Quaes­
tiones medico-legales‘ (lib. I, III und IX) übten vermutlich einen gewissen Einfluss 
auf die römische Rechtspraxis aus;79 aber vor allem umgekehrt wurden in den 
‚Quaestiones‘ und den ‚Consilia‘ (lib. X der postum erschienenen Ausgabe von 
1661) typische Fragen der Gerichte an die Medizin aufgegriffen und aus medi­
zinischer Sicht untersucht. Interessant ist außerdem, dass Zacchias Kapitel über 

	73	 Vgl. Anm. 43 und Jacquart u. Thomasset 1988, S. 171; Weigand 1993, S. 250 f.
	74	 Über rechtliche Verfahren zur Überprüfung sexueller Potenz referieren Darmon 1979; Fischer-

Homberger 1988, S. 183–204; Toepfer 2020, S. 92–95.
	75	 Paolo Zacchia: Quaestiones medico-legales; vgl. dazu ausführlich Schäfer 2022b.
	76	 In den Ländern der Reformation war infolge der Entsakramentalisierung der Ehe die Recht­

sprechung in Ehesachen seit Mitte des 16. Jh.s weltlichen Gerichten zugeordnet; vgl. Zarri 
2001, S. 346. 

	77	 Ebd., S. 343 f., 358.
	78	 Bressan 1972.
	79	 Dafür spricht auch, dass in einer graphischen Übersicht von Ründal 2011, S. 58, zu Impotenz-

Prozessen und entsprechenden gerichtlichen Gutachten die katholischen Fälle die Mehrheit 
bilden, besonders in den Jahrzehnten 1661–1681. Eine weitere Sammlung bietet Hehenberger 
2015.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  309 

Altersimpotenz und -sterilität zwar von Juristen,80 nicht aber von Ärzten rezipiert 
wurden, die über Sterilität und Impotenz schrieben: Die Marginalität dieses The­
mas innerhalb der Medizin änderte sich also im 17. und 18. Jahrhundert nicht.81

Angesichts dieses Befundes ist klar, dass von einer Medikalisierung der Alters­
impotenz im Mittelalter und auch noch in der Frühen Neuzeit nicht die Rede sein 
kann, obwohl die Ersterwähnung im ‚Canon Avicennae‘ und Zacchias ausführliche 
Darstellung in den ‚Quaestiones‘ und in seinen gerichtlichen ‚Consilia‘ zunächst 
eher das Gegenteil vermuten ließen. Vielmehr deuten die verschiedenen Hinweise 
darauf hin, dass zumindest die gelehrte frühneuzeitliche Medizin das Thema nur 
aufgrund seines Bezugs zum Recht erwähnte82 – ohne diesen juristischen Kontext 
wäre es vermutlich für die Medizin nicht relevant gewesen, insbesondere weil das 
Leiden oder die Einschränkung im Alter aus ihrer Sicht nicht therapierbar war. 

Wenn wir also überhaupt von einer ‚Erfindung‘ der männlichen Alterssteri­
lität und -impotenz im Sinne der Generierung eines ausführlicheren gesellschaft­
lich relevanten Diskurses sprechen wollen, dann sollten wir als Initiatoren und 
Promotoren nicht die antike Naturphilosophie und Medizin und auch nicht deren 
mittelalterliche und frühneuzeitliche Rezeptoren ansehen. Vielmehr haben sich 
anscheinend in erster Linie Kanonistik und scholastische Theologie seit dem frühen 
12. Jahrhundert83 intensiv mit den Voraussetzungen der Ehe beschäftigt. Dabei 
wurde ihr Vollzug formal zunehmend an die körperliche Sexualität (Koitus und 
Insemination) geknüpft. Deshalb ist die Alterssterilität und -impotenz auch aus 
medizinhistorischer Sicht interessant und einzuordnen als ein weiteres Beispiel für 
‚Erfindungen‘, die erst im Dunstkreis von Theologie, kanonischem Recht und cari-
tas des christlichen Mittelalters Gestalt gewannen; zu ihnen zählen beispielsweise 

	80	 Die Ehefähigkeit alter Menschen wurde im 17. Jh. zunehmend ein Thema auch an den 
Universitäten; eine einschlägige juristische Polemik publizierte Neander: De coniugio. 
Eine juristische Dissertation rezipiert ausführlich die Diskussion der Altersgrenzen für die 
Eheschließung bei Aristoteles, der kanonistischen Literatur und Zacchia: Rebhan u. Ebner: 
De jure senum, S. 16–20. Nach einer Übersicht von Ründal 2011, S. 58 f., wurde das Thema 
Impotenz bis zur Mitte des 18. Jh.s v. a. in Rechtstexten angesprochen.

	81	 Ein Zeit- und Ortsgenosse von Paolo Zacchia, Giovanni Benedictus Sinibaldi, geht in seiner 
‚Geneanthropeia‘, S. 399, nur marginal auf die Impotenz der Greise als Folge ihrer unzurei­
chenden Wärme ein.

	82	 So auch bei François Ranchin: ΓΗΡΟΚΟΜΙΚΗ, S. 483: Denique de generatione Senum dubitari 
potest, cùm Iurisconsulti quaerant; an Senes sint capaces matrimonij ob inhabilitatem, & ad 
generationem („Ferner kann die Zeugungsfähigkeit der Greise bezweifelt werden, weil auch 
die Rechtsgelehrten fragen, ob Greise ehefähig sind wegen [ihrer] Untauglichkeit zum 
Geschlechtsverkehr und zur Zeugung“).

	83	 Wohl ausgehend von fundamentalen Änderungen der Ehelehre: Im 2. Laterankonzil 1139 
wurde die Ehe offiziell als Sakrament erwähnt.



310  |  Daniel Schäfer 

auch das Hospital und der Kaiserschnitt.84 Während Letzterer allerdings bereits 
im 16. Jahrhundert zu intensiven medizinischen Debatten führte, lassen sich diese 
für Altersimpotenz und -sterilität erst im 20. Jahrhundert nachweisen.

Literaturverzeichnis

Quellen

	84	 Zur frühen Geschichte des Kaiserschnitts (einschließlich der antiken, insbesondere mythi­
schen Wurzeln) und seiner Deutung als „theologische Veranstaltung“ vgl. Schäfer 1999, 
S. 19–54, 136.

Aëtius von Amida: Contractae ex veteribus 
medicinae Tetrabiblos, hoc est qvaternio, 
id est libri universales quatuor, singuli 
quatuor sermones complectentes, ut sint 
in summa quatuor sermonum quater­
niones, id est sermones XVI / per Janum 
Cornarium [...] latine conscripti. Basel 
1542.

Aëtius von Amida: Geburtshülfe und Gynä­
kologie bei Aëtios von Amida. Buch 16 
der Sammlung. Übers. v. Max Wegschei­
der. Berlin 1901.

Albertus Magnus: De animalibus libri XXVI 
nach der Cölner Urschrift. Bd. 1: Buch 
I–XII enthaltend. Hrsg. v. Hermann 
Stadler. Münster 1916.

Albertus Magnus: Commentarii in librum 
IV sententiarum (Opera omnia 30). 
Hrsg. v. Stephanus C. A. Borgnet. Paris 
1894.

Arnald von Villanova: Rosarius philosopho­
rum ac omnium secretorum maximum 
secretum […]. In: Philippi Ulstadii 
Coelum Philosophorum seu liber de 
secretis naturae […]. Trier, Straßburg 
1630, S. 231–309.

Aristoteles: Generation of Animals. Hrsg. u. 
übers. v. Arthur Leslie Peck (The Loeb 
Classical Library, Aristotle XIII). Cam­
bridge MA, London 1990.

Aristoteles: History of Animals. Books IV–VI. 
Hrsg. u. übers. v. Arthur Leslie Peck (The 
Loeb Classical Library, Aristotle X). 
Cambridge MA, London 1970.

Aristoteles: History of Animals, Books 
VII–X. Hrsg. u. übers. v. David Mowbray 
Balme (The Loeb Classical Library, Aris­
totle XI). Cambridge MA, London 1991.

Aristoteles: Politics. Hrsg. u. übers. v. Harris 
Rackham (The Loeb Classical Library, 
Aristotle XXI). Cambridge MA, London 
1990.

Benedictus [Benedetti], Alexander: De re 
medica opus insigne. Basel 1549.

Bernardus de Gordonio: Opus Lilium medi­
cinae. Lyon 1550.

Caelius Aurelianus: Gynaecia. Frag­
ments of a Latin Version of Soranus’ 
Gynaecia from a Thirteenth Century 
Manuscript. Hrsg. v. Miram F. Drabkin u. 
Israel E. Drabkin. Baltimore 1951.

Cicero, Marcus Tullius: Cato der Ältere über 
das Alter. Laelius über die Freundschaft. 
Lateinisch–Deutsch. Hrsg. von Max 
Faltner. München 1993.

Constantinus Africanus: Constantini Liber de 
coitu. El tratado menor de andrología de 
Constantino el Africano. Hrsg. v. Enrique 
Montero Cartelle. Santiago de Compo­
stela 1983.



‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  311 

Codex iuris canonici/Codex des kanonischen 
Rechtes. Lateinisch-deutsche Ausgabe 
mit Sachverzeichnis. 5. Aufl. Kevelaer 
2001.

Decretum Gratiani. Ed. Lipsiensis secunda 
post Aemilii Ludovici Richteri curas ad 
librorum manu scriptorum et editionis 
Romanae fidem recognovit et adnotati­
one critica instruxit Aemilius Friedberg 
(Corpus iuris canonici 1). Leipzig 1879.

Dictionarium latinum andrologiae, gynae­
cologiae et andrologiae ab antiquitate 
usque XVI saeculum. Barcelona,  
Rom 2018.

Diocles of Carystus: A Collection of the 
Fragments with Translation and Com­
mentary. Bd. 1: Text and Translation. 
Hrsg. v. Philip J. van der Eijk.  
Leiden 2000.

Galen: Galeni adversus Lycum et Adversus 
Iulianum. Hrsg. v. Ernst Wenkebach 
(Corpus Medicorum Graecorum 5/10, 3). 
Berlin 1951.

Guilelmus de Saliceto: Summa conservatio­
nis et curationis. Venedig 1502.

Guy de Chauliac: Chirurgia magna. Lyon 
1585.

Hildegard von Bingen: Beate Hildegardis 
Cause et cure. Hrsg. v. Laurence 
Moulinier u. Rainer Berndt. Berlin 2003.

Hippokrates: De aere aquis locis. 
Hrsg. v. Hans Diller (Corpus Medicorum 
Graecorum I 1, 2). Berlin 1970.

Hippokrates: Aphorisms. Hrsg. v. William 
Henry Samuel Jones (The Loeb Classical 
Library, Hippocrates IV). Cambridge 
MA, London 1953.

Hippokrates: Generation. Hrsg. v. Paul Potter 
(The Loeb Classical Library, Hippocra­
tes X). Cambridge MA, London 2012. 

Hippokrates: Prorrhetic 1–2. Hrsg. v. Paul 
Potter (The Loeb Classical Library, 
Hippocrates VIII). Cambridge MA, 
London 1995.

Ibn Al-Jazzār: On Sexual Diseases and Their 
Treatment. Hrsg. u. übers. v. Gerrit Bos. 
Oxford 1997.

Ibn Sina: Liber Canonis Avicennae.  
Venedig 1507.

John of Gaddesden: Rosa anglica practica 
medicinae. Venedig 1502.

Liber theoricae nec non practicae 
Alsaharavii. Augsburg 1519.

Neander, Samuel: De coniugio senum 
decreptiorum cum iuvenculis succiplenis 
discursus politico-iuridicus.  
[Frankfurt a. d. O.] 1621.

Pantegni. Hrsg. v. Catherine Rider. In: Dies.: 
Magic and Impotence in the Middle 
Ages. Oxford 2007, S. 215–228.

Paulus Aegineta: Libri I–IV. Hrsg. v. Johan 
Ludvig Heiberg (Corpus Medicorum 
Graecorum 9, 1). Leipzig, Berlin 1921.

Petrus Lombardus: Sententiarum libri qua­
tuor. Bd. 4. Hrsg. v. Jacques-Paul Migne 
(Patrologia latina 192). Paris 1855.

Platon: Politeia – Der Staat. Bearb. v. Dietrich 
Kurz. Griechischer Text von Émile 
Chambry (Werke in 8 Bänden 4). 
Darmstadt 1990. 

Plinius: Naturkunde. Lateinisch–Deutsch. 
Buch VII. Hrsg. u. übers. v. Roderich 
König. Zürich, Düsseldorf 1996.

Plinius: Naturkunde. Lateinisch–
deutsch. Buch XXI–XXII. Hrsg. u. 
übers. v. Roderich König. 2. Aufl. Zürich, 
Düsseldorf 1999.

Plutarque: Opinions des philosophes. Texte 
établi et trad. par Guy Lachenaud (Œuv­
res morales 12, 2). Paris 1993.

Ranchin, François: ΓΗΡΟΚΟΜΙΚΗ De senum 
conseruatione & senilium Morborum 
Curatione (Opuscula medica). Lyon 
1627.

Rebhan, Johannes u. Johannes Paul Ebner: 
De jure senum senectutisque privilegiis. 
Straßburg 1663.



312  |  Daniel Schäfer 

Sinibaldi, Giovanni Benedictus: Geneanthro­
peiae siue De hominis generatione 
decateuchon. Rom 1542.

Sorani Gynaeciorum vetus translatio latina. 
Hrsg. v. Valentin Rose. Leipzig 1882.

Soranos d’Éphèse: Maladies des femmes. 
Hrsg. v. Paul Burguière, Danielle Goure­
vitch u. Yves Malinas. Bd. 3 (Collection 
des universités de France Série grecque, 
Collection Budé 365). Paris 1994.

Soranus: Gynecology. Hrsg. u. 
übers. v. Owsei Temkin. Baltimore 1991.

Thomas von Aquin: Commentum in quartum 
librum Sententiarum magistri Petri 
Lombardi (Opera omnia 7, 2). Parma 
1858. https://www.corpusthomisticum.
org/snp4034.html (Stand: 09.09.2025).

Tractatus de sterilitate. Anónimo de 
Montpellier (s. XIV). Atribuido a A. de 
Vilanoma, R. de Moleris y J. de Turre. 
Hrsg. v. Enrique Montero Cartelle (Publi­
caciones Universidad de Valladolid, Serie 
Lingüística y Filología 16). Valladolid 
1993.

The Trotula. A Medieval Compendium 
of Womens’ Medicine. Hrsg. u. 
übers. v. Monica H. Green. Philadelphia 
2001.

Vitae patrum sive historiae eremiticae libri 
decem. Hrsg. von Jacques-Paul Migne 
(Patrologia latina 73). Paris 1849. 

Zacchia, Paolo: Quaestionum medico-
legalium […] à D. Lanfranco Zacchia 
collectae. 2 Bde. Leipzig 1661.

Forschungsliteratur

Bonin, Filippo: Intra ‚legem Iuliam et 
Papiam‘. Die Entwicklung des augus­
teischen Eherechts im Spiegel der 
Rechtsquellenlehren der klassischen 
Zeit. Bari 2020.

Bressan, Luigi: Il canone tridentino sul 
divorzio per adulterio e l’interpretazione 
degli autori. Rom 1972.

Bullough, Vern L.: On Being a Male in the 
Middle Ages. In: Clare A. Lees (Hg.): 
Medieval Masculinities. Regarding Men 
in the Middle Ages. Minneapolis MN 
1994, S. 31–45.

Darmon, Pierre: Le tribunal de l’impuissance. 
Paris 1979.

Dean-Jones, Lesley: Clinical Gynecology and 
Aristotle’s Biology. The Composition of 
HA X. In: Apeiron 45 (2012), S. 180–199.

Dordett, Alexander: Impotenz als Ehehinder­
nis. Nach der Rechtsprechung der Sacra 
Romana Rota. Wien 1980.

Eijk, Philip van der: On Sterility (Hist. an. 10), 
a Medical Work by Aristotle. In: The 
Classical Quarterly 49 (1999), S. 490–502. 

Evans, Jennifer: ‘It Is Caused of the Womans 
Part or of the Mans Part’. The Role of 
Gender in the Diagnosis and Treat­
ment of Sexual Dysfunction in Early 
Modern England. In: Women’s History 
Review 20 (2011), S. 439–457. 

Evans, Jennifer: ‘They Are Called Imperfect 
Men’. Male Infertility and Sexual Health 
in Early Modern England. In: Social His­
tory of Medicine 29 (2016), S. 311–332.

Fischer-Homberger, Esther: Medizin vor 
Gericht. Zur Sozialgeschichte der 
Gerichtsmedizin. Darmstadt 1988.

Flemming, Rebecca: The Invention of 
Infertility in the Classical Greek World. 
Medicine, Divinity, and Gender. In: 
Bulletin of the History of Medicine 87 
(2013), S. 565–590.

Gärtner, Thomas: Das Erlebnis der Impotenz. 
Zur Genese, Struktur und Rezeption von 
Ov., am. III, 7. In: Latomus 70 (2011), 
S. 103–123.

Green, Monica M.: Making Women’s 
Medicine Masculine. The Rise of Male 

https://www.corpusthomisticum.org/snp4034.html
https://www.corpusthomisticum.org/snp4034.html


‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  313 

Authority in Premodern Gynaecology. 
Oxford 2008. 

Hehenberger, Susanne: Das fehlende fleisch­
liche Band. Sexuelles Unvermögen als 
Scheidungsargument vor dem Passauer 
und Wiener Konsistorium (1560–1783). 
In: Frühneuzeit-Info 26 (2015), S. 77–94.

Hersperger, Patrick: Kirche, Magie und 
„Aberglaube“. Superstitio in der Kano­
nistik des 12. und 13. Jahrhunderts. Köln 
2010.

Jacquart, Danielle u. Claude Thomasset: 
Sexuality and Medicine in the Middle 
Ages. Übers. v. Matthew Adamson. 
Princeton NJ 1988.

Josephs, Annette: Der Kampf gegen die 
Unfruchtbarkeit. Zeugungstheorien und 
therapeutische Maßnahmen von den 
Anfängen bis zur Mitte des 17. Jahrhun­
derts. Stuttgart 1978. 

King, Helen: Hippocrates’ Woman. Reading 
the Female Body in Ancient Greece. 
London 1998.

Kruse, Britta-Juliane: Verborgene Heilkünste. 
Geschichte der Frauenmedizin im Spät­
mittelalter. Berlin 1996.

Kruse, Britta-Juliane: „Die Arznei ist Goldes 
wert“. Mittelalterliche Frauenrezepte. 
Berlin 1999.

Kueny, Kathryn: Tracing the Maternal Body 
in Medieval Muslim Gynaecological 
Texts. In: Costanza Gislon Dopfel, 
Alessandra Foscati u. Charles Burnett 
(Hgg.): Pregnancy and Childbirth in the 
Premodern World. European and Middle 
Eastern Cultures from Late Antiquity 
to the Renaissance. Turnhout 2019, 
S. 53–78.

Lesky, Erna: Die Zeugungs- und Vererbungs­
lehren der Antike und ihr Nachwirken. 
Wiesbaden 1951.

Leven, Karl-Heinz: Impotenz. In: Ders. (Hg.): 
Antike Medizin. Ein Lexikon. München 
2005, Sp. 454 f. 

Löffler, Josef: Die Störungen des geschlecht­
lichen Vermögens in der Literatur der 
autoritativen Theologie des Mittelalters. 
Ein Beitrag zur Geschichte der Impotenz 
und des medizinischen Sachverständi­
genbeweises im kanonischen Impotenz­
prozeß. Wiesbaden 1958. 

McGrath, Aidan: A Controversy Concerning 
Male Impotence. Rom 1988.

McLaren, Angus: Impotence. A Cultural 
History. Chicago 2007.

Minois, George: History of Old Age. From 
Antiquity to the Renaissance. Übers. v. 
Sarah Hanbury Tenison. Chicago 1989.

München, Nikolaus: Über Unvermögen 
(impotentia) als Ehehindernis. In: Zeit­
schrift für Philosophie und katholische 
Theologie. N. F. 1 (1840), S. 67–104.

Opitz, Claudia: Zwischen Fluch und Hei­
ligkeit. Kinderlose Frauen im späteren 
Mittelalter. In: Barbara Neuwirth (Hg.): 
Frauen, die sich keine Kinder wünschen. 
Eine liebevolle Annäherung an die Kin­
derlosigkeit. Wien 1988, S. 78–120.

Oser-Grote, Carolin: Pneuma. In: Karl-Heinz 
Leven (Hg.): Antike Medizin. Ein Lexi­
kon. München 2005, Sp. 717.

Prevenier, Walter u. Thérèse de Hemptinne: 
Ehe in der Gesellschaft des Mittelalters. 
In: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3 (1986), 
Sp. 1635–1640.

Rider, Catherine: Magic and Impotence in 
the Middle Ages. Oxford 2007.

Rider, Catherine: Men and Infertility in Late 
Medieval English Medicine. In: Social 
History of Medicine 29 (2016), S. 245–66.

Rider, Catherine: Men’s Responses to 
Infertility in Late Medieval England. In: 
Gayle Davis u. Tracey Loughran (Hgg.): 
The Palgrave Handbook of Infertility 
in History. Approaches, Contexts and 
Perspectives. London 2017, S. 273–290.

Rider, Catherine: Gender, Old Age, and the 
Infertile Body in Medieval Medicine, in: 



314  |  Daniel Schäfer 

Sara Ritchey u. Sharon Strocchia (Hgg.): 
Gender, Health, and Healing, 1250–1550. 
Amsterdam 2020, S. 267–289.

Ründal, Erik O.: ‚daß seine Mannschaft gantz 
unvollkommen sey‘. Impotenz in der 
Frühen Neuzeit – Diskurse und Prakti­
ken in Deutschland. In: Österreichische 
Zeitschrift für Geschichtswissenschaf­
ten 22 (2011), S. 50–74.

Runia, David T. u. Theodor Heinze: Aëtius [2]. 
In: Der neue Pauly. Enzyklopädie der 
Antike, Bd. 1 (1996), Sp. 209.

Schäfer, Daniel: Geburt aus dem Tod. Der 
Kaiserschnitt an Verstorbenen in der 
abendländischen Kultur. Hürtgenwald 
1999.

Schäfer, Daniel: Alte Frau = Alter Mann? 
Die Wahrnehmung von Matronen in der 
medizinischen Fachprosa des 18. Jahr­
hunderts. In: Heike Hartung (Hg.): Alter 
und Geschlecht. Repräsentationen, 
Geschichten und Theorien des Alter(n)s. 
Bielefeld 2005, S. 135–154.

Schäfer, Daniel: Old Age and Disease in the 
Early Modern Medicine. London 2011.

Schäfer, Daniel: Nur rasten und rosten? 
Leistungsfähigkeit älterer Menschen 
in Geschichte und Gegenwart. Berlin 
2022a.

Schäfer, Daniel: Are Old Men Impotent? 
On a Sparse Discourse of Early Modern 
Medicine and its Forensic Implica­
tions in Paolo Zacchia’s Quaestiones 
medico-legales. In: International Journal 
of Environmental Research and Public 
Health 19/24 (2022b), 16513. https://doi.
org/10.3390/ijerph192416513 (Zugriff: 
19.08.2025). 

Schultheiss, Dirk, Christian G. Stief u. Udo 
Jonas (Hgg.): Klassische Schriften zur 
erektilen Dysfunktion. Eine kommen­
tierte Sammlung von Originaltexten aus 
drei Jahrtausenden. Berlin 2004.

Schumann, Hans-Joachim von: Sexualkunde 
und Sexualmedizin in der klassischen 
Antike. Auswertung der griechischen 
und lateinischen Originalquellen und 
der Sekundärliteratur. München 1975.

Sprandel, Rolf: Altersschicksal und Alters­
moral. Die Geschichte der Einstellungen 
zum Altern nach der Pariser Bibelexe­
gese des 12.–16. Jahrhunderts. Stuttgart 
1981.

Terrahe, Tina: Von Penisraub und Fehlgeburt. 
Unfruchtbarkeit und Impotenz-Zauber 
im ‚Malleus maleficarum‘ des Heinrich 
Kramer (Institoris) und in Johannes 
Hartliebs ‚Secreta mulierum‘. In: Das 
Mittelalter. Perspektiven mediävistischer 
Forschung 26/1: Kinderlosigkeit im 
Mittelalter (2021), S. 461–481. https://
doi.org/10.17885/heiup.mial.2021.2.24452 
(Zugriff: 05.09.2025).

Toepfer, Regina: Kinderlosigkeit. Ersehnte, 
bereute und verweigerte Elternschaft im 
Mittelalter. Heidelberg 2020.

Toulalan, Sarah: ‘Elderly Years Cause a Total 
Dispaire of Conception’. Old Age, Sex 
and Infertility in Early Modern England. 
In: Social History of Medicine 29 (2016), 
S. 333–359.

Ursin, Frank, Giovanni Rubeis u. Florian 
Steger: Impotenz und Hexenglau­
ben. Ein medizinischer Traktat des 
Ulmer Stadtarztes Wolfgang Reichart 
(1486–1547). In: Der Urologe 60 (2021), 
S. 784–789.

Veit, Raphaela: Quellenkundliches zu Leben 
und Werk von Constantinus Africanus. 
In: Deutsches Archiv für Erforschung 
des Mittelalters 59 (2003), S. 121–152.

Verskin, Sara: Barren Women. Religion and 
Medicine in the Medieval Middle East. 
Berlin 2020.

Weigand, Rudolf: Liebe und Ehe im Mittelal­
ter. Goldbach 1993.

https://doi.org/10.3390/ijerph192416513
https://doi.org/10.3390/ijerph192416513
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2021.2.24452
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2021.2.24452


‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises?  |  315 

Weißer, Ursula: Zeugung, Vererbung und 
pränatale Entwicklung in der Medizin 
des arabisch-islamischen Mittelalters. 
Erlangen 1983.

Young, Anna: Generative Bodies. Mascu­
linity and Male Embodiment in Early 

Modern Medicine, 1450–1800. PhD 
Thesis. Nashville TN 2021.

Zarri, Gabriella: Die tridentinische Ehe. 
In: Paolo Prodi u. Wolfgang Reinhard 
(Hgg.): Das Konzil von Trient und die 
Moderne. Berlin 2001, S. 345–379.





DISZIPLINIERUNG UND 
GRENZÜBERSCHREITUNG 
IN DEN GESCHLECHTER
ORDNUNGEN





319

Michael Eber 

Sexuelles Begehren, Geschlecht und 
monastische Disziplin in den Viten  
der Euphrosyne/des Smaragdus  
(BHG 625, BHL 2722, BHL 2723)

Abstract According to the Greek vita of St Euphrosyne/
Smaragdus of Alexandria (BHG 625), the saint entered 
a male monastery under the identity of Smaragdus, a 
eunuch from the imperial palace, but had to be locked 
away from the rest of the monks because they were too 
attracted to Smaragdus’ eunuch masculinity. This paper 
argues that both the saint’s gender transition and the 
moment of same-gender desire are presented rather mat­
ter-of-factly, while the transition to monastic authority is 
the actual focus of the vita. For the first Latin translator, 
however, the saint’s gender identity seems to have been 
an issue. In order to disassociate the protagonist from a 
masculine identity, the translator incorporated frequent 
reminders that Smaragdus was ‘really’ a woman, and 
had other characters repeatedly state their belief that he 
was a eunuch—i.e. only masculine in a qualified sense. 
The monks’ sexual attraction to eunuch masculinity—an 
aspect which becomes much more prominent in this 
version—does not seem to have been a problem for the 
translator. However, this first translation (BHL 2722) 
was soon supplanted by a second one (BHL 2723), which 
hewed much closer to its Greek source text, being less 
concerned with disambiguating the protagonist’s gender 
and increasing the focus on the transition to monastic 
authority. This speaks to the multiplicity of ways in which 
eunuchs and trans masculine monk-saints—both mostly 
associated with the Greek East—could be incorporated 
into Western, Latin monastic ideologies.

Keywords Eunuchs; Hagiography; Medieval Sexuality; 
Same-Gender Desire; Transgender Saints

Kontakt

Dr. Michael Eber,  
Universität zu Köln, Philosophische 
Fakultät, Historisches Institut –  
Abteilung für Mittelalterliche Geschichte, 
Albertus-Magnus-Platz,  
D–50923 Köln,  
michael.eber@uni-koeln.de  
https://orcid.org/0000-0003-4671-
3666

Michael Eber: Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin in den Viten der Euphrosyne/des Smaragdus  
(BHG 625, BHL 2722, BHL 2723). In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 319–335. Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25259 (CC BY-SA 4.0)

https://orcid.org/0000-0003-4671-3666
mailto:michael.eber@uni-koeln.de
https://orcid.org/0000-0003-4671-3666
https://orcid.org/0000-0003-4671-3666
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25259


320  |  Michael Eber 

Zwischen dem 5. und 9. Jahrhundert entstanden im griechischsprachigen Osten des 
Mittelmeerraums eine Reihe von Viten über Monachoparthenoi, über Heilige also, 
deren Hagiographen sie zunächst als weiblich beschreiben, die aber im Lauf der 
Vita eine männliche geschlechtliche Performanz annehmen und in eine männliche 
monastische Gemeinschaft eintreten.1 Aus der ‚Trans History‘ kamen bezüglich 
dieser Texte zuletzt mehrere wichtige methodologische Einwürfe, die anmahnen, 
die Lesbarkeit dieser Heiligen als transmaskuline Mönche ernst zu nehmen.2 
‚Trans Readings‘ dieser Texte sollten aber, wie insbesondere C. Libby und Ilya 
Maude betonen, gerade nicht dazu führen, nun selbst in die Rolle des Sexologen 
zu schlüpfen und in den Texten über diese Heiligen, deren Historizität in vielen 
Fällen ohnehin fragwürdig ist, ‚echte‘ von ‚falschen‘ Trans-Identitäten scheiden 
zu wollen.3 Vielmehr ist die Möglichkeit ernst zu nehmen, dass die Literalisierung 
von Gendertransitionen in all diesen Viten dazu beigetragen hat, Transmasku­
linität lesbar und imaginierbar zu machen. Wie im Folgenden ausgeführt wird, 
muss dieses Lesbar-Machen nicht immer im Interesse der Verfasser, Übersetzer 
und Überarbeiter dieser Viten gelegen haben,4 die mal mehr, mal weniger Energie 
darauf verwendeten, in ihren Texten die Grenzen, die Männlichkeit umschrieben, 
nachträglich zu sichern. 

Nicht nur für Vorstellungen von Geschlechtergrenzen und deren Permeabilität 
aber, sondern auch von normativer Sexualität können diese Viten aufschlussreich 
sein: Viele Monachoparthenoi sehen sich nach der geschlechtlichen Transition auch 
mit dem sexuellen Begehren ihres Umfelds konfrontiert. Aufgrund der narrativen 
Unterbestimmtheit der geschlechtlichen Identität der Protagonist*innen5 dieser 
Viten ist dabei eine strikte Unterscheidung zwischen gleich- und gemischtge­
schlechtlicher Anziehung unmöglich.6 Während in den Viten der Euphrosyne/
des Smaragdus, die im Zentrum dieses Beitrags stehen, der*die Protagonist*in 
das Objekt der Begierde männlicher Mitmönche ist, geht in den meisten übrigen 

	1	 Diese Viten sind in der Regel anonym überliefert. Da sie sich aber, wie noch gezeigt wird, 
in männlich-monastischen Diskursen zu positionieren scheinen, sind meiner Ansicht nach 
männliche Verfasser wahrscheinlicher als weibliche. Es ist daher nur von Hagiographen, 
Verfassern und Übersetzern die Rede, doch sollte dies keinesfalls so verstanden werden, dass 
ich es schlechthin für unmöglich halte, dass auch Frauen als Verfasserinnen, Übersetzerin­
nen oder Überarbeiterinnen an diesen Texten mitwirkten. Die einzelnen hagiographischen 
Texte werden anhand ihrer Nummern in der Bibliotheca Hagiographica Graeca (BHG) bzw. 
Bibliotheca Hagiographica Latina (BHL) identifiziert.

	2	 Vgl. u. a. Bychowski 2021; Bodnaruk 2024a, S. 293 f.
	3	 Vgl. Libby 2021; Maude 2024.
	4	 Vgl. Maude 2024, S. 37: „While narratives of exceptional transition by saints in Byzantium 

may have made transmasculine transition imaginable in the way it needs to be in order to 
be attempted, it also made it legible as a threat to cisness.“

	5	 Der Genderstern wird hier eingesetzt, um eben diese Unterbestimmtheit präsent zu halten.
	6	 Vgl. Bodnaruk 2024b, S. 437.



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  321 

Fällen das Begehren von Frauen außerhalb der monastischen Gemeinschaft aus. 
Ob dies von der Leserschaft als frau-frauliches Begehren interpretiert wurde, hing 
davon ab, wie stark der jeweilige Verfasser die vorangegangene geschlechtliche 
Transition präsent hielt; und auch das jeweilige Publikum wird eine Rolle gespielt 
haben. Felice Lifshitz etwa geht davon aus, dass das auf die Monachoparthenos 
Eugenia*us gerichtete sexuelle Begehren, das in der entsprechenden Vita von 
einer Laiin ausgeht, in Nonnenklöstern als Anziehung zwischen Frauen aufgefasst 
worden sei – in einem homosozial-weiblichen Raum also als weibliche Homoero­
tik –, obgleich im Text selbst nichts darauf hindeutet, dass dieses Begehren auf 
irgendetwas anderes als auf Eugenius’ von der Laiin wahrgenommene Maskulinität 
abzielte.7 Jede Konfiguration von Begehren in den Viten der Monachoparthenoi 
hat mithin eine queere Potentialität.

Die Frage, auf welche Geschlechtlichkeit(en) das sexuelle Begehren in diesen 
Viten ausgerichtet ist, wird weiter verkompliziert durch die Tatsache, dass einige 
Monachoparthenoi sich als Eunuchen ausgaben oder für solche gehalten wurden.8 
In der Vita der*des Eugenia*us wird eine eunuchische Identität zumindest ange­
deutet, insofern der*die Protagonist*in sich als Bruder der Eunuchen Prothus und 
Hyacinthus ausgibt.9 Mari(n)a*os wird einer beiläufigen Bemerkung in ihrer*seiner 
Vita zufolge von den Mit-Mönchen für einen Eunuchen gehalten;10 Euphrosyne/
Smaragdus betont den Status als Eunuch sogar in direkter Rede.11 Auch weil die 
Männlichkeit, auf die das sexuelle Begehren gerichtet war, in vielen dieser Viten 
also eine ist, die im Rahmen eines strikt binären Konzeptes von Geschlechtlichkeit 
nicht ohne Weiteres greifbar ist,12 ist es umso wichtiger, den Texten ein solches 
Konzept nicht von vornherein überzustülpen. 

Dass Eunuchen als Objekte der sexuellen Begierde behandelt werden, ist 
in spätantiken und frühmittelalterlichen Quellen äußerst selten.13 Es lohnt sich 

	 7	 Vgl. Lifshitz 2014, S. 166 f. Vgl. auch Clark 2009, S. 187–192, zur altenglischen Fassung: Hier 
begehrt die Laiin Eugenius als cnith (Junge), also zumindest als (noch) nicht vollständig 
männliche Figur. Dasselbe ließe sich von einer Überarbeitung der ursprünglichen Vita 
(BHL 2667) sagen, wo die Laiin insbesondere von Eugenius’ Jugend betört ist: BHL 2666, c. 
12, Sp. 612; vgl. Whatley 2011, S. 59 f.

	 8	 Zu Eunuchen allgemein vgl. u. a. Kuefler 2001; Tougher 2008. Während viele Monachopar-
thenoi für Eunuchen gehalten werden, spielt die Denkfigur des ‚Hermaphroditen‘ in diesen 
Viten keine Rolle.

	 9	 BHL 2667, S. 392; vgl. Kuefler 2018, S. 181 f.
	10	 BHG 615, c. 5, S. 88. Der weibliche Name dieser*s Heiligen lautet im Griechischen Maria, 

im Lateinischen Marina. 
	11	 BHG 625, c. 9, S. 137.
	12	 Zur Forschungsdebatte vgl. Maude 2024, S. 38–44. 
	13	 Hester 2005, S.  21–24, führt aus, wie stark antike Quellen die sexuelle Aktivität von 

Eunuchen betonen. Auch in diesen aber werden Eunuchen selten als sexuell attraktiv für 



322  |  Michael Eber 

daher, die Viten der Euphrosyne/des Smaragdus gerade mit Blick auf die Momente 
des sexuellen Begehrens hin neu zu lesen. Doch während in Bezug auf die alt­
englischen14 und altfranzösischen Fassungen15 queere Lesarten von Smaragdus’ 
Begehrt-Werden bereits in den 1990er Jahren in Ansätzen diskutiert wurden, 
wurden die ungleich weiter verbreiteten griechischen und lateinischen Fassun­
gen bisher für diese Fragen nicht produktiv gemacht. Wie hier gezeigt werden 
soll, lassen insbesondere die unterschiedlichen lateinischen Versionen erkennen, 
dass keineswegs von vornherein feststand, welcher Blick auf diese*n Heilige*n, 
seine*ihre Geschlechtlichkeit und die Bedingungen, unter denen er*sie sexuell 
attraktiv erscheinen konnte, sich durchsetzen würde. Zu diesem Zweck wird hier 
zunächst kurz die älteste griechische Vita aus dem 6./7. Jahrhundert16 zusam­
mengefasst, die der übrigen Überlieferung zugrunde liegt, und aufgezeigt, welche 
Rolle sexuelles Begehren in der Vita einnimmt. Danach wird dargelegt, wie zwei 
voneinander unabhängig arbeitende lateinische Übersetzer im 7./8. Jahrhundert 
ihre griechische Vorlage beim Übersetzen veränderten.17 

1	 Die griechische Urfassung (BHG 625)

Der narrative Fokus der Vita liegt auf der Beziehung zwischen Euphrosyne von 
Alexandrien und ihrem Vater Paphnutius. Er möchte sie verheiraten, sie aber zieht 
einen monastischen Lebenswandel vor. Um nicht entdeckt zu werden, lässt sie 
sich von einem alten Mönch tonsurieren und tritt in ein Männerkloster ein – ein 
Kloster allerdings, zu dem der Vater bereits enge Verbindungen hat: Die Gebete 
des dortigen Abtes hatten die Geburt seines Kindes überhaupt erst ermöglicht, 
da seine Frau unfruchtbar gewesen war. Euphrosyne meldet sich als Eunuch vom 
Kaiserpalast beim Pförtner an und begehrt unter dem Namen Smaragdus, in die 
Klostergemeinschaft aufgenommen zu werden.18 Ab diesem Punkt benennt die 
Erzählstimme den*die Protagonist*in ausschließlich mit diesem Namen. Nur im 

Nicht-Eunuchen dargestellt. Zur engelsgleichen, aber auch sinnlichen Attraktivität von 
Eunuchen in späterer byzantinischer Hagio- und Ikonographie vgl. Hatzaki 2009, S. 95–113. 

	14	 Vgl. Scheil 1999.
	15	 Vgl. Gaunt 1995.
	16	 Zur Datierung vgl. Franco 2020, S. 113; Muñoz Gallarte u. Narro 2023a, S. 149.
	17	 Die kontinuierliche Anpassung relevanter Motive über mehrere Jahrhunderte wird auch in 

den Beiträgen von Jasmin Hauck und Sophie Hüglin im vorliegenden Band verfolgt. 
	18	 BHG 625, c. 1–9, S. 121–137. In der späteren Bearbeitung der Vita durch Symeon Metaphrastes 

gibt Smaragdus nur mehr an, vom kaiserlichen Palast zu kommen, bezeichnet sich aber nicht 
als Eunuchen (BHG 626, c. 6, Sp. 312). Allerdings gibt es in den übrigen Werken Symeons 
keine Anzeichen für ein grundsätzliches Unwohlsein mit Eunuchen; diese Änderung geht 
wohl darauf zurück, dass Symeon die Handlung straffte, indem er die Vorstellung beim 



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  323 

Kontext von Paphnutius’ erfolgloser Suche nach seinem Kind werden gelegentlich 
noch grammatikalisch feminine Formen verwendet;19 Smaragdus’ männlich-
monastische Identität wird ansonsten im Rahmen seines Klosterlebens weder von 
der Erzählstimme noch von anderen Figuren hinterfragt und scheint auch keinem 
gesonderten Rechtfertigungsdruck zu unterliegen.

Nachdem Paphnutius feststellt, dass sein Kind nicht mehr aufzufinden ist, 
besucht er mehrfach das Kloster, um dort Trost zu finden. Beim zweiten Mal, nur 
kurz nach Smaragdus’ Klostereintritt, trifft Paphnutius auf Anraten des Abtes mit 
diesem zusammen. Für Smaragdus, der ihn tröstet, empfindet er Gefühle, „als wäre 
es mein eigenes Kind“ (ὥσπερ εἰ ἦν τὸ τέκνον μου), ohne ihn freilich als sein leib­
liches Kind zu erkennen.20 Nach dieser Begegnung springt die Vita 38 Jahre zum 
Lebensende der*des Protagonist*in: Während eines weiteren Besuchs im Kloster 
trifft Paphnutius erneut mit Smaragdus zusammen, der im Sterben liegt. Auf dem 
Sterbebett offenbart er sich seinem Vater, dessen lautes Wehklagen den Rest der 
monastischen Gemeinschaft auf die Geschlechtstransition der (vom Verfasser 
nun wieder so genannten) Euphrosyne aufmerksam macht. Nach der Bestattung 
gibt Paphnutius all seinen Besitz hin und tritt ebenfalls in das Kloster ein, wo er 
nach zehn Jahren stirbt.21

Verzahnt mit dem Vater-Kind-Plot ist einer, der das Verhältnis von Smaragdus 
zu den übrigen Mönchen beleuchtet; hier wird nun die Sexualität relevant. Bei Klos­
tereintritt wird Smaragdus ein erfahrener Mönch namens Agapius als spiritueller 
Lehrer zugeteilt,22 von dem er jedoch, wie vom Rest der Gemeinschaft, bald isoliert 
wird: Da er eine „mit Schönheit verzierte Gestalt“ hat, schießt „der Teufel mit Pfei­
len auf seine Schönheit“ (Ἐπειδὴ οὖν εἶχεν τὸ πρόσωπον αὐτοῦ κατηγλαϊσμένον 
τῷ κάλλει […], ἐτόξευεν ὁ διάβολος εἰς τὸ κάλλος αὐτοῦ). Die übrigen Mönche 
beschweren sich beim Abt, warum er „eine solche Gestalt“ (τοιοῦτον πρόσωπον) 
ins Kloster aufgenommen habe. Um sie keiner weiteren sexuellen Versuchung 
auszusetzen, weist der Abt Smaragdus an, fortan in einer Einzelzelle sein Dasein zu 

Pförtner strich und den*die Protagonist*in direkt zum Abt vordringen lässt. Vgl. hierzu 
Franco 2020, S. 119.

	19	 Zum Beispiel Ὁ δὲ πατὴρ αὐτῆς […] μὴ εὑρὼν τὴν θυγατέρα αὐτοῦ („Da ihr Vater seine 
Tochter nicht fand“; BHG 625, c. 12, S. 141). Hier taucht auch der Name ‚Euphrosyne‘ auf, 
aber ausschließlich in indirekter sowie direkter Rede des suchenden Paphnutius (ebd., 
S. 141–143). Auch beim ersten Treffen von Paphnutius und Smaragdus nach dessen Klos­
tereintritt heißt es: οὐκ ἐγνώρισεν αὐτὴν („er erkannte sie nicht“; ebd., c. 14, S. 147); sobald 
aber die Möglichkeit des Erkennens ausgeschlossen wurde, verwendet der Verfasser auch 
bei den Interaktionen zwischen Paphnutius und Smaragdus maskuline Formen. Hierzu van 
Pelt 2024, S. 158 f.

	20	 BHG 625, c. 12–15, S. 140–149; Zitat auf S. 149.
	21	 Ebd., c. 16–21, S. 149–156.
	22	 Ebd., c. 10, S. 138 f. 



324  |  Michael Eber 

fristen.23 Neben κάλλος verwendet der Verfasser auch εὐπρέπεια; die Schönheit des 
Smaragdus wird also mit allgemeinen Begriffen beschrieben, die keine geschlechts­
spezifischen Konnotationen haben. Beide aber sind, wie auch die Beschwerde der 
Mönche, auf πρόσωπον bezogen, was als „Gestalt“, „Person“, aber auch „Rolle“ 
verstanden werden kann. Die sexuelle Anziehung beruht in der Darstellung des 
Verfassers also gerade nicht auf einer etwaigen durchscheinenden Femininität des 
Smaragdus, sondern auf seiner gelebten (monastisch-maskulinen) Selbstrepräsen­
tation, ohne dass dies einer gesonderten Einordnung bedurft hätte; der Verfasser 
scheint davon auszugehen, dass auf Mit-Mönche gerichtetes sexuelles Begehren 
im Erwartungshorizont seines Publikums liegt.

Diese Episode des sexuellen Begehrens scheint den Plot auf den ersten Blick 
zu unterbrechen, doch sie verweist auf die Spannung zwischen den Bedürfnissen 
von Individuen, die sich einen monastischen Weg zum Heil erhoffen, auf der einen 
Seite und der Notwendigkeit von disziplinarischen (Ausschluss-)Maßnahmen 
für das Fortbestehen des Klosters als Gemeinschaft auf der anderen.24 Dieses 
Thema zieht sich durch die Vita: Kurz vor Smaragdus’ Klostereintritt besucht ein 
Mönch dieses Klosters Paphnutius, um ihn zur Gedenkfeier des Gründungsabtes 
einzuladen. Bei dieser Gelegenheit fragt Euphrosyne ihn über dessen Institution 
aus: Sie fragt, ob der Abt jedem den Eintritt ins Kloster gewähre – ob also jedem 
Heilsuchenden eine monastische Karriere offenstehe –, sowie wie viele Brüder im 
Kloster lebten und ob sie alle gemeinsam psalmodieren und fasten würden – mithin 
ob die Brüder ihren heilsrelevanten Praktiken als Kollektiv nachgingen. Während 
der Mönch die erste Frage eindeutig bejaht, beantwortet er die zweite mit der 
Einschränkung, dass die Strenge des Fastens individuellen Vorlieben unterliege.25 

Der Verfasser deutet mit dieser Einschränkung bereits an, welche Konflikte bei 
Klostereintritt auftreten würden, doch entstehen die Gefahren für den Fortbestand 
des monastischen Kollektivs nicht durch die Aufnahme des Smaragdus, dessen 
Bereitschaft zum Fasten von Beginn seiner monastischen Karriere an seinesglei­
chen sucht, sondern durch die bereits im Kloster befindlichen Brüder. Obwohl 
sie als erfahrenere Mönche eigentlich in der Lage sein müssten, ihr Begehren zu 
kontrollieren, sind sie „die Unbefestigten“ (τοῖς ἀστηρίκτοις),26 deren Anfälligkeit 
für sexuelle Versuchung es unmöglich macht, das gemeinsame Psalmodieren bei­
zubehalten, und damit das Fortbestehen der monastischen Gemeinschaft (als Kol­
lektiv) gefährdet. Smaragdus dagegen, dem der Abt explizit wegen seiner Jugend 
Agapius als Aufseher zur Seite stellt und lediglich hofft, dass jener irgendwann 

	23	 Ebd., c. 11, S. 139.
	24	 Zur Nutzung sexuell aufgeladener Motivik im Rahmen einer christlich-heilsgeschichtlichen 

Botschaft vgl. auch den Beitrag von Sylvia Jurchen in diesem Band.
	25	 BHG 625, c. 5, S. 129 f.
	26	 Ebd., c. 11, S. 139.



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  325 

einmal von Smaragdus übertroffen werde,27 erfüllt diese Hoffnung unmittelbar. Er 
wird nicht nur zum Ideal der übrigen Mönche – Agapius, der eigentlich Smaragdus 
unterrichten sollte, belehrt stattdessen diese über Smaragdus’ exemplarischen 
Lebenswandel –,28 sondern zugleich zum spirituellen Vater seines leiblichen 
Vaters; hier verbinden sich die beiden Plot-Stränge also wieder. Im Tröstungsge­
spräch belehrt er Paphnutius über die Tugenden der Barmherzigkeit, Liebe und 
Mäßigung (ἐλεημοσύνης καὶ ἀγάπης καὶ σωφροσύνης)29 und legt so den Grund­
stein für Paphnutius’ monastische Karriere am Ende der Vita, genauso wie der Abt 
durch eine Ansprache über den tugendhaften Dreiklang „Keuschheit, Mitgefühl 
und Gottesfurcht“ (ἁγνείας καὶ συμπαθείας καὶ φόβου Θεοῦ) den Grundstein für 
Smaragdus’ monastische Karriere gelegt hatte, als Paphnutius Euphrosyne mit 
18 Jahren das erste Mal dem Abt vorgestellt hatte.30

Der griechische Urtext befasst sich also nicht in erster Linie mit den Fragen, 
ob Geschlechtergrenzen unter bestimmten Bedingungen permeabel sein konn­
ten oder ob Frauen, Männer oder Eunuchen für Mönche sexuell verlockend sein 
konnten. Beides scheint vielmehr als selbstverständlich vorausgesetzt zu werden 
und kann als Basis dienen, von der aus generellere Probleme der monastischen 
Disziplin verhandelt werden: In der Frage, wer zu monastischer Autorität geeignet 
sei, plädiert der Verfasser dafür, weder die körperlichen Voraussetzungen – seien 
es Alter oder Geschlecht – noch auch das monastische Dienstalter zu hoch zu 
hängen, sondern auf die individuelle Befähigung, insbesondere die individuelle 
asketische Leistung, zu achten. Dies wird anhand einer Rollenvertauschung von 
einer lernenden zu einer lehrenden Position verhandelt; diese, nicht der Tausch 
der Geschlechterrollen, steht im Zentrum dieser Vita.

2	 Die lateinischen Viten

2.1	Zur Überlieferung

Ein Abgleich der griechischen mit den lateinischen Fassungen dieser Vita wird 
zeigen, dass nicht alle Übersetzer gleichermaßen der Meinung waren, dass die 
geschlechtliche Transition als selbstverständliche Möglichkeit vorausgesetzt 
werden konnte. Euphrosyne/Smaragdus wurde in fünf lateinischen Prosa-Viten 
verewigt, wobei drei davon auf je unabhängige Übersetzungen eines griechischen 

	27	 Ebd., c. 10, S. 138 f.
	28	 Ebd., c. 11, S. 140.
	29	 Ebd., c. 15, S. 147.
	30	 Ebd., c. 4, S. 127.



326  |  Michael Eber 

Texts zurückgehen (BHL 2722, 2723 und 2725).31 Anhand dieser Texte lässt sich 
die Vielfalt von Einordnungen des Motivs der Monachoparthenie im Allgemeinen 
sowie dessen konkreter Ausprägung in dieser Vita aufzeigen.

Die ältere Übersetzung der ‚Vita Euphrosynae‘ (BHL 2722) weicht stärker 
von der griechischen Vorlage ab als die beiden späteren, die sich auch gegenseitig 
näherstehen. Der weibliche Name wird nur hier als Castissima (die Keuscheste) 
wiedergegeben, wobei zwei Handschriften, darunter die älteste, dies im Titel als 
Übersetzung des griechischen Namens Eufrosina bezeichnen.32 Der Übersetzer 
scheint die griechischen Worte εὐφροσύνη (Frohsinn) und σωφροσύνη (Mäßigung) 
verwechselt (oder bewusst mit deren Bedeutungen gespielt) zu haben; Letzteres 
wird in frühmittelalterlichen griechisch-lateinischen Glossarien gelegentlich mit 
castitas übersetzt.33 Die Übersetzung BHL 2722 wurde wohl im 7. oder in der 
ersten Hälfte des 8. Jahrhunderts verfasst.34 Ihr Ursprungsort ist unklar. Neben 
der ältesten Handschrift, einem Legendar, das um 800 in Nordburgund oder Loth­
ringen kompiliert wurde, sind aus dem 9. Jahrhundert noch ein Manuskript aus 
dem ostfränkischen Raum sowie eines aus Katalonien erhalten. Die weiteren neun 
mittelalterlichen Überlieferungsträger teilen sich gleichmäßig auf die heutigen 
französischen, deutschen und spanischen Sprachräume auf.35 Zumindest außer­
halb Italiens scheint der Text also weitläufig zirkuliert zu sein. Auf der Iberischen 
Halbinsel hatte er den größten Einfluss; dort entstand noch im 9. Jahrhundert 
eine sprachlich geraffte Fassung (BHL 1640), die in fünf weiteren Handschriften 
erhalten ist.36 

Selbst unter Hinzunahme dieser Manuskripte aber ist die Überlieferung von 
BHL 2722 nicht ansatzweise vergleichbar mit der von BHL 2723. Diese Überset­
zung ging von einer etwas späteren Überarbeitung des griechischen Texts aus, 
wurde aber ebenfalls schon vor Mitte des 8. Jahrhunderts produziert. Der Text 
war bald in ganz Lateineuropa verbreitet und ist in weit über 100 mittelalterlichen 
Handschriften überliefert.37 Im 10./11. Jahrhundert diente er als Vorlage sowohl 

	31	 Jüngst ediert in Farmhouse Alberto 2024. Zusätzlich sind mehrere metrische Viten erhalten 
(BHL 2725d, 2726, 2726d, 2726f), die hier nicht behandelt werden.

	32	 BHL 2722, S. 181. Beide gehören zum selben Überlieferungsstrang (Gruppe α).
	33	 Glossae Latinograecae, S. 98. 
	34	 Vgl. Reisdoerfer 2016; Farmhouse Alberto 2024, S. 7 f., 40 f. 
	35	 Farmhouse Alberto 2024, S. 41–58. Nur diese Fassung ist auch in der Ausgabe der ‚Vitae 

patrum‘ in der ‚Patrologia Latina‘ ediert (PL 73, Sp. 643–652); tatsächlich sind alle drei latei­
nischen Übersetzungen gelegentlich zusammen mit Texten aus dem ‚Vitae patrum‘-Korpus 
überliefert.

	36	 Vgl. Farmhouse Alberto 2024, S. 104–108.
	37	 Vgl. ebd., S. 63–78. Die ältesten Handschriften (ca. 800) stammen aus Nordfrankreich und 

Mainfranken, wobei sich hieraus nicht auf den Ursprungsort der Vita schließen lässt. Die 
überarbeitete griechische Vita (bei Farmhouse Alberto γ‘) ist teilweise ediert in Muñoz 



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  327 

für die altenglische Fassung38 als auch für eine lateinische Nacherzählung aus 
Montecassino (BHL 2724).39 Die Beliebtheit der jüngeren Fassung zeigt sich selbst 
in der oben erwähnten katalonischen Handschrift, die nur die ersten vier Kapitel 
von BHL 2722 überliefert und dann zu BHL 2723 wechselt.40

Die letzte Neuübersetzung, die erstmals Mitte des 9. Jahrhunderts in Verona 
greifbar wird, BHL 2725, ist in fünf italienischen Handschriften überliefert, scheint 
also nie über regionale Zirkulation hinausgekommen zu sein.41 Aus Platzgründen 
wird diese nur lokal rezipierte Version hier nicht eingehend behandelt. 

2.2	Die ältere lateinische Übersetzung (BHL 2722)

Die Version BHL 2722 ist im Wesentlichen eine Übersetzung ad verbum von 
BHG 625, wobei der Übersetzer den Text an einigen Stellen leicht kürzte, an 
anderen um erklärende Anmerkungen ergänzte.42 Während die meisten die­
ser Eingriffe aber den Textsinn nicht beeinträchtigen, arbeitete der Übersetzer 
auch systematisch die Darstellung der Geschlechtlichkeit der Euphrosyne/des 
Smaragdus um. Zum einen wird in BHL 2722 die vermeintlich ‚wahre‘ weibliche 
Identität der Protagonistin konsequent hervorgehoben. Generell verwendete der 
Übersetzer kaum einmal die Namen seiner Figuren, so dass der weibliche Name 
auch in dieser Version zwischen der Entscheidung zum Klostereintritt (c. 9) und 
der Bestattung (c. 21) nicht vorkommt. An einigen Stellen aber, an denen die 
griechische Vorlage den männlichen Namen als grammatikalisches Subjekt setzt, 
umschreibt der Übersetzer dies in feminin gegenderter Sprache, so etwa als „seliges 
Mädchen“ oder „heiligste Gottesmagd“ (beata puella, sanctissima ancilla Dei).43 
Auch Paphnutius wird mehrfach statt mit seinem Namen als „Vater des Mädchens“ 
angezeigt, Agapius als „Lehrmeister des Mädchens“ (pater bzw. magister puellae).44 

Gallarte u. Narro 2023b. Die Editoren wiesen ihr die Bezeichnung ‚BHG 625b‘ zu, allerdings 
in expliziter Abgrenzung zur eigentlichen Nummerierung in der BHG, die diese Fassung 
nicht verzeichnet, aber dafür eine andere, weniger stark überarbeitete Version als 625b 
zählt; vgl. ebd., S. 251.

	38	 Vgl. Lozzi Gallo 2016, S. 33.
	39	 Vgl. Farmhouse Alberto 2024, S. 255.
	40	 Vgl. ebd., S. 47. Der Wechsel zeigt im Übrigen auch, dass trotz der ‚Übersetzung‘ von 

Εὐφροσύνη als Castissima klar war, dass es sich um die*den selbe*n Heilige*n handelte.
	41	 Vgl. ebd., S. 93–96.
	42	 Vgl. ebd., S. 59 f. So macht er etwa explizit, dass die Tonsur der Euphrosyne noch keine 

Überschreitung von Geschlechtergrenzen darstellte, da dies in Oriente der Brauch sowohl 
für Mönche als auch Nonnen sei; BHL 2722, c. 6, S. 168.

	43	 BHL 2722, c. 16 f., S. 182 f.
	44	 Ebd., c. 13 f., S. 178–180; c. 18, S. 184.



328  |  Michael Eber 

Selbst als die Erzählstimme ein einziges Mal den Namen Smaragdus verwendet, 
wird dies direkt im nächsten Halbsatz ins Feminine gekehrt: „Während aber der 
selige Smaragdus dies sprach, wurde das Herz des Vaters durch die Worte seiner 
Tochter gewässert.“45 So wird dem Publikum immer präsent gehalten, dass Sma­
ragdus ‚eigentlich‘ eine Frau sei. 

Zusätzlich ergänzte der Übersetzer immer wiederkehrende Hinweise darauf, 
dass die Smaragdus von seinen Mitbrüdern zugeschriebene Männlichkeit spezifisch 
eine eunuchische sei. War im griechischen Original der Pförtner der Einzige, der 
explizit auf Smaragdus’ vermeintliches Eunuchentum hingewiesen worden war,46 
fügt der Übersetzer zunächst zum inneren Monolog vor dem Klostereintritt hinzu, 
dass Euphrosyne/Smaragdus vorhatte, sich „wie ein Eunuch“ zu verwandeln (muto 
me sicut eunuchus).47 Später lässt er den Abt und Paphnutius je zweimal Smaragdus 
explizit als Eunuchen bezeichnen, einmal davon im Gespräch mit Agapius.48 So 
wird klargemacht, dass die gesamte monastische Gemeinschaft den attraktiven 
jungen Mönch Smaragdus für einen Eunuchen hält. Entsprechend ist präsenter 
als in anderen Versionen, dass die Mönche einen Eunuchen meinen, wenn sie sich 
beim Abt beschweren, warum er „einen solchen Menschen“ (talem hominem) ins 
Kloster aufgenommen habe.

Man mag hierin einen verstärkten Fokus auf ein für das Publikum ‚fremdes‘ 
oder ‚exotisches‘ Motiv sehen, doch hätte es im Kontext eines Narrativs, das 
im östlichen Mittelmeerraum spielt, meiner Ansicht nach auch für ein latein­
europäisches Publikum keiner weiteren Erklärung bedurft, dass sich Smaragdus 
als „Eunuch aus dem Palast“ (eunuchus […] de palatio)49 ausgab. Eunuchen wur­
den im Westen oft spezifisch als Phänomen des östlichen imperialen Apparates 
angesehen. Bis zum Ende des Exarchats von Ravenna im Jahr 751 – was etwa 
dem Terminus ad quem von BHL 2722 entspricht – waren mehrere Eunuchen 
als oberste Repräsentanten des imperium in Italien präsent.50 In einer Episode in 
der Chronik des Gregor von Tours († 594) wird auch der Äbtissin eines Nonnen­
klosters vorgeworfen, einen Jungen zum Eunuchen gemacht zu haben, um ihn 
nach der Ordnung des Kaiserhofs (imperiali ordine) bei sich leben zu lassen. Der 
Arzt, der die Operation vorgenommen hatte, entlastet sie mit dem Hinweis auf 
die medizinische Notwendigkeit derselben aufgrund einer nicht näher definierten 

	45	 Ebd., c. 15, S. 181: Dum autem haec loquebatur beatus Smaragdus, cor patris irrigabatur a 
uerbis filiae suae. Von dieser Stelle abgesehen, taucht „Smaragdus“ in dieser Fassung nur in 
direkter oder indirekter Rede anderer Figuren auf.

	46	 BHG 625, c. 9, S. 137.
	47	 BHL 2722, c. 9, S. 172.
	48	 Ebd., c. 14–16, S. 180–182.
	49	 Ebd., c. 9, S. 173.
	50	 Vgl. hierzu Stewart 2017.



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  329 

Krankheit der Geschlechtsteile; in diesem Kontext erwähnt er auch, die Technik 
in Konstantinopel erlernt zu haben.51 

In dem Vorwurf gegen die Äbtissin, der ja Kohabitation umfasste, scheint die 
aus antiken und byzantinischen Quellen bekannte Sorge anzuklingen, dass Eunu­
chen die Keuschheit von Frauen gefährden könnten – allerdings eher aufgrund des 
exklusiven Zugangs, den ihr Eunuchenstatus mit sich brachte, als aufgrund ihrer 
besonderen Attraktivität.52 Die leise Andeutung in Gregors Chronik ist mithin 
noch einer der konkretesten Hinweise darauf, dass Eunuchen im frühmittelalterli­
chen Westen als sexuell verlockend angesehen werden konnten. Meines Wissens 
sind außer den Viten der Euphrosyne/des Smaragdus keine weiteren frühmittel­
alterlichen lateinischen Quellen erhalten, die die erotische Anziehungskraft von 
Eunuchen auf die Mitglieder einer männlichen monastischen Gemeinschaft in 
den Blick nehmen.53 Umso erklärungsbedürftiger ist es, wie sehr der Übersetzer 
von BHL 2722 gerade dieses Motiv verstärkt.

Schien ihm die Darstellung von mann-männlichem Begehren weniger pro­
blematisch, wenn die von Männern begehrte Männlichkeit die eines Eunuchen 
war? Oder hielt er dies lediglich für das kleinere Übel gegenüber einer Darstellung, 
in der die Überschreitbarkeit der Grenzen eines bei der Geburt zugewiesenen 
weiblichen Geschlechts nicht nur möglich, sondern kaum erklärungsbedürftig 
erscheint? Da sich der einzige Punkt, an dem die Erzählstimme im Maskulinum 
über die*den Protagonist*in berichtet, gerade in der Beschreibung von Smarag­
dus’ begehrenswerter Schönheit findet,54 scheint der Übersetzer nicht vor der 
Darstellung mann-männlichen Begehrens zurückgeschreckt zu haben. Gerade in 
Verbindung mit der ansonsten konsequenten Feminisierung ist also die letztere 
Interpretation plausibler: Nicht nur die expliziten Hinweise auf die weibliche Iden­
tität, die sich durch den Text ziehen, sondern auch die von den übrigen Figuren 
Smaragdus immer wieder explizit zugeschriebene eunuchische Identität können 
dazu gedient haben, zu verhindern, dass Smaragdus als männlich identifiziert 
würde. Indem selbst die von den textimmanenten Figuren vermutete Männlich­
keit des Smaradgus auf eine nur qualifiziert maskuline Ebene abgeschoben wird, 
wird die Vereindeutigung hin zu einer weiblichen Identität für das Publikum 
noch verstärkt. Der Verfasser möchte gerade keine Gendertransition darstellen.

	51	 Gregor von Tours: Historiarum libri decem, c. X. 15, S. 504.
	52	 Vgl. Kuefler 2001, S. 96–99; Tougher 2008, S. 33.
	53	 Anders im Osten: Das Betretungsverbot der Klosterlandschaft auf Athos für Eunuchen 

etwa wird in der Forschung oft darauf zurückgeführt, dass diese als für Mönche besonders 
anziehend gegolten hätten; vgl. Tougher 2008, S. 75. 

	54	 BHL 2722, c. 11, S. 174: erat decorus in corpore („er war körperlich schön“). Die wenigen 
anderen grammatikalisch maskulinen Formen kommen in indirekter Rede anderer Figuren 
vor, etwa interrogauit abbas illum nomen suum (ebd., c. 10, S. 173 f.).



330  |  Michael Eber 

2.3	Die jüngere lateinische Übersetzung (BHL 2723)

Die etwas jüngere Übersetzung BHL 2723 orientiert sich deutlich enger an der 
gegenderten Sprache ihrer griechischen Vorlage, einer leichten Überarbeitung von 
BHG 625. In BHL 2723 wird die eunuchische Identität nicht gesondert betont, nur 
lässt der Übersetzer Smaragdus diese sowohl gegenüber dem Pförtner als auch 
dem Abt erwähnen.55 Die sexuelle Anziehung der Mit-Mönche wird hier durch 
das „schöne Antlitz“ (vultus decorus; facies pulchra) des Smaragdus ausgelöst, 
woraufhin sie sich beklagen, dass der Abt „eine solche Schönheit“ (talem pulch-
ritudinem) ins Kloster gebracht habe.56 Ähnlich wie im griechischen Original 
bleibt die Beschreibung der sexuellen Attraktivität auf einer allgemeinen, abs­
trakten und nicht offensichtlich gegenderten Ebene. Ab dem Klostereintritt wird 
recht konsequent der männliche Name verwendet. Nur zweimal taucht vor der 
Selbstoffenbarung der weibliche auf, einmalig als Smaragdus qui et Eufrosina.57 
Smaragdus’ Klosterleben wird im Maskulinum beschrieben; nur in den Kapiteln, 
die Interaktionen mit Paphnutius beschreiben, werden gelegentlich noch feminine 
Formen verwendet.58 Eine Vereindeutigung hin zu einer weiblichen Identität wie 
in BHL 2722 findet also nicht statt.

Auch das Verhältnis zum Vater erscheint hier in anderem Lichte als in der 
älteren Übersetzung. Dies ist teilweise der Vorlage geschuldet: Die überarbeitete 
griechische Vita, auf die der Übersetzer sich stützte, erweitert beide Unterredungen 
zwischen Smaragdus und Paphnutius beträchtlich, so dass die spirituelle Unter­
weisung des Paphnutius, mithin Smaragdus’ Übernahme einer lehrenden Rolle, 
mehr Raum im Text einnimmt.59 Im Lateinischen ist insbesondere das Gespräch 
kurz nach Klostereintritt noch einmal leicht erweitert60 und um einige Bibelzitate 
ergänzt, die im griechischen Text nicht vorhanden sind.61 Der Übersetzer macht 
auch explizit, dass Smaragdus, „gleichsam die apostolische Schrift interpretierend“, 
als Exeget fungiert (apostolicam quoque scripturam interpretans).62

	55	 BHL 2723, c. 9, S. 199.
	56	 Ebd., c. 11, S. 200 f.
	57	 Ebd., c. 17, S. 210. An der anderen Stelle verwendet die griechische Vorlage zwar nicht den 

weiblichen Namen, aber eine grammatikalisch feminine Form; ebd., c. 13, S. 204: oratio 
Eufrosinae; BHG 625, S. 144: εὐχαὶ ἐκείνης. 

	58	 BHL 2723, c. 14 f., S. 205–208. Vgl. oben, Anm. 19.
	59	 Muñoz Gallarte u. Narro 2023b, c. 15, S. 259: ἐλεημοσύνης θείας καὶ ταπεινοφροσύνης 

[…], ἐλπίδος καὶ χάριτος, […] ὑπομονῆς καὶ εὐχαριστείας („göttliche Barmherzigkeit und 
Demut […], Hoffnung und Gnade, […] Duldsamkeit und Dankbarkeit“); vgl. BHG 625, S. 147, 
kritischer Apparat zu c. 15, 2.

	60	 BHL 2723, c. 15, S. 206.
	61	 Farmhouse Alberto 2024, S. 91, Anm. 65.
	62	 BHL 2723, c. 15, S. 206.



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  331 

Zusätzlich fügt BHL 2723 am Ende dieses Gesprächs einen Satz ein, wonach 
Euphrosyne/Smaragdus aufgrund des extremen Fastens Blut spuckt.63 Möglicher­
weise bezog sich der Übersetzer hier auf antike medizinische Theorien, wonach 
weibliche Körper weniger trocken als männliche seien, weshalb sie einerseits 
aufnahmebereiter in Bezug auf Körperflüssigkeiten seien, andererseits aber auch 
leichter größere Mengen davon abgeben würden, etwa über die Menstruation.64 
Diese Einfügung lässt sich mithin als Hinweis des Übersetzers auf eine konti­
nuierliche Weiblichkeit des beschriebenen Körpers interpretieren – oder aber 
als Hinweis darauf, dass die asketischen Praktiken diesen Körper bereits so weit 
ausgetrocknet und maskulinisiert hatten, dass der ‚normal-weibliche‘ Blutfluss, die 
Menstruation also, durch den finalen reinigenden Blutfluss aus dem Mund ersetzt 
wurde. Es ist schwer, sich für eine dieser Interpretationen zu entscheiden. Da aber 
nach dieser Stelle sowohl maskuline als auch feminine Pronomen sowie die oben 
erwähnte Doppelbenennung als Smaragdus qui et Eufrosina verwendet werden, ist 
es freilich auch nicht wahrscheinlich, dass dem Übersetzer an einer eindeutigen 
Aussage zur Geschlechtlichkeit gelegen war. Wie Ellen Muehlberger gezeigt hat, 
waren spätantike Hagiographen durchaus in der Lage, mit medizinischen Theorien 
über geschlechtliche Körper zu spielen, ohne damit notwendigerweise Aussagen 
zur Geschlechtsidentität ihrer Protagonist*innen zu machen.65

Da der Blutfluss aber unmittelbar auf die Bibelexegese folgt, mithilfe derer, wie 
oben gezeigt, der Grundstein für Paphnutius’ spätere Mönchswerdung gelegt wird, 
scheint mir zumindest auch die Idee der asketischen Praxis als Imitatio Christi 
anzuklingen, hier als Hingabe des eigenen Körpers, das Vergießen des eigenen 
Bluts, um einen anderen zu retten. Diese Einfügung des Übersetzers kann mithin 
auch eine eucharistische Dimension haben: Als Vermittler des tröstenden Blutes 
nimmt Smaragdus gleichsam eine sakramentale, priesterliche Rolle ein, zu welcher 
ihn sein Fasten qualifiziert. In der Neuübersetzung wurde der Rollentausch hin 
zu einer monastischen Autoritätsperson also möglicherweise noch gegenüber 
der griechischen Vorlage radikalisiert: Smaragdus wird aufgrund seiner extremen 
asketischen Leistungen zum Pastor, Exegeten und Priester gleichermaßen. Eine 
geschlechtliche Vereindeutigung scheint dem Übersetzer nicht nötig gewesen zu 
sein, um diese Entwicklung darzustellen.

	63	 Ebd., c. 15, S. 208.
	64	 Vgl. Cadden 1993, S. 17; Muehlberger 2015, S. 588.
	65	 Vgl. Muehlberger 2015.



332  |  Michael Eber 

3	 Ergebnisse

Hier wurde argumentiert, dass die Annahme einer monastisch-autoritativen Rolle 
in der griechischen Vita der Euphrosyne/des Smaragdus im Vordergrund steht 
und die Annahme einer (sexuell attraktiven) eunuchisch-maskulinen Identität eher 
sachlich und ohne großen Erklärungsbedarf in die Erzählung eingebaut wurde. 
Dies sollte nicht überraschen: Auch Viten von Heiligen, deren Geschlecht über 
ihr ganzes Leben hinweg dem bei Geburt zugeschriebenen entspricht, sind nicht 
in erster Linie verfasst worden, um Aussagen über deren Geschlechtsidentität zu 
treffen; es wäre widersinnig, dies von Viten der Monachoparthenoi zu erwarten. 

Als diese Vita aber im 7. oder 8. Jahrhundert im Westen ankam, scheint die 
Selbstverständlichkeit, mit der die Gendertransition der*des Protagonist*in behan­
delt wurde, bei ihrem ersten Übersetzer Irritation ausgelöst zu haben. Er nahm eine 
geschlechtliche Vereindeutigung und Feminisierung seines Subjekts vor und war 
dafür auch bereit, die eunuchische Identität stärker zu betonen. Er ging offenbar 
davon aus, dass es auch für ein lateineuropäisches Publikum problemlos denkbar 
sein würde, dass Eunuchen für männliche Mönche sexuell attraktiv sein konnten.

Doch vertrat der erste Übersetzer damit keineswegs ‚die‘ lateinisch-westliche 
Position zu Euphrosyne/Smaragdus. Zwar ist nicht klar, ob dem Übersetzer von 
BHL 2723 die ältere lateinische Fassung bekannt war, doch deutet die Tatsache, 
dass innerhalb weniger Jahrzehnte zwei Übersetzungen mit diametral entge­
gengesetzten Einordnungen der Geschlechtlichkeit dieser*s Heiligen angefertigt 
wurde, darauf hin, dass im Lateineuropa des 8. Jahrhunderts großes Interesse an, 
aber wenig Einigkeit bezüglich des Motivs der Monachoparthenie herrschte.66 
Einiges konnte nur angerissen werden, doch sollten schon die Unterschiede der 
hier behandelten ausgewählten lateinischen Fassungen gezeigt haben, dass die 
Viten der Monachoparthenoi einen Beitrag dazu leisten können, auch westlich-
lateineuropäische Auffassungen – der Plural ist entscheidend! – zum Nexus von 
monastischer Disziplin, Sexualität und der Denkbarkeit von Gender-Transitionen 
angemessen in einer gesamtmediterranen ‚Queer History‘ zu kontextualisieren. 
Insbesondere da die Neuübersetzung bald die Überlieferung dominierte, geben die 
hier behandelten Viten keinen Anlass zu der Annahme, dass die Gender-Transi­
tionen im Rahmen der Monachoparthenie im lateinischen Westen grundsätzlich 
als problematischer angesehen worden wären als im griechischen Osten, wo das 
Motiv seinen Ursprung hatte.

	66	 Aus dem 8. Jh. stammt auch eine lateinische Neuübersetzung der Vita der*des Pelagia*us 
(vgl. Petitmengin 1981, S. 196) sowie wahrscheinlich die Erstübersetzung der Vita der*des 
Mari(n)a*os, erstmals überliefert in München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 6329, aus 
dem späten 8. Jh.; vgl. Glauche 2011, S. 24.



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  333 

Literaturverzeichnis

Quellen

BHG 615 = La vie ancienne de Sainte Marie 
surnommée Marinos. Hrsg. v. Marcel 
Richard. In: Emil-Jozef de Smedt u. a. 
(Hgg.): Corona gratiarum. Miscellanea 
patristica, historica et liturgica Eligio 
Dekkers O.S.B. XII lustra complenti 
oblata (Instrumenta Patristica et 
Mediaevalia 10). Brügge, s’Gravenhage 
1975, S. 83–115.

BHG 625 = Greek „Life of Euphrosyne“ 
(BHG 625). Hrsg. v. Paulo Farmhouse 
Alberto. In: The Anonymous Life of 
Saint Euphrosyne. A Study and Critical 
Edition of the Greek and Latin Redac­
tions (Sixth–Twelfth Centuries) (Opere 
perdute e anonime [sec. III–XV] 9). 
Florenz 2024, S. 119–157.

BHG 626 = Βίος καὶ πολιτεία τῆς ὁσίας 
Εὐφροσύνης τῆς ἐν Ἀλεχανδρεία. 
Hrsg. v. Jacques-Paul Migne (Patrologia 
Graeca 114). Paris 1864, Sp. 305–321.

BHL 2666 = Vita sanctae Eugeniae virgi­
nis et martyris. Hrsg. v. Jacques-Paul 
Migne (Patrologia Latina 73). Paris 1849, 
Sp. 605–624.

BHL 2667 = Passio sanctorum Prothi et 
Hiacynthi martyrum. Hrsg. v. Boninus 
Mombritius (Sanctuarium seu Vitae 
Sanctorum 2). 2. Aufl. Paris 1910, 
S. 391–397.

BHL 2722 = Latin Translation A (BHL 2722). 
Hrsg. v. Paulo Farmhouse Alberto. In: 
The Anonymous Life of Saint Euphro­
syne. A Study and Critical Edition of 

the Greek and Latin Redactions (Sixth–
Twelfth Centuries) (Opere perdute e 
anonime [sec. III–XV] 9). Florenz 2024, 
S. 159–186.

BHL 2723 = Latin Translation B (BHL 2723). 
Hrsg. v. Paulo Farmhouse Alberto. In: 
The Anonymous Life of Saint Euphro­
syne. A Study and Critical Edition of 
the Greek and Latin Redactions (Sixth–
Twelfth Centuries) (Opere perdute e 
anonime [sec. III–XV] 9). Florenz 2024, 
S. 187–214.

BHL 2725 = Latin Translation C (BHL 2725). 
Hrsg. v. Paulo Farmhouse Alberto. In: 
The Anonymous Life of Saint Euphro­
syne. A Study and Critical Edition of 
the Greek and Latin Redactions (Sixth–
Twelfth Centuries) (Opere perdute e 
anonime [sec. III–XV] 9). Florenz 2024, 
S. 215–234.

Glossae Latinograecae et Graecolatinae. 
Accedunt minora utriusquae linguae 
glossaria. Hrsg. v. Georg Goetz u. Gott­
hold Gundermann (Corpus glossariorum 
Latinorum 2). Leipzig 1888.

Gregor von Tours: Historiarum libri decem. 
Hrsg. v. Bruno Krusch u. Wilhelm Levi­
son (Monumenta Germaniae Historica. 
Scriptores rerum Merovingicarum 1, 1). 
Hannover 1951.

Vitae patrum sive historiae eremiticae libri 
decem. Hrsg. von Jacques-Paul Migne 
(Patrologia Latina 73). Paris 1849. 

Forschungsliteratur

Bodnaruk, Mariana: Historicizing Trans 
Saints. Gender, Sexuality, and Agency in 
the Life of Pelagia. In: Andra Jugănaru, 
Stanimir Panaĭotov, István Perczel u. a. 

(Hgg.): Soul, Body, and Gender in Late 
Antiquity. Essays on Embodiment and 
Disembodiment. Abingdon, New York 
2024a, S. 276–299.



334  |  Michael Eber 

Bodnaruk, Mariana: Transgender Materi­
alism. Gender and Sexuality in the Life 
and Passion of Susanna. In: Journal of 
Late Antiquity 17 (2024b), S. 422–450.

Bychowski, Gabrielle M. W.: The Authen­
tic Lives of Transgender Saints. Imago 
Dei and imitatio Christi in the Life of 
St Marinos the Monk. In: Blake Gutt 
u. Alicia Spencer-Hall (Hgg.): Trans 
and Genderqueer Subjects in Medieval 
Hagiography (Hagiography beyond Tra­
dition). Amsterdam 2021, S. 245–266.

Cadden, Joan: Meanings of Sex Difference 
in the Middle Ages. Medicine, Science, 
and Culture (Cambridge History of 
Medicine). Cambridge, New York,  
Melbourne 1993.

Clark, David: Between Medieval Men. Male 
Friendship and Desire in Early Medieval 
English Literature. Oxford, New York 
2009.

Farmhouse Alberto, Paulo (Hg.): The  
Anonymous Life of Saint Euphrosyne.  
A Study and Critical Edition of the 
Greek and Latin Redactions  
(Sixth–Twelfth Centuries)  
(Opere perdute e anonime  
[sec. III–XV] 9). Florenz 2024. 

Franco, Laura: Rewriting the Life of 
Euphrosyne (BHG 625, BHG 626). In: 
Paulo Farmhouse Alberto, Paolo Chiesa 
u. Monique Goullet (Hgg.): Understan­
ding Hagiography. Studies in the Textual 
Transmission of Early Medieval Saints’ 
Lives (Hagiographica. Quaderni 17). 
Florenz 2020, S. 113–126. 

Gaunt, Simon: Straight Minds/“Queer” 
Wishes in Old French Hagiography.  
La Vie de Sainte Euphrosine. In: GLQ.  
A Journal of Lesbian and Gay Studies 1 
(1995), S. 439–457.

Glauche, Günter: Katalog der lateini­
schen Handschriften der Bayerischen 
Staatsbibliothek München. Die 

Pergamenthandschriften aus dem Dom­
kapitel Freising. Bd. 2. Wiesbaden 2011.

Hatzaki, Myrto: Beauty and the Male Body 
in Byzantium. Perceptions and Repre­
sentations in Art and Text. London 2009.

Hester, J. David: Eunuchs and the Postgen­
der Jesus. Matthew 19.12 and Trans­
gressive Sexualities. In: Journal for the 
Study of the New Testament 28 (2005), 
S. 13–40.

Kuefler, Mathew: The Manly Eunuch. 
Masculinity, Gender Ambiguity, and 
Christian Ideology in Late Antiquity 
(Chicago Series on Sexuality, History, 
and Society). Chicago, London 2001.

Kuefler, Mathew: Physical and Symbolic 
Castration and the Holy Eunuch in Late 
Antiquity, Third to Sixth Centuries CE. 
In: Almut Hofert, Matthew M. Mesley 
u. Serena Tolino (Hgg.): Celibate and 
Childless Men in Power. Ruling Eunuchs 
and Bishops in the Pre-Modern World. 
New York 2018, S. 177–191.

Libby, C.: The Historian and the Sexologist. 
Revisiting the “Transvestite Saint”. In: 
Transgender Studies Quarterly 8 (2021), 
S. 172–187.

Lifshitz, Felice: Religious Women in Early 
Carolingian Francia. A Study of 
Manuscript Transmission and Monastic 
Culture (Fordham Series in Medieval 
Studies). New York 2014.

Lozzi Gallo, Lorenzo: Eufrosina. La Vita di 
S. Eufrosina nell’Inghilterra anglosas­
sone. Rom 2016.

Maude, Ilya: ‘Selective Historians’. The 
Construction of Cisness in Byzantine 
and Byzantinist Texts. In: Gender  
& History 36 (2024), S. 32–51.

Muehlberger, Ellen: Simeon and Other 
Women in Theodoret’s Religious His­
tory. Gender in the Representation of 
Late Ancient Christian Asceticism. In: 



Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin  |  335 

Journal of Early Christian Studies 23 
(2015), S. 583–606.

Muñoz Gallarte, Israel u. Ángel Narro: 
La Vida de santa Eufrósine (BHG 
625–625b). Introducción, edición crítica 
y traducción. In: Collectanea Christiana 
Orientalia 20 (2023a), S. 143–189. 

Muñoz Gallarte, Israel u. Ángel Narro: 
Una versión inédita de la Vida de Eufró­
sine (BHG 625b) en el ms. Paris. gr. 1538. 
In: Collectanea Christiana Orientalia 20 
(2023b), S. 251–271.

Pelt, Julie van: Focalization, Immersion 
and Fictionality. Shifts between Female 
and Male Pronouns in Greek Lives of 
Cross-Dressers. In: Julie van Pelt u. 
Koen de Temmerman (Hgg.): Narrative, 
Imagination and Concepts of Fiction in 
Late Antique Hagiography (Mnemosyne 
Supplements 478). Leiden, Boston 2024, 
S. 151–180.

Petitmengin, Pierre (Hg.): Pélagie la péni­
tente. Métamorphoses d’une légende 1: 
Les textes et leur histoire. Paris 1981.

Reisdoerfer, Joseph: Latinum Circa 
Romançum. Etude sur la langue de la 
Vita Sancte Eufrosine (BHL N° 2722) du 

manuscrit H55 de la Bibliothèque inte­
runiversitaire de Montpellier (BuM). In: 
Éva Buchi, Jean-Paul Chauveau u. Jean-
Marie Pierrel (Hgg.): Actes du XXVIIe 
congrès international de linguistique et 
de philologie romanes (Nancy, 15–20 
juillet 2013) (Bibliothèque de linguis­
tique romane 14), Straßburg  
2016, S. 331–343.

Scheil, Andrew P.: Somatic Ambiguity and 
Masculine Desire in the Old English Life 
of Euphrosyne. In: Exemplaria 11 (1999), 
S. 345–361.

Stewart, Michael Edward: Breaking Down 
Barriers. Eunuchs in Italy and North 
Africa, 400–620. In: Amelia Brown u. 
Bronwen Neil (Hgg.): Byzantine Culture 
in Translation (Byzantina Australien­
sia 21). Leiden, Boston 2017, S. 33–54.

Tougher, Shaun: The Eunuch in Byzantine 
History and Society (Routledge Mono­
graphs in Classical Studies). London 
2008.

Whatley, E. Gordon: Textual Hybrids in the 
Transmission of the “Passio S. Eugeniae” 
(BHL 2666, 2667). In: Hagiographica 18 
(2011), S. 31–66. 



336

Jacqueline Turek 

Uneheliche Schwangerschaften 
und weiblicher Gesindedienst im 
vormodernen Nürnberg
Eine Untersuchung zu Klagen  
von schwangeren Mägden vor  
städtischen Gerichten

Abstract In late medieval society, both consensual and 
forced sexual relationships between maidservants and 
their masters were common. Although such behaviour 
was considered morally reprehensible and punishable by 
the authorities, the contemporary structural conditions of 
female servitude supported such relationships. Sometimes 
they ended in illegitimate pregnancies with negative social 
and economic consequences for the maidservants. Some 
of the cases of illegitimate pregnancies were brought 
before the Nuremberg courts. The surviving claims for 
custody and alimony in the Nuremberg court records 
reveal both the desire for justice and the social plight of 
the pregnant maidservants. With the help of the author­
ities, they obtained financial support from the children’s 
fathers to provide for themselves and their children. In 
addition, they always tried to preserve their sexual in­
tegrity and female honour as much as possible. To this 
end, they used gender-specific argumentation structures 
to leverage contemporary female stereotypes and social 
grievances to their advantage. As active, self-confident 
protagonists, they fought for their social and economic 
survival and belie the image of the passive female object 
in a patriarchal social order.

Keywords Female Servant Service; Gender Studies; Ille­
gitimate Pregnancies; Medieval Sexuality; Social History

Kontakt

Dr. des. Jacqueline Turek,  
Universität Trier, DFG-Forschungsgruppe 
Aschkenas, Arye Maimon-Institut für 
Geschichte der Juden, D-54286 Trier,  
turek@uni-trier.de

Jacqueline Turek: Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst im vormodernen Nürnberg. Eine  
Untersuchung zu Klagen von schwangeren Mägden vor städtischen Gerichten. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 336–359. 
Heidelberg: Heidelberg University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25260 (CC BY-SA 4.0)

mailto:turek%40uni-trier.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25260


Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  337 

1	 Einleitung

Am 4. September 1499 klagte eine Nürnberger Magd öffentlich vor dem städti­
schen Gericht gegen ihren Dienstherrn. Der Grund: Ihr Dienstherr – mit Namen 
Sebolt Linck – hatte sie infolge eines außerehelichen Verhältnisses geschwängert. 
Unter diesen Umständen forderte sie mit obrigkeitlicher Unterstützung denselben 
auf, ihr entweder zwölf Pfund Alimente pro Jahr zu zahlen oder das Kind selbst 
großzuziehen.1 Dies ist nur einer der insgesamt zehn Einträge in den städtischen 
Gerichtsbüchern der fränkischen Metropole, welche zum einen uneheliche Verhält­
nisse zwischen Dienstmägden und männlichen Angehörigen ihrer Herrschaften 
aufdecken und zum anderen Handlungsspielräume dieser weiblichen Berufsgruppe 
vor städtischen Gerichten in Nürnberg umreißen.

In der folgenden Analyse dieser Klagen, welche zwischen 1499 und 1566 
vor Nürnberger Gerichten durch die Initiative schwangerer Mägde angestoßen 
wurden, werden diese aus zwei Perspektiven beleuchtet: erstens vor dem Hin­
tergrund der gesellschaftlichen Sexualnormen, welche am Ende des Mittelalters 
und zu Beginn der Frühen Neuzeit in Nürnberg galten, und zweitens in Bezug 
auf die tatsächlich angewandten Legitimationsstrategien, welcher sich ledige 
Dienstbotinnen bedienten, um vor- bzw. außerehelichen Geschlechtsverkehr zu 
rechtfertigen. Um diese Analyseergebnisse zu kontextualisieren, wird als Ers­
tes das Quellenmaterial charakterisiert – auch in Abgrenzung zu Verfahren vor 
kirchlichen Gerichten –und sein Wert für die Sozialhistorik herausgearbeitet. Im 
Anschluss daran werden die grundlegenden Strukturen skizziert, innerhalb derer 
sich weiblicher Gesindedienst in Untersuchungszeitraum und -region abspielte. 
Dabei wird die Frage aufgeworfen, inwiefern diese Form der weiblichen Lohn­
arbeit bereits durch ihre Arbeitsumstände ‚unzüchtige‘ Beziehungen zwischen 
Dienstherrn und -magd begünstigte. Die einleitenden Kapitel schließen mit der 
Darstellung des zeitgenössischen Stereotyps der ‚leichtfertigen Magd‘, welcher 
vor allem in literarischen Texten des 15. und 16. Jahrhunderts zu finden ist und 
in einem wechselseitigen Verhältnis zur gesellschaftlichen Wahrnehmung der 
Sexualität von weiblichen Dienstbotinnen steht.

	1	 Vgl. Regest zu StA Nbg., Libri Conservatorii B14/II, Nr. 23, Bl. 19r.



338  |  Jacqueline Turek 

2	� Die Quellen:  
‚Libri Conservatorii‘ und ‚Bücher des Stadt-, Unter- und 
Bauerngerichts‘

Die Grundlage dieser Fallstudie bilden zehn Einträge aus den sogenannten ‚Libri 
Conservatorii‘, bei denen es sich primär um Schuldverbriefungsbücher handelt, 
und den ‚Büchern des Stadt-, Bauern- und Untergerichts‘ der Stadt Nürnberg. Ins­
gesamt liegen in diesem Zusammenhang drei reine Unterhalts- beziehungsweise 
Schadenersatzklagen,2 vier Forderungen, das Eheversprechen einzuhalten,3 und 
drei konkrete Einigungen zur Kindsversorgung4 zwischen 1499 und 1566 vor. 
Die sich darunter befindenden sieben Klagen wurden jeweils von den Mägden 
gegen die Kindsväter, welche in sechs von sieben Fällen ihre Dienstherren waren, 
angestrengt. 

Diese Gerichtshändel fielen in eine sehr turbulente Zeit, in der Nürnberg, 
wie viele andere Städte im Reich, vom katholischen Glauben zum Protestantismus 
wechselte. Vor der Reformation, welche in Nürnberg 1524 mit einem sogenannten 
‚Religionsgespräch‘ ihren Abschluss fand, stand die Ehegerichtsbarkeit unter 
der Schirmherrschaft des Bamberger Bischofs.5 Jedoch zeigen zwei der zehn 
Gerichtsbucheinträge (nämlich die von 1499 und 1507), dass bereits zu Beginn 
dieser Religionswirren Ausnahmen gemacht wurden.

Mit der endgültigen Ablösung Nürnbergs vom Bamberger Sprengel richtete 
die städtische Obrigkeit 1526 ein eigenes Ehegericht ein, welchem ein Mitglied des 
Kleinen Rates, dem Hauptregierungsorgan Nürnbergs, und zwei Schöffen aus dem 
Großen Rat vorstanden.6 Dieses musste sich – was aus den Gerichtsverfahren um 
Eheversprechen und Alimente aus den vorliegenden Quellen hervorgeht – jedoch 
erst etablieren, so dass bis Mitte der 1560er Jahre Prozesse um Eheversprechen 
und Alimente auch noch vor dem Stadt- und Untergericht ausgetragen wurden. 

Die Hauptaufgabe eines solchen weltlichen Ehegerichts bestand darin, morali­
sche Missstände und Laster, unter die neben Unzucht auch Ehebruch und Bigamie 
fielen, zu beseitigen und die gute Policey, also eine funktionierende gesellschaftliche 

	2	 Vgl. ebd. sowie StA Nbg., Stadt-, Bauern- und Untergericht B14/III, Nr. 90, Bl. 248; Nr. 91, 
Bl. 215v.

	3	 Vgl. StA Nbg., Stadt-, Bauern- und Untergericht B14/III, Nr. 15, Bl. 87r; Nr. 88, Bl. 108v; Nr. 92, 
Bl. 3v, 93v.

	4	 Vgl. StA Nbg., Libri Conservatorii B14/II, Nr. T, Bl. 89v; Nr. 30, Bl. 8r–v; Nr. 40, Bl. 185r.
	5	 Vgl. Reinhard 1991, S. 9, 16 f.
	6	 Vgl. Jegel 1953, S. 247 f., 267; Reinhard 1991, S. 9, 16 f. Solche städtischen Ehegerichte finden 

sich auch in anderen reformierten Städten wie z. B. Basel. 1529 eingerichtet, stand dieses 
jedoch nicht ausschließlich unter der Leitung von weltlichen Richtern wie in Nürnberg. Das 
Kollegium setzte sich aus fünf weltlichen Richtern, welche damit die Mehrheit besaßen, und 
zwei kirchlichen Richtern zusammen; vgl. Burghartz 1999, S. 327. 



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  339 

Ordnung, zu etablieren und zu erhalten. Aber auch alle anderen Gerichte in refor­
mierten Städten wie Nürnberg wurden zunehmend zu Orten des Sündendiskurses, 
da dort nicht mehr alleinig Ansprüche und Interessen der jeweiligen Parteien 
verhandelt, sondern bestimmte Verhaltensweisen wie vorehelicher Geschlechts­
verkehr auch kriminalisiert und sanktioniert wurden.7 Allgemein verstand sich 
die städtische Obrigkeit ab dem Spätmittelalter auch immer mehr als eine Art 
Sittenwächter. So kümmerte sich auch der Nürnberger Rat nicht mehr nur um 
wirtschaftliche und politische Anliegen, sondern vermehrt ebenso um die Siche­
rung der Moral seiner Untertanen.8 Dieser Umschwung zeigt sich vor allem in der 
Ausweitung von Gesetzen, welche nicht mehr nur außerhäusliche und gewerbliche 
Regelungen enthielten, sondern auch in die innerhäuslichen Angelegenheiten 
eingriffen. Beispielsweise enthält die Nürnberger Bortenwirkerordnung von 1535 
nicht nur Bestimmungen zur Qualitätssicherung der Produkte und zur zugelas­
senen Anzahl von Arbeitskräften, sondern genauso die Bestimmung, dass die 
Liegerstatt der Gesellen und Mägdt (!) also unterschaiden und voneinander abgeson-
dert [...] [sein sollen], damit aller Ärgernuß und Unzucht verhüetet [werde] („dass 
Gesellen und Mägde unterschiedlich und voneinander getrennt untergebracht 
werden sollen, um Streitereien und Unzucht zuvorzukommen“).9

Dass ledige Frauen überhaupt selbständig und ohne männlichen Vertreter 
vor Nürnberger Gerichten klagen konnten, verdankten sie erstens dem Aufwei­
chen des männlichen Vormundschaftsrechtes in den städtischen Gesellschaften 
des Spätmittelalters.10 Dass es explizit Mägden erlaubt war, allein die Klagen auf 
Alimente, Schadenersatz für die verlorene Jungfräulichkeit und Eheversprechen 
vor Gerichten vorzubringen, ist zweitens dem Umstand geschuldet, dass es sich bei 
dem Dienstherrn, welcher ansonsten die Vertretung vor Gericht für sie übernahm, 
und dem Angeklagten meist um ein und dieselbe Person handelte.11 Und drittens 
besaß auch die städtische Obrigkeit zum einen in ihrer Funktion als ‚Sittenwäch­
ter‘, zum anderen aber aus rein wirtschaftlichen Motiven Interesse daran, solche 
Verfahren zu betreuen. Sie konnte so nämlich Exempel statuieren und gleichzeitig 
verhindern, dass zu viele Personen das städtische Almosenwesen belasteten. Bei 
ledigen Müttern mit unehelichen Kindern bestand nämlich eine besonders große 
Gefahr, dass diese ohne zusätzliche Unterstützung in die Bedürftigkeit abrutschten 
und so Kosten für die Obrigkeit entstanden.12

	 7	 Vgl. Wunder 1995b, S. 48; Burghartz 1999, S. 327 f.
	 8	 Vgl. van Dülmen 1992, S. 226; ders. 1991, S. 29.
	 9	 Alt-Nürnberger Handwerksrecht, S. 412. Alle Übersetzungen stammen von der Autorin.
	10	 Vgl. van Dülmen 1992, S. 235.
	11	 Vgl. Frommer 2012, S. 94; Dürr 1997, S. 116.
	12	 Vgl. Loetz 2015, S. 211.



340  |  Jacqueline Turek 

Nicht nur ihr Entstehungskontext und die Verortung der Einträge der ‚Libri 
Conservatorii‘ und der ‚Bücher des Stadt-, Unter- und Bauerngerichts‘ in der welt­
lichen Gerichtsbarkeit machen diese zu interessanten Quellen. Doch obwohl ihnen 
eine besondere Aussagekraft innewohnt, haben sie von der geschichtswissenschaft­
lichen Forschung bisher nur sehr geringe Aufmerksamkeit erfahren. Einzig Valentin 
Groebner befasste sich in der jüngeren Vergangenheit mit diesem Quellenschatz, 
welcher sich im Nürnberger Stadtarchiv befindet und sogar in Regestenform vorliegt. 
Im Gegensatz zur vorliegenden Studie nutzte er die Gerichtsbücher aber hauptsäch­
lich, um die ‚Ökonomie der Armut‘ zu erforschen und fokussierte daher primär 
auf Einträge, welche über Klein- und Kleinstschulden berichten sowie Inventare 
enthalten.13 Damit ist der Wert dieser Nürnberger Quellen für die geschichtswis­
senschaftliche Forschung jedoch noch lange nicht ausgeschöpft. 

Im Vergleich zur Dokumentation von Verfahren vor kirchlichen Gerich­
ten zeichnen sich die Einträge dieser weltlichen Gerichtsbücher dadurch aus, 
dass sie volkssprachlich sind, also wenig standardisiert wurden und ohne die 
strenge Formelhaftigkeit der Sprache auskommen, welche Ruth Mazo Karras und 
Katharine E. Pierpont als ‚Bürokratenlatein‘ charakterisieren. Deshalb kommen 
die beiden Historikerinnen auch zu dem Schluss, dass „[t]hese documents [die 
Nürnberger Gerichtsbücher, wie auch andere volkssprachliche Gerichtsakten] may 
get us as close to actual life as it is possible to get.“14 Speziell in Bezug auf die All­
tags- und Lebensrekonstruktion von Mägden in der fränkischen Metropole bieten 
die ‚Libri Conservatorii‘ und die ‚Bücher des Stadt-, Unter- und Bauerngerichts‘ 
bis Ende des 16. Jahrhunderts die einzige Möglichkeit, diese selbst ‚sprechen‘ zu 
hören; fehlt es doch aufgrund der mangelnden Alphabetisierung für große und 
vor allem arme Bevölkerungsteile vollständig an Egodokumenten wie Briefen, 
Tagebüchern etc., welche ihre Gedanken und Gefühle der Nachwelt überliefern 
hätten können.15 Im Gegensatz dazu kommen Mägde in den Einträgen der hier 
untersuchten Zeugnisse zum Teil selbst zu Wort, jedoch auch hier mit der Ein­
schränkung, dass im Prozess der Verschriftlichung ihre Aussagen nicht selten vom 
Gerichtsschreiber gekürzt, verändert oder bereits interpretiert wurden. Dennoch 
finden sich in den Einträgen relevante Tatbeschreibungen aus der Sicht der Mägde 
und zum Teil auch Selbstbeschreibungen, auf welche im Analyseteil noch einmal 
explizit Bezug genommen wird. 

Und auch wenn es geschichtswissenschaftlich kein Neuland ist, Gerichts­
verfahren in Zusammenhang mit Eheversprechen, Alimenten und Schaden­
ersatzforderungen für den Verlust der Jungfräulichkeit zu betrachten, sind es 

	13	 Vgl. Groebner 1993; ders. 2004.
	14	 Karras u. Pierpont 2023, S. 19. Vgl. auch Reinhard 1991, S. 9, 16 f.
	15	 Vgl. von Hippel 2013, S. 57; Becker, Brackert, Brauner u. a. 1971, S. 13; Chojnacka u. Wiesner-

Hanks 2002, S. 7.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  341 

die angeführten Quellen und Protagonistinnen (Mägde) eben doch, immerhin 
beschränkten sich die meisten Studien entweder zeitlich auf das 14. und 15. Jahr­
hundert und damit auf kirchliche Prozessakten16 oder auf Gerichtsdokumente aus 
dem 17. und 18. Jahrhundert.17 Eine einzige vergleichbare Studie stammt aus der 
Feder von Susanne Burghartz. 1999 veröffentlichte sie ihren Aufsatz „Verführung 
oder Vergewaltigung? Reden über sexuelle Gewalt vor dem Basler Ehegericht in 
der Frühen Neuzeit“, in dem sie drei Fälle aus den Jahren 1540 und 1588 sowie aus 
dem 17. Jahrhundert in Bezug auf geschlechtsspezifische Argumentationen vor 
Gericht untersucht.18 Bei der Analyse der Nürnberger Fälle dienen Burghartz’ 
Ergebnisse entsprechend auch als Orientierungs- und Vergleichspunkt.

3	 Weiblicher Gesindedienst: Eine Gefahr für die sexuelle Integrität?

An der Wende vom Mittelalter zur Frühen Neuzeit machte Hausgesinde, das heißt 
Mägde und Knechte, in Nürnberg ungefähr ein Fünftel der Gesamtbevölkerung 
aus. Dabei überwog in der Reichsstadt über Jahrhunderte hinweg knapp die Anzahl 
der weiblichen gegenüber der der männlichen Dienstboten.19 Demnach handelte 
es sich bei Dienstbotinnen in Untersuchungszeitraum und -region nicht um eine 
marginale Gruppe. Ganz im Gegenteil: Zwischen 30 und 40 Prozent der weibli­
chen Bevölkerung über 14 Jahren arbeitete einmal im Leben als Magd in einem 
fremden Haushalt. Gesindedienst stellte also für viele Frauen, insbesondere aus 
der Unter- und unteren Mittelschicht, eine gängige Lebensrealität dar.20 

Mit dem Eintritt in ein Dienstverhältnis gingen Mägde wie auch Knechte nicht 
nur ein Treueverhältnis ein, sondern es veränderte sich unabhängig von ihrem 
Geburtsstand auch ihre soziale Stellung.21 Als Hausgesinde nahmen sie nämlich den 
untersten Rang in der hausinternen sozialen Hierarchie ein. Von Beginn bis Ende des 
Arbeitsverhältnisses verpflichteten sie sich außerdem zu Arbeitseifer, Loyalität und 
striktem Gehorsam. Zusätzlich verloren sie einen Großteil ihrer Rechtsfähigkeit. Der 
Hausherr fungierte in der Zeit des Dienstverhältnisses als ihr rechtlicher Vertreter 

	16	 Beispielsweise Weigand 1981.
	17	 Vgl. Gleixner 1994. Dürr 1995, S. 256, identifiziert für Schwäbisch Hall im 17. und 18. Jh. 

insgesamt 88 Fälle, in denen Mägde aufgrund einer Schwangerschaft ein Eheversprechen 
einklagten.

	18	 Vgl. Burghartz 1999.
	19	 Vgl. Kamann 1901, S. 80; Bennewitz 1999, S. 134, Anm. 28; Bennewitz u. Bergmann 1999, 

S. 27.
	20	 Vgl. Harrington 2009, S. 23; van Dülmen 1992, S. 78; Mitterauer 1985, S. 189, 198; von Hippel 

2013, S. 23.
	21	 Hierzu und zum Folgenden van Dülmen 1992, S. 235; Dürr 1997, S. 116.



342  |  Jacqueline Turek 

in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit und damit auch, wie bereits erwähnt, vor 
offiziellen Gerichten. Im Gegenzug war er jedoch dafür verantwortlich, dass seine 
Mägde und Knechte angemessen versorgt und moralisch erzogen würden.

Jene Aufgaben- und Verantwortlichkeitsverteilung zwischen Hausherrschaft 
und Gesinde entsprang gewohnheitsrechtlichem Brauchtum, welches auch als 
‚Hausordnung‘ bezeichnet wurde.22 Ohne schriftlich fixiert zu sein, wurde diese 
durch Tradition zum geltenden Recht, so dass ein asymmetrisches Machtver­
hältnis zwischen Hausgesinde und -herrschaft zu einem Charakteristikum des 
Gesindedienstes in Mittelalter und Früher Neuzeit wurde. Verstärkt wurde diese 
Asymmetrie durch die finanzielle und soziale Abhängigkeit des Hausgesindes, 
insbesondere der Mägde, von ihren Lohnherren beziehungsweise Lohnherrinnen.

Der Nürnberger Arbeitsmarkt des 15. und 16. Jahrhunderts zeichnete sich 
durch ein Ungleichgewicht an Arbeitsmöglichkeiten für die Anzahl an ungelern­
ten, weiblichen Arbeitskräften aus.23 Während die protestantische Kirche nach 
Luther auf ideeller Ebene Frauen aus der Berufstätigkeit verdrängen wollte, indem 
sie das Ideal der Hausfrau und Mutter propagierte, und die sich anbahnende Krise 
im Handwerk dafür sorgte, dass Frauenarbeit im Handwerk zunehmend limitiert 
oder sogar verboten wurde, wuchs die wirtschaftliche Bedeutung des Gesinde­
dienstes als weiblicher Erwerbssektor immer stärker an.24 

Infolge dieser widrigen Umstände auf dem Nürnberger Arbeitsmarkt stieg 
wahrscheinlich die Bereitschaft der Mägde, ihren Herren auch sexuell zu Diensten 
zu sein. Außerdem fehlte es ihnen aufgrund des strukturellen Machtungleichge­
wichts innerhalb des Gesindedienstes an Handlungsspielräumen, um sich gegen 
Avancen ihrer männlichen Arbeitgeber zu wehren.25 Mit einer Verweigerung 
sexueller Gefälligkeiten riskierte eine Magd beispielsweise eine fristlose wie auch 
unehrenhafte Entlassung, welche nachhaltig ihr Auskommen, ihre Existenz und 
ihre Ehre schädigen konnte.26 Karras und Pierpont kommen zu einem sehr 
prägnanten Schluss, der auch auf die beschriebene Situation der Nürnberger 
Mägde zutrifft: „Ties of dependence were crucial in medieval [and pre-modern] 
society, and it was difficult for anyone to say no, about sex or anything else, to 
someone on whom s/he was dependent.“27 

	22	 Hierzu und zum Folgenden Bennewitz 1999, S. 134, 146.
	23	 Vgl. Groebner 1993, S. 157.
	24	 Vgl. Wiesner-Hanks 1979, S. 335–339.
	25	 Vgl. Gleixner 1994, S. 175.
	26	 Vgl. Rueck 1995, S. 163.
	27	 Karras u. Pierpont 2023, S. 172.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  343 

Notzucht28 und sexuelle Nötigung waren des Weiteren im spätmittelalterli­
chen und frühneuzeitlichen Gerichtssystem kaum erfolgreich zu beweisen. Ohne 
verlässliche Zeugen und Zeuginnen, welche bestätigten, dass das Opfer sich laut­
stark gewehrt hatte, stand Aussage gegen Aussage. In einem solchen Fall wurde in 
der Regel zugunsten des ‚Täters‘ entschieden – vor allem, wenn es sich dabei um 
einen angesehenen Bürger handelte. Francisca Loetz erklärt: „Eine [Notzucht-]
Klage beinhaltete das Risiko, von dem Angeklagten oder dem Gericht einer Mit­
schuld bezichtigt […] und damit selbst als sündig gebrandmarkt zu werden.“29

Aber auch wenn eine Magd eine sexuelle Beziehung mit dem Arbeitgeber 
einging, bedeutete das für sie keine uneingeschränkte existentielle Sicherheit. Zwar 
entging sie mit einer solchen Einwilligung womöglich einer fristlosen Kündigung 
aufgrund von mangelndem Gehorsam, und zuweilen boten Hausherren auch eine 
Zusatzentlohnung für sexuelle Dienstleistungen an,30 jedoch bestand immer die 
Gefahr, dass jene Verhältnisse als Druckmittel genutzt wurden und/oder die Unzucht 
ans Licht käme.31 Während dem Arbeitgeber – vor allem, wenn er unverheiratet 
war – in einem solchen Fall im Nürnberg des Untersuchungszeitraums kaum Repres­
salien und Sanktionen drohten, stand für die Frauen, welche zumeist kein anderes 
wirtschaftliches beziehungsweise soziales Gut als ihre Ehre besaßen, ihre Existenz 
auf dem Spiel.32 Die männliche Ehre beruhte in der zeitgenössischen Gesellschaft 
auf verschiedenen Säulen wie militärischem, politischen oder wirtschaftlichem 
Erfolg, Weisheit etc. Die weibliche Ehre hingegen definierte sich in dieser Zeit 
primär durch moralische und sexuelle Integrität. Von ledigen Frauen, die noch nie 
verheiratet gewesen waren, erwartete man demnach, dass sie ‚jungfräulich‘ blieben; 
von verheirateten Frauen, dass sie ‚sittsam‘ lebten, und von verwitweten Frauen, 
dass sie sich bis zu einer Wiederverheiratung der Keuschheit verschrieben.33

Unter den beschriebenen Umständen begünstigten die sozialen und arbeits­
rechtlichen Strukturen des Gesindedienstes sexuelle Beziehungen zwischen 

	28	 Zu weiteren Umschreibungen von Vergewaltigungen bzw. gewaltsamem, nicht-konsensuel­
lem Geschlechtsverkehr im Frühneuhochdeutschen vgl. den Beitrag von Andrea Moshövel 
in diesem Heft.

	29	 Loetz 2015, S. 224; vgl. auch Dürr 1995, S. 260; Bennewitz 1999, S. 143 f.
	30	 1507 kam in einer Klage um vermeintliche Schulden heraus, dass das Geld, welches die Magd 

angeblich ihrem Dienstherrn schuldete, eigentlich die Entlohnung für den Geschlechtsver­
kehr war, den sie mit ihm hatte. Vor Gericht sagte die Angeklagte aus, das sie sein mayd 
gewesen, und Im gediennt hab auch sich mit Im vermischt hab. [Dafür] hab er ir solches [das 
Geld] geschenkt, das mag sie weysen („dass sie Magd gewesen sei und ihm gedient habe, der­
weilen sie auch Geschlechtsverkehr mit ihm hatte. Dafür habe er ihr solches Geld geschenkt, 
das möge sie beweisen“). StA Nbg., Libri Conservatorii B14/II, Nr. T, Bl. 125v.

	31	 Vgl. Rueck 1995, S. 163.
	32	 Vgl. Dürr 1995, S. 263 f.; Gleixner 1994, S. 114; Harrington 2009, S. 50; Phillips 2003, S. 150 f., 168.
	33	 Vgl. Karras u. Pierpont 2023, S. 133; King 1995, S. 49.



344  |  Jacqueline Turek 

Mägden und ihren Dienstherren – und das, obwohl der Hausherr eigentlich unter 
seinem Gesinde Sittsamkeit fördern sollte und die zeitgenössische Moralvorstel­
lung solche unehelichen Beziehungen verurteilte. Dies führte dazu, dass Norm 
und Realität voneinander abwichen:34 1526 beispielsweise klagte Else Faulhaberin 
gegen ihren Mann. Einerseits sagte sie aus, dass er sie misshandelt habe, ande­
rerseits beklagte sie, dass er mit der hauseigenen Magd Barbara ausser der ee 
ein kind gezeugt habe („außerhalb der Ehe ein Kind gezeugt“).35 1581 geht aus 
einem Nürnberger Ratsverlass hervor, dass man einen verheirateten Nürnberger 
Instrumentenmacher inhaftiert hat, nachdem derselbe bekannt hatte, das er sein 
Maid geschwengert, und derselven auf den fall seines weibs tödlichen abgangs, die 
Ee versprochen hat („dass er seine Magd geschwängert und versprochen hatte, sie 
zu heiraten, sobald seine Ehefrau verstorben sei“).36 1590 notierte der Nürnberger 
Henker Franz Schmidt in seinem Tagebuch, dass er eine Bauernmagd, so mit ihrem 
baurn, welcher 70 jahr alt, […] ein kindt erzeugt („weil sie mit ihrem Dienstherren, 
einem Bauern, welcher 70 Jahre alt war, […] ein Kind gezeugt hatte“), aufgrund 
von anschließender Kindstötung mit dem Schwert richten musste.37

4	 Das literarische Stereotyp: Die leichtfertige Magd

Wie bereits im Kontext der weiblichen und männlichen Ehre angerissen, exis­
tierten im vormodernen Nürnberg unterschiedliche, stark stereotype Bilder von 
geschlechtsspezifischer Sexualität. Es herrschten zwar in Mittelalter und Frü­
her Neuzeit nicht generell nur ‚sexnegative‘, religiöse Ansichten vor, welche 
Geschlechtsverkehr als Sünde definierten, solange er nicht im Rahmen einer 
Ehe und zum Zweck der Nachkommengenerierung praktiziert wurde, jedoch 
überwog diese Tendenz zumeist bei der Bewertung von weiblicher Sexualität. 
Karras und Pierpont verweisen in diesem Zusammenhang darauf, dass in vie­
len zeitgenössischen Gesellschaften eine Art Doppelstandard vertreten wurde: 
„It is fair to say that [a] [...] repressive attitude [to sexuality], associated with 
the medieval church, carried over into the secular culture more commonly with 
regard to women’s sexuality, seen as active but sinful.“38 Demgegenüber stand 

	34	 Vgl. Gleixner 1994, S. 173.
	35	 StA Nbg., Libri Conservatorii B14/II, Nr. 23, Bl. 19r.
	36	 Die Henker von Nürnberg, S. 133.
	37	 Hinrichtungen und Leibstrafen, S. 33.
	38	 Karras u. Pierpont 2023, S. 4; vgl. auch Kamann 1901, S. 151; Bennewitz 1999, S. 156. Zu 

weiblicher Wolllust und ihrer Darstellung in Bildquellen vgl. die Beiträge von Sylvia Jurchen 
sowie Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg im vorliegenden Band.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  345 

die Bewertung männlicher Sexualität als ebenfalls „active but celebrated“ und als 
natürliches, im Sinne von ‚biologischem‘, Verhalten.39 

Dass auch diese negativen Stereotype über weibliche Sexualität in der 
fränkischen Metropole des Untersuchungszeitraums in Umlauf waren, zeigen 
zeitgenössische Dichtungen aus der Feder der Nürnberger Dichter Hans Rosen­
plüt40 und Hans Sachs41. Speziell Mägden wird immer wieder Promiskuität, 
Leichtfertigkeit im Umgang mit Männern oder sogar Prostitution unterstellt.42 
Beispielsweise klagt in einer Spruchdichtung Sachs’ eine Herrin wie folgt über das 
unsittliche Verhalten ihrer Magd: Doch kan sie sich gar wol auf-sprentzen, | laufft 
auch zu allen buben-dentzen | und hat vil gfix mit jungen knaben („Doch kann sie 
sich herausputzen, | läuft zu allen Gesellentänzen | und hat viele Reibereien mit 
jungen Männern“).43 Ähnliches wirft auch eine Kindbettkellnerin ihrer Kollegin, 
einer Untermagd, in einer weiteren Dichtung des Meistersängers vor: Den knechten 
bist du lang nach-geloffen, | Zu dentzen hin und her geschloffen, | Biß dir doch yetzt 

	39	 Karras u. Pierpont 2023, S. 4. Unter diesen Umständen wurde männliche voreheliche Sexua­
lität auch insofern toleriert und akzeptiert, als dass beispielsweise Gesellen, Tagelöhner und 
Knechte ‚legal‘ die städtischen Frauenhäuser besuchen durften; vgl. ebd., S. 132. Auch im 
Nürnberg des Untersuchungszeitraums existierte ein solches Etablissement, dessen Existenz 
der Rat mit folgender Begründung rechtfertigte: Das Frauenhaus sei eingerichtet worden 
umb vermeydung willen merers übels in der cristenhait („zur Vermeidung von weiterem Übel 
in der Christenheit“); Nürnberger Polizeiordnungen, S. 117. Sexuelle Übergriffe auf ehrbare 
ledige und verheiratete Frauen sollten auf diese Weise verhindert, aber gleichzeitig sollte 
es Männern ermöglicht werden, sich ihrer überschüssigen sexuellen Energie, die ihnen 
zugestanden und nicht verurteilt wurde, in einem kontrollierten Rahmen zu entledigen; 
vgl. Fülbert 2017, S. 74.

	40	 Hans Rosenplüt alias Schnepper (ca. 1400 bis Sommer 1460) tauchte 1426 erstmalig beim 
Erwerb des Nürnberger Bürgerrechts in den Quellen auf. Neben seinen zahlreichen literari­
schen Werken wie Priameln, Reimpaarsprüchen und Liedern arbeitete er Zeit seines Lebens 
als Handwerker im Metallgewerbe der Stadt. Besonders berühmt sind seine Lobsprüche auf 
Nürnberg und Bamberg, welche die literarische Gattung des gereimten Städtelobs begrün­
deten; vgl. Rettelbach 2005a, S. 73.

	41	 Hans Sachs (1494–1576) wurde in Nürnberg geboren, besuchte in seiner Jugend eine Latein­
schule und lernte das Handwerk eines Schuhmachers. Auf seiner Gesellenwanderung zwi­
schen 1511 und 1516 lernte er den Meistersänger Lienhart Nunnenpeck kennen, der ihn 
die dichterische Kunst lehrte. Am 1. Mai 1514 schrieb Sachs in München sein erstes von 
insgesamt 4.300 Meisterliedern, die er bis 1567 verfasste. 1523 entschloss er sich dazu, die 
Nürnberger Meistersingschule wieder aufzubauen und ist von da an unter dem Beruf „Meis­
tersinger“ auch in den Nürnberger Steuerbüchern verzeichnet. Sein gesamtes Œuvre enthält 
jedoch nicht nur Meisterlieder, sondern auch 130 Komödien und Tragödien, 80 Theaterstücke 
sowie zahlreiche Fastnachtsspiele und eine nicht unbedeutende Anzahl an Spruchdichtungen, 
in denen auch Mägde als Repräsentantinnen eines allgemeinen Typus bzw. einer sozialen 
Rolle auftreten; vgl. Rettelbach 2005b, S. 330–332; Könneker 1971, S. 26 f.

	42	 Vgl. Phillips 2003, S. 6, 96.
	43	 Sachs: Klag dreier frauen über ir hausmeit, S. 193, V. 10–12.



346  |  Jacqueline Turek 

der bauch thut geschweln („Den Knechten bist du lang nach-, | Zu Tänzen bist du 
hin und her gelaufen | Bis dir jetzt der Bauch anschwillt“).44 

Während sich in Sachs’ Werken vor allem der unbändige Sexualtrieb und eine 
gewisse Leichtfertigkeit spiegeln, welche Mägden nachgesagt wurden, findet sich 
in Hans Rosenplüts Dichtung ‚Die Meisterliche Predigt‘ die Darstellung der Magd 
als ‚frei verfügbares Sexobjekt‘: 

Nu wil ich den letzten [Sünden] knaben zusprechen, | Die den hawß-
meiden in ir fleischgaden prechen | Und machen awß in kindsammen. | 
Wenn sie in den keler kumen zusammen, | So lein sie sich die vesser. | 
So dunkt sich dann die meit vil pesser („Nun will ich die letzte Sünde 
den jungen Männern zu erkennen | Die die Hausmägde schwängern, | 
Und aus ihnen Ammen machen. | Wenn sie in den Kellern zusammen­
kommen, | So lehnen sie sich an die Fässer, | So lässt sich eine Magd 
besser schwängern“).45 

Noch deutlicher wird derselbe Autor in einem seiner berühmtesten Werke, ‚Die 
fünfzehn Klagen‘. Hier stellt er Dienstmägde auf dieselbe Stufe mit Prostituierten: 

Die gmainen weib clagen in irm orden, | Ir waid sei vil zuo mager wor-
den: | Die winkelweiber und die hawßmeide, | Die fretzen teglich ab ir 
weide („Die gemeinen Frauen [Prostituierte] klagen in ihrem Orden 
darüber, dass ihre Weide mager geworden sei. [Stattdessen] fressen die 
Winkelfrauen und die Hausmägde ihnen die Weide leer“).46

Auch wenn es sich hierbei um Dichtungen handelt, die zum Teil mit stilistischen 
Mitteln wie Zuspitzungen und satirischer Hyperbolik arbeiten, kann doch nicht 
von der Hand gewiesen werden, dass sich in ihnen zeitgenössisches Gedankengut 
spiegelt. Höchstwahrscheinlich sorgten die zahlreichen öffentlich verhandelten 
Fälle, in welchen Mägde von ihren Dienstherren geschwängert oder in denen sie 
aufgrund von ‚Hurerei‘ mit einem Stadtverweis bestraft worden waren, dafür, dass 
sich ein solches Bild in den Köpfen verfestigte – natürlich unterstützt von den 
Werten und Normen der patriarchalischen und aus heutiger Sicht ‚misogynen‘ 
Gesellschaftsordnung.47

	44	 Sachs: Ein kampff-gesprech zwischen einer haußmagd und kindpett-kelnerin, S. 205, V. 21–23.
	45	 Rosenplüt: Die meisterliche Predigt, S. 136, V. 141–145. Als Amme tätig zu sein, war eine 

der wenigen Anstellungen, die unehelich schwanger gewordene Frauen ausüben durften.
	46	 Rosenplüt: Die fünfzehn Klagen B, S. 140 f., V. 31–34. Winkelfrauen waren Frauen, welche 

handwerkliche Schwarzarbeit verrichteten.
	47	 Vgl. Bennewitz 1999, S. 129; Rippmann u. Simon-Muscheid 1991, S. 74.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  347 

5	 Mägde vor Gericht: Klagen gegen den Kindsvater

Unter diesen widrigen Rahmenbedingungen – also den asymmetrischen Machtver­
hältnissen, der obrigkeitlichen Kriminalisierung von Unzucht und den negativen 
Stereotypen gegenüber der weiblichen Sexualität – erscheinen die Klagen, welche 
schwangere Mägde vor Nürnberger Gerichten vorbrachten, einerseits mutig, 
andererseits spiegelt sich in ihnen auch die Ausweglosigkeit der Lage, in der sich 
die Frauen befanden. Ohne obrigkeitliche Hilfe konnten sie keine Unterstützung 
von den Kindsvätern erwarten, während ihr Überleben hochgradig gefährdet war. 
Unehelich schwanger geworden, besaßen sie kaum Aussichten, eine Anstellung 
als Magd zu behalten oder zu finden. Auch ihre Heiratschancen waren aufgrund 
ihres geringen sozialen Kapitals und ihrer finanziellen Mittellosigkeit beschränkt.48 
Zudem hatten die meisten von ihnen auch keinen Anspruch auf städtische Almo­
sen. Beispielsweise erhielten sie in Nürnberg keinen Zugang zu den sogenannten 
Kindpetterinnen Almusen. Dafür bedurfte es nämlich des Bürgerstatus und eines 
Ehemannes.49 Auch tragfähige soziale Netzwerke, welche bereit waren, eine ledige 
Mutter zu unterstützen und aufzufangen, besaßen die meisten von ihnen nicht. 
Viele Mägde zogen aus Dörfern und anderen Städten zu, wo sie ihre Familien – 
sofern sie diese noch hatten – zurückließen.50

Unter diesen Umständen griff ein Teil der unehelich schwanger gewordenen 
Mägde zu gewaltsamen und illegalen Mitteln wie Kindsmord oder Abtreibung. 
Damit riskierten sie jedoch nicht nur ihre öffentliche Reputation, wie es vor 
Gericht der Fall war, sondern auch auf zweifache Weise ihr Leben: Einerseits 
bestand die Gefahr, bei oder infolge eines Aborts oder einer heimlichen Geburt zu 
sterben, andererseits gingen sie das Risiko ein, dass ihre Straftat entdeckt wurde 
und eine Todesstrafe nach sich zog.51

Um aber überhaupt ein erfolgreiches gerichtliches Verfahren anstrengen zu 
können, musste der Kindsvater für die städtische Obrigkeit ‚greifbar‘ sein. Han­
delte es sich bei diesem aber um einen umherziehenden Gesellen, Söldner oder 
Tagelöhner, welcher die Stadt bereits verlassen hatte, bestanden kaum Chancen, 
diesen noch nachträglich zu belangen. Deswegen strengten ledige werdende 
Mütter zum Teil als Präventivmaßnahme Gerichtsprozesse an, um einer Abwan­
derung des Kindsvaters zuvorzukommen.52 Möglicherweise könnte dies auch der 
Fall bei der Magd Elßbeth Suess gewesen sein, welche 1542 gegen den Knappen 

	48	 Vgl. Harrington 2009, S. 43; van Dülmen 1991, S. 9, 95.
	49	 Vgl. Wiesner-Hanks 1979, S. 23, 152–155.
	50	 Vgl. Bennewitz 1999, S. 136 f.; dies. u. Bergmann 1999, S. 28; Harrington 2009, S. 24; van 

Dülmen 1991, S. 77.
	51	 Vgl. van Dülmen 1991, S. 19.
	52	 Vgl. Frommer 2012, S. 94; Harrington 2009, S. 42; Bennewitz 1999, S. 156.



348  |  Jacqueline Turek 

Jorg Klamm, gebürtig aus dem 100 km entfernten Grünsfeld, vor Gericht zog, um 
nach ihrer Schwängerung ein Eheversprechen einzuklagen.53 

Neben finanziellen Motiven und der Angst, der Kindsvater könnte sich seiner 
Verantwortung entziehen, lag den Klagen vonseiten der Mägde aber noch ein 
drittes Motiv zugrunde – nämlich soweit wie möglich ihre Ehre, aber auch die des 
Kindes zu retten. Um dieses Ziel zu erreichen, bedienten sich die Dienstbotinnen 
verschiedener Argumentations- und Legitimationsstrategien, welche sie teilweise 
auch in Kombination anwendeten und die es im Folgenden zu betrachten gilt.

6	 Argumentationsstrategie 1: Das Eheversprechen

Insgesamt vier der sieben schwangeren Mägde, welche eine Klage vorbrachten, 
berichteten von einem Eheversprechen, welches dem Geschlechtsverkehr voraus­
ging. Die Magd Anna Hert aus Wöhrd, welche bei dem Goldschmied Christoff 
Staingrunder arbeitete, erzählte beispielsweise 1564, dass dieser sie eelichen und 
wiederumb zu Ehren bringen wollt. Erst dann habe sie das Bett mit ihm geteilt.54 Ein 
solches Eheversprechen stellte im Untersuchungszeitraum einen Rechtsanspruch 
dar, welchem beide Parteien Folge leisten mussten. Da Christoff Staingrunder jetzt 
plante, sich mit einer anderen Frau zu vermählen, berief sich die schwangere Anna 
Hert nun auf ebenjenes verbindliche Eheversprechen, das ihr Dienstherr ihr gege­
ben hatte. Damit versuchte sie, dem Schicksal einer aufgrund ihres ‚unsittlichen‘ 
Verhaltens diffamierten Frau und einer alleinerziehenden Mutter zu entgehen. Mit 
einer raschen Eheschließung hätte Annas Verhalten und sexuelles Verhältnis mit 
ihrem Dienstherren zwar immer noch gegen obrigkeitliche Normen verstoßen, 
wäre aber gesellschaftlich unproblematischer gewesen. Eine alsbaldige Hochzeit 
infolge einer unehelichen Schwangerschaft machte nämlich den Verlust der Jung­
fräulichkeit zwar nicht ungeschehen, jedoch konnte sie als Korrektiv fungieren, 
welches die Ehre der Frauen wiederherstellte.55 

Generell wurde vorehelicher Geschlechtsverkehr unter Verlobten im Mittel­
alter und zu Beginn der Frühen Neuzeit – vor allem in dörflichen Regionen, aber 
auch im städtischen Unterschichtenmilieu – als legitime Form der Brautwerbung 
charakterisiert und demnach akzeptiert. Außerdem handelte es sich um ein übliches 
‚Verfahren‘, um die Fruchtbarkeit der Partner sicherzustellen. Dementsprechend 
waren schwangere Bräute vor dem Traualtar auch keine Seltenheit in Kreisen, 

	53	 Vgl. StA Nbg., Stadt-, Bauern- und Untergericht B14/III, Nr. 88, Bl. 108v.
	54	 Ebd., Nr. 91, Bl. 215v.
	55	 Vgl. Loetz 2015, S. 209; King 1995, S. 51.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  349 

die nicht der städtischen Oberschicht angehörten.56 Um ihrer Argumentation auf 
Basis dieses gesellschaftlich anerkannten Brauchtums mehr Glaubwürdigkeit zu 
verleihen, führte beispielsweise die bereits erwähnte Elßbeth Suess an, dass sie und 
der Knappe Jorg Klamm nach dem Eheversprechen und dem Geschlechtsakt wie 
eeleut aneinander gehalten („sich wie Eheleute verhalten“) hätten.57 Eine Elisabeth 
Haid, die ein Kind von ihrem Dienstherrn Hans Frick erwartete, erklärte 1566 
vor Gericht, dass er ihr als Unterpfand für sein Eheversprechen ein Par Zöpff und 
harpaant („ein paar Zopf- und Haarbänder“) schenkte.58 Karras gibt hier jedoch 
zu bedenken, dass sich Geschenke infolge eines Verlöbnisses und eine einfache 
Entlohnung für sexuelle Dienstleistungen im Untersuchungszeitraum stark ähneln 
konnten.59 Möglicherweise missinterpretierte demnach Elisabeth Haid die Gaben 
ihres Herren im Anschluss an den Sexualakt; inwieweit sie dies unbewusst oder 
bewusst tat, um ihren Anspruch auf eine Eheschließung zu unterstreichen, ist 
nicht rekonstruierbar.

Auch wenn Geschlechtsverkehr unter Verlobten demnach nichts Ungewöhn­
liches oder sozial Verwerfliches darstellte, widersprach er doch dem geltenden 
Recht. Dennoch fand diese Sitte insofern auch vor gerichtlichen Institutionen im 
Reich Anerkennung, als dass vor jenen nicht wenige Unzuchtsfälle in gesetzliche 
Ehen verwandelt wurden.60 Beispielsweise legte der Nürnberger Rat dem wegen 
Unzucht mit seiner Magd angeklagten Nachrichter Cunradt Fischer 1565 nahe, 
dass dieses Verfahren eingestellt würde, wo ferr er sein Maid ehlich und zu Circhen 
fuhre („sofern er ihr die Ehe verspreche und sie kirchlich heirate“).61 Ähnliches 
kann Loetz auch für Basel im 16. und 17. Jahrhundert nachweisen: Auch hier ließ 
man oft Milde walten, wenn die Unzucht als Form der Eheanbahnung geschildert 
und alsbald geheiratet wurde.62 

Demnach konnte ein dem Geschlechtsakt vorangegangenes Eheversprechen 
zum einen als gesellschaftlich und obrigkeitlich anerkannte Legitimationsstrategie 
fungieren. Mägde versuchten hiermit, sich vor dem Verdacht der Leichtfertigkeit zu 
schützen. Zum anderen wohnte einem Eheversprechen ein Rechtsanspruch inne, 
welchem der Kindsvater nachkommen musste, sofern es nachweisbar war. Mit 
einer Eheschließung wurden die Mägde zu ehrbaren Ehefrauen und ihre Kinder 
wurden dem Status von Bastarden enthoben. Außerdem verbesserte sich auch 

	56	 Vgl. Karras u. Pierpont 2023, S. 133; Loetz 2015, S. 210; Gleixner 1994, S. 11; Ulbricht 1995, 
S. 20; Harrington 2009, S. 31, 37; van Dülmen 1991, S. 83.

	57	 StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und Untergericht B14/III, Nr. 88, Bl. 108v.
	58	 Ebd., Nr. 92, Bl. 93v.
	59	 Vgl. Karras 1999, S. 135.
	60	 Vgl. King 1995, S. 52.
	61	 Die Henker von Nürnberg, S. 100.
	62	 Vgl. Loetz 2015, S. 209.



350  |  Jacqueline Turek 

ihre ökonomische Situation, entweder dadurch, dass ihr Ehemann für sie sorgte, 
oder dadurch, dass sie Anspruch auf städtische Almosen erhielten.

7	 Argumentationsstrategie 2: Der gewaltvolle Akt

Innerhalb dieses institutionellen Rahmens [vor Gericht], […] versuch­
ten Frauen ihre eigenen Interessen wenigstens argumentativ präsent 
zu halten und ihre Ehre in traditionellen Kategorien zu verteidigen, 
etwa indem sie darauf hinwiesen, sie seien zur Sexualität gezwungen 
worden und keineswegs Verführerinnen […].63

Was Burghartz für die Unzuchtsverfahren in Basel feststellt, ist ebenso auf die 
Nürnberger Fälle anzuwenden. Auch hier greifen insgesamt drei Mägde auf Schil­
derungen von gewaltvollen Sexualakten zurück, um Zweifel an ihrer Sittlichkeit 
auszuräumen, welche in der zeitgenössischen Gesellschaft, wie bereits dargelegt, 
einen Teil des weitverbreiteten theologisch geprägten Konzepts der weiblichen 
Natur ausmachte.

1542 berichtete beispielsweise die erwähnte Elßbeth Suess, dass der Knappe 
Jorg gewaltsam in ihre Kammer eindrang, als sie schlief, und sie dann dazu über­
redete, seines willens zupflegenn („sich seinem Willen zu unterwerfen“). Sie betonte 
außerdem, dass sie seinen Avancen zuvor mit Ablehnung begegnet war.64 Ähnli­
ches gab auch Margarethe Filtzhofer zu Protokoll, die vom Sohn ihres Dienstherrn 
ein Kind erwartete. Auch sie habe seine ersten Annährungsversuche abgewiesen. 
Doch eines Tages, als sie gerade die Wäsche aufhängte, habe er sie überfallen und 
vergewaltigt.65

Aus heutiger Sicht befremdlich forderten die beiden Mägde jedoch das Ehe­
versprechen ein, welches die Männer, welche sie nach eigenen Aussagen mit 
Gewalt zum Sex gezwungen hatten, ihnen gegeben hatten. In der Frühen Neuzeit 
hingegen wurde die Vermischung von Gewaltanwendung und Heiratsabsichten 
als unproblematisch angesehen, galt Geschlechtsverkehr doch in vielen zeitge­
nössischen Lehren als Resultat des aktiven männlichen Willens und des passiven 
weiblichen Konsenses.66 Außerdem kommt Burghartz bei der Analyse der Basler 
Unzuchtsverfahren zu dem Schluss, dass die „erzählte Gewalt“ in den Aussagen 
der Frauen dazu diente, „den Willen des Mannes zu unterstreichen: er war für 

	63	 Burghartz 1999, S. 329. 
	64	 StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und Untergericht B14/III, Nr. 88, Bl. 108v.
	65	 Vgl. Regest zu StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und Untergericht B14/III, Nr. 92, Bl. 3v.
	66	 Vgl. Burghartz 1999, S. 331; vgl. auch Mitterauer 1995, S. 45, und Gleixner 1994, S. 116.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  351 

die realisierte Sexualität verantwortlich und sollte sich entsprechend auch seiner 
Verantwortung stellen und die Konsequenzen ziehen.“67

Auch Margaretha Hofman, welche vom Schwiegersohn ihrer Diensther­
rin geschwängert worden war, schilderte einen gewaltsamen Geschlechtsakt. 
Der Schwiegersohn überfiel sie nachts in ihrer Kammer und zwang sie zum 
Geschlechtsverkehr.68 Da der ‚Täter‘ in Margarethas Fall jedoch bereits verhei­
ratet war, konnte sie kein Eheversprechen zu zusätzlichen Legitimationszwecken 
anführen. Dennoch fungierte auch in ihrem Bericht die ihr angetane Gewalt als 
Strategie, um ihre moralische Integrität zu bewahren. 

Allen drei Fällen ist damit gemein, dass die sexualisierte Gewalt, welche den 
drei Mägden nach eigenen Aussagen widerfuhr, allein zu argumentativen Zwecken 
erwähnt wurde, nämlich um die eigene Sittlichkeit zu wahren. Sie wurde somit 
nicht als eigener Straftatbestand verhandelt. Bei den thematisierten Gerichtsver­
handlungen ging es demnach ausschließlich um die Durchsetzung von finanziellen 
Ansprüchen.69 Die geschilderten asymmetrischen Machtverhältnisse innerhalb 
des Gesindedienstes, gesellschaftliche Vorurteile gegenüber der ‚leichtfertigen‘ 
Sexualität von Dienstbotinnen und die tolerierte und legitimierte innerhäusliche 
Gewalt in Form des Züchtigungsrechtes legen einen mit Gewalt verbundenen 
Ablauf des Geschlechtsaktes nahe. Dennoch sollte auch bedacht werden, dass 
Mägde einem potentiellen Ehepartner meist nichts anderes als ihren Körper – 
etwa soziales Ansehen oder Vermögen – anzubieten hatten, um eine Heirat zu 
initiieren.70 Entsprechend könnte es sich auch um konsensuellen Geschlechtsver­
kehr gehandelt haben, der nur zur eigenen Verteidigung der Mägde als Gewaltakt 
beschrieben wurde.

8	 Argumentationsstrategie 3: Jugend und Naivität

Neben der Anführung eines Eheversprechens als Legitimationsstrategie für die 
begangene Unzucht versuchte die Goldschmiedemagd Anna Hert, sich ebenfalls 
mit dem Argument zu verteidigen, dass sie nicht gewusst habe, was sie tat. In 
diesem Zusammenhang beschrieb sie sich selbst vor Gericht als ein einfeltigs junges 
Mensch („eine einfältige junge Person“) bei Dienstantritt.71 Eine vergleichbare 
Selbstbeschreibung findet sich auch im Fall der Margaretha Hofman. Da sie kein 

	67	 Burghartz 1999, S. 335. Zum Diskurs um sexualisierte Gewalt im Mittelalter vgl. in diesem 
Band den Beitrag von Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg.

	68	 Vgl. StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und Untergericht B14/III, Nr. 90, Bl. 248v.
	69	 Vgl. Burghartz 1999, S. 332, 341. 
	70	 Vgl. Wunder 1995a, S. 56 f.
	71	 StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und Untergericht B14/III, Nr. 91, Bl. 215v.



352  |  Jacqueline Turek 

Eheversprechen vorweisen konnte, welches sie entlastet hätte, bemühte sie sich 
anders darum, Verständnis für ihre Tat vonseiten der Richter zu generieren. So 
heißt es im Gerichtsbucheintrag, sie sei doch bloß eine einfeltige arme waise und 
Dienstehaltin, die noch unntter achzehen Jarn („eine einfältige arme Waise und 
einfache Magd unter 18 Jahren“).72

Anna wie Margaretha nutzten demnach ihre Selbstbeschreibungen als einfäl­
tiges Mädchen – und in Margarethas Fall als vom Schicksal gebeutelte Person –, 
um Mitleid bei den Vorsitzenden des Gerichtes zu erregen. Dabei bezogen sie 
sich auf die gesellschaftlichen Vorurteile theologischen Ursprungs, welche der 
Frau unter anderem weniger Intellekt, Moral und Beherrschung attestierten als 
dem Mann.73 Dennoch sei an dieser Stelle angemerkt, dass im theologischen 
Diskurs nur selten die vermeintlich angeborene weibliche moralische Schwäche 
in Kombination mit der weiblichen sexuellen Sinnlichkeit als Erklärung und eine 
Art Vorwand für Sittlichkeitsvergehen anerkannt wurde. Karras und Pierpont 
bringen dies noch einmal auf den Punkt, wenn sie schreiben: „For the most part, 
though, the perception of women’s lustfulness did not lead to toleration of their 
non-marital sexual activity.“74

Inwiefern diese Argumentation vor den weltlichen Gerichten in Nürnberg 
erfolgreich war, ist nicht zu rekonstruieren. Bei allen angeführten Klagen fehlt 
nämlich ein finales Urteil beziehungsweise eine verbriefte Einigung zwischen den 
Parteien. Dennoch wird deutlich, dass die Mägde alles versuchten, um sich als Opfer 
ohne eigene Lust darzustellen, so dass die Männer – mit ihrer ihnen zugeschrie­
benen intellektuellen und moralischen Überlegenheit – die Hauptschuld traf.75

9	 Erfolgschancen der Prozesse

Die Ausgänge der beschriebenen Klagen bleiben also für uns leider im Dun­
keln. Möglicherweise fungierten sie nur als Auftakt und Druckmittel, um eine 
außergerichtliche Einigung zu erwirken. Für einen knappen Eindruck, wie ein 
solcher Prozess ausgegangen sein könnte, sei noch ein kurzer Blick auf die drei 
überlieferten Einigungen zu Kindsversorgung und Alimenten in den Nürnberger 
Gerichtsbüchern geworfen.

	72	 Ebd., Nr. 90, Bl. 248v.
	73	 Vgl. Fülbert 2017, S. 74.
	74	 Karras u. Pierpont 2023, S. 132.
	75	 Vgl. Gleixner 1994, S. 116.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  353 

Beispielsweise einigten sich 1507 der Zimmermann Hanns Hurelmes und 
seine Magd Walburga Weber, welche zwei Söhne miteinander gezeugt hatten, 
wie folgt: 

Also das er [Hanns] hennslin das allter kind selbst behalten und erziehen 
[wolle]. Da soll Walburg das anndre kindt auch hennslin genannt, selben 
annemen und erziehen, mit kleidung und sepys [versorgen] („Also, dass 
er [Hans], Hennslin, das ältere Kind, selbst behalten und erziehen 
wolle. Dahingegen soll Walburga das andere Kind, welches ebenfalls 
Hennslin genannt wurde, selbst aufnehmen und erziehen, mit Kleidung 
und Nahrung versorgen“).76 

1529 erhielt Margreth Schleifer einmalig fünf Gulden von ihrem Dienstherrn 
für die Versorgung des gemeinsamen Kindes, das in ihrer Dienstzeit entstanden 
war. Des Weiteren versprach Margreth, in Zukunft keine weiteren finanziellen 
Forderungen an ihren ehemaligen Dienstherren zu stellen, welche beispielsweise 
Kindbett- oder Erziehungsgeld umfassen hätte können. Sie wolle das Kind, ferner 
er in leben pleipt, bey Iren Ehehalten erziehen („sofern es am Leben bliebe, bei ihrem 
Gesinde erziehen“).77 Wichtig ist hier anzumerken, dass Margreth zum Zeitpunkt 
der Klage bereits verheiratet war und ihr Mann sich dazu bereit erklärte, die Eini­
gung mitzutragen. Darauf war wahrscheinlich zurückzuführen, dass der ‚Bastard‘ 
nicht mit den noch erwartbaren ehelichen Kindern zusammen aufwachsen durfte, 
sondern mit dem minderen sozialen Status einer Magd oder eines Knechtes.

Für das Jahr 1538 ist die letzte Einigung zwischen einer Magd und ihrem 
Dienstherrn bezüglich der Versorgung eines unehelichen Kindes im Untersu­
chungszeitraum überliefert. Margreth Kornlin erklärte sich in diesem Zusam­
menhang bereit, das sy das kind gar behalt […] („dass sie das Kind behält“). Dafür 
erhielt sie für das Erziehen und Aufziehen des Kindes von ihrem Dienstherren 
und dem Vater des Kindes yizo bar vier gulldenn Inn klainer gut munntz vnd ein 
kue („bar auf die Hand vier Gulden in kleiner, guter Müntz [also kein Falschgeld] 
und eine Kuh“).78

In keinem dieser drei Fälle kam es also zu einem gerichtlich erwirkten Ehe­
schluss, dennoch ist nicht auszuschließen, dass einige der beschriebenen Kla­
gen diesen Ausgang nahmen. Dafür spricht auch, dass beispielsweise in den 
vorliegenden Fällen, in denen Eheversprechen eingeklagt wurden, kein finales 
Urteil vorhanden ist. Mit einer Hochzeit klärte sich die Versorgungsthematik 

	76	 StA Nbg., Libri Conservatorii B14/II, Nr. T, Bl. 89v.
	77	 Ebd., Nr. 30, Bl. 8r–v.
	78	 Ebd., Nr. 40, Bl. 185r.



354  |  Jacqueline Turek 

von Mutter und Kind automatisch. Des Weiteren wird deutlich, dass die ledigen 
(werdenden) Mütter zumeist nicht darauf hoffen konnten, dass der Vater das Kind 
aufnahm, wie es beispielsweise Margaretha Hofman von dem Schwiegersohn ihrer 
Dienstherrin forderte.79 Und auch Schadenersatzforderungen für den Verlust der 
Jungfräulichkeit, welche in den Nürnberger Fällen teilweise 100 bis zu 200 Gulden 
erreichten,80 wurden nur selten geleistet. Oftmals erhielten die Mägde nur unge­
fähr einen beziehungsweise anderthalb Jahreslöhne (in Nürnberg zwischen zwei 
und vier Gulden) als einmalige Alimentenzahlung. In den Basler Ehegerichtsakten 
hingegen kann Burghartz einen Fall identifizieren, in dem die Frau bei einem 
Unzuchtsverfahren 100 Gulden erhielt. Burghartz interpretiert dies als Anerken­
nung der Schwere der Gewalt, welche der Klägerin beim Geschlechtsakt zugefügt 
worden war. Dennoch verweist sie darauf, dass es sich bei den 100 Gulden nicht 
um ‚modernes Schmerzensgeld‘ handele, sondern bloß um Schadenersatz für den 
Verlust der sexuellen Integrität.81 Demnach ist es nicht undenkbar, dass solche 
Urteile auch vor den Nürnberger Gerichten zustande kamen und möglicherweise in 
leicht abgeänderter Form ebenso bei privaten Einigungen berücksichtigt wurden.

10	 Fazit

An den analysierten Beispielen der vorliegenden Fallstudie aus Nürnberg wird 
erkennbar, dass die strukturellen Rahmenbedingungen des weiblichen Gesinde­
dienstes sexuelle Verhältnisse zwischen männlicher Arbeitgeberschaft und ihren 
Dienstbotinnen begünstigten. Die asymmetrischen Machtverhältnisse und die 
soziale wie auch finanzielle Abhängigkeit im Gesindedienst sorgten dafür, dass 
Mägde nicht frei über ihre eigene Sexualität entscheiden konnten. Deshalb charak­
terisiert Richard van Dülmen auch sogenannte quid-pro-quo-Beziehungen (also 
Geschlechtsverkehr gegen Vergünstigungen oder finanzielle Entlohnung) zwischen 
Mägden und ihren Dienstherren aus moderner Sicht als „Gewaltverhältnisse“.82

Kam es dann dazu, dass sich diese Verbindungen auflösten, beispielsweise 
wenn der Mann eine andere Frau ehelichen wollte, befanden sich die schwangeren 
Mägde in einer ernstzunehmenden Krisensituation. Um der Mittellosigkeit und 
sozialen Diffamierung als ledige Mutter zu entgehen, wendeten sich einige von 
ihnen an die städtische Obrigkeit und klagten gegen den Kindsvater vor Gericht. 
Dabei verfolgten sie zwei Ziele: zum einen die Absicherung ihrer eigenen und der 

	79	 Vgl. StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und Untergericht B14/III, Nr. 90, Bl. 248v.
	80	 Vgl. ebd.; Nr. 91, Bl. 215v.
	81	 Vgl. Burghartz 1999, S. 335.
	82	 Van Dülmen 1992, S. 82; vgl. auch Dürr 1995, S. 259; Bennewitz 1999, S. 143.



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  355 

Existenz des (ungeborenen) Kindes und zum anderen den Erhalt ihrer Ehre, welche 
oftmals ihr einziges Kapital auf dem lokalen Arbeits- und Heiratsmarkt darstellte.83

Um diese Ziele zu erreichen, bedurfte es tragfähiger Argumente, welche den 
weitverbreiteten theologischen, in weltlicher Literatur aufgegriffenen negativen 
Stereotypen über die weibliche Sexualität entgegenwirkten. In den vorliegenden 
Quellen konnten drei Legitimationsstrategien identifiziert werden, welche Mägde 
anwandten, um ihre sexuelle Integrität zu schützen und Unterstützung zu erwir­
ken: Erstens referierten sie, wenn möglich, auf ein Eheversprechen, welches ihnen 
der Kindsvater gegeben hatte, um sexuelle Gefügigkeit zu erreichen. In diesem 
Kontext nutzten sie gesellschaftlich akzeptiertes Brauchtum und den Rechtsan­
spruch, der einer Verlobung innewohnte. Zweitens beschrieben sie den Sexualakt 
als gewaltvoll, stilisierten sich als Opfer männlichen Sexualtriebs und bezogen 
sich damit auf die vorherrschenden Maximen der Geschlechteranthropologie 
von weiblicher und männlicher Sexualität.84 Zu guter Letzt lässt sich drittens für 
das Nürnberg des 16. Jahrhunderts nachweisen, dass Frauen durchaus auch ihre 
kognitive Inferiorität, welche ihnen unter anderem der theologische Geschlechts­
diskurs attestierte, und ihre Jugend dazu nutzten, um das ihnen Widerfahrene zu 
erklären. Außerdem instrumentalisierten sie persönliche Schicksalsschläge, zum 
Beispiel den Verlust ihrer Eltern, um Mitleid bei den Richtern zu erwirken und 
auf dieser Basis den Prozessausgang in ihrem Sinne zu beeinflussen.

Die hier vorgestellten Befunde lassen sich mit Ergebnissen ähnlicher Stu­
dien zu den Verhältnissen in anderen Städten des deutschsprachigen Raums ver­
gleichen. Deutlich wird, was auch Ulrike Gleixner für Unzuchtsverfahren des 
18. Jahrhunderts in der nordwestlichen Altmark herausgearbeitet hat: 

Im Streiten vor Gericht, in dem es darum ging, die eigene Position zum 
Recht werden zu lassen, stellten die Frauen sich dar, indem sie über 
die Männer sprachen und umgekehrt. […] Frauen argumentierten: Er 
hat mich verführt, er ist gewaltsam in meine Kammer eingedrungen, 
er hat mich gedrängt, er hat mir die Ehe versprochen, und deswegen 
habe ich […].85 

Diese Argumentationsmuster und Legitimationsstrategien sind ebenfalls schon 
von Burghartz für Basel im fortgeschrittenen 16. Jahrhundert nachgewiesen und 
sind nun auch für Nürnberg Ende des 15. und bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts 
durch die Bearbeitung eines noch fast ungenutzten Quellenkorpus belegt. Auch in 

	83	 Vgl. Harrington 2009, S. 50; Phillips 2003, S. 150 f., 168.
	84	 Vgl. Burghartz 1999, S. 341.
	85	 Gleixner 1994, S. 83.



356  |  Jacqueline Turek 

der fränkischen Metropole führten ledige Mütter zur eigenen (Ehr-)Verteidigung 
an, dass beispielsweise der sexuelle Kontakt gewaltsam erfolgte und/oder dass ein 
‚sozial legitimierendes‘ Eheversprechen dem Sexualakt vorausging. Auch stilisier­
ten sie sich in diesem Zusammenhang als unbedarfte Frauen, die aufgrund ihrer 
Jugend und Einfältigkeit Opfer männlicher Verführung und falscher Versprechen 
geworden waren – alles in der Hoffnung, einen Teil ihrer geschlechtsspezifischen 
Ehre in der Öffentlichkeit zu wahren und die überlebenswichtige Unterstützung 
vom Kindsvater generieren zu können.

Literaturverzeichnis

Quellen

Alt-Nürnberger Handwerksrecht und seine 
Beziehungen zu anderen. Hrsg. v. August 
Jegel. Neustadt a. d. Aisch 1965.

Die Henker von Nürnberg und ihre Opfer. 
Folter und Hinrichtungen in den Nürn­
berger Ratsverlässen 1501 bis 1806. Mit 
zahlreichen Abbildungen aus zeitge­
nössischen Chroniken. Hrsg. v. Michael 
Diefenbacher (Quellen und Forschungen 
zur Geschichte und Kultur der Stadt 
Nürnberg). Nürnberg 2010.

Hinrichtungen und Leibstrafen. Das Tage­
buch des Nürnberger Henkers Franz 
Schmidt. Hrsg. v. Geschichte für Alle 
e. V. – Institut für Regionalgeschichte 
(Schriften aus dem Henkerhaus).  
Nürnberg 2013.

Nürnberger Polizeiordnungen aus dem 
XIII. bis XV. Jahrhundert Hrsg. v. Joseph 
Baader (Bibliothek des Literarischen 
Vereins in Stuttgart 63). Stuttgart 1861.

Nürnberg, Stadtarchiv, Libri Conservatorii 
B14/II.

Nürnberg, Stadtarchiv, Stadt-, Bauern- und 
Untergericht B14/III.

Regest zu StA Nbg., Libri Conservatorii B14/
II, Nr. 23, Bl. 19r, verf. v. Thomas Gilgert.

Regest zu StA Nbg., Stadt-, Bauern-, und 
Untergericht B14/III, Nr. 92, Bl. 3v, verf. 
v. Ursula Timann.

Rosenplüt, Hans: Die fünfzehn Klagen. 
In: Reimpaarsprüche und Lieder. 
Hrsg. v. Jörn Reichel (Altdeutsche 
Textbibliothek 105). Berlin, Boston 1990, 
S. 139–159.

Rosenplüt, Hans: Die meisterliche Pre­
digt. In: Reimpaarsprüche und Lieder. 
Hrsg. v. Jörn Reichel (Altdeutsche 
Textbibliothek 105). Berlin, Boston 1990, 
S. 132–137.

Sachs, Hans: Ein kampff-gesprech zwischen 
einer haußmagd und kindpett-kelnerin. 
In: Werke. Bd. 5. Hrsg. v. Adalbert von 
Keller (Bibliothek des Litterarischen 
Vereins Stuttgart 106). Stuttgart 1870, 
S. 202–207.

Sachs, Hans: Klag dreier frauen über 
ir hausmeit. In: Ders.: Werke. Bd. 5. 
Hrsg. v. Adalbert von Keller (Bibliothek 
des Litterarischen Vereins Stuttgart 106). 
Stuttgart 1870, S. 191–193.

StA Nbg. = Nürnberg, Stadtarchiv



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  357 

Forschungsliteratur

Becker, Gabriele, Helmut Brackert, Sigrid 
Brauner u. a.: Zum kulturellen Bild und 
zur realen Situation der Frau im Mittel­
alter und in der frühen Neuzeit. In: Sil­
via Bovenschen (Hg.): Aus der Zeit der 
Verzweiflung. Zur Genese und Aktuali­
tät des Hexenbildes (Edition Suhrkamp 
840). Frankfurt a. M. 1971, S. 11–128.

Bennewitz, Nadja: Frauen im Konflikt mit 
dem Strafrecht im spätmittelalterlichen 
und frühneuzeitlichen Nürnberg. Weibli­
che Kriminalität als schichtspezifisches 
Problem. In: Jahrbuch für fränkische 
Landesforschung 59 (1999), S. 129–166.

Bennewitz, Nadja u. Ulrike Bergmann: 
Nürnbergs liederliche Weyber. Auf den 
Spuren von auffälligen und straffälligen 
Frauen in Mittelalter und Früher Neuzeit 
(Schriftenreihe der Frauengeschichte mit 
besonderer Note 1). Nürnberg 1999.

Burghartz, Susanne: Verführung oder 
Vergewaltigung? Reden über sexuelle 
Gewalt vor dem Basler Ehegericht 
in der Frühen Neuzeit. In: Bettina 
Dausien, Martina Herrmann, Mechthild 
Oechsle u. a. (Hgg.): Erkenntnisprojekt 
Geschlecht. Feministische Perspektiven 
verwandeln Wissenschaft (Geschlecht 
& Gesellschaft 17). Opladen 1999, 
S. 325–344.

Chojnacka, Monica u. Merry Wiesner-
Hanks: Childhood. In: Dies. (Hgg.): 
Ages of Woman, Ages of Man. Sources 
in European Social History, 1400–1750. 
London 2002, S. 6–41.

Dülmen, Richard van: Frauen vor Gericht. 
Kindsmord in der Frühen Neuzeit. 
Frankfurt a. M. 1991.

Dülmen, Richard van: Kultur und Alltag 
in der Frühen Neuzeit. Bd. 2: Dorf und 
Stadt, 16.–18. Jahrhundert. München 
1992.

Dürr, Renate: Mägde in der Stadt. Das 
Beispiel Schwäbisch Hall in der Frühen 
Neuzeit (Geschichte und Geschlech­
ter 13). Frankfurt a. M., New York 1995.

Dürr, Renate: „Der Dienstbote ist kein Tage­
löhner …“. Zum Gesinderecht (16. bis 
19. Jahrhundert). In: Ute Gerhard (Hg.): 
Frauen in der Geschichte des Rechts. 
Von der Frühen Neuzeit bis zur Gegen­
wart. München 1997, S. 115–139.

Frommer, Hartmut: Jämmerliche Mordge­
schichten. Vom Umgang des Rates „mit 
gottlosen Raaben-Müttern welche ihr in 
Unehren erloffenen Kinder umzubringen 
sich unterstanden“. In: Mitteilungen des 
Vereins für Geschichte der Stadt Nürn­
berg 99 (2012), S. 81–122.

Fülbert, Hermann: Dirnen, Frauenhaus, freie 
Prostitution im Spätmittelalter. In: Peter 
Bahn (Hg.): Um 1500 – das Ende des 
Mittelalters. Karlsruhe 2017, S. 73–86.

Gleixner, Ulrike: „Das Mensch“ und „der 
Kerl“. Die Konstruktion von Geschlecht 
in Unzuchtsverfahren der Frühen 
Neuzeit (1700–1760) (Geschichte 
und Geschlechter 8). Frankfurt a. M., 
New York 1994.

Groebner, Valentin: Ökonomie ohne Haus. 
Zum Wirtschaften armer Leute in 
Nürnberg am Ende des 15. Jahrhunderts 
(Veröffentlichungen des Max-Planck-
Institutes für Geschichte 8). Göttingen 
1993.

Groebner, Valentin: Mobile Werte, infor­
melle Ökonomie. Zur „Kultur“ der 
Armut in der spätmittelalterlichen Stadt. 
In: Otto Gerhard Oexle (Hg.): Armut 
im Mittelalter (Vorträge und Forschun­
gen 58). Stuttgart 2004, S. 165–187.

Harrington, Joel Francis: The Unwanted 
Child. The Fate of Foundlings, Orphans, 



358  |  Jacqueline Turek 

and Juvenile Criminals in Early Modern 
Germany. Chicago 2009.

Hippel, Wolfgang von: Armut, Unterschich­
ten, Randgruppen in der Frühen Neuzeit 
(Enzyklopädie Deutscher Geschichte 34). 
2., aktual. u. um einen Nachtrag erw. 
Aufl. München 2013.

Jegel, August: Altnürnberger Hochzeits­
brauch und Eherecht, besonders bis zum 
Ausgang des 16. Jahrhunderts. In: Mit­
teilungen des Vereins für Geschichte der 
Stadt Nürnberg 44 (1953), S. 238–274.

Kamann, Johann: Alt-Nürnberger Gesin­
dewesen. Kultur- und wirtschaftsge­
schichtliches aus vier Jahrhunderten. In: 
Mitteilungen des Vereins für Geschichte 
der Stadt Nürnberg 14 (1901), S. 65–157.

Karras, Ruth Mazo: Sex and the Sin­
glewoman. In: Judith M. Bennett u. 
Amy M. Froide (Hgg.): Singlewomen 
in the European Past, 1250–1800. 
Philadelphia 1999, S. 127–145.

Karras, Ruth Mazo u. Katharine E. Pier-
pont: Sexuality in Medieval Europe. 
Doing Unto Others. 4. Aufl. London, 
New York 2023.

King, Margaret L.: Der Wert der Keuschheit 
in der Renaissance. In: Herrad Schenk 
(Hg.): Frauen und Sexualität. Ein histori­
sches Lesebuch (Beck’sche Reihe 1124). 
München 1995, S. 49–52.

Könneker, Barbara: Hans Sachs. Berlin 
1971.

Loetz, Francisca: Probleme mit der Sünde. 
Sexualdelikte im Europa der Frühen 
Neuzeit. In: Eric Piltz u. Gerd Schwer­
hoff (Hgg.): Gottlosigkeit und Eigensinn. 
Religiöse Devianz im konfessionellen 
Zeitalter (Zeitschrift für historische 
Forschung. Vierteljahresschrift zur 
Erforschung des Spätmittelalters und 
der frühen Neuzeit. Beiheft 51). Berlin 
2015, S. 207–235.

Mitterauer, Michael: Gesindedienst und 
Jugendalter im europäischen Vergleich. 
In: Geschichte und Gesellschaft 11 
(1985), S. 177–204.

Mitterauer, Michael: Jungfräulichkeit und 
Familienehre. In: Herrad Schenk (Hg.): 
Frauen und Sexualität. Ein historisches 
Lesebuch (Beck’sche Reihe 1124). Mün­
chen 1995, S. 43–46.

Phillips, Kim Marie: Medieval Maidens. 
Young Women and Gender in England, 
1270–1540 (Manchester Medieval Stu­
dies). Manchester, New York 2003.

Reinhard, Wolfgang: Die Anfänge der 
Reformation in Nürnberg. In: Volker 
Kapp u. Frank-Rutger Hausmann (Hgg.): 
Nürnberg und Italien. Begegnungen, 
Einflüsse und Ideen (Erlanger roma­
nistische Dokumente und Arbeiten 6). 
Tübingen 1991, S. 9–23.

Rettelbach, Johannes: Rosenplüt, Hans. 
In: Neue Deutsche Biographie, Bd. 22 
(2005a), S. 73.

Rettelbach, Johannes: Sachs, Hans. In: 
Neue Deutsche Biographie, Bd. 22 
(2005b), S. 330–332. 

Rippmann, Dorothee u. Katharina Simon-
Muscheid: Weibliche Lebensformen und 
Arbeitszusammenhänge im Spätmittelal­
ter und in der frühen Neuzeit. Metho­
den, Ansätze, Postulate. In: Mireille 
Othenin-Girard, Anna Gossenreiter 
u. Sabine Trautweiler (Hgg.): Frauen 
und Öffentlichkeit. Beiträge der 
6. Schweizerischen Historikerinnenta­
gung. Zürich 1991, S. 63–98.

Rueck, Bernd: Die schwangere Magd. 
In: Herrad Schenk (Hg.): Frauen und 
Sexualität. Ein historisches Lesebuch 
(Beck’sche Reihe 1124). München 1995, 
S. 161–163.

Ulbricht, Otto: Einleitung. Für eine 
Geschichte der weiblichen Krimi­
nalität in der Frühen Neuzeit oder: 



Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst  |  359 

Geschlechtergeschichte, historische 
Kriminalitätsforschung und weibliche 
Kriminalität. In: Ders. (Hg.): Von Huren 
und Rabenmüttern. Weibliche Kriminali­
tät in der Frühen Neuzeit. Köln, Weimar, 
Wien 1995, S. 1–37.

Weigand, Rudolf: Zur mittelalterlichen 
kirchlichen Ehegerichtsbarkeit. 
Rechtsvergleichende Untersuchung. 
In: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für 
Rechtsgeschichte. Kanonistische Abtei­
lung 67 (1981), S. 213–247.

Wiesner-Hanks, Merry E.: Birth, Death and 
the Pleasures of Life. Working Women 

in Nuremberg 1480–1620. Madison WI 
1979.

Wunder, Heide: Schwierigkeiten der 
Eheanbahnung für Frauen. In: Herrad 
Schenk (Hg.): Frauen und Sexualität. Ein 
historisches Lesebuch (Beck’sche Reihe 
1124). München 1995a, S. 55–57.

Wunder, Heide: „Weibliche Kriminalität“ 
in der Frühen Neuzeit. Überlegungen 
aus Sicht der Geschlechtergeschichte. 
In: Otto Ulbricht (Hg.): Von Huren und 
Rabenmüttern. Weibliche Kriminalität in 
der Frühen Neuzeit. Köln, Weimar, Wien 
1995b, S. 39–61.





SPRECHENDE GENITALIEN





363

Johannes Ruhstorfer

Sex und Macht
Ein frivoler ‚Rangstreit zwischen Schwanz 
und Möse‘ aus der späten Mamluken-/
frühen Osmanenzeit

Abstract The ‘Literary Debate between Prick and Quim’ 
(Mufāḫarat az-zubb wa-l-kuss) of Cod. Mixt. 33 in the 
Austrian National Library is an Arabic literary debate 
from late Mamluk or early Ottoman Damascus. This article 
provides an edition along with philological comments 
and a translation. Furthermore, it situates the text in its 
literary context and analyses its linguistic representations 
of sexuality. In addition, it demonstrates how the attributes 
of beauty, attractiveness, and virility are used as instru­
ments of power. By analysing metaphors, argumentation 
structures, and narrative framing, the article explores 
how gendered power dynamics are negotiated through 
personified genitalia. The text thus provides insight into 
premodern Arabic conceptions of sexuality, agency, and 
desire, revealing how erotic speech acts as a medium of 
symbolic domination. In doing so, the article contributes to 
broader discussions of gender and sexuality in the Arabic 
literature of the late Mamluk and early Ottoman periods.

Keywords Arabic Literary Debates; Language and Sexu­
ality; Mamluk and Ottoman Arabic Literature; Medieval 
Sexuality; muǧūn

Kontakt 

Johannes Ruhstorfer, M. A.,  
Universität Münster, Institut für Arabistik 
und Islamwissenschaft,  
Schlaunstraße 2, D–48143 Münster, 
johannes.ruhstorfer@uni-muenster.de

Johannes Ruhstorfer: Sex und Macht. Ein frivoler ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ aus der späten Mamluken-/
frühen Osmanenzeit. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 363–380. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25261 (CC BY-SA 4.0)

mailto:johannes.ruhstorfer@uni-muenster.de
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25261


364  |  Johannes Ruhstorfer

Die islamisch geprägte Welt unterschied sich in der Vormoderne hinsichtlich des 
Umgangs mit Sexualität vom christlich geprägten europäischen Mittelalter in eini­
gen grundlegenden Aspekten.1 Wenngleich mit der arabischen Medizin ein starker 
gemeinsamer Bezug der meisten islamisch und christlich geprägten Regionen 
zur Antike bestand, entwickelte sich in diesen nie ein allgemeingültiges Keusch­
heitsideal und kein sexnegativer Diskurs, wenngleich viele Mystiker und Asketen 
Enthaltsamkeit (arab. zuhd) von allem Weltlichen praktizierten, inklusive Sex.2

Pernilla Myrne hat gezeigt, dass für die Erforschung von Sexualität in der 
vormodernen arabischen Welt muǧūn, also ‚frivole‘ oder ‚anstößige‘ Literatur,3 
hinzugezogen werden kann.4 Das versucht dieser Artikel am Beispiel eines ‚fri­
volen‘ literarischen Rangstreits für die späte Mamluken- und frühe Osmanenzeit 
zu zeigen, dem ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ (‚Mufāḫarat az-zubb 
wa-l-kuss‘). Im Sinne eines ‚langen Mittelalters‘ erscheint er relevant für ein 
Themenheft zu ‚Sexualitäten im Mittelalter‘, zumal die Anwendung der für die 
europäische Geschichte üblichen Epocheneinteilungen für die islamisch geprägte 
Welt nur begrenzt angemessen wäre.

Der literarische Rangstreit ist ein kleines, aber über die Zeit beständiges Genre 
der arabischen Literatur. Auch in Europa sind vergleichbare Genres bekannt.5 
Viele dieser Texte sind der Forschung bislang unbekannt. Nach kurzen philologi­
schen Bemerkungen wird der ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ in seinem 
literarischen und historischen Kontext, soweit dieser bekannt ist, eingeordnet, 
und dann hier zum ersten Mal ediert und übersetzt, um schließlich die Argu­
mente aufzuzeigen, die die streitenden Parteien für ihre vorgebliche Überlegenheit 
hervorbringen. In der Analyse werden sprachliche Besonderheiten hinsichtlich 
der Darstellung bestimmter Aspekte von Sexualität aufgezeigt und es wird her­
ausgearbeitet, dass die Eigenschaften Schönheit, Attraktivität und Potenz die 
zentralen Punkte im Streitgespräch sind. Es wird sich auch zeigen, dass damit das 
Machtverhältnis der beiden Geschlechter innerhalb ihrer gemeinsamen sexuellen 
Beziehung diskutiert wird.

	1	 Zur Problematik des Begriffs ‚Mittelalter‘ mit Bezug auf die islamisch geprägte Welt vgl. 
Bauer 2018.

	2	 Vgl. Gobillot 2000.
	3	 Muǧūn ist als Begriff schwer zu fassen, da es nicht nur Texte bezeichnet, die Brüche mit 

sexuellen Tabus beschreiben, sondern auch Brüche mit anderen sozialen Normen. Dies wird 
umfassend diskutiert in Szombathy 2013. Bauer 2014 teilt muǧūn aus dem Kreis um den 
mamlukischen Literaten Ibn Nubāta (1287–1366) in drei Kategorien: erstens die Darstellung 
anstößiger Themen oder die anstößige Darstellung gewöhnlicher Themen, zweitens pein­
liches Scheitern oder Unglück und drittens schwierige Freundschaften. Primär ist muǧūn 
humoristisch; vgl. Rowson 1998, S. 546.

	4	 Vgl. Myrne 2020, S. 115–142.
	5	 Vgl. Fichte, Stotz, Neumeister u. a. 2019.



Sex und Macht  |  365 

1	 Philologischer Kontext

Die Edition des ‚Rangstreits zwischen Schwanz und Möse‘ basiert auf der bislang 
unerforschten Handschrift Cod. Mixt. 33 (fol. 4r–5v) der Österreichischen Natio­
nalbibliothek. Der Katalog der Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek zu Wien von 
Gustav Flügel führt sie unter der Nummer 402. Dieser Codex überliefert eine 
Anthologie frivoler Texte (muǧūn). Er enthält unter anderem weitere literarische 
Rangstreite (vgl. fol. 8r–9v), Parodien auf die Freitagspredigt (fol. 2v–4r) und auf 
islamische Rechtsgutachten (fatāwā; fol. 6r–7r), während den Großteil Anekdoten 
(nawādir) und kurze Erzählungen (ḥikāyāt) ausmachen (z. B. fol. 10v–14r, passim). 
Die Datierung der einzelnen Texte ist unklar.6 Das Titelblatt und die erste Seite 
geben das Buch als den bekannten Sexual- und Eheratgeber ‚Al-wišāḥ fī fawāʾid 
an-nikāḥ‘ (‚Die Schärpe. Über die Nutzen des Geschlechtsverkehrs‘) des berühm­
ten Universalgelehrten as-Suyūṭī (1445–1505) aus, aber schon Flügel stellte fest, 
dass dieser Titel nicht dem Inhalt des Buches entspricht.7 Das Titelblatt und die 
erste Seite stammen von einer präziseren Hand als der Rest der Handschrift. Es 
ist möglich, dass sie nachträglich hinzugefügt beziehungsweise mit dem Hauptteil 
in ein Buch gebunden wurden. Weder die Person, die den ‚Rangstreit zwischen 
Schwanz und Möse‘ verfasste, noch die in den Kompilationsprozess involvierten 
Personen lassen sich identifizieren. 

Das Entstehungsdatum der Handschrift liegt vermutlich zwischen dem Tod 
des as-Suyūṭī 1505 und dem Jahr 1767, als sie der niederländische Orientalist Eve­
rard Scheidius (1742–1794) erhielt.8 1831 wurde sie von der Kaiserlich-Königlichen 
Hofbibliothek zu Wien aus dessen Nachlass erworben. Verschiedene Aspekte 
machen eine Datierung des ‚Rangstreits zwischen Schwanz und Möse‘ in der 
späten Mamlukenzeit oder der frühen Osmanenzeit wahrscheinlich, darunter die 
das Textverständnis nur leicht einschränkenden Fehler der Handschrift. 

Meine Beobachtungen spezifischer regionaler Begriffe wie die Namen von 
Lebensmitteln wie ḫaštanānaka (gefüllte Kekse),9 kumāǧa (eine Brotsorte)10 und 
das dialektale sittāt statt klassisch sayyidāt (Damen) sowie das levantinisch-dia­
lektale Passiv tanḏakir anstelle des klassischen Passivs tuḏkar legen nahe, dass der 

	6	 Zu den Predigtparodien aus Cod. Mixt. 33 vgl. Fischer [in Vorbereitung].
	7	 Flügel 1865, S. 382 f.
	8	 Vgl. Wien, Österreichische Nationalbibliothek, Cod. Mixt. 33, fol. 1v: Ex oriente accepit E. 

Scheidius 1767. Scheidius übernahm im gleichen Jahr eine Professur für orientalische Spra­
chen an der Universtität Harderwijk. Es ist bekannt, dass er orientalische Handschriften 
bestellte und zu sich nach Europa bringen ließ. Er verwendete sie in Lehre und Forschung. 
Vgl. van der Aa 1874, S. 242. 

	 9	 Vgl. Zack 2009, S. 183.
	10	 Vgl. Nasrallah 2018, S. 473.



366  |  Johannes Ruhstorfer

Rangstreit aus Ägypten oder der Levante stammt. Die Erwähnung des Gefängnis­
ses am Kleinen Tor (ḥabs Bāb aṣ-Ṣaġīr) spricht für einen Ursprung in Damaskus. 
Der fehlende Artikel al- verweist darauf, dass es sich um einen Ortsnamen handelt. 
Ein bekannter Ort dieses Namens ist das Kleine Tor in Damaskus, eines der sieben 
historischen Stadttore.11 

2	 Literarischer und historischer Kontext

Der ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ gehört dem Genre des literarischen 
Rangstreits an (arab. mufāḫara, munāẓara u. a.), welches bislang nur für den 
Jemen umfassend untersucht worden ist.12 In diesem Genre umrahmt eine knappe 
Erzählung einen Dialog zwischen personifizierten13 Gegenständen, Abstrakta 
(zum Beispiel Wissen und Unwissenheit oder Wissenschaften) oder Menschen mit 
bestimmten Eigenschaften (beispielsweise Freie und Sklavin oder Personen mit 
unterschiedlichen Hautfarben), in dem vermittels Spottes und Eigenlobs darum 
gestritten wird, wer überlegen ist. Kombinationen des literarischen Rangstreits 
mit muǧūn, also frivoler Literatur, sind eher selten; ein weiteres Beispiel ist der 
nach gegenwärtigem Stand nicht erhaltene ‚Rangstreit zwischen Mund und Anus‘ 
von Abū al-ʿAnbas al-Ṣaymarī aus dem 9. Jahrhundert.14 Vergleiche zwischen den 
Geschlechtsteilen sowie der Kampf der Geschlechter tauchen auch in Anthologien 
wie beispielsweise ‚Kitāb al-aġānī‘ (‚Das Buch der Lieder‘) aus dem Bagdad des 
10. Jahrhunderts auf.15 

Mindestens drei weitere Rangstreite zwischen den Geschlechtsteilen sind 
erhalten. Der erste ist ‚Mufāḫarat al-ḥir‘ (‚Der Rangstreit der Vulva‘), überliefert 
im Sexual- und Eheratgeber ‚Ǧawāmiʿ al-laḏḏa‘ (‚Enzyklopädie des Genusses‘) 
von ʿAlī Ibn Naṣr al-Kātib (1204–1276), der als Autoren den berühmten Literaten 
al-Ǧāḥiẓ (776–868) nennt.16 Zweitens schrieb der berühmte hanafitische Rechts- 
und Hadithgelehrte Badr ad-Dīn al-ʿAynī (1360–1453) eine ‚Munāẓara bayna 

	11	 Vgl. Ibrahim 2010, S. 14.
	12	 Zum arabischen literarischen Rangstreit vgl. insbesondere Heinrichs 1991; van Gelder 1987; 

ders. 1996; ders. 1998; ders. 2020; Wagner 1962 und besonders für den Jemen Saitta 2023.
	13	 Die Figuren treten in literarischen Rangstreiten selten in einer menschenähnlichen Form auf. 

Sehr häufig dagegen haben sie Gefühle wie Wut, Angst etc. und interagieren wie menschliche 
Personen miteinander, indem sie reden, sich streiten und wieder vertragen. Daher scheint 
es zutreffend, von Personifikation oder Prosopopöie zu sprechen.

	14	 Arabischer Titel: ‚Kitāb faḍl al-surm ʿ alā al-fam‘. Erwähnt in: Ibn al-Nadīm: Al-Fihrist, S. 152; 
Yāqūt al-Ḥamawī: Muʿǧam al-udabāʾ, Bd. 6, S. 2422 f.

	15	 Vgl. Myrne 2020, S. 115.
	16	 Al-Kātib: Kitāb ǧawāmiʿ al-laḏḏa. Bei Myrne 2020, S. 120–123, finden sich einige wei­

tere Informationen zum Motiv des Geschlechterkampfs und der Geschlechtsorgane in der 



Sex und Macht  |  367 

aḏ-ḏakar wa-l-farǧ wa-ayyihimā afḍal‘ (‚Eine Debatte zwischen Penis und Vulva 
darüber, wer besser sei‘). Sie ist vollständig enthalten in seiner Prosasammlung 
‚Maǧmūʿa taštamilu ʿalā ḥikāyāt wa-ġayrihā‘ (‚Sammlung von Erzählungen und 
Anderem‘).17 Beide sind von einem höflichen und freundlichen Stil des Dialogs, 
einem weniger vulgären Vokabular und einer stärkeren intertextuellen Verbindung 
mit Dichtung und religiösen Texten geprägt. Der dritte Rangstreit zum Thema 
Geschlechtsteile ist ‚Riyāḍ al-uns fīmā ǧarā bayna az-zubb wa-l-kuss‘ (‚Der Garten 
der Vertrautheit. Über das, was zwischen Schwanz und Möse geschah‘) von Yūsuf 
aš-Širbīnī (aktiv im 17. Jahrhundert). Er scheint mit dem hier zu untersuchenden 
Text hinsichtlich des Stils und der Sprache Gemeinsamkeiten zu haben, wenn­
gleich aš-Širbīnī keine Reimprosa, sondern Verse verwendet. Es scheinen hier 
auch nicht, wie bei al-ʿAynī und al-Kātib, eine gebildete Sklavin und ein Mann 
stellvertretend den Dialog zu führen, sondern tatsächlich Vulva und Penis selbst. 
Leider ist davon keine Abschrift bekannt; es werden nur zwei Zeilen in ‚Hazz 
al-quḥūf fī šarḥ qaṣīdat Abī Šādūf‘ zitiert.18 

abbasidenzeitlichen Literatur (750–1258). Sie bespricht darin knapp den ‚Rangstreit der 
Vulva‘ und das Motiv der Vulva in der ‚Enzyklopädie des Genusses‘. 

	17	 Al-ʿAynī: Maǧmūʿa taštamil ʿalā ḥikāyāt wa-ġayrihā. Diese Sammlung ist bislang nicht 
ediert, liegt aber in der Handschrift Bursa, İnebey Kütüphanesi, Arap Edebiyatı 892.7 vor, 
der Rangstreit steht dort auf fol. 22v–27r.

	18	 Es handelt sich hierbei nicht um Prosa, sondern um ein Gedicht des Typus urǧūza. Das Zitat 
lautet: 

		 Lī ʿindahum asmāʾ ḥaqqan tuḏkar | Wa-ḫāmisu l-asmāʾ duʿā bi-l-ḫiṣā | ayr wa-zubb, duldul 
wa-ḏakar | iḏā ġaḍibt ḫiltanī kamā al-ʿaṣā. 

		 Davies übersetzt: 
		 „They give me different names, some quite popular: | The fifth of these names I’m called is 

khiṣā | ayr, zubb, duldul, and dhakar there are. | When I get stiff, you’d think I was a shillelagh!“
		 Aš-Širbīnī: Brains Confounded by the Ode of Abū Shādūf Expounded, S. 12 f.



368  |  Johannes Ruhstorfer

3	 Edition

مفاخرة الزُبُّّ والكُُسّّ على التّمّام19
قال:20 حدّّثني بعض الظّرّفاء الكرام *21 أنّهّ اجتمع الزّبّّّ والكسّّ في مقام * في قاعة فرح قد جمع ]هكذا[ فيها 
السِِّتّاّت المحتشمات * والبنات النّّاهدات * والجوار22 النّّاعمات * مِِن كلّّ مََن حوََت الفصاحة والمَلَاحه23 * 
والحُُسن والانطباع24 * فلامّا أكلوا وشربوا ولعبوا25 * وضحوكا وانخلعوا * وتواوسنا26 وانطبعوا * قام من 
بينهم شخص قدره قدر الشّّبر وأكبر * وثُخُنه ثُخُن القطيفة وأصغر * ونطّّ طَّنهَ * وزعق زعقََه * خفقت منها 
قلبُُو السّّتّاّت المحتشمات * والبنات النّّاهدات * والجوار النّّاعمات * وتلّكمّ وتحدّّث بين يدََيْْ مََن يفهم.27

قال الرّاّوي: فتعجّّبوا كلُّهُم28 من شكله وقوله * وداروا كلّهّم من حلِوهِ * فأشار إليهم وقال * وقد تمطّىّ 
وطال * وقال: اسمعوا يا مِِلاح * ويا أصحاب الوجوه الصِِّباح * أنا هو الزّبّّّ المذكور * والفارس المشهور * 
قوق * وأَطَلَعَ وعلى رأسي الخََلُوُق * وأُسََُمََّى أبو30 العُُروق * المخيط بي مفوتق * ولا يعرف  أسََد الثُّلَّم29َ والّشُّ
قدري إالّا القِِحاب والعلوق * لِمِِِثلي تعشق السّّتّاّت المحتشمات * والبنات النّّاهدات * والجوار النّّاعمات * 
أُرُاعي صديقًًا ولا  * ولا  والجانب  الكبد  * وأطعن في  الحِِجاب  وأَهَتِِك   * الباب  وأدُُقّّ  البنات  أكشِِف وجه 
صاحب * ناعم الحسّّ * قيّّو اللّمّس ]هكذا[ * مليح الأوصاف * عريض الأكتاف * كم كحلتُُ مِِن عين 
رَمَِِده * وشفيتُُ من ثم31ّّ قلبو وأفئده * على مثلي يتخطّر32ّ الخُُدّّام * وإلى ديكي تُحُسن الأرحام * ]4 
ب[ أقوم باللّيّل والنّّاس نِيِام * ولا أطلُبُ شرابًاً ولاطعام33 * كم لي من إقدام * في جُُنْْح الظَّلَام * وهجوم 
عليهم من خلف وقُدُّّام * أفتِّشِ وأنبش *  ولا أُكنر من عجوز ولا مُُخْْتَشَْْ * آلِفُُِ الكبيرة والصّّغيره * والعمياء  
والبصيره * أدِِبّّ عليهم دبيب الثُّعُبان * وأجُُول في كلّّ مكان على من كان.  * قال الرّاّوي: فقام إليه الكسّّ 

وقد اتنفخ وتقبقب وجاه34 خََلقُُه العََبُُوس * واتنفخ حتّىّ صار كالقادوس. * وقال:
ّ يا وََقِِح يا هََجََّاج36 * يا لصّّ يا مِِقدام * يا وجه الفلْ س*  وا لك35 يا أعوََر يا قدر الشّّبر * يا من لا يحفظ السّرّ�

يوافق اللّوّن الأحمر في النّّصّّ اللّوّن الأحمر في الأصل 	19 	
قيم لتبيين النّّصّّ أضفنا علامات التّرر 	20 	

سقط فواصل السّّجع في الأصل في بعض الحين ولقد قمنا بإضافتها في النّّصّّ المحرّّر 	21 	
أي: الجواري. لن نشير إلى ذلك فيما بعد 	22 	

يُ	تكب التاء المربوطة قبل النّّجم الأحمر كحرف الهاء إشارةًً إلى نطقها ووفقًًا للعادة التأريخيّّة. 23 	
ن	قص هنا السّّجع 24 	

في الأصل:لغبوا. لعلّّ الصّّواب ما أثبتناه 	25 	
أي: وتآوسنا. ولقد تأثرت كتابة هذه الكلمة باللّهّجة العامّّيّّة 	26 	

قيم والفصول ن	قص هنا السّّجع. أضفت علامات التّرر 27 	
	أي: فتعجّّبّنّ كلهنّّ. اُسُتعمل في النّّصّّ الكامل المذكّّر بدالًا من الؤنّثّ ومن الأرجح أنّّ هذا تأثير اللّهّجة العامّّيّّة. لن  28 	

نشير إلى ذلك فيما بعد

في الأصل: تلم 	29 	
أي: أبا العُُروق 	30 	

الأصل ليس واضحًًا. قد يوكن الصّّحيح: من هم. لعلّّ الصّّواب ما أثبتناه 	31 	
الأصل ليس واضحًًا. قد يوكن الصّّحيح: من تتخطّرّ. لعلّّ الصّّواب ما أثبتناه 	32 	

الفصيح: طعاما 	33 	
	الفصيح: وجاءه 34 	

في الأصل بهذا الشلك: والك 	35 	
كذلك في الأصل. سقط السّّجع في هذه الجمل 	36 	



Sex und Macht  |  369 

أنت  * ما  تنذكر38  * وأنت شيء لا  تفتخر  قدّّامي   * الدََّبّّ والرّكّْْس  يا مََن طَبَعُُهُُ   * يا نجس    37 يا معثَّرر
مثلي * ولا شغلك شغلي * ولا تقدر على قطعي ولا وصلي * كم عذّّبتُُ ثلملك قوّّاد *  وأحرمتُهُ النّّوم والّرُّقاد 
* وتمنّّعتُُ وتحجّّبت * وإليه ما تقربَّتَ * وهو يَذَِِلّّ لي ويَخَضََع * وبالوقوف على بابي يطمع * وأنا ملث 
الخشتناكنة39 المحشيّّه40 * وأنت ملث الحيّّة المليّوهّ * رأسُُك أقرََع * وأنت أعوََر أصلَعَ * وأنا بقدر الرّمّّّانة 
وأنت ملث اولمزة الصّّغيره * وأنا ملث الكُُوز41 وأنت ملث بلبله42 * وأنا ملث المَدَْْوََرة وأنت ملث اكلمحله43 * 
وأنت لك الدّّك والمعاش * وأنا لي العناق والهراش * ولي الكِِوسة والنّّفقه * وأنت لك العصا والفََلَقَه * وأنا لي 
القاعات والسّّتائر والبساتين * وأنت لك ازلمابل والقمامين * وأنا لي الهََرْْج والفرح والمغاني * وأنت على الباب 
* لك العباء والصّّوف وحبس باب الصّّغير * رأسك مُُدىلّى  * وأنا لي اسلمك والعنبر والحرير  تتحرسَّر ما تراني 
من ذلّتّك * وتنام على الحصا44 ]5 أ[ من قلّةّ حيلتك  * ومِِن فرْدْ ليلة تهرب منّّي وتشبع * ولا يبقالك45 
رأس يُرُفع * وأنا لا أشبع من شغلي * ولا أمََلُُّ من كحلي * ألتقي الطّعّن القيّّو بِِصََدري * ولو كاونا ألف46 
هزمتُهُم بصبري * وأنت من ساعتك * ترتخي  أودانك * ولا يبقى أوحش منك وأنا واقفٌٌ على حيلي * طلََو 
دّْْصَّم * ولا أفزع من اللَّكَْْم * ولا أشبع من السََّفْْق واللَّطَْمْ * كلّمّا لُطُِِمتُُ اتنعشت *47  ليلي * لا أمََلّّ من ال
وبعد هذا وقبله أين الدّّيك من الدّّجاجه * وأين البُُقسُُماط من الكُُماجه48 * وأين اليََقْْطِِينة الكبيره * من 

الكفتة الصّّغيره. * 
قال الرّاّوي: فقام إليه الزّبّّّ وتتّورّ * واحمرّّ وتصفّّر * وجاه49 خََلقُُهُُ العََبوس * وزعََق كأنّهّ فحل جاموس. * 
 وقال: وا لك يا واسع الأشداق * يا أعوََج الشّّقّّ * يا من لم تلْْز شواربه منوتفه * وكلّّ ساعة فيه صوفه * 
50 العيون تبصرك * ولا تنرُظكََُ لـِِما تعلم من قبيح منرِظكِ * وأنا أبرز كأينّي عمود رُخُام * مليح القدّّ  لا تُخُيلّي
معتدل الهِِندام * وأنا ملث المأذنة الرّفّيعه * وأنت ملث الجََرّةّ الوسيعه * وأنت ما تزال في الدّّماء مخضََّب * 
وطلََو زمانك بالخُُروق معصََّب * وإنْْ طلع مِِنْْك ولدٌٌ فما يعود يرغب فيك وبعد هذا وقبله أكنشف أنا وأنت 
قُدُّّام هذه السّّتّاّت الحوضر *وتبرصُر مََن تحِِنّّ إليه القلبو والنّّوظر * وتشتاق إلى رؤيته الأحداق. * وكشف 
لهم عن شيء أثخن51 مِِن ساق * وأقوم مِِن عواميد الأسواق * فلامّا رأَتَْهُُْ العيون * قالوا: مثلك لا يوكن * وكلُّنُا 
نقدّّم أرواحنا إليك * ولا نموت ولا ننحرم لذّّة اليّْنَّْك. * وكلّهّم تقدّّموا إليه * وقبّلّوا الأرض بين يديه * ففرح 

وعجِِب * وانشرح وطرِبِ * وأنشأ يقول شعر:

في الأصل: معتر 	37 	
هذه الكلمة ليست فصيحة. لعلها تأثّرّت باللّهّجة العامّّيّّة 	38 	

الخشتناكنة ونع من الكعكة المحشية. 	39 	
في الأصل: محشيىىة ]بنبرتان مهملتان[ 	40 	

لعلّّ سقط هنا صفة لكلمة "الوكز" مثلا "الكبيرة". إن كان كذلك لقد اتّفّقت الكلمتان في السّّجع 	41 	
في الأصل: بلبّّلة. أو: بلبلّةّ 	42 	

قد يشبه هذه الجملة حديث نبيّّو في صحيح أبي داود بالتّحّديد حديث رقم 4452 	43 	
أي: الحصى 	44 	

الفصيح: يبقى لك 	45 	
أي: ألفّّا. لقد تأثّرّت الكلمة باللّهّجة العامّّيّّة 	46 	

ن	قص هنا السّّجع 47 	
ون	ع من الخبز 48 	

الفصيح: وجاءه 	49 	
لقد تأثّرّت الكلمة باللّهّجة العامّّيّّة 	50 	

في الأصل: أتخن 	51 	



370  |  Johannes Ruhstorfer

]من المجثّّت[52
وإنْْ وََثَبَْْتُُ فداخل54 		 أنا مليح ]…[53

إلى المقاتل واصل 		 وإنْْ لطمتُُ فلطمي
وتزغرط القوابل 		 ]5 ب[ ولي تُزَُفَُُّ المغاني
ديارَهَم والمنازل 		 وخلّفّوا عند قُدُومي

55لِكُُِسّّ ما هو عاقِِل  ومََن يُشُبّّه ز	ب�

* . هم ووىلّى * وترك كلّّ أحد عليه يتقىلّى ثمّّ خالّا

زم أن تُنُطَقَ بعض الكلمات بالّنُّطق  	لقد قارب بحر الأبيات التّاّلي بحر المجثّّت مع أن هناك بعض الأخطاء. من الالّا 52 	
العامّّيّّ

تشير بحر المجثّّت إلى نقص بعض الكلمات هنا 	53 	
	في الأصل يتبع نجم كلّّ بيت الشّّعر والشّّعر مبوتك في صّّن مترسسل دون فراغ بين الصّّدر والعجز 54 	

أي: زبًّاً 	55 	



Sex und Macht  |  371 

4	 Übersetzung

Der Rangstreit zwischen Schwanz und Möse56 in vollständiger Fassung57

[Der Erzähler] sagte: „Es trug mir einer der Geistreichen und Noblen zu, *58 dass 
Schwanz und Möse bei einer Versammlung zusammenkamen * in einem Festsaal, 
in dem sich schamvolle Damen, * vollbusige Mädchen * und feine Sklavinnen 
getroffen hatten, * die allesamt Eloquenz, Schönheit, * gutes Aussehen und Artig­
keit (inṭibāʿ) besaßen. * Als sie nun gegessen, getrunken und gespielt, * gelacht 
und sich in Ausschweifung ergangen hatten,59 * miteinander vertraut und artig 
geworden waren, * erhob sich unter ihnen jemand, groß wie eine Handspanne – 
nein, etwas größer; * dick wie ein Fuchsschwanz60 – nein, etwas kleiner. * Er 
machte einen Sprung * und brüllte, * was die Herzen der schamvollen Damen, * 
vollbusigen Mädchen und feinen Sklavinnen vor Schreck heftig schlagen ließ, * 
und ergriff das Wort vor denjenigen, die verstanden.“ 

Der Überlieferer der Geschichte fuhr fort und sagte: „Da staunten sie alle 
wegen seines Aussehens und seiner Rede, * scharten sich um ihn, * und er erhob 
vor ihnen seine Stimme, * nachdem er sich gereckt und gestreckt hatte, * und 
sagte: ‚Hört, ihr Bezaubernden, * ihr entzückenden Gesichter: * Ich bin es, der 
allseits bekannte Schwanz, * der berühmte Ritter, * Löwe der Furchen und der 
Spalten. * Wenn ich zum Vorschein komme, habe ich auf meinem Kopf Safran­
parfum, * man nennt mich ‚den Geäderten‘,* durch mich wird die Naht aufge­
trennt, * niemand außer den Huren und den Dirnen61 weiß, wozu ich imstande 
bin, * mich begehren leidenschaftlich die schamvollen Damen, * vollbusigen 

	56	 Die passende Übersetzung von arabisch kuss und auch zubb ist schwierig. Heutzutage sind es 
verbreitete vulgäre Ausdrücke. Wie beide Wörter in der Mamluken- oder der Osmanenzeit 
in arabischsprachigen Ländern wahrgenommen wurden, als der vorliegende Text entstand, 
ist nicht klar. Hier wurde mit ‚Möse‘ die Übersetzung gewählt, die Ulrich Marzolph für den 
Sexual- und Eheratgeber ‚Ar-rawḍ al-ʿāṭir wa-nuzhat al-ḫāṭir‘ (‚Der duftende Garten zur 
Erbauung des Gemüts‘) von an-Nafzāwī verwendet. Vgl. an-Nafzāwī: Der duftende Garten.

	57	 Die rote Tinte im Manuskript markiert den Wechsel der sprechenden Person, also zubb oder 
kuss. Hierbei sind immer die Worte „Der Erzähler sagte“ und oft noch ein paar Worte danach 
rot geschrieben. All das wurde ohne Veränderungen aus dem Manuskript übernommen.

		 Der Anhang „in vollständiger Fassung“ könnte auch gelesen werden als „darüber, wem 
Perfektion zukommt“. 

	58	 Die Asteriske markieren das Ende eines Kolons bzw. Reims. Sie sind in der Handschrift 
enthalten, fehlen allerdings dort besonders in den ersten 10 Zeilen oder sind an den falschen 
Stellen gesetzt. Weil der Text aber bis auf einige in der Edition markierte Stellen regelmäßig 
gereimt ist, scheint ein Mangel der Abschrift, nicht des Texts vorzuliegen. Daher wurden 
die Asteriske in der Edition und in der Übersetzung ergänzt und korrigiert.

	59	 Inḫalaʿū kann auch bedeuten: „Sich ausgezogen hatten“.
	60	 Auch Amaranth genannt, Pflanze mit langen, hängenden Blütenstauden.
	61	 Al-ʿulūq ist der Plural von ʿilq und ʿilqa, also „passiver (penetrierter) Homosexueller“ oder 

„Dirne“. Hier sind also beide Bedeutungen möglich. 



372  |  Johannes Ruhstorfer

Mädchen * und feinen Sklavinnen, * ich enthülle das Gesicht der Mädchen und 
klopfe an die Tür, * entreiße den Schleier [der Jungfräulichkeit], * stoße in die 
Leber und Flanke * und kümmere mich nicht um einen Freund oder Kameraden. * 
Ich fühle mich weich an, * doch meine Berührung ist kraftvoll, * ich bin von 
schönen Eigenschaften * und habe breite Schultern. * Wie viele geschwollene 
Augen habe ich schon mit Balsam versehen, * wie viele Herzen geheilt! * Für mich 
stolzieren die Diener62 mit schwingendem Gang * und meinem Hahn erweisen die 
Verwandten63 Wohltaten. * [4v] Nachts, wenn die Leute schlafen, bin ich wach 
und stehe gerade, * verlange nicht nach Speise oder Trank. * Wie mutig doch bin 
ich * unter dem Mantel der Finsternis * und bei Angriffen auf sie, von hinten und 
von vorn. * Ich untersuche genau, wühle Verborgenes suchend, * weise weder 
die Greisin ab noch eine [wegen jungen Alters] Schüchterne, * bin Genosse der 
Großen und der Kleinen, * der Blinden und der Sehenden, * ich krieche auf ihnen 
wie eine Schlange * und bewege mich frei, egal, auf wem.‘“ 

Dann sagte der Erzähler: „In diesem Moment erhob sich gegen ihn die Möse, 
aufgeplustert, angeschwollen und fuchsteufelswild64 * und plusterte sich auf, bis 
sie wie ein tönerner Krug65 aussah, * und sagte: ‚Wehe dir, du bist einäugig und 
gerade mal die Spanne einer Hand groß, * du, der du keine Geheimnisse bewah­
ren kannst, du Schamloser und Unruhestifter, * du tollkühner Dieb, * Gesicht 
des Bankrotts, * du Dummkopf, du Unreiner, * du von Krabbeln und Schmutz66 
Gezeichneter! Vor mir gibst du an? * Du bist doch kein erwähnenswertes Ding! * 
Du bist mir nicht ebenbürtig * und dein Geschäft ist nicht meines. * Du bist weder 
dazu imstande, dich von mir zu trennen, noch, dich mit mir zu vereinen. * Wie 
oft habe ich einen Zuhälter wie dich gequält, * ihn um Schlaf und Schlummer 
gebracht, * mich [ihm] verweigert und mich verschleiert * und mich von ihm 
ferngehalten, * während er sich aber demütig zeigte und sich unterwarf * und an 

	62	 Das arabische ḫuddām umfasst im generischen Maskulin Dienerinnen und Diener.
	63	 Wörtlich: Gebärmütter.
	64	 Im Arabischen wörtlich: „Es kam zu ihr ihre finster dreinblickende Laune“ (ǧāhu ḫalquhu 

al-ʿabūs).
	65	 Qādūs bezeichnet tönerne Krüge, die, auf großen Rädern aus Holz montiert, Wasser aus 

Brunnen oder Kanälen in andere Bewässerungskanäle transportieren. Die Krüge werden 
aber auch teils ohne Boden hergestellt, so dass sie zu Rohren zusammengesteckt werden 
können und als Wasserleitungen dienen; vgl. Wehr u. Kropfitsch 1985, S. 993.

	66	 In der Handschrift sind die beiden Reimwörter mehrdeutig. Möglich ist niǧs und riks, was 
der übersetzten Bedeutung entspricht. Möglich ist aber auch naǧs und raks, wobei das erste 
Wort immer noch das Gleiche bedeutet, das zweite aber nicht mehr „Schmutz“, sondern 
„Niederwerfen“. Die Bedeutung „Niederwerfen“ passt im weitesten Sinne zu „Krabbeln“. 
Die Übersetzung „Schmutz“ passt aber auch gut zu „unrein“ und wirkt stimmiger.



Sex und Macht  |  373 

meinem Tor zu stehen begehrte. * Ich bin ein gefüllter Keks,67 * du hingegen eine 
gewundene Schlange, deren Kopf kahl ist, * bist einäugig und ohne Haare. * Ich 
bin so groß wie ein Granatapfel, * du hingegen wie eine kleine Banane; * ich bin 
eine Kanne, du wie eine Tasse mit Tülle,68 * ich bin wie die Kajal-Dose und du wie 
ihr Stab zum Auftragen. * Dein sind die harte Arbeit und der Lebensunterhalt, * 
mein sind die Umarmung und das Liebesspiel * ebenso wie das Recht auf Kleidung 
und Unterhalt von meinem Gatten. * Dein sind der Stock und der Stab, an den 
die Füße der Verbrecher gebunden werden.69 * Mein sind die Säle, die Schleier 
und die Gärten, * dein sind die Müllkippen und die Müllsammler,70 * mein sind 
Aufregung, Freude und die Wohnstätten, * du aber stehst kummervoll vor der 
Tür und kriegst mich nicht zu Gesicht. * Mein sind Moschus, Amber und Seide, * 
dein sind Mäntel aus Wolle, ja Wolle allgemein, und das Gefängnis am Kleinen 
Tor.71 * Dein Kopf hängt herab in Demut * und du schläfst auf Kieseln, weil dir 
keine List mehr einfällt.72 * [5r] Nach einer einzigen Nacht ergreifst du vor mir 
die Flucht und hast genug, * und dir bleibt kein Kopf mehr, der sich heben ließe; * 
ich dagegen kriege nicht genug von meinem Geschäft * und gesalbt zu werden,73 
erschöpft mich nicht. * Den starken Stich treffe ich mit entgegengereckter Brust, * 
und wenn es tausend wären, besiegte ich sie mit meiner Ausdauer, * während du 
sofort * deine Ohren hängen ließest. * Es gibt niemanden, der armseliger74 wäre 
als du, * ich hingegen bleibe die ganze Nacht bei Kräften, * werde nicht müde 
vom Zusammenstoßen, * fürchte keinen Hieb, * habe nie genug von Schlägen 
und Stößen * und jedes Mal, wenn ich geschlagen werde, erfüllt es mich mit 
neuer Kraft, * und außerdem: Der Hahn kommt doch nicht im Geringsten an die 
Henne heran, * ebenso wenig Zwieback an weiches Brot,75 * oder kleine Köfte-
Fleischbällchen an einen großen Kürbis!‘“ * 

	67	 Vgl. Zack 2009, S. 183.
	68	 Die Wörter kūz und bulbula können beide sowohl „Tasse“ als auch „Kanne“ bezeichnen. Die 

gewählte Übersetzung scheint die naheliegendste zu sein.
	69	 Falaqa wird der dicke Stab genannt, an den die Füße von überführten Verbrechern festge­

bunden werden, um dann die Füße zu schlagen. Auch die Bestrafungsmethode insgesamt 
trägt auf Arabisch diese Bezeichnung. 

	70	 Qammāmīn könnte auch „Aasfresser“ bedeuten.
	71	 Dies bezieht sich aller Wahrscheinlichkeit nach auf das berühmte kleine Stadttor von Damas­

kus, wo es auch ein Gefängnis gab. Vgl. Ibrahim 2010, S. 14.
	72	 In diesem Bild könnten die Kiesel metaphorisch für Hoden stehen.
	73	 Wegen der oben vom Penis bemühten Metapher zu Salbe/kuḥl ist das Wort in diesem Kolon 

möglicherweise als Metapher für Ejakulat zu verstehen.
	74	 Das Wort waḥš kann auch „einsam“ bedeuten. Wenn es als Elativ nicht zu waḥš, sondern 

waḥšī interpretiert wird, kann es auch „widerwärtig“ bedeuten. 
	75	 Arabisch kumāǧ; vgl. Nasrallah 2018, S. 473, und Zack 2009, S. 287.



374  |  Johannes Ruhstorfer

Da sagte der Erzähler: „Daraufhin erhob sich gegen sie der Schwanz * und spannte 
sich an, wurde rot, dick und fuchsteufelswild,76 brüllte wie ein Wasserbüffelstier * 
und sagte: ‚Wehe dir mit dem breiten Grinsen, * deinem krummen Spalt, * deinem 
epilierten Schnurrbart,77 * in dem immer ein Stück Wolle steckt, * du lässt die 
Augen dich nicht erblicken * und dich ansehen, weil du weißt, wie hässlich dein 
Anblick ist. * Ich rage empor als wäre ich eine Marmorsäule, * bin von schöner 
Statur und wohlproportioniert, * bin wie das hohe Minarett, * du aber wie eine 
weite Amphore, * du bist immer mit Blut gefärbt * und deine Öffnungen mit 
Stofffetzen umwickelt. * Wenn aus dir ein Kind hervorkommt, begehrt es dich 
nicht mehr, und außerdem: Ich und du seien jetzt enthüllt vor diesen anwesen­
den Damen, * damit du siehst, nach wem sich Herzen und Blicke sehnen * und 
wen zu sehen die Augen begehren.‘“ *Und er enthüllte ihnen etwas, dicker als 
ein Bein * und standfester als die Säulen der Basare. * Als ihn die Augen sahen, 
sagten sie: „Niemand ist dir ebenbürtig! * Wir alle bieten dir unsere Seelen an * 
und wir wollen nicht sterben, bevor wir in den Genuss des Fickens kommen.“ * 
Alle gingen zu ihm und küssten die Erde vor ihm, * er freute sich, fand daran 
Gefallen, war entzückt und froh * und rezitierte ein Gedicht:

„Ich bin schön, und wenn ich irgendwo hineinspringe, lande ich. | Wenn 
ich zuschlage, trifft mein Stoß die tödlichen Stellen78 unvermeidlich. | 
[5v] Wunderschöne Frauen werden mir zur Hochzeit angetragen und 
die Ammen stoßen Freudentriller aus für mich. | Wenn ich komme, 
lassen [die Frauen] ihre Häuser und ihre Wohnungen hinter sich. | Wer 
aber Schwanz mit Möse vergleicht, ist nicht verständig.“

Daraufhin ließ er sie allein und wandte sich ab * und ließ alle nach ihm schmach­
tend zurück.

5	 Darstellung der Geschlechtsteile und des Geschlechtsverkehrs

In der Einleitung des Rangstreits wird eine ausschweifende Feier von Frauen 
beschrieben, auf der der Penis plötzlich erscheint. Er prahlt und lobt seine Eigen­
schaften, woraufhin eine Vulva vor der Gruppe von Frauen erscheint. Sie rühmt 
sich ihrer Vorzüge und verspottet den Penis. Er reagiert seinerseits mit Hohn und 
steigert seine Prahlerei, entblößt sich und wird durch das weibliche Publikum zum 

	76	 Siehe die parallele Stelle oben.
	77	 Das Arabische ist doppeldeutig. Es könnte auch heißen: „Deinem Schnurrbart, der epiliert 

werden sollte“.
	78	 Arabisch maqātil, wörtlich „die tödlichen Stellen“. Möglich ist auch muqātil, „Kämpfer“.



Sex und Macht  |  375 

Sieger gekürt. Die sexuellen Angebote der Frauen lehnt er im Folgenden ab, lobt 
sich wiederum selbst in einem Gedicht und verlässt die Feier.79 

Penis und Vulva sind Personifikationen erregter Geschlechtsorgane. Der 
Penis wird als „jemand, groß wie eine Handspanne – nein, etwas größer; * dick 
wie ein Fuchsschwanz – nein, etwas kleiner“ (Z. 8 f.) beschrieben, die Vulva ist 
„angeschwollen“ (Z. 34), „fuchsteufelswild“ (ebd.) und plustert sich auf, bis sie 
aussieht „wie ein tönerner Krug“ (ebd.). Das Publikum des Streits sind „schamvolle 
Damen * und vollbusige Mädchen * und feine Sklavinnen“ (Z. 5).

Das Sprechen über das jeweilige Geschlechtsteil erfolgt im Text auf zwei 
Ebenen und verteilt über drei Sprechinstanzen. Ein Erzähler, der selbst nicht Teil 
der Handlung ist, berichtet über das Streitgespräch und das Geschehen auf dem 
Fest; sein Sprechen unterscheidet sich wiederum vom Sprechen des Penis und der 
Vulva. Das Sprechen des Penis ist zunächst einzig auf sich selbst bezogen, als er 
sich für seine sexuellen Potenz lobt, dabei aber vollständig ignoriert, dass es zur 
Demonstration derselben eigentlich das Gegenüber der Vulva braucht (Z. 15–32). 
Das Sprechen der Vulva zum Penis ist in der Reaktion auf dieses kontextlose Selbst­
lob ein verbaler Angriff, geprägt von Spott (Z. 35–65). Der Penis wiederum kontert 
diesen ebenfalls mit Spott (Z. 67–75). Die Redeanteile der beiden Geschlechtsteile 
sind anteilig nahezu gleich lang, haben aber unterschiedliche Stoßrichtungen: 
Während der Penis seine erste Rede für ein umfangreiches Eigenlob nutzt, pro­
voziert er damit die Vulva zu einer Rede, in der sie ebenso sich selbst lobt wie 
den Penis verspottet. Erst in seiner zweiten Rede geht der Penis auch dazu über, 
seine Gegnerin zu verspotten und direkt anzugreifen.

Die Bezeichnungen80 für den Geschlechtsverkehr, die durch beide Streitenden 
benutzt werden, zeigen das Aufeinanderbezogensein im Streit. Häufig stammen 
sie aus dem Wortfeld ‚Kampf‘. Von den 20 Ausdrücken kann man neun damit 
assoziieren. Die Vulva spricht von einem „Stich“ (Z. 58), „Zusammenstoßen“ 
(Z. 61), „Hieb“ (ebd.), „Schlägen und Stößen“ (ebd.) beziehungsweise davon, „wenn 
ich geschlagen werde“ (ebd.). Der Penis verwendet in seinem Eigenlob zunächst 
Metaphern aus dem textilen Bereich: „durch mich wird die Naht aufgetrennt“ 
(Z. 19 f.) und „[ich] entreiße den Schleier [der Jungfräulichkeit]“ (Z. 21 f.). Sogleich 
driftet aber auch er in das Metaphernfeld des Kampfes ab: Er stoße „in die Leber 

	79	 Es ergeben sich Parallelen zum Beitrag von Vanessa-Nadine Sternath und Michael 
Mecklenburg zum ‚Nonnenturnier‘ und ‚Rosendorn‘ im vorliegenden Band.

	80	 Hinsichtlich der Vokabeln und Bilder, die für Geschlechtsorgane und Geschlechtsverkehr 
verwendet werden, lassen sich viele Ähnlichkeiten mit Andrea Moshövels Analyse des Früh­
neuhochdeutschen Wörterbuchs in diesem Heft finden. Positive Metaphern und Vergleiche 
verweisen meist auf den Penis, negative häufig auf die Vulva. Im ,Rangstreit‘ wie im Früh­
neuhochdeutschen Wörterbuch überwiegt eine männlich perspektivierte, verdinglichende 
Sichtweise. 



376  |  Johannes Ruhstorfer

und Flanke“ (Z. 22); er greife „[n]achts, wenn die Leute schlafen“ (Z. 27) „von 
hinten und von vorn“ (Z. 29) an. 

In seiner zweiten Rede lässt der Penis vor allem Vergleiche mit Gegenständen 
folgen. Er selbst ähnele dem „Minarett“ (Z. 71), die Vulva einer „weiten Amphore“ 
(ebd.). Damit orientiert er sich an der Bildlichkeit der Vulva, die zuvor bereits 
Gefäße als Vergleichsfolie anbrachte: „Kanne“ und „Tasse mit Tülle“ (Z. 46), 
„Kajal-Dose“ und „Stab zum Auftragen“ (Z. 46 f.). Erst in seinem den Rangstreit 
abschließenden Gedicht greift er die aggressive Bildsprache wieder auf: „Wenn 
ich zuschlage, trifft mein Stoß die tödlichen Stellen unvermeidlich“ (Z. 83). Die 
Redeweisen über Sex, insbesondere die Verben, sind im Text überwiegend nicht 
reziprok, sondern haben ein männliches Agens und ein in diesem Fall vor allem 
weiblich gedachtes Patiens.81 

Während beide Geschlechtsteile und der Erzähler sich innerhalb der Bezeich­
nung des jeweils gedachten Gegenübers und ihrer selbst in etwa der gleichen Bild­
lichkeit bedienen, steht das Sprechen über den Geschlechtsverkehr als solchen dem 
diametral entgegen, denn dieser inszeniert einen durchaus martialischen Akt, der 
dem Mann die aktive, der Frau aber die passive Rolle zuschreibt. Es ist im Folgen­
den davon auszugehen, dass diese Beschreibungen der erregten Genitalien sowie 
die bildhafte Beschreibung des Geschlechtsverkehrs den Text erotisch aufladen. 

6	 Schönheit, Attraktivität und Potenz

Drei Eigenschaften sind im Streit zwischen Vulva und Penis besonders umkämpft: 
Schönheit, Attraktivität und Potenz. Diese Eigenschaften treten in Varianten 
auf und werden eng miteinander verknüpft. Vor allem aus seiner Schönheit und 
Attraktivität leitet der Penis ab, dass Frauen ihm stets verfügbar sind und er eine 
Form von Kontrolle über sie ausüben kann. In seinem Eigenlob entfaltet der Penis 
die Eigenschaft der Potenz über drei Variationen. Erstens prahlt er mit seiner 
Physis: Er „habe breite Schultern“ (Z. 24) und sei „von schöner Statur und wohl­
proportioniert“ (Z. 71). Zweitens beschreibt er seine Potenz mit Metaphern der 
Kampfesstärke und der Tapferkeit, wie oben bereits ausgeführt wurde. Drittens 
basiert seine Potenz auf seiner Ausdauer, denn ihn verlange nicht „nach Speise 
oder Trank“ (Z. 28). 

Genau an diesen Punkten greift die Vulva ihn an, indem sie ihm Potenz, 
Schönheit, Attraktivität und damit seine Macht zur Kontrolle abspricht und für sich 

	81	 Vgl. Karras u. Pierpont 2023 sowie Bachorski 1996. Das Konzept von Geschlechtsverkehr 
als Handlung zwischen einem männlichen Agens und einem nicht-männlichen Patiens ist 
darüber hinaus essentiell für das Verständnis von Liebesbeziehungen zwischen Personen 
männlichen Geschlechts in der islamischen Vormoderne. Vgl. hierzu El-Rouayheb 2005. 



Sex und Macht  |  377 

selbst in Anspruch nimmt. Was das Eigenlob im Hinblick auf die eigene Schönheit 
und die Beleidigungen des Aussehens des Penis selbst angeht, steht die Vulva die­
sem in nichts nach. Gerade aber das Argument seiner Ausdauer hebelt sie mit dem 
Gegenargument aus, dass er für den Geschlechtsakt stets erst ‚in Form kommen 
muss‘, während sie selbst auf Dauer zur Verfügung steht: „Nach einer einzigen 
Nacht ergreifst du vor mir die Flucht und hast genug, * und dir bleibt kein Kopf 
mehr, der sich heben ließe; * ich dagegen kriege nicht genug von meinem Geschäft 
* und gesalbt zu werden erschöpft mich nicht“ (Z. 55–57).82 Sie selbst bleibt „die 
ganze Nacht bei Kräften“ (Z. 60). Nur ihr gehören „Umarmung und Liebesspiel“ 
(Z. 48), während der Penis „Arbeit und de[n] harten Lebensunterhalt“ (Z. 57) sein 
Eigen nennt. Schließlich wendet sich der Penis an das Publikum: Er fordert die 
Vulva auf, sich nun gemeinsam mit ihm zu enthüllen und die anwesenden Frauen 
entscheiden zu lassen, „wen zu sehen die Augen begehren“ (Z. 75).

Am Ende des Rangstreits sind es nicht allein seine stilistischen oder argu­
mentativen Fähigkeiten, die den Penis gewinnen lassen, sondern es ist auch seine 
Physis. Der Anblick (vgl. Z. 77) des nackten Penis entscheidet den Rangstreit. 
Die Vulva wird kommentarlos aus der Handlung entfernt. Sie erhält weder die 
Möglichkeit der Gegenrede noch wird berichtet, ob sie der Aufforderung des Penis 
Folge leistet und sich entblößt. Stattdessen fordern die Frauen: „[W]ir wollen nicht 
sterben, bevor wir in den Genuss des Fickens kommen“ (Z. 78 f.). Ihre Entscheidung 
fällt aber nicht nur aus einer Abwägung der Argumente von Penis und Vulva, 
sondern scheinbar aus dem durch das viele Reden über den Geschlechtsverkehr 
selbst erzeugten Begehren heraus, diesen nun endlich vollziehen zu dürfen. Anders 
gesagt: Aus der heteronormativen Perspektive des Textes heraus können sich aber 
die Frauen als Vulvaträgerinnen gar nicht anders entscheiden als für das männ­
liche Gegenstück. Nur der Penis ist in der Lage, ihre Lust durch Penetration der 
Vulva zu stillen, das durch das erotische Sprechen erregte sexuelle Verlangen zu 
befriedigen. Der Rangstreit ist ein abgekartetes literarisches Spiel.

Dass es für den Erzähler auch auf das Reden über den Geschlechtsverkehr 
ankommt und nicht nur auf den humoristischen Vergleich der beiden Geschlechts­
teile mit Gegenständen und miteinander, macht der lapidare Kommentar „Wer aber 
Schwanz mit Möse vergleicht, ist nicht verständig“ (Z. 87) deutlich. Ein solcher 
Vergleich ist nämlich über die Unterhaltung eines (vermutlich männlichen) Pub­
likums hinaus auch ein Anlass, über den Geschlechtsverkehr selbst sprechen zu 
können und damit das Verhältnis der Geschlechter aus seiner Sicht klarzustellen.

	82	 Zum Motiv des ‚One-Night-Stands‘ und der Unersättlichkeit des weiblichen Begehrens nach 
sexueller Erfüllung vgl. den Beitrag von Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg 
in diesem Band. 



378  |  Johannes Ruhstorfer

7	 Fazit

Die Analyse hat gezeigt, dass im ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ die 
zentralen Streitpunkte Schönheit, Attraktivität und Potenz sind. Hinter Spott und 
Eigenlob steht dabei durchaus der Kampf um die Macht innerhalb der sexuellen 
Beziehung zwischen den Kontrahenten Vulva und Penis, Frau und Mann. Die Tat­
sache, dass sich der Penis (symbolisch stellvertretend für alle Männer?) am Ende 
dem ‚Zugriff‘ durch die Frauen entzieht, unterstreicht zudem die Deutungshoheit 
über weibliche Sexualität und die Erfüllung weiblichen sexuellen Begehrens. Die 
heteronormative Perspektive der Kontrolle über das sexuelle Begehren von Frauen 
bleibt dem Text trotz seiner Subversivität damit eingeschrieben. 

Der ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ liefert als seltene Kombina­
tion von literarischem Rangstreit und frivoler muǧūn-Literatur aber auch eine 
bislang wenig beachtete Sicht auf die Behandlung von Sexualität und die mit ihr 
verbundenen Machtdynamiken in der Literatur der späten Mamluken- und frühen 
Osmanenzeit. Es bleibt zu klären, ob weitere frivole Texte aus beiden Epochen 
diese Sicht teilen oder nicht.

Literaturverzeichnis

Quellen

Al-ʿAynī, Badr ad-Dīn: Maǧmūʿa taštamil ʿalā 
ḥikāyāt wa-ġayrihā. Bursa, İnebey Kütü­
phanesi, Arap Edebiyatı 892.7 (32063).

Al-Kātib, ʿAlī Ibn Naṣr: Kitāb ǧawāmiʿ 
al-laḏḏa. 2 Bde. Hrsg. v. Faraǧ al-Ḥawār. 
Ariana 2019.

An-Nafzāwī, ʿUmar Ibn Muḥammad: Der 
duftende Garten zur Erbauung des 
Gemüts. Übers. v. Ulrich Marzolph. 
München 2002.

Aš-Širbīnī, Yūsuf: Brains Confounded by the 
Ode of Abū Shādūf Expounded. 2 Bde. 
Hrsg. v. Humphrey Davies. New York 
2016.

Nasrallah, Nawal (Übers.): Anonym: Trea­
sure Trove of Benefits and Variety at the 
Table. A Fourteenth-Century Egyptian 
Cookbook. Leiden, Boston 2018. 

Ibn al-Nadīm, Abū al-Faraǧ: al-Fihrist. 
Hrsg. v. Gustav Flügel. Leipzig 
1871–1872.

Wien, Österreichische Nationalbibliothek, 
Cod. Mixt. 33.

Yāqūt al-Ḥamawī, Šihāb ad-Dīn: Muʿǧam 
al-udabāʾ. Hrsg. v. Iḥsān ʿAbbās. Bd. 6. 
Dār al-Ġarb al-Islāmī. Beirut 1993.

Zack, Elisabeth Willemina Antoinette: 
Egyptian Arabic in the Seventeenth 
Century. A Study and Edition of Yūsuf 
al-Maġribī’s ‘Dafʿ al-ʿiṣr ʿan kalām ahl 
Miṣr’. Utrecht 2009.



Sex und Macht  |  379 

Forschungsliteratur

Aa, Abraham Jacob van der: Biographisch 
Woordenboek van Nederland. 26 Bde. 
Haarlem 1852–1878.

Bachorski, Hans-Jürgen: Ein Diskurs von 
Begehren und Versagen. Sexualität, 
Erotik und Obszönität in den Schwank­
sammlungen des 16. Jahrhunderts. In: 
Helga Sciurie u. Hans-Jürgen Bachorski 
(Hgg.): Eros – Macht – Askese. 
Geschlechterspannungen als Dialog­
struktur in Kunst und Literatur (Litera­
tur, Imagination, Realität 14). Trier 1996, 
S. 305–341.

Bauer, Thomas: Dignitiy at Stake. Mujūn 
Epigrams by Ibn Nubāta (686–768/ 
1287–1366) and His Contemporary. 
In: Marlé Hammond u. Arie Schippers 
(Hgg.): The Rude, the Bad and the 
Bawdy. Essays in Honour of Professor 
Geert Jan van Gelder. Warminster,  
New York 2014, S. 160–185.

Bauer, Thomas: Warum es kein islamisches 
Mittelalter gab. Das Erbe der Antike und 
der Orient. München 2018.

El-Rouayheb, Khaled: Before 
Homosexuality in the Arab-Islamic 
World, 1500–1800. Chicago 2005.

Fichte, Joerg O., Peter Stotz, Sebastian 
Neumeister u. a. (Hgg.): Das Streit­
gedicht im Mittelalter (Relectiones 6). 
Stuttgart 2019.

Fischer, Jens: Imperfect Parodies. Diffusing 
Mock Sermons in Premodern Arabic 
Literature. In: Claudia Döring, Regina 
Grundmann u. Syrinx von Hees 
(Hgg.): Lachen und Kritik. Parodien in 
jüdischen, islamischen und christlichen 
Kontexten. Tagungsband zur Konferenz 
vom 23. und 24. Oktober 2023  
[in Vorbereitung].

Flügel, Gustav: Die arabischen, persischen 
und türkischen Handschriften der 

Kaiserlich-Königlichen Hofbibliothek zu 
Wien. Wien 1865.

Gelder, Geert Jan van: The Conceit of 
Pen and Sword. On an Arabic Literary 
Debate. In: Journal of Semitic Studies 32 
(1987), S. 329–360.

Gelder, Geert Jan van: Kufa vs Basra: The 
Literary Debate. In: Asiatische Studien. 
Zeitschrift der Schweizerischen Asienge­
sellschaft/Études asiatiques: Revue de la 
Société Suisse-Asie 50 (1996): Literatur 
und Wirklichkeit/Littérature et réalités, 
S. 339–362.

Gelder, Geert Jan van: Four Perfumes of 
Arabia. A Translation of as-Suyūṭī‘s 
al-Maqāma al-miskiyya. In: Rika  
Gyselen (Hg.): Parfums d’Orient  
(Res Orientales 11). Bures-Sur-Yvette 
1998, S. 203–212.

Gelder, Geert Jan van: The Debate of 
Spring and Autumn in Arabic Literature. 
In: Enrique Jiménez u. Catherine 
Mittermayer (Hgg.): Disputation 
Literature in the Near East and Beyond 
(Studies in Ancient Near Eastern 
Records 25). Berlin 2020, S. 175–189.

Gobillot, Geneviève: Zuhd. In: Encyclo­
pedia of Islam. 2. Aufl., Bd. 11 (2000), 
S. 559–562.

Heinrichs, Wolfhart: Rose versus Narcissus. 
Observations on an Arabic Literary 
Debate. In: Gerrit Jan Reinink u. Herman 
L. J. Vanstiphout (Hgg.): Dispute Poems 
and Dialogues in the Ancient and 
Mediaeval Middle East. Löwen 1991, 
S. 179–198.

Ibrahim, Mahmood: Crime and Punish­
ment in Mamluk Damascus. In: Osmanlı 
Araştırmaları 36 (2010), S. 13–33.

Karras, Ruth Mazo u. Katherine E. Pierpont: 
Sexuality in Medieval Europe. Doing 
Unto Others. 4. Aufl. Oxford 2023. 



380  |  Johannes Ruhstorfer

Myrne, Pernilla: Female Sexuality in the 
Early Medieval Islamic World. Gender 
and Sex in Arabic Literature. London, 
New York, Oxford 2020.

Rowson, Everett Keith: Mujūn. In: Julie 
Scott Meisami u. Paul Starkey (Hgg.): 
Encyclopedia of Arabic Literature. Bd. 1. 
London, New York 1998, S. 546–548.

Saitta, Gianluca: Les représentations 
du paysage et de la nature dans les 
maqāmāt/munāẓarāt yéménites 
d’époque prémoderne. Rom 2023.

Szombathy, Zoltan: Mujūn. Libertinism in 
Medieval Muslim Society and Literature. 
Harrow 2013.

Wagner, Ewald: Die arabische Rangstreit­
dichtung und ihre Einordnung in die 
allgemeine Literaturgeschichte (Abhand­
lungen der Geistes- und Sozialwissen­
schaftlichen Klasse 8). Wiesbaden 1962.

Wehr, Hans u. Lorenz Kropf﻿itsch: 
Arabisches Wörterbuch für die Schrift­
sprache der Gegenwart. Arabisch–
Deutsch. 5. Aufl. Wiesbaden 1985.



381

Vanessa-Nadine Sternath   und Michael Mecklenburg

Sexuelle Selbstermächtigung 
und sexualisierte Gewalt 
im ‚Nonnenturnier‘ und im 
‚Rosendorn‘

Abstract This article examines the representation of 
sexual empowerment and sexualised violence in the me­
dieval Märendichtungen ‘Nonnenturnier’ and ‘Rosendorn,’ 
exploring their role as constructs that critique gender 
norms, sexuality, and social dynamics. In ‘Nonnenturnier,’ 
the speaking penis embodies aggressive male sexuality, 
leading the protagonist to sever ties with it to distance 
himself from its disruptive nature. This separation cri­
tiques male sexual behaviour as inherently destructive 
and isolating. Conversely, ‘Rosendorn’ depicts a speaking 
vulva that embodies exaggerated notions of female desi­
re, reflecting patriarchal fantasies. The conflict between 
the woman and her vulva exposes internalised societal 
negativity towards female sexuality. However, the narra­
tive resolution, involving a violent and coercive reunion, 
problematically normalises sexual violence. Both texts 
investigate the fragmentation of sexual identity, sugges­
ting the impossibility of separating sexuality from the 
body. While ‘Nonnenturnier’ uses absurdity to critique 
male aggression, ‘Rosendorn’ reveals a more troubling 
reinforcement of patriarchal power dynamics under the 
guise of reconciliation.

Keywords Medieval Sexuality; Nonnenturnier; Rosen­
dorn; Sexual Empowerment; Sexualized Violence

Kontakt

Mag. Vanessa-Nadine Sternath,  
M. A., Universität des Saarlandes, 
Philosophische Fakultät,  
Fachrichtung Germanistik,  
Abteilung Mediävistik, Campus A2 2,  
D-66123 Saarbrücken,  
vanessa.sternath@uni-saarland.de  
https://orcid.org/0009-0007-3278- 
5729 

Prof. Dr. Michael Mecklenburg, 
Universität Kassel,  
FB 02 Geistes- und  
Kulturwissenschaften,  
Institut für Germanistik –  
Germanistische Mediävistik,  
Kurt-Wolters-Straße 5,  
D–34125 Kassel,  
michael.mecklenburg@uni-kassel.de

Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg: Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  
im ‚Nonnenturnier‘ und im ‚Rosendorn‘. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 381–404. Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25262 (CC BY-SA 4.0)

https://orcid.org/0009-0007-3278-
5729 
mailto:vanessa.sternath%40uni-saarland.de?subject=
https://orcid.org/0009-0007-3278-5729
https://orcid.org/0009-0007-3278-5729
mailto:michael.mecklenburg@uni-kassel.de
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25262


382  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

1	 Einleitung

In der mittelhochdeutschen Märendichtung werden häufig Sexualitäten in 
den Fokus der jeweiligen Erzählungen gerückt und zudem mit Aspekten von 
(körperlicher) Gewalt verbunden. In heterosexuellen Beziehungen kann dabei 
Gewalt von beiden Beteiligten ausgehen, allerdings wird die weibliche Gewalt­
ausübung vor dem Hintergrund der zeitgenössischen Weiblichkeitsentwürfe 
immer als normbrechend markiert. Dies gilt auch dann, wenn dieser Normbruch 
seinen Ausgangspunkt in männlichem Fehlverhalten hat.1 Mären sind somit 
Exempel

für das notorische mittelalterliche Vergnügen an drastischen Inhalten 
aus den interferierenden Bereichen von Sexualität, Gewalt und scha­
denbringendem Verhalten[, das] mit Mitteln der Komik und Parodie 
arbeitet, Genderdifferenz als Machtkampf fasst und in misogyner Vari­
ante das bekannte Stereotyp des lüsternen Klerikers zitiert.2

Weniger häufig, aber für den Diskurs um sexualisierte Gewalt3 aufschlussreich 
sind jene Mären, die wie die hier im Zentrum stehenden Mären ‚Nonnenturnier‘ 
und ‚Rosendorn‘von sexueller Selbstermächtigung erzählen.4

Im ‚Nonnenturnier‘ trennen sich ein von einer Dame dazu überredeter Ritter 
und im ‚Rosendorn‘ eine sich im Streit mit ihrer fud (‚Vulva‘, wörtlich ‚Fotze‘) 
befindende Jungfrau nach Streitgesprächen mit ihren primären Geschlechtsorga­
nen von ebendiesen. Ritter und Dame versuchen so, ihre Sexualitäten und deren 
Auswirkungen auf soziale Beziehungen positiv zu regulieren: Der Ritter ist der 

	1	 Vgl. etwa Strickers ‚Der begrabene Ehemann‘ oder Kaufringers ‚Drei listige Frauen‘, in denen 
jeweils die Männer keine angemessene Kontrolle ausüben und dementsprechend zu Schaden 
kommen, ohne dass dies irgendwie revidiert oder der Normbruch geheilt würde. Dennoch 
wird die weibliche Gewaltausübung explizit als normbrechend markiert. Zur Darstellung 
von Weiberlisten in der mittelalterlichen Sachkultur vgl. den Beitrag von Sophie Hüglin in 
diesem Themenheft.

	2	 Eming 2012, S. 384.
	3	 Zu modernen Gewaltbegriffen, auch sexualisierter Gewalt, vgl. Weltgesundheitsorganisation 

2013, S. 6; Grubmüller 2006; Christ u. Gudehus 2013; Retkowski, Treibel u. Tuider 2018; 
Hilfetelefon – Gewalt gegen Frauen: https://www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-frauen/
sexualisierte-gewalt.html (Zugriff: 08.09.2025). Zu Gewalt in mittelhochdeutscher Literatur 
vgl. Frank 2004; Braun u. Herberichs 2005; Scheuble 2005, S. 45–60; Lienert 2005; Reichlin 
2009; Wagner 2015; Mühlherr 2018; Eming 2019, S. 60; Fößel 2020; Garnier 2021; Schöller 
2022, insbesondere S. 347. Zum Verhältnis von Gewalt und Sprache vgl. Bleumer 2017.

	4	 Zum ‚Rosendorn‘ gibt es bisher kaum Forschung unter dieser Fragestellung, was eine Aufar­
beitung der Inhalte umso dringender macht; vgl. Heiland 2015; Becker 2017. Zur Forschung 
zum ‚Nonnenturnier‘ vgl. Strohschneider 1987; von Bloh 1999; Dicke 2002; Classen 2008; 
Eming 2012; Schuh 2015.

https://www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-frauen/sexualisierte-gewalt.html
https://www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-frauen/sexualisierte-gewalt.html


Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  383 

Meinung, ohne seinen zagel (‚Penis‘, wörtlich ‚Schwanz‘) wäre er den Frauen 
lieber als mit ihm; die Jungfrau wehrt sich gegen die Behauptung der fud, obwohl 
sie ungerechtfertigterweise unter der Kleidung versteckt sei, würben die Männer 
letztlich nur ihretwegen um die Jungfrau. Entgegen den Erwartungen der beiden 
Figuren führt die absichtsvolle Trennung vom Geschlechtsorgan jedoch nicht 
zu einer den eigenen Status verbessernden Regulation der sozialen Ebene, im 
Gegenteil: Den beiden wird mit Spott und Verachtung begegnet, die Auffassung 
der beiden Geschlechtsteile, die im Streitgespräch zuvor wie eigenständige Figuren 
agiert hatten, erweist sich daher als richtig. Eine diesen Irrtum heilende Wieder­
vereinigung mit dem Geschlechtsteil ist dem Ritter jedoch nicht möglich; er stirbt 
Jahrzehnte nach der Trennung. Sein Penis wiederum gerät in ein Nonnenkloster 
und muss sich dort von den als lüstern inszenierten Nonnen als Sexualobjekt 
‚missbrauchen‘5 lassen, was als parodisierende Verkehrung herrschender Sexu­
alpraktiken gelesen werden kann. Der Jungfrau hingegen gelingt es, sich wieder 
mit ihrer Vulva zu vereinigen, denn anders als dem Penis ergeht es der Vulva in 
der Welt gar nicht gut. Allerdings gelingt die Wiedervereinigung nur, indem sie 
sexualisierte Gewalt über sich ergehen lässt: Ein zu Beginn der Erzählung einge­
führter heimlicher Beobachter und intradiegetischer Erzähler6 muss ihr die Vulva 
„fest annageln“, damit sie dauerhaft an der Frau angeheftet bleibt.

Einerseits beabsichtigt dieser Beitrag, ein Narrativ aufzudecken, wie es etwa 
in Form des Vulva-Festnagelns im ‚Rosendorn‘ deutlich wird und das suggeriert, 
die Frau wünsche sich eine gewalttätige Form der Sexualität und der Mann gehe 
diesem Wunsch geradezu selbstlos nach. Im Falle des ‚Nonnenturniers‘ ist dieses 
Narrativ ähnlich subtil gestaltet, da der Penis vordergründig als Opfer sexualisier­
ter Gewalt erscheint. Andererseits gilt es, nach Formen sexueller Selbstermäch­
tigung und deren normativen Bewertungen durch andere innerhalb der beiden 
Mären zu fragen. Der Beitrag hat daher das Ziel, aufzuzeigen, dass das soziale 
Verhalten nicht von der Sexualität getrennt werden kann, dass ‚Sex‘ und ‚Gender‘ 
sich selbst dann nicht voneinander trennen lassen,7 wenn das Sexualorgan fehlt. 
Das Subversive beider Erzählungen liegt nun genau darin, dass diese Möglichkeit 
im Raum des Fiktionalen auserzählt und damit überhaupt erst sagbar wird. Der 

	5	 Die Begriffe ‚missbrauchen‘ und ‚Missbrauch‘ implizieren im Kontext von sexualisierter 
Gewalt eine Form des legitimen Gebrauchs, „so als ob es eine legitime Form des Benutzens 
eines Abhängigkeitsverhältnisses geben könnte“ (Retkowski, Treibel u. Tuider 2018, S. 20). 
Da so sexualisierte Gewalt normalisiert wird, setzen wir sie in einfache Anführungszeichen, 
um auf die Problematik dieses semantischen Felds hinzuweisen.

	6	 In der Fassung 2 (nach Grubmüller 1996) wird die Geschichte als Nacherzählung eines 
Traums der Erzählstimme ausgewiesen und narrativ gerahmt.

	7	 Sexualität wird instrumentalisiert, Gewalthandlungen werden sexuell aufgeladen, vgl. Scheuble 
2005, S. 52–57, 94–100; Schul u. Böth 2017, S. 26 f.



384  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

„hohe Abstraktions- und Reflexionsgrad von Mären“8 bietet damit fruchtbaren 
Boden für narrative Experimente mit Sexualitäten im Mittelalter. ,Close Readings‘ 
der beiden Mären werden Aufschluss über den Konnex zwischen Sexualitäten 
und Gewalt sowie über die spezifischen Ausformungen von Sexualitäten9 im 
‚Nonnenturnier‘ und im ‚Rosendorn‘ geben.

2	 Streit mit den Genitalien

Eine erste Interpretation der beiden Texte, die sich ausschließlich am Verlust des 
jeweiligen Geschlechtsteils der Protagonistin und des Protagonisten orientiert, 
resultiert für das hegemoniale Geschlecht in Degradierung und Entmachtung: Das 
‚Nonnenturnier‘ und der ‚Rosendorn‘ seien, so wäre zu folgern, komplementär 
zueinander aufgebaut, einmal sei der Mann das Opfer und einmal die Frau. Dass 
sich die sexualisierte Gewalt im ‚Nonnenturnier‘ gegen den Mann richte, befin­
den beispielsweise auch Braun und Herberichs: „[…] [E]inige Mären [verset­
zen] die Frau dank der Schwanklogik in die überlegene Position derjenigen, die 
Gewalt ausübt.“10 Dass aber nicht nur den Nonnen, sondern eben auch dem Ritter 
Verantwortung für den Verlauf der in extremer Gewalt mündenden Erzählung 
zuzuschreiben ist, urteilt Eming.11 Der ‚Rosendorn‘ wiederum könnte als eine 
Selbstermächtigung weiblichen Begehrens gelesen werden, weil hier stets die Frau 
agiert und die männliche Figur, die zugleich als intradiegetische Erzählstimme 
fungiert, lediglich zuschaut oder reagiert. In der Forschung wurde der ‚Rosen­
dorn‘ dementsprechend häufig als weibliches Gegenstück zum ‚Nonnenturnier‘ 
gelesen.12 Die Kritik an Männern, die ausschließlich an der Sexualität der Frau 
interessiert seien, unterschlägt jedoch die Komplexität beider Mären.

Im Prolog des ‚Nonnenturniers‘ wendet sich die Erzählstimme in einer Erzähl­
eröffnung an das Publikum, bezieht es also in die folgende Geschichte mit ein: 
Ir herschaft, ir solt gedagen, | so wil ich euch sagen. | ir sollent stille sweigen | beide 
tanzen unde geigen (V. 1–4).13 Explizit weist die Erzählstimme darauf hin, dass die 
Geschichte Kurzweil bringen soll: des sollen wir beginnen | und ein ander kurzweile 

	 8	 Eming 2012, S. 386.
	 9	 Zu lexikographischen Studien zum Sprechen über Sexualitäten vgl. den Beitrag von Andrea 

Moshövel in diesem Themenheft.
	10	 Braun u. Herberichs 2005, S. 25.
	11	 Vgl. Eming 2012, S. 384.
	12	 Vgl. Grubmüller 1996, S. 1332; Becker 2017, S. 174.
	13	 „Liebe Leute, seid jetzt still, dann will ich Euch was erzählen. Ihr sollt aufhören mit dem 

Tanzen und mit dem Fiedeln“. Das Nonnenturnier, S. 945.



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  385 

bringen | […] das geit uns freuden vil, | das uns dest minner möge betragen (V. 5–9).14 
Damit wird eine Rezeptionshaltung eingefordert, die die Einordnung der nach­
folgenden Schilderungen von Gewalt und sexualisierter Gewalt in die Ernsthaf­
tigkeit eines moralischen oder politischen Diskurszusammenhangs abweist. Das 
schließt eine darauf verweisende Didaxe zwar nicht aus, es bedeutet aber, dass die 
Darstellung von Gewalthandeln zunächst unterhaltenden Charakter haben soll.

In der Exposition nimmt die extradiegetisch-heterodiegetische Erzählstimme 
dann aus einer Nullfokalisierung Bewertungen des Ritters und der Dame vor.15 
Eingeführt wird mit der Information, dass der Ritter überall bereitwillig von den 
Damen empfangen wird: und wo der ritter zuogieng, | williklich in da enpfieng | 
manig roter munt mit freuden (V. 17–19).16 Außerdem ist er auch liep an dem bett 
(V. 30),17 es bleibt hier aber jedes Mal bei einem ‚One-Night-Stand‘ und somit bei 
„emotionale[r] Bindungslosigkeit und sexuelle[r] Treulosigkeit“:18 das er bei ir 
lak ein nacht (V. 32).19 Danach entfaltet die Erzählstimme eine über das Sexuelle 
hinausgehende soziale Dimension der Angelegenheit: Die Damen, die mit ihm 
intim waren, können damit prahlen: die daucht sich fürbaß immer mere  | beide 
hoffertig und here (V. 33 f.).20 Eine Frage, die hier nicht thematisiert wird, ist, ob 
alle am Hof von diesem Umstand wissen; doch mindestens die Damen müssen 
eigentlich einen internen Diskurs darüber führen. So oder so fühlen sich alle 
Damen, die mit dem Ritter geschlafen haben, sozial aufgewertet, so dass der 
Sexualakt argumentativ auf eine soziale Dimension des vergeschlechtlichten 
Selbstwerts verengt wird.

	14	 „Dafür laßt uns loslegen und uns einen anderen Zeitvertreib vornehmen […], das wird uns 
viel Spaß bringen, damit wir uns noch weniger langweilen“. Das Nonnenturnier, S. 945.

	15	 Wir nutzen die von Genette 2010 entwickelte narratologische Terminologie in der Wei­
terentwicklung durch Martínez u. Scheffel 2019. Gemeint ist demnach in Hinblick auf die 
extradiegetisch-heterodiegetische Erzählstimme der Unterschied zwischen der erzählenden 
Stimme und der jeweils eingenommenen Blickperspektive. Die Erzählstimme kann demnach 
auch aus der Perspektive einer Figur erzählen, obwohl sie nicht dieser Figur gehört, so dass 
den Rezipient*innen gewisse Informationen eben nicht zu Verfügung stehen oder der Blick 
auf erzählte Geschehnisse aus einer Figurenperspektive erzählt wird. Mit ‚Nullfokalisierung‘ 
ist hier das gemeint, was traditionell unter dem Begriff des ‚auktorialen Erzählers‘ gefasst 
wurde, dass also die Erzählstimme keine Perspektive einnimmt und die Rezipient*innen auch 
jene Informationen erhalten, die aus der Perspektive der Figuren gar nicht verfügbar sind. 
Die Unterscheidung ist wichtig, weil davon auch abhängt, inwiefern die Rezipient*innen 
sich auf eine ‚neutrale‘ Berichterstattung der Erzählstimme verlassen können.

	16	 „Wo immer der Ritter sich zeigte, empfing ihn bereitwillig und voller Freude manch roter 
Mund“. Das Nonnenturnier, S. 945.

	17	 „[A]uch beliebt im Bett“. Ebd.
	18	 Dicke 2002, S. 273.
	19	 „Daß er eine Nacht bei ihr lag“. Das Nonnenturnier, S. 947.
	20	 „[D]ie fühlte sich von da an stolz und geadelt“. Ebd.



386  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

Vom Allgemeinen dieser Konstruktion wird dann auf die individuelle Lage 
einer Dame fokussiert, deren Wunsch nach einer Liebesnacht vom Ritter immer 
wieder abgelehnt wird. Nach mehrmaligem Bitten bringt sie ihn schließlich doch 
dazu, mit ihr zu schlafen (vgl. V. 39–42), wobei besonders ihr in Figurenrede 
geäußerter Wunsch nach sexueller Selbstbestimmung bemerkenswert ist: „der 
meinen großen gir  | der püßt genzlichen mir!  | des sagen ich euch fürbaß dank.  | 
awe, were die nacht lang,  | so müsten wir vil beginnen,  | ee das ich euch ließ von 
hinnen.“ | des geviel dem ritter wol (V. 59–65).21 Dem Ritter gefällt also, dass sie ihre 
Sexualität lebt, und er lässt sich dann auch darauf ein. Bereits hier findet sich ein 
erster Ansatz zur Beurteilung sexualisierter Gewalt: Nicht der Mann bringe die 
Frau zum Geschlechtsverkehr, sondern die Frau mache ihn zum Objekt – auch 
wenn er das ja eigentlich wolle. Es findet also durch die Figurenkonstellation 
eine Verkehrung statt, die dafür sorgt, dass der Mann als Objekt der weiblichen 
Sexualität konstruiert wird, durch die er bekommt, was er sowieso anstrebte. Diese 
Idee impliziert aber auch, dass die Einfügung in eine passive Sexualrolle etwas 
Positives sein könne, denn der Ritter äußert sich in der Figurenrede begeistert: „ich 
tun alles, das ich sol | und was ich volbringen mag“ (V. 66 f.).22 Der Ritter willigt in 
den Wunsch der Dame ein, allerdings unter der Bedingung, am Morgen danach 
wieder gehen zu dürfen: „morgen wil ich urlaup haben. | das wil ich euch vorware 
sagen“ (V. 69 f.).23

Dass die Dame dann am nächsten Morgen von ihm verlangt, bei ihr zu blei­
ben, wird von der Erzählstimme nicht negativ gewertet; ihr Begehren danach, 
mehr als einmal Geschlechtsverkehr zu haben, wird durch die Erzählstimme also 
nicht als falsch oder unangemessen beurteilt. Der Ritter jedoch argumentiert in 
Figurenrede folgendermaßen: „ich kum zu euch nimmermere,  | wan es were um 
alle mein ere | und würd leicht darum erslagen“ (V. 97–99).24 Das erste Argument 
für seinen Aufbruch ist also die potenzielle Schädigung seiner ere, also seines öffent­
lichen Ansehens, wenn herauskäme, dass er mit einer Frau öfter als einmal schlafe. 
Seine Begründung gegen weiteren Geschlechtsverkehr steigert sich im zweiten 
Argument, wegen eines ‚Two-Night-Stands‘ um sein Leben fürchten zu müssen. 
Ein paar Verse später findet seine Argumentation in der Verallgemeinerung des 

	21	 „‚[S]tillt mir meine Begierde gründlich. Dafür werde ich Euch immer dankbar sein. Wahr­
haftig, wenn die Nacht nur lang genug wäre, dann könnten wir viel treiben, bevor ich Euch 
wieder weg ließe.‘ Das gefiel dem Ritter gut“. Ebd.

	22	 „‚Ich mache alles, was ich soll und wozu ich imstande bin‘“. Ebd., S. 947–949.
	23	 „‚Morgen will ich mich verabschieden dürfen. Darauf bestehe ich‘“. Ebd., S. 949.
	24	 „‚[I]ch werde nicht mehr zu Euch kommen, denn meine Ehre stünde auf dem Spiel, und 

leicht könnte ich dafür auch erschlagen werden‘“. Ebd.



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  387 

Ehrprinzips ihren Höhepunkt: was man nit gehaben mag mit eren, | das sal man 
billich enberen (V. 103 f.).25

Nun droht die Dame dem Ritter damit, dass er allen Frauen zuwider werde, 
wenn er seinen Penis behielte. Dicke ordnet diese Argumentationsstruktur unter 
„[w]eibliche Phallus-Aversionen“26 ein und weist auf ihre misogyne Funktion hin, 
„die ‚wahre Natur‘ der Frauen zu entlarven“,27 nämlich „die phallische Fixierung 
und sexuelle Unersättlichkeit der Frauen“.28 Indem sie das Stereotyp des stets 
willigen und zu Geschlechtsverkehr bereiten Mannes aufruft, trickst sie ihn aus: 
„welchü frauwe euch wonet bei | und leit an euwers herzen prust, | so wolt ir euwern 
gelust | zuhant an ir da wenden | und wolt euch selber schenden“ (V. 116–120).29 Der 
Ritter lässt sich hier mit dem Narrativ des allzeit potenten Mannes übertölpeln, der 
keine Bindung eingehen will. Dass die Dame ihn darauf anspricht, wird für ihn 
aber zu einem sensiblen Punkt. Entweder ist der Ritter nicht mehr damit zufrieden, 
ein pures Sexualobjekt zu sein (obwohl genau dieses männliche Stereotyp hier 
narrativ entfaltet wird), oder er versucht, sich gegen das Stereotyp des ständig 
potenten Mannes aufzulehnen. Dies wiederum wäre vor dem Hintergrund des in 
der mittelhochdeutschen weltlichen Literatur entworfenen Männlichkeitskon­
zepts außergewöhnlich,30 das Männer als geschlechtslose Subjekte und Frauen 
unhinterfragt als „Spiegel, Objekt oder ‚das Andere‘“31 in binär-oppositioneller 
Relation zu jenen konstruiert.

Auch der Prolog des ‚Rosendorns‘ beginnt mit einer Eröffnung durch die 
Erzählstimme; es gebe viele unglaubwürdige Geschehnisse, der zu erzählende 
Vorfall sei aber auf jeden Fall wahr: Es geschicht gemelicher ding gar uil, | der man 
doch nit glauben wil. | der sag ich ains, daz geschach, | daz ich hort vnd sach. | Das ist 

	25	 „Was man nicht mit Ehren bekommen kann, darauf muß man billigerweise verzichten“. 
Ebd., S. 951.

	26	 Dicke 2002, S. 265.
	27	 Ebd., S. 267.
	28	 Ebd., S. 266.
	29	 „‚Welche Frau auch immer bei Euch ist und an Eurer Brust liegt, schon richtet Ihr Eure 

Begierde auf sie und bringt Euch selbst in Schande‘“. Das Nonnenturnier, S. 951.
	30	 Vgl. Scheuble 2005, S. 68–93. Als Beispiel innerhalb der mittelhochdeutschen Literatur ist 

hier die ‚Verführung‘ des Eneas durch Dido im ‚Eneasroman‘ Heinrichs von Veldeke zu 
nennen; vgl. Heinrich von Veldeke: Eneasroman, V. 58, 33–63, 28, insbesondere ab V. 62, 39. 
Obwohl Dido durch die Herrichtung ihres Körpers und die Ansetzung eines Jagdausflugs 
ganz aktiv versucht, Eneas zum Geschlechtsverkehr zu bewegen, ist es schließlich der Mann, 
der den letzten, aktiven Schritt tun muss. Von der Jagdgesellschaft abgetrennt und vor dem 
Gewitter in einer Höhle Schutz suchend, ist es Eneas, dessen Begehren erwacht, als er Dido 
unter seinem Mantel Schutz gewährt; vgl. dazu Mecklenburg 2001.

	31	 Studt 2003, S. 1, 4, 6; vgl. auch Lees 1994; Weichselbaumer 2003; Hafner 2004; Dillig u. Hufnagel 
2015; Murray 2022.



388  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

war vnd nit erlogen (d, V. 1–5 = k1, V. 19–23).32 Die Variante k1 erweitert das Setting 
um eine Traumsequenz der Erzählstimme, die sich als homodiegetische Erzähler­
figur konstruiert: Mir was eyns nachtes, do ich lag, | wie ich an eynem suntag | ging 
durch eyn grün walt (k1, V. 1–3).33 In diesem Wald erblickt die Erzählerfigur einen 
locus amoenus mit Blumenwiese, Linde, Amseln und Nachtigallen und betont ein 
weiteres Mal, dass seine Beobachtung eigentlich unglaubhaft wirkt: do schawet ich 
wunder vil. | der doch man nit glauben wil (k1, V. 19 f.).34 Dort wohnt, so die damit 
auf eine intradiegetische Position wechselnde Erzählerfigur in der Exposition des 
Märe, eine jungfraw (k1, V. 24)35 in einem schönen wurcz garten (k1, V. 25)36 mit 
Würz- und Heilkräutern und einem Rosenstock, der czwelff rittern schatten (k1, 
V. 35)37 spenden könnte. Der Garten wird in der Forschung „als Sinnbild der Frau 
und ihrer verborgensten Bereiche“ verstanden.38

Jeden Morgen wiederholt die junge Herrin ein Ritual: die fraw des nit enlie, | 
sie ging alle morgen dar in, | ee das auff ging der sunen schein. | beyde nacket und 
ploß. | mit rosen wasser sie sich begoß (k1, V. 50–54).39 Durch die Benennung als 
fraw wird sich im Folgenden eine Hierarchie zwischen der Herrin und ihrem 
Genital herausbilden, die im ‚Nonnenturnier‘ aufgrund der Bezeichnung des Penis 
als edeln freien (V. 153, S. 952)40 gerade nicht konstruiert wird. Damit ist die Bezie­
hung zwischen dem Mann und seinem Geschlecht im ‚Nonnenturnier‘ auffällig 
anders markiert als die der Frau zu ihrem Geschlecht im ‚Rosendorn‘. Auf das 
Geständnis, dass er dort eigentlich „Rosen stehlen“ – also mit der Bewohnerin des 
Gartens schlafen –41 will (d, V. 43 f.) und diese durch ein Loch beobachtet (durch 

	32	 Der Rosendorn, S. 647. „Es geschehen viele merkwürdige Begebenheiten, die man aber nicht 
glauben kann. Eine solche erzähle ich, die geschah wirklich, denn ich hörte und sah sie. Das 
ist wahr und nicht gelogen“. Die Übersetzungen des ‚Rosendorns‘ stammen von Verfasserin 
und Verfasser.

	33	 Ebd., S. 646. „Mir kam es eines Nachts, als ich ruhte, so vor, als ginge ich an einem Sonntag 
durch einen grünen Wald“.

	34	 Ebd. „Da sah ich ganz erstaunlich Dinge, die man gar nicht glauben kann“.
	35	 Ebd. „[J]unge Herrin“.
	36	 Ebd. „Kräutergarten“.
	37	 Ebd., S. 648. „Zwölf Rittern Schatten“.
	38	 Heiland 2015, S. 107.
	39	 Der Rosendorn, S. 648. „Niemals unterließ die Herrin es, das Folgende zu tun: Jeden Morgen 

ging sie noch vor Sonnenaufgang dort hinein, ganz nackt und bloß, und begoss sich mit 
Rosenwasser“. 

	40	 „Edelfreien“. Das Nonnenturnier, S. 953.
	41	 Heiland 2015, S. 117. Diese Deutung ist zwar naheliegend, aber nicht unbedingt zwingend, 

weil kein direkter Zusammenhang zwischen dem Wissen der Erzählerfigur um die Jungfrau 
im Garten und dem Blumenbrechen hergestellt wird. Eher verweist die Darstellung auf ein 
unvorhergesehenes Beobachtungsergebnis, wobei dann zu fragen wäre, warum explizit das 



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  389 

ein locͤhlin můst ich sechen, | wer in dem garten wer, d, V. 46 f.),42 apostrophiert die 
Erzählerfigur ein weiteres Mal das Publikum:

da erhort ich fremde mer. | erlaupt mir mein junkfraw daz, | so sag ew 
uil recht, waz  | jch in dem wurczgarten sach,  | wann ein wunder da 
geschach. | wolͤt ir nun, daz ich sag? | oder sprecht ir, das ich gedag? | so 
ist pillich, daz ich sweig, | ffrawenn gepot man geneig! | Jch ger vrlobs, 
daz man icht | jech, daz maͤr sey enwicht (d, V. 48–58).43

Diese mehrfach gestaffelte, hochgradig männlich-voyeuristische Phantasie nimmt 
der weiblichen Autonomie über Körper und Sexualität ihre Schärfe. Wer ist das 
Objekt, wer ist das Subjekt, wer imaginiert? Der Innenbereich, also die Frau, die 
über ihren Körper und ihre Sexualität bestimmt und verfügt (sie besprengt sich 
mit Rosenwasser, gießt damit den Rosenstock und wird sich später eine Wurzel 
einführen),44 versinnbildlicht zum einen das männliche Phantasieren über weibli­
che Autonomie. Dieser Innenbereich wird zum anderen durch die heimliche Beob­
achtung der Frau durch den Mann gerahmt, die ihrerseits schließlich durch den 
Traum des männlichen Erzählers gerahmt ist, der die Frau heimlich beobachtet. 
Die vierte und letzte Rahmung betrifft das Publikum und legitimiert sexualisierte 
Gewalt: Der Mann könne demnach nichts für seine Entdeckung, er komme zufällig 
in den Garten und wolle dies gar nicht. Wer aber mit ihm lacht, solidarisiert sich 
mit ihm und hat einen voyeuristischen Blick auf die Frau. Der ‚Rosendorn‘ tritt 
auf diese Weise viel harmloser und subtiler auf als das ‚Nonnenturnier‘.

Blumenbrechen aufgerufen wird. Zum Rosenpflücken als Metapher für den Sexualakt vgl. 
den Beitrag von Sylvia Jurchen in diesem Themenheft.

	42	 Der Rosendorn, S. 649. „Durch ein kleines Loch konnte ich sehen, wer im Garten war“.
	43	 Ebd., S. 649–651. „Da erfuhr ich eine ganz ungewöhnliche Geschichte. Wenn meine jungfräu­

liche Herrin mir es erlaubt, dann erzähle ich Euch ganz genau, was ich in dem Kräutergarten 
sah, denn dort geschah etwas ganz Außergewöhnliches. Wollt Ihr denn nun, dass ich das 
erzähle? Oder sagt Ihr mir, ich solle lieber schweigen? Dann wäre es völlig angemessen zu 
schweigen, denn dem Gebot einer Dame soll man entsprechen. Ich wünsche mir also die 
Zustimmung [die Geschichte zu erzählen], damit hinterher niemand sagt, die Geschichte 
sei völlig unangebracht“.

	44	 Dass „sich hinter dem hortus conclusus zugleich die Vorstellung des weiblichen Genital­
bereichs [verbirgt]“ (Heiland 2015, S. 109), ist einleuchtend. Dass sich „die Frau bisher 
erfolgreich vor fremdem Zutritt – vor Penetration – zu hüten wusste“ (ebd.), überzeugt 
nur teilweise: Zwar erhält der Fremde, also der Beobachter, erst später Zutritt zum hortus 
conclusus der Jungfrau, aber vom Ausbleiben der Penetration kann durch besagtes Einführen 
der Wurzel keine Rede sein.



390  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

3	 Körperfragmentierung als sexuelle Selbstbestimmung?

Auf die Exposition folgt in den beiden Mären nun der Streit mit dem und die 
Trennung vom jeweiligen Geschlechtsteil.45 Dabei ist insbesondere die Sprach­
fähigkeit der Geschlechtsteile kurios und für das Publikum natürlich sofort als 
unrealistisch und fiktional zu erkennen. Sie ist aber insofern wichtig, als damit die 
Verantwortung für provozierende, potentiell normstörende Aussagen zum Ver­
hältnis von Geschlecht, Sozialnorm und Sexualität von den beiden Figuren selbst 
zu tragen ist. Interessant ist dann, wie im jeweiligen Text die Sprachfähigkeit des 
Geschlechtsteils begründet wird.

Warum der Ritter im ‚Nonnenturnier‘ mit seinem Penis ein Gespräch führen 
kann, in dem der Penis ihm sogar zur Selbstkastration rät, wird gar nicht weiter 
begründet, so dass die Absurdität dieser fiktionalen Konstruktion vor dem Hin­
tergrund alltagspraktischen Wissens immer präsent bleibt. Er blickt an sich herab 
und spricht seinen Penis an, der ihm antwortet – worüber er sich keine Sekunde 
lang wundert: An einem tage das geschach, | das der ritter vast sach | zwischen seine 
bein,  | da er was alters ein.  | da er den edeln freien46 sach,  | nu höret, wie der tor 
sprach! (V. 149–154).47 Die Erzählstimme kommentiert dabei eindeutig wertend: 
Der Ritter wird als tor bezeichnet, womit seine Dummheit und die unrealistische 
Absurdität der Situation deutlich gemacht werden. Der Ritter argumentiert, dass 
er bei den Frauen besser ankäme, hätte er keinen Penis: und hett ich dein nicht, | 
ich were frauwen der liebste man (V. 158 f.).48

In seiner Naivität deutet er aber teilweise das eigentliche Problem sexuali­
sierter Gewalt an:

wan ich an weibes brust | lieplich bin gesmucket, | so hastu dich getru-
cket | und helst dich nirgent recht | und hast die minneklich erschreckt. | 
des muß ich mich derschamen | und muß zuhant von dannen. | wan ich 
mich gein ir wil neigen  | und ir meinen dinst erzeigen,  | so hastu dich 
niedergelegt | und die minneklich erschreckt (V. 164–174).49

	45	 Zu transmaskulinen Mönchen, die für Eunuchen gehalten werden, vgl. den Beitrag von 
Michael Eber in diesem Themenheft.

	46	 Zu den möglichen Bezeichnungen für den Penis in der frühen Neuzeit vgl. den Beitrag von 
Andrea Moshövel in diesem Themenheft.

	47	 „Eines Tages kam es so, daß der Ritter prüfend zwischen seine Beine schaute, als er ganz 
allein war. Als er den Edelfreien sah, hört nur, was dieser Tor da sprach!“ Das Nonnenturnier, 
S. 953.

	48	 „Wenn ich Dich nicht hätte, wäre ich den Frauen der liebste Mann“. Ebd.
	49	 „Wenn ich mich liebevoll an die Brust einer Frau geschmiegt habe, dann hast Du Dich 

dazwischen gedrückt, und Du versteckst Dich nie richtig und hast die Liebliche erschreckt. 
Dafür muß ich mich schämen und muß auf der Stelle weg. Wenn ich mich vor ihr verneigen 



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  391 

Das Verhalten seines zagels, so der von der Frau zuvor manipulierte Ritter, und 
also seine Sexualität erschrecken die Damenwelt, was er nicht gutheißt. Deshalb 
droht er seinem Penis an, ihn abzuschneiden, woraufhin dieser mit Zustimmung 
antwortet: wert ir nit ein böser zage,  | ir snitet mich itzunt herabe,  | das frauen 
und man sehe, | welchem under uns baß geschehe (V. 199–202).50 Daraufhin lässt 
sich der Ritter von seinem Zorn übermannen, kündigt dem Penis an, ihn in ein 
Kloster zu bringen, und kastriert sich selbst: der ritter wart dem zagel gever, | er 
nam in bei dem hare her | und furt in ein geswinde fart, | des er wol gewar wart. | 
er nam den zagel in die hant. | vil schier wart der zagel entrant | herabe von dem 
leibe gar (V. 225–231).51 Erzählt wird die Tat sehr bildlich, doch dies verweist die 
Rezipient*innen auf einen tieferliegenden Assoziationsbereich: Das In-die-Haare-
Fassen entwirft das Bild eines Handgemenges, während das In-die-Hand-Nehmen 
des Penis auf Masturbation verweist. Außerdem wird Sexualität hier durch die 
Körperfragmentierung verdinglicht und von der Person isoliert,52 wie es auch 
im ‚Rosendorn‘ der Fall sein wird. Der Ritter deponiert den Penis nun in einem 
Nonnenkloster unter einer Treppe und wird selbst zum Gespött der Frauenwelt, 
die einen Mann ohne Geschlechtsteil schlicht nicht als einen vollwertigen Mann 
ansieht. Das hat zur Folge, dass der Ritter aus der höfischen Gesellschaft flieht 
und sich in einer Höhle versteckt,53 bis er dort nach 34 Jahren stirbt.

Auch im ‚Rosendorn‘ beobachtet der Erzähler, wie sich ein Gespräch zwischen 
der Frau und ihrer Vulva entspinnt. Allerdings wird hier erklärt, wie das überhaupt 
möglich sein kann: Von ainer wurcz fůgt sich daz, | das die fud zů ir frawen sprach 
(d, V. 74 f.).54 Anders als im ‚Nonnenturnier‘, wo Männlichkeit betroffen ist, ist 
im Falle von Weiblichkeit offensichtlich damit zu rechnen, dass es naturmagische 
Möglichkeiten gibt, die Vulva zum Sprechen zu bringen. Da der Blick durch die 
narrative Konstruktion der Erzählstimme als männlich inszeniert wird, wird hier 
in einer fast voyeuristischen Weise auf ein spezifisch weibliches Wissen über den 
Umgang mit dem eigenen Geschlechtsorgan und seinem ‚Eigenleben‘ hingewiesen. 
Es entziehe sich normalerweise dem männlichen Blick und wird nur in der hier 

und ihr meinen Dienst erzeigen will, dann hängst du herunter und erschreckst die Schöne“. 
Ebd.

	50	 „Wenn Ihr nicht so ein Feigling wärt, dann würdet Ihr mich jetzt abschneiden, damit Frauen 
und Männer sähen, für welchen von uns das besser ist“. Ebd., S. 955.

	51	 „Der Ritter machte sich über seinen Schwanz her. Er packte ihn an den Haaren und wirbelte 
ihn wild umher, und der merkte das genau. Er nahm ihn in die Hand. Auf der Stelle wurde 
er völlig vom Leib getrennt“. Ebd., S. 957.

	52	 Vgl. Grubmüller 2006, S. 223.
	53	 Hierbei handelt es sich um eine Variante des Motivs des (nicht nur) sexuell enthaltsamen 

Eremiten. Zum Motiv der Weltflucht vgl. Reinert 1980, insbesondere Sp. 1113 f.
	54	 Der Rosendorn, S. 651. „Es lag an einem Kraut, dass die Vulva folgendermaßen zu ihrer 

Herrin sprechen konnte“.



392  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

entworfenen Ausnahmesituation sichtbar, dann aber im Akt des Erzählens auch 
für alle Rezipient*innen. Darüber hinaus wird durch die Konstruktion ir frawen 
noch einmal manifest, dass zwischen der Herrin und ihrem Genital eine Hierarchie 
besteht, in der die fud den unteren Platz innehat.

Im Folgenden wirft die fud der Jungfrau Egoismus vor: „jr schaffent ew gar 
gůt gemach | vber all an ewerm leib. | das ich da beleib, | da ir mir ymmer er noch 
gůt | mit ewerm willen selten tůt“ (d, V. 76–80),55 denn eigentlich mache erst sie 
ihre Weiblichkeit zu einer begehrenswerten Eigenschaft, weswegen es unge­
recht sei, dass sie unter vielen Lagen von Stoff verborgen werde. Auch dies kann 
dahingehend als männliches Phantasma gelesen werden, dass die Entblößung des 
weiblichen Körpers nicht nur vom Mann begehrt wird, sondern eben auch von der 
Frau. Die primären weiblichen Sexualorgane einzukleiden und zu verhüllen, ist 
in dieser Konstruktion letztlich die Befolgung sozialer Konventionen gegen den 
‚eigentlichen‘ Wunsch der Frauen. Außerdem verweist die Vulva bereits an dieser 
Stelle auf die Untrennbarkeit von ‚Sex‘ und ‚Gender‘: „ob ir mein enbernd, | daz ir 
dester vnwerder wernd“ (d, V. 95 f.).56 Die Jungfrau kontert, dass die Herrenwelt 
sie keinesfalls ihrer fud und deren Aussehen wegen begehre: 

jch han es dafür, ob man dich sech, | daz man dir doch nit lobes jaͤch, | 
wenn du bist praun vnd darzů ruch, | prait gefleckot an dem puch, | das 
ich scham dauon han, | ob man dich solt sechen an. | Du pist zwar dem 
vngelich, | daz man mir dieni durch dich (d, V. 105–112).57 

Damit kommt eine auffällige Körperfeindlichkeit der Jungfrau zum Ausdruck, die 
zu einer paradoxen Konstruktion führt: Die sozial geforderte Triebbeherrschung 
scheint sich darin zu spiegeln, dass die Weiblichkeit das eigene sexuelle Begehren 
mit der Vulva identifiziert, diese als hässlich abwertet und einzig den vollständig 
durch Kleidung verhüllten Körper als schön bewertet, während zugleich implizit 
(beziehungsweise explizit durch die redende Vulva) vorgeschlagen wird, dass 
genau die als hässlich behauptete Vulva das für Männer Begehrenswerte sei.

Infolge ihres Streitgesprächs entzweien sich die beiden und die Jungfrau ruft 
in einer Art Fluchhandlung: „var hin von mir, gottes haß, | du unvertailtes swarczes 

	55	 Ebd. „Ihr kümmert Euch in sehr angenehmer Weise um jedes Detail Eures Körpers. Mich 
aber behandelt Ihr mit Absicht so, dass mir nichts Gutes oder Ehrenhaftes geschieht“.

	56	 Ebd., S. 653. „[H]ättet Ihr mich nicht, so hättet Ihr keinerlei Ansehen mehr“. 
	57	 Ebd. „Ich bin der Meinung, dass man Dir keinerlei Lob zusprechen würde, wenn man Dich 

sähe. Denn Du bist braun und rau, am Bauch überall gefleckt, so dass ich mich schämen 
würde, wenn man Dich anschaute. Du bist in keiner Weise so beschaffen, dass man mir 
Deinetwegen diente“.



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  393 

kunder, | rauch als ain merwunder. | du pist gruilich geschaffen“ (d, V. 155–158).58 
Daraufhin gehen sie getrennter Wege: 

Mit mengen zächern schieden si sich. | die fud vnd die frawe | giengend 
gen ainer grienen awe. | da hůb sich die fud, ward wild. | daz minneclich 
pild, | (jch main die minneclichen magt, | von der ich vor han gesagt) | 
die gieng zů den leuten (d, V. 169–176).59 

Die körperliche Trennung vom Geschlechtsteil, die eine ähnliche Verdinglichung 
und Isolation von der Person60 erfährt wie im ‚Nonnenturnier‘, geht allerdings 
nicht wie dort als technisch-physischer Vorgang vonstatten, sondern Jungfrau 
und fud lösen sich einfach voneinander. Beide werden fortan von der Gesellschaft 
geächtet, weil ihnen ihr Gegenstück fehlt – der Jungfrau fehlt ihr ‚Sex‘ und sie 
wird als fudlos (d, V. 197) bezeichnet, der fud fehlt ihr ‚Gender‘ und sie wird, ihre 
Sexualität selbstbestimmt ausleben wollend (do gieng si uil dick  | den mannen 
zeplick, d, V. 210 f.),61 für eine krotten (d, V. 209) gehalten und mit Füßen getreten 
(d, V. 213 f.).62

Amphibien wie Kröten und Frösche wurden in der Vormoderne ambiva­
lent interpretiert. Einerseits galten sie im christlichen Mittelalter als sündhafte 
„Geschöpf[e] des Teufels“;63 andererseits wurden sie als Zutaten für Aphrodisiaka 
verwendet,64 wodurch ihre Metaphorisierung für die Vulva einleuchtender wird. 
Die fud wird so vertierlicht,65 durch Denominationen wie swarzes kunder (d, V. 156) 
oder merwunder (d, V. 157) beinahe als Ungeheuer inszeniert66 und dargestellt 
als „eines jener bedrohlichen Monster, das den Zugang zum hortus conclusus 

	58	 Ebd., S. 655. „Weg von mir, Du Gottverhasste, Du schwarzes Untier, rau wie Meerwesen. Du 
bist ganz grauenvoll gestaltet“. 

	59	 Ebd., S. 657. „Mit vielen Tränen nahmen sie voneinander Abschied. Die Vulva und die 
Dame gingen in Richtung einer grünen Aue. Dort verschwand die Vulva und wurde wild. 
Die liebreizende Schönheit (ich meine die der Minne würdige Jungfrau, von der ich eben 
erzählt habe) mischte sich unter die Leute“.

	60	 Vgl. Grubmüller 2006, S. 223.
	61	 Der Rosendorn, S. 659. „Da zeigte sie sich andauernd den Männern, damit sie angeschaut 

würde“. 
	62	 Die Deutung des Tretens der „Kröte“ als „Koitusmetapher“ (Heiland 2015, S. 157) sei an 

dieser Stelle vorsichtig hinterfragt. Zum Bild des Schlagens von Genitalien in einem ara­
bischsprachigen Ehe- und Sexualratgeber vgl. den Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem 
Themenheft.

	63	 Heiland 2015, S. 158; Gsell 2001, S. 298.
	64	 Vgl. ebd.
	65	 Zu zoologischen Inzestnarrativen vgl. den Beitrag von Jasmin Hauck in diesem Themenheft.
	66	 Vgl. Gsell 2001, S. 289–296; Heiland 2015, S. 151; Becker 2017, S. 183.



394  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

versperrt,“67 das durch den Mann besiegt werden muss. Auffällig ist hier, dass in 
dieser Konstruktion das eigentlich begehrte sexuelle Potential der fud von den 
Männern nicht erkannt wird, wenn der sie ‚umgebende‘ Körper fehlt. Wenn aber 
die sexuelle Handlung, die vom Mann an der Frau auch unter Gewaltanwendung 
vollzogen werden soll – die so auch von der Frau ‚unterbewusst‘ gewünscht wird – 
und zugleich eine Trennung von ‚Sex‘ und ‚Gender‘ als unmöglich konstruiert 
wird, dann ist der penetrierende Sexualakt zugleich der Akt der Unterwerfung von 
Weiblichkeit insgesamt. Deshalb muss im Folgenden erzählt werden, dass Vulva 
und Frau im ‚Rosendorn‘ sozial und sexuell scheitern, ihre Trennung bereuen und 
schließlich wieder zueinander finden.

4	 Reintegration

Die Fragmentierung führt also nicht zum gewünschten Ergebnis und es stellen 
sich die Fragen, wie die erzählten Handlungen nun weitergeführt werden können 
und ob es eine Lösung für das Problem gibt. Für den Ritter im ‚Nonnenturnier‘ 
kann es kein Happy End geben, er muss sich infolge seiner Körperfragmentierung 
verstecken und stirbt schließlich. Mensch und Geschlechtsteil stellen „so betrachtet 
[...] Allegorien für widerstreitende, konkurrierende Liebeskonzepte“ dar,68 der 
Mensch ist Statthalter für „ein platonisches Liebesideal“ und das Geschlechtsteil 
für „die Idee von der rein triebhaften, sexuellen Natur der Liebe“.69 Zudem genü­
gen sie separiert voneinander einfach nicht. Für das ‚Nonnenturnier‘ lässt sich 
dabei präzisieren, dass dies auf jeden Fall für den vom Geschlechtsteil getrennten 
männlichen Körper gilt, während die Erzählung für den Penis ein masochistisch-
lustvolles Erleben des Klosterlebens zumindest implizit andeutet. Für die Nonnen 
(und damit implizit für alle weiblichen Menschen) wird durch die Trennung 
zunächst ein Gewinn an sexueller Autonomie und weiblicher Lust erzählt, weil der 
Penis zur Verfügung steht, ohne dass auf den üblicherweise mit ihm verbundenen 
Mann und dessen soziale oder emotionale Befindlichkeiten Rücksicht genommen 
werden müsste. Allerdings endet diese Autonomie mit dem im literarischen Text 
unerklärten Verschwinden des Lustobjekts, und zurück bleibt die als unkontrol­
liert und jederzeit verfügbar dargestellte weibliche Lust, ein Phantasma, das dann 
wieder ein männliches Publikum adressiert.

Der Penis im Kloster ist nach einem Jahr unter der Treppe so einsam, dass er 
sterben möchte, und stellt sich den Nonnen in der Hoffnung, von ihnen umgebracht 

	67	 Gsell 2001, S. 294.
	68	 Ebd., S. 264.
	69	 Ebd.



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  395 

zu werden: „ich wil morgen früwe, | das man mir den tot tüwe“ (V. 299 f.).70 Als er 
die Nonnen am nächsten Morgen in ihre Zellen gehen sieht, erigiert er, was die 
Nonnen auf ihn aufmerksam macht: […] das die frauwen und die nunnen | wollten 
geen an ir gemach:  | da das nu der zagel ersach,  | da macht er sich uf an gever.  | 
da was er ainklich achtper (V. 309–314).71 Interessant ist die Betonung durch die 
Erzählstimme, dass die Erektion ohne gever, also unabsichtlich geschehe: Der Penis 
kann, weil er nun einmal ein Penis ist, nicht anders, als beim Anblick von Frauen 
zu erigieren, doch die Gefahr einer gewaltvollen Handlung sei nicht gegeben.

Gewalt geht nun von den Nonnen aus: Sie brüllen ihn an und wollen ihn 
verbrennen, bis sie sich doch entschließen, ihn mit diversen Hilfsmitteln wie 
einer Gerte, einem Holzspieß oder einem Reisigbündel zu schlagen:72 da kwam 
ein biederbe nunne frum, | die slug in mit einem reisentrum. | da sie im sechs slege 
hett getan,  | an dem letzten lachet sie in an (V. 347–350).73 Die nächste Nonne 
schließlich lässt ihre Stimmung von Hass in Lust umschlagen: Sie gesteht, dass 
sie den Penis gern mit in ihre Kammer nehmen, ihn unter ihren Rock schieben 
und in ihren Schoß drücken würde:74 „ach got, möcht ich dich erwischen, | so wölt 
ich dich lieplich behalten | und sließen in mein kalter | und hett manig gemach mit 
eren.“ | sie hett in under iren geren | gar lieplich gesmuckt | und in iren schoß getruckt 
(V. 356–362).75 Welche Präsenz sadomasochistischer Phantasie! Das Identifikati­
onspotential ist mit Blick auf eine selbstbestimmte weibliche Sexualität subversiv: 
Die Frau kann sich etwas Penisgleiches in die Zelle mitnehmen und Spaß haben. 
Folglich ist das, was an einem ‚echten‘ Penis normalerweise dranhängt, also der 
Mann, zu vernachlässigen.

Da ein Streit ausbricht, welche Nonne oder Novizin den Penis zu ihrem 
Vergnügen bekommen soll, beschließt die Äbtissin – die ihn zuvor auch für sich 
beansprucht –, ein Turnier abzuhalten.76 Sie setzt den Penis als Turnierpreis aus 

	70	 „‚Ich will, daß man mich morgen früh töte‘“. Das Nonnenturnier, S. 961.
	71	 „[U]nd als die Damen und die Nonnen nun in ihre Zellen gehen wollten: als das der Bengel 

sah, da richtete er sich ganz ohne böse Absicht auf. Da richtete sich die Aufmerksamkeit 
allein auf ihn“. Ebd.

	72	 Zur Naturalisierung und Begründung von Gewalt durch Triebe vgl. Eming 2019, S. 60; 
Schöller 2022, insbesondere S. 347. 

	73	 „Da kam eine brave, ehrbare Nonne, die schlug ihn mit einem Reisigbündel. Als sie ihm 
sechs Schläge verpaßt hatte, da lachte sie ihn beim letzten an“. Das Nonnenturnier, S. 963.

	74	 Zur Ähnlichkeit zur Szenerie unter dem Phallusbaum, wo sowohl die Kelter als auch das 
Unter-den-Rock-Schieben eines körperlosen Penis ins Bild gesetzt werden, vgl. den Beitrag 
von Sylvia Jurchen in diesem Themenheft.

	75	 „‚Ach Gott, wenn ich Dich kriegte, dann würde ich Dich liebevoll beschützen und in meine 
Truhe sperren, und ich hätte viel Vergnügen, ohne aufzufallen.‘ Sie hätte ihn gerne unter 
ihren Rock geschmiegt und in ihren Schoß gedrückt“. Das Nonnenturnier, S. 963–965.

	76	 Vgl. hierzu von Bloh 1999; Schuh 2015, S. 121–124.



396  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

und trägt ihn höchstpersönlich an seinen Platz: zuhant sie den zagel nam  | auf 
seidenin küssen so waich | und von dem mushaus slaich (V. 418–420).77 Die klassi­
sche Turniersituation, in der die Damen dasitzen und den Rittern beim Tjosten 
zusehen, wird hier auf absurde Art und Weise verkehrt: 

sie giengen zusamen mit reicher gir | und trugen under in ein panir, | da 
was gemalet an  | ein hübscher nackenter man.  | der zagel wart dahin 
gesetzt, | da man den turnei gelegt hett. | sie stießen über in einen fanen. | 
die nunnen wurden in anzannen (V. 431–438).78 

Der Penis thront wie eine Reliquie auf einem seidenen Kissen und sieht den Frauen 
zu, die ihn lüstern angrinsen. Das Turnier eskaliert, die Nonnen und Novizinnen 
reißen einander an den Haaren, verteilen Hiebe, kratzen, beißen, zerfetzen Hin­
terköpfe und schlagen einander sogar die Schädel ein, sie versuchen es aber auch 
mit verbaler und inhaltlicher Überzeugungsarbeit – nichts hilft. Schließlich wird 
der Penis gestohlen und versteckt.

Es kann weder davon ausgegangen werden, dass das ‚Nonnenturnier‘ lediglich 
von „[d]esire and erotic imagination“79 erzähle und Themen der Sexualität(en) 
und Gewalt offen anspreche,80 noch davon, dass es „ein Exempel für die klerikale 
Kollektivfurcht zu bieten [scheint], dass unkontrollierte Sexualität, die hier durch 
das männliche Geschlechtsteil ebenso wie durch das entfesselte Begehren der 
Klosterinsassinnen repräsentiert wird, nichts als Schaden in die Welt bringt.“81 
Noch weniger handelt es sich beim Penis lediglich um „ein Zauberding, dem […] 
jedes Eigenleben abgesprochen ist: der verdinglichte Trieb und als solcher bloße 
Projektionsfläche für die Wünsche und Vorstellungen der Frauen.“82 Das Identifi­
kationspotential dieser Geschichte für männlich gelesene Menschen ist vielmehr, 
dass sie ohne ihr Glied und somit ohne ausgelebte Sexualität, um die die Frauen 
im fiktionalen Raum explizit bitten und betteln, nichts sind und nichts wert sind, 
nicht anerkannt werden und schließlich sterben.

	77	 „[…] nahm sie sogleich das Glied auf einem weichen, seidenen Kissen und schritt würdig 
aus dem Refektorium heraus“. Das Nonnenturnier, S. 967.

	78	 „Sie zogen gemeinsam voller Begierde ein und hatten ein Banner dabei, auf das ein hübscher 
nackter Mann gemalt war. Der Penis wurde dort aufgestellt, wo das Turnier stattfinden sollte. 
Über ihm wurde eine Fahne aufgepflanzt. Die Nonnen grinsten ihn an und standen alle im 
Kreis“. Ebd., S. 969.

	79	 Classen 2008, S. 652.
	80	 Vgl. ebd., S. 654.
	81	 Eming 2012, S. 384.
	82	 Grubmüller 2006, S. 238.



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  397 

Den Männern wird angeboten, sich mit ihrem Penis zu identifizieren. Dies 
öffnet zwar jeder Form von sexualisierter Gewalt durch Männer Tür und Tor, ist 
aber gleichzeitig auch Spott. Weibliche sexuelle Selbstermächtigung funktioniert 
für die Nonnen und Novizinnen nicht, weil Frauen einander permanent kritisier­
ten. Das Turnier ist die Aneignung männlichen Verhaltens, zu dem Frauen nicht 
imstande seien. Dies ist eine hinterhältige literarische Konstruktion, weil den 
Frauen zuerst sexuelle Selbstermächtigung zugestanden wird, diese dann aber doch 
missglückt, weil Weiblichkeit beinhalte, dass Frauen permanent streiten: ‚Wilde‘ 
Nonnen vergehen sich in diesem Märe, formuliert Strohschneider, am zivilisier­
ten, selbstdisziplinierten Mann.83 Dennoch bleibt bestehen, dass ein solcher Text 
allein durch die Darstellung des lustvollen und selbstermächtigenden Handelns 
der Nonnen und Novizinnen sexuelle Selbstbestimmung als Handlungsoption 
und Idee in die Welt setzt.

Im ‚Rosendorn‘ dagegen haben Jungfrau und Vulva nun eine positive Erkennt­
nis – ‚Sex‘ und ‚Gender‘ funktionieren nur gemeinsam: 

si warn ain ander ze sechen fro | vnd clagten ain ander paid ir vngemach; | 
was in paiden smachait ie geschah, | daz clagten si ain ander uil. | die red 
ich ew kurzen wil. | die fraw nam die fud zů ir (d, V. 238–243).84 

Die Frage danach, wie sie wieder zusammengebracht werden können, die sich 
im ‚Nonnenturnier‘ gar nicht stellt, ist aber offensichtlich nicht so einfach zu 
beantworten. Aus diesem Grund lässt die Jungfrau nach dem heimlich beobach­
tenden Erzähler schicken, Rahmenerzählung und Binnenerzählung werden so 
miteinander verbunden und zu einem Strang zusammengeführt: zehand sant si 
nach mir | vnd sprach: „nun gibt mir deinen raut“ (d, V. 244 f.).85 Es stellt sich also 
heraus, dass die Jungfrau bemerkt, wenn nicht schon die ganze Zeit weiß, dass 
sie beobachtet wird. Sie richtet die Bitte um Hilfe und Rat, wie sie ihre Vulva in 
Zukunft behalten könne, an den Mann:

„mein fud was mir entrunnen. | die han ich wider gewunnen. | da bedarff 
ich deiner ler zů, | wie ich meinen dingen tů, | daz ich jnnen pring die 
man, | daz ich mein fud wider han, | vnd ler mich si wol behalten, | wann 

	83	 Vgl. Strohschneider 1987, S. 161–163.
	84	 Der Rosendorn, S. 659. „Sie waren sehr froh, sich wiederzusehen und klagten einander ihr 

Leid. Was ihnen jeweils für eine Schmach geschehen war, davon berichteten sie einander 
klagend. Ich will die Erzählung aber hier für Euch abkürzen: Die Dame nahm die Vulva 
wieder bei sich auf“. 

	85	 Ebd., S. 661 „Umgehend schickte sie nach mir und sagte: ‚Nun berate mich‘“.



398  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

du kanst sein walten, | daz ich si müg behalten mit sinne, | daz si mir nit 
me entrinne“ (d, V. 247–256).86

Der in den Garten gerufene Mann rät ihr folglich dazu, die fud an ihrem Körper 
festzunageln: da riet ich dem schonͤen weib,  | das si die fud zů dem leib  | vil vast 
nageln hieß | vnd daz nit enließ (d, V. 257–260).87 Die folgenden Verse offenbaren 
wenig subtil sexualisierte Gewalt: 

do bat mich die staͤt, | do tett ich, dez si mich bat: | hin wider an die alten 
stat | saczt ich die fud, alz ich wol kund. | ainen nagel sa zestund | jch 
vil vast dar durch traib. | die fud immer mer belaib (d, V. 261–267).88 

Um in Gartenmetaphern zu sprechen: „Das ‚Betreten‘ des weiblichen Gartens 
kann offensichtlich mit dem Koitieren der Frau identifiziert werden.“89 Zwar 
könnte argumentiert werden, dass der Autor für die Figurenrede der Jungfrau 
mit dem ‚Nagel‘ beziehungsweise ‚Nageln‘ schlicht bekannte Metaphorik für 
den Penis und den penetrierenden Geschlechtsverkehr gewählt hat,90 womit eine 
Deutung als von der Jungfrau selbst eingeforderte sexuelle Gewalt ausscheiden 
würde. Bedeutsam ist aber hier im narratologischen Sinne91 die Perspektive der 
Aussageinstanz: Die Jungfrau bittet den Mann eben nicht um eine sexuelle Hand­
lung, sondern um eine handwerklich korrekte, zeitgenössisch im Holzbau übliche 
Form der Befestigung, bei der ein spitzer Gegenstand aufgrund von mechanischer 
Krafteinwirkung durch zwei Werkstücke getrieben wird, wobei deren Ausgangs­
struktur verletzt und aufgrund der so entstandenen Reibung zwischen Nagel und 
Werkstück ein Ablösen verhindert wird. Dies ist handwerklich betrachtet ein mit 
großem Kraftaufwand verbundenes Handeln, das für die ausführende Person ein 
hohes Verletzungsrisiko birgt, sollte sie den Nagel nicht treffen. Hier also ima­
giniert die Jungfrau sich als die Befestigungsbasis, ihre fud als zu befestigendes 

	86	 Ebd. „Meine Vulva war mir entlaufen, jetzt ist sie zurück. Aber nun brauche ich in dieser 
Sache Deinen klugen Rat, wie ich die Männer davon in Kenntnis setze, dass ich meine Vulva 
zurückhabe. Und unterrichte mich auch dahingehend, wie ich sie zukünftig so behandle, 
dass sie bei mir bleibt, denn Du kennst Dich damit aus“. 

	87	 Ebd. „Da riet ich der schönen Frau, dass sie sich unbedingt die Vulva festnageln lassen solle“.
	88	 Ebd. „Da bat die Beständige mich und ich tat auch, worum sie mich bat: Ich befestigte die 

Vulva an ihrer ursprünglichen Stelle [des Körpers], worin ich geübt war. Sogleich nahm ich 
einen Nagel und trieb ihn durch die Vulva hindurch. Die Vulva blieb nun für immer dort“. 

	89	 Heiland 2015, S. 111.
	90	 Zu diversen Bezeichnungen des männlichen Geschlechtsteils durch Begriffe für längliche 

Gegenstände wie Waffen, Werkzeug und Haushaltsgeräte vgl. den Beitrag von Andrea 
Moshövel in diesem Themenheft.

	91	 Vgl. Anm. 15.



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  399 

Werkstück und damit einen Befestigungsvorgang, der ohne Zweifel beide Teile 
ihres fragmentierten Körpers verletzten wird. 

Der als folgsam, hilfreich, ‚selbstlos‘ inszenierte Mann tut natürlich, wie 
verlangt, deutet das von der Jungfrau erbetene Handeln aber entsprechend gän­
giger Metaphorik zu einer sexuellen Handlung um. Und eben darin liegt die 
Problematik dieser Narration: Der Mann wird als Werkzeug der Frau inszeniert, 
die ihn nur dafür benutzt, ihre Vulva wieder an ihr zu fixieren. Sowohl die Figu­
ren als auch das weibliche Geschlechtsteil werden objektifiziert. Dass es sich bei 
diesem Festnageln um sexualisierte Gewalt und körperliche Übergriffe handelt, 
wird ins Gegenteil verkehrt und unterlaufen.92 Und in dem Moment, in dem der 
Mann die Vulva festnageln soll, hat er auch kein Problem mehr mit ihrer zuvor 
konstatierten Ähnlichkeit zu Kröten,93 sofern er sie denn überhaupt wahrnimmt, 
denn im gewaltsamen Sexualakt kann nun die Weiblichkeit insgesamt unterwor­
fen werden.94

Das ‚Nonnenturnier‘ endet damit, dass Stillschweigen über den Vorfall 
beschlossen wird: sie muten an die dirn, | das sie sollten swern | zu dem turnei stille 
zu swaigen | und bei in in dem klonster pleiben | lieplich hin als her. | kein krieg wart 
nimmermer (V. 597–602).95 Der Schluss der Narration ist also eine Aufforderung 
an Frauen, gewisse Dinge untereinander zu regeln, und zwar vor allem in Bezug 
auf sexuelles Begehren und Selbstbefriedigung. Es gibt seitens der Erzählstimme 
keinerlei Erklärungen, wie der Text zu verstehen ist. Das ‚Nonnenturnier‘ ist norm­
brechend und subversiv, bleibt aber in seiner Ambivalenz zwischen sexualisierter 
Gewalt und sexueller Selbstbestimmung bestehen. Im ‚Rosendorn‘ hingegen wird 
kein Zweifel daran gelassen, dass der Mann die Verfügungsgewalt über die Frau 
hat, denn nur er ist in der Lage, den fragmentierten weiblichen Körper wieder 
zusammenzufügen, nämlich im Akt eines körperlich groben, gewaltsamen Sexu­
alaktes. Der Körper stellt dabei den „Referenzpunkt jeder Gewaltanalyse“ dar,96 er 
ist sowohl die Instanz, von der Gewalt ausgeht, als auch jene, die Gewalt erleidet: 
„Neben dem Geschlecht entscheidet vor allem die Stellung im Gesellschaftsgefüge 

	92	 Vgl. Linden 2020, S. 192. Zum Züchtigungsrecht gegenüber Frauen im Mittelalter vgl. Frank 
2004, insbesondere S. 9.

	93	 Vgl. weiter oben in diesem Beitrag.
	94	 Sexualität und Geschlecht lassen sich nicht trennen, sie gehören zueinander und bedingen 

einander; vgl. Becker 2017, S. 188. „Im offiziellen, moraldidaktischen Diskurs verliert eine 
Frau alles, was sie hat, wenn sie ihre Keuschheit verliert – der Rosendorn zeigt uns, dass 
auch das Gegenteil wahr ist: Sie verliert auch alles, wenn sie ihre Genitale und damit ihre 
sexuelle Verfügbarkeit verliert“. (Gsell 2001, S. 297 f.).

	95	 „Sie verlangten von den Mädchen, daß sie schworen, über das Turnier Stillschweigen zu 
bewahren und bei ihnen im Kloster zu bleiben in Freundschaft wie früher. Streit gab es nie 
mehr“. Das Nonnenturnier, S. 977.

	96	 Braun u. Herberichs 2005, S. 18; vgl. Schul u. Böth 2017, S. 26 f.



400  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

darüber, wer Gewalt ausübt und wer sie erleidet.“97 Ähnlich definiert Grubmüller 
den Körper als „zentrale Aktionsebene“, denn „durch [ihn] und an ihm zeigen sich 
die Gefahren elementaren Handelns für das menschliche Zusammenleben und 
die Notwendigkeit seiner Kontrolle.“98

Der Annahme Grubmüllers, dass das Thema der Integration von Person 
und Geschlecht beziehungsweise Sexualität „harmonistisch gelöst“ sei,99 muss 
allerdings vehement widersprochen werden: Die sexualisierte Gewalt wird im 
Epimythion des ‚Rosendorns‘ sogar noch einmal potenziert, wenn der Erzähler 
allen Männern rät, ihren Frauen die Vulva festzunageln, damit sie nicht wegren­
nen: Als raut ich ainem ietlichen man, | der ie liebez weib gewan, | das er seinem 
weib | nagle die fud zů dem leib, | das ir die fud icht entrinn, | oder er ist versaumpt 
seiner minn (d, V. 268–273).100 Nicht nur wird so von der Frau ein gewaltsamer 
Sexualakt aktiv vom Mann eingefordert, sondern auch vom Mann an die männ­
liche Community herangetragen und befürwortet, denn dies sei ja im Sinne und 
Interesse der Frauen.

5	 Fazit

Im ‚Nonnenturnier‘ und im ‚Rosendorn‘ wird die Untrennbarkeit von ‚Sex‘ und 
‚Gender‘ deutlich: Jungfrau wie Ritter sind ohne ihre Genitalien unglücklich; in 
zumindest einem der Fälle gelingt auch eine Wiedervereinigung von ‚Sex‘ und 
‚Gender‘. Die Jungfrau im ‚Rosendorn‘ wird auf ihre Sexualität reduziert, wenn 
sie ohne fud nicht mehr attraktiv ist, und die fud auf ihr ‚Gender‘, das ihr ohne 
die Jungfrau fehlt – und zugleich ist das Geschlechtsteil nicht Teil der weiblichen 
Attraktivität, wenn es dem Vergleich mit einer Kröte anheimfällt. Im ‚Nonnen­
turnier‘ wird der Penis gegen seinen Willen als Sexspielzeug inszeniert, was 
impliziert, dass Frauen Geschlechtsverkehr regelrecht einfordern und der Ritter 
(wie alle weiteren Männer) diesen Anspruch auch zu erfüllen hätten; andernfalls 
hätten sie keinen Wert und keine Bedeutung und wären überflüssig.

Während das ‚Nonnenturnier‘ also normbrechend und subversiv zu erzäh­
len scheint, in seiner Ambivalenz aber dennoch vielfach bestehen bleibt, ist im 
‚Rosendorn‘ das Gegenteil der Fall: Durch die Rahmung als Traumerzählung wirkt 
das Erzählte geradezu harmlos, ja wie eine heile Welt, verherrlicht aber eigentlich 

	 97	 Schul u. Böth 2017, S. 26.
	 98	 Grubmüller 2006, S. 201.
	 99	 Ebd., S. 224.
	100	 Der Rosendorn, S. 661. „Dementsprechend rate ich also jedem Mann, der eine liebliche 

Frau hat, dass er seiner Ehefrau die Vulva am Körper festnageln soll, damit die Vulva nicht 
abhaut, denn andernfalls erweist er seiner Minne keinen guten Dienst“. 



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  401 

sexualisierte Gewalt gegenüber Frauen. Für ein männliches Publikum ergibt sich 
die Imagination einer Umkehr der Realität, in der in der Regel der Mann der Täter 
und die Frau das Opfer ist.101 Sein gewaltvolles Verhalten102 auf der Ebene der 
Geschichte und in der außerliterarischen Realität werden dadurch miteinander 
verknüpft, dass es als von den Frauen erwünscht präsentiert wird. Nach dem im 
Märe Erzählten kann, so die Erzählstimme implizit, in Zukunft gelten, dass die 
Frau einen maßlosen Sexualtrieb hat, den zu befriedigen der Ehemann selbst 
dann die Pflicht und das Recht hat, wenn die Frau sich dem verweigert. Sexualität 
und sexuelle Selbstbestimmung werden verdinglicht und instrumentalisiert, was 
zu sexualisierter Gewalt führt. Die beiden Texte sind eben nicht grundsätzlich 
komplementär, sondern lediglich hinsichtlich ihrer narrativen Struktur und der 
Figurenbeteiligung; in Bezug auf ihre Aussageintention, ihr Rezeptionsangebot 
gleichen sie sich. Sexualisierte Gewalt wird über das Motiv der sexuellen Selbst­
ermächtigung der Frau inszeniert und legitimiert – in anderen Worten: Es sei gut, 
der Frau sexualisierte Gewalt anzutun, denn sie wolle es und wisse nur oft nicht 
davon. Gewaltausübung wird damit eben doch wieder als „ein männliches […] 
Privileg“103 verstanden.

Literaturverzeichnis

Quellen

	101	 Vgl. Treibel 2018, S. 444; Bennewitz 1989, S. 132.
	102	 Dass es sich dabei, wie Gsell das Nageln verteidigt, um einen „etwas drastische[n], wenn 

auch nicht unerotische[n] Männerwitz“ (Gsell 2001, S. 305) handle, ist eine misogyne und 
zu sexualisierter Gewalt ermächtigende Lesart dieser Textstelle und wird von uns nicht 
geteilt. Gsell weist im Folgenden selbst darauf hin, „dass man ein Loch macht, und zwar 
meistens an einer Stelle, wo zuvor noch keines war.“ (Ebd., S. 305.)

	103	 Lienert 2005, S. 51.

Heinrich von Veldeke: Eneasroman. 
Mittelhochdeutsch/Neuhochdeutsch. 
Nach dem Text v. Ludwig Ettmüller ins 
Neuhochdeutsche übersetzt, mit einem 
Stellenkommentar und einem Nachwort 
v. Dieter Kartschoke. Stuttgart 2010.

Das Nonnenturnier. In: Novellistik des Mit­
telalters. Hrsg., übers. u. komm. v. Klaus 

Grubmüller (Deutscher Klassiker-
Verlag im Taschenbuch 47). Berlin 1996, 
S. 944–977.

Der Rosendorn. In: Deutsche Versnovellis­
tik des 13. bis 15. Jahrhunderts. Bd. 4: 
Nr. 125–175. Hrsg. v. Klaus Ridder u. 
Hans-Joachim Ziegler. Berlin 2020, 
S. 646–663.



402  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

Forschungsliteratur

Becker, Lorenz: Kreuzweise(n): Der Körper 
als Zentrum diskursiver Verschrän­
kungen im Märe vom ‚Rosendorn‘. In: 
Susanne Schul, Mareike Böth u. Michael 
Mecklenburg (Hgg.): Abenteuerliche 
‚Überkreuzungen‘. Vormoderne inter­
sektional (Aventiuren 12). Göttingen 
2017, S. 167–191.

Bennewitz, Ingrid: LUKRETIA, oder: Über 
die literarischen Projektionen von der 
Macht der Männer und der Ohnmacht 
der Frauen. Darstellung und Bewertung 
von Vergewaltigung in der ‚Kaiserchro­
nik‘ und im ‚Ritter von Thurn‘. In: Dies. 
(Hg.): Der frauwen buoch. Versuche zu 
einer feministischen Mediävistik (Göp­
pinger Arbeiten zur Germanistik 517). 
Göppingen 1989, S. 113–134.

Bleumer, Hartmut: Gewalt und Sprache, 
Recht und Ordnung – und das unordent­
liche Erzählen im Märe. In: Pia Claudia 
Doering u. Caroline Emmelius (Hgg.): 
Rechtsnovellen. Rhetorik, narrative 
Strukturen und kulturelle Semantiken 
des Rechts in Kurzerzählungen des spä­
ten Mittelalters und der Frühen Neuzeit 
(Philologische Studien und Quellen 263). 
Berlin 2017, S. 107–131.

Bloh, Ute von: Heimliche Kämpfe. Frauen­
turniere in mittelalterlichen Mären. In: 
Beiträge zur deutschen Sprache und 
Literatur 121 (1999), S. 214–238.

Braun, Manuel u. Cornelia Herberichs: 
Gewalt im Mittelalter. Überlegungen 
zu ihrer Erforschung. In: Dies. (Hgg.): 
Gewalt im Mittelalter. Realitäten – 
Imaginationen. München 2005, S. 7–37.

Christ, Michaela u. Christian Gudehus: 
Gewalt – Begriffe und Forschungspro­
gramme. In: Dies. (Hgg.): Gewalt. Ein 
interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart, 
Weimar 2013, S. 1–15.

Classen, Albrecht: Sexual Desire and 
Pornography. Literary Imagination 
in a Satirical Context. Gender Con­
flict, Sexual Identity, and Misogyny in 
‘Das Nonnenturnier’. In: Ders. (Hg.): 
Sexuality in the Middle Ages and Early 
Modern Times (Fundamentals of Medie­
val and Early Modern Culture 3). Berlin, 
New York 2008, S. 649–690.

Dicke, Gerd: Mären-Priapeia. Deutungsge­
halte des Obszönen im ‚Nonnenturnier‘ 
und seinen europäischen Motivver­
wandten. In: Beiträge zur Geschichte 
der deutschen Sprache und Literatur 124 
(2002), S. 261–301.

Dillig, Janina u. Sabrina Hufnagel: Under 
helm und under schylde. Inszenierungen 
von Maskulinität in Kunst und Literatur 
des Mittelalters. In: Andrea Schindler 
u. Evelyn Meyer (Hgg.): Geschichten 
sehen, Bilder hören. Bildprogramme im 
Mittelalter. Akten der Tagung Bam­
berg 2013 (Bamberger interdisziplinäre 
Mittelalterstudien 8). Bamberg 2015, 
S. 157–178.

Eming, Jutta: Der Kampf um den Phallus. 
Körperfragmentierung, Textbegehren 
und groteske Ästhetik im ‚Nonnen­
turnier‘. In: The German Quarterly 85 
(2012), S. 380–400.

Eming, Jutta: Zorn im ‚Heinrich von 
Kempten‘. Verkörperte Emotion und 
monologische Männlichkeit. In: Ingrid 
Bennewitz, Jutta Eming u. Johannes 
Traulsen (Hgg.): Gender Studies – 
Queer Studies – Intersektionalität. Eine 
Zwischenbilanz aus mediävistischer 
Perspektive (Berliner Mittelalter- und 
Frühneuzeitforschung 25). Göttingen 
2019, S. 55–73. 

Fößel, Amalie: Zur Einführung. Gewalt, 
Krieg und Geschlecht im Mittelalter. 



Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt  |  403 

In: Dies. (Hg.): Gewalt, Krieg und 
Geschlecht im Mittelalter. Berlin 2020, 
S. 9–25.

Frank, Petra: Weiblichkeit im Kontext von 
potestas und violentia. Untersuchungen 
zum ‚Nibelungenlied‘. Diss. Universität 
Würzburg 2004.

Garnier, Claudia: Konzepte und Funktionen 
der Gewalt im Mittelalter. Zur Ein­
führung. In: Dies. (Hg.): Konzepte und 
Funktionen der Gewalt im Mittelalter 
(Geschichte Forschung und Wissen­
schaft 72). Berlin 2021, S. 7–12.

Genette, Gérard: Die Erzählung. Übers.  
v. Andreas Knop, mit einem Nachwort 
v. Jochen Vogt, überprüft u. berichtigt v. 
Isabel Kranz. Paderborn 2010. 

Grubmüller, Klaus (Hg.): Novellistik des 
Mittelalters. Märendichtung (Bibliothek 
des Mittelalters 23). Frankfurt a. M. 1996.

Grubmüller, Klaus: Die Ordnung, der Witz 
und das Chaos. Eine Geschichte der 
europäischen Novellistik im Mittelalter: 
Fabliau – Märe – Novelle. Tübingen 
2006.

Gsell, Monika: Die Bedeutung der Baubo. 
Zur Repräsentation des weiblichen 
Genitales (Nexus 47). Frankfurt a. M., 
Basel 2001.

Hafner, Susanne: Maskulinität in der 
höfischen Erzählliteratur (Hamburger 
Beiträge zur Germanistik 40).  
Frankfurt a. M. 2004.

Heiland, Satu: Visualisierung und Rheto­
risierung von Geschlecht. Strategien 
zur Inszenierung weiblicher Sexua­
lität im Märe (Literatur – Theorie – 
Geschichte 11). Berlin, Boston 2015.

Hilfetelefon – Gewalt gegen Frauen: https://
www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-
frauen/sexualisierte-gewalt.html 
(Zugriff: 08.09.2025).

Lees, Clare A. (Hg.): Medieval Masculini­
ties. Regarding Men in the Middle Ages 

(Medieval Cultures 7). Minneapolis MN 
1994.

Lienert, Elisabeth: Gender, Gewalt und 
mittelalterliche Literatur. Eine Pro­
jektskizze. In: Ingrid Bennewitz (Hg.): 
Mittelalterliche Literatur – heute 
und morgen. Probleme der Relevanz, 
Perspektiven für die Zukunft (Jahrbuch 
der Oswald von Wolkenstein-Gesell­
schaft 15). Frankfurt a. M. 2005, S. 49–61.

Linden, Sandra: lazet mich unverseret! Zur 
Darstellung und Problematisierung kör­
perlicher Züchtigung in Ehestandsmä­
ren. In: Sarah Bowden, Nine Miedema u. 
Stephen Mossmann (Hgg.): Verletzungen 
und Unversehrtheit in der deutschen 
Literatur des Mittelalters. XXIV. Anglo-
German Colloquium, Saarbrücken 2015. 
Tübingen 2020, S. 189–202.

Martínez, Matías u. Michael Scheffel: Ein­
führung in die Erzähltheorie. München 
2019.

Mecklenburg, Michael: Verführerin oder 
Verführte? Zur Figur der Dido in der 
volkssprachigen Literatur des Mittel­
alters. In: Ulrich Müller u. Werner 
Wunderlich (Hgg.): Verführer, Schurken, 
Magier (Mittelaltermythen 3). St. Gallen 
2001, S. 173–191.

Mühlherr, Anna: Gewaltsame Gaben. 
Zu Heinrich Kaufringers ‚Rache des 
Ehemanns‘. In: Silvan Wagner (Hg.): 
Mären als Grenzphänomen (Bayreuther 
Beiträge zur Literaturwissenschaft 37). 
Berlin, Bern, Wien 2018, S. 209–224.

Murray, Jacqueline: The Male Body and 
Social Masculinity in Premodern Europe 
(Essays and Studies 56). Toronto 2022.

Reichlin, Susanne: Rhetorik der Konkreti­
sierung. Zur Darstellung von Gewalt 
in Hans Rosenplüts ‚Wolfsgrube‘ und 
Herrands von Wildonie ‚Treuer Gattin‘. 
In: Kodikas/Code. Ars Semeiotica 32 
(2009), S. 279–295.

https://www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-frauen/sexualisierte-gewalt.html
https://www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-frauen/sexualisierte-gewalt.html
https://www.hilfetelefon.de/gewalt-gegen-frauen/sexualisierte-gewalt.html


404  |  Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg

Reinert, Benedikt: Askese. In: Lexikon des 
Mittelalters, Bd. 1 (1980), Sp. 1112–1116.

Retkowski, Alexandra, Angelika Treibel u. 
Elisabeth Tuider: Einleitung. Pädagogi­
sche Kontexte und sexualisierte Gewalt. 
In: Dies. (Hgg.): Handbuch Sexualisierte 
Gewalt und pädagogische Kontexte. 
Weinheim, Basel 2018, S. 15–30.

Scheuble, Robert: mannes manheit, vrouwen 
meister. Männliche Sozialisation und 
Formen der Gewalt gegen Frauen im 
‚Nibelungenlied‘ und in Wolframs von 
Eschenbach ‚Parzival‘ (Kultur, Literatur, 
Wissenschaft. Beiträge zur Mittelalter­
forschung 6). Frankfurt a. M. 2005.

Schöller, Robert: Frau Minnes groteske 
Schau-Stücke. Sammlungen von Eros 
und Gewalt in der deutschsprachigen 
Literatur des Mittelalters. Am Beispiel 
von (Pseudo-)Frauenlob GA-S B, 204. 
In: Mark Chinca, Manfred Eikelmann, 
Michael Stolz u. a. (Hgg.): Sammeln als 
literarische Praxis im Mittelalter und 
in der Frühen Neuzeit. XXVI. Anglo-
German Colloquium Ascona 2019. 
Tübingen 2022, S. 333–353.

Schuh, Dominik: Ernstes Spiel mir scharfen 
Waffen. Ritterliches Turnier und männ­
licher Wettbewerb. In: Heinz Sieburg 
(Hg.): Geschlecht in Literatur und 
Geschichte. Bilder – Identitäten – Konst­
ruktionen. Bielefeld 2015, S. 107–128.

Schul, Susanne u. Mareike Böth: Aben­
teuerliche ‚Überkreuzungen‘. Vormo­
derne intersektional. In: Susanne Schul,  
Mareike Böth u. Michael Mecklenburg 
(Hgg.): Abenteuerliche ‚Überkreuzun­
gen‘. Vormoderne intersektional (Aven­
tiuren 12). Göttingen 2017, S. 9–39.

Strohschneider, Peter: ‚Der turney von dem 
czers‘. Versuch über ein priapeiisches 

Märe. In: Jeffrey Ashcroft, Dietrich 
Huschenbett u. William H. Jackson 
(Hgg.): Liebe in der deutschen Literatur 
des Mittelalters. St. Andrews-Collo­
quium 1985 (Publications of the Institute 
of Germanic Studies 40). Tübingen 1987, 
S. 149–173.

Studt, Birgit: Helden und Heilige. Männlich­
keitsentwürfe im frühen und hohen Mit­
telalter. In: Historische Zeitschrift 276 
(2003), S. 1–36.

Treibel, Angelika: Opferforschung. In: 
Dieter Hermann u. Andreas Pöge (Hgg.): 
Kriminalsoziologie. Handbuch für Wis­
senschaft und Praxis. Baden-Baden 2018, 
S. 441–457.

Wagner, Silvan: Die Lust an erzählter 
Gewalt. Virtuelle Gewaltgemeinschaf­
ten in ‚Der Wiener Meerfahrt‘. In: 
Claudia Ansorge, Cora Dietl u. Titus 
Knäpper (Hgg.): Gewaltgenuss, Zorn 
und Gelächter. Die emotionale Seite der 
Gewalt in Literatur und Historiographie 
des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. 
Göttingen 2015, S. 31–44.

Weichselbaumer, Ruth: Der konstruierte 
Mann. Repräsentation, Aktion und Dis­
ziplinierung in der didaktischen Litera­
tur des Mittelalters (Bamberger Studien 
zum Mittelalter 2). Münster, Hamburg, 
London 2003.

Weltgesundheitsorganisation: Umgang 
mit Gewalt in Paarbeziehungen und 
mit sexueller Gewalt gegen Frauen. 
Leitlinien der WHO für Gesundheitsver­
sorgung und Gesundheitspolitik. Berlin 
2013. https://iris.who.int/bitstream/ 
handle/10665/85240/9789241548595_ger.
pdf;jsessionid=4DB5E9EE0F447F26A783
1DB809F28D20?sequence=7  
(Zugriff: 11.06.2025).

https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/85240/9789241548595_ger.pdf;jsessionid=4DB5E9EE0F447F26A7831DB809F28D20?sequence=7
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/85240/9789241548595_ger.pdf;jsessionid=4DB5E9EE0F447F26A7831DB809F28D20?sequence=7
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/85240/9789241548595_ger.pdf;jsessionid=4DB5E9EE0F447F26A7831DB809F28D20?sequence=7
https://iris.who.int/bitstream/handle/10665/85240/9789241548595_ger.pdf;jsessionid=4DB5E9EE0F447F26A7831DB809F28D20?sequence=7


405

Sylvia Jurchen

Der Phallusbaum als Paradigma  
der obszönen Groteske
Eine zeichentheoretische Ernte

Abstract The study centres on the phallus tree of Massa 
Marittima. The obscene grotesque of the phallus tree is 
examined with regard to its deictic creation of meaning. 
The semiotic analysis considers both the pictorial and the 
linguistic dimension of the creation of meaning, taking 
into account iconographic and etymological traditions. 
The phallus tree with its deixis leads to a fundamental 
question: how much complexity can we attribute to pre-
modern pictorial and textual works with obscene motifs, 
and how much complexity might we perhaps prematurely 
deny them? 

Keywords Grotesque; Medieval Sexuality; Obscene; 
Phallus Tree

1	 Einleitung

In der vorliegenden Untersuchung möchte ich mich 
der obszönen Groteske am Beispiel des Phallus-
baums widmen, der als Bildmotiv in Handschriften, 
Wandmalereien, Tragzeichen und Minnekästchen 

Kontakt

Dr. Sylvia Jurchen,  
Technische Universität Chemnitz,  
Institut für Germanistik und  
Interkulturelle Kommunikation,  
Thüringer Weg 11/202,  
D–09107 Chemnitz,  
sylvia.jurchen@phil.tu-chemnitz.de 

Sylvia Jurchen: Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske. Eine zeichentheoretische Ernte.  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 405–426. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25263 (CC BY-SA 4.0)

mailto:sylvia.jurchen%40phil.tu-chemnitz.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25263


406  |  Sylvia Jurchen

überliefert ist.1 Grotesk ist der Phallusbaum insofern, als mit Baum und Phallus 
zwei Dinge ästhetisch kombiniert werden, die in der natürlichen Ordnung der 
Dinge keine genuine Verbindung eingehen können: Pflanze und Mensch. Obs­
zön ist die Groteske insofern, als mit dem Phallus eine Komponente aus dem 
Sexualbereich stammt, die unverhüllt-offensiv, das heißt ohne Rücksicht auf eine 
etwaige Verletzung des Schamgefühls, zur Darstellung kommt und damit poten­
tiell Anstoß erregt.2 Zur potentiellen logischen Anstößigkeit der Groteske qua 
außerordentlicher Kombination kommt mit dem erigierten (geernteten) Penis 
noch eine potentiell sittliche hinzu.3 Die Phallusernte bewertet die Forschung 
denn auch zumeist als freimütiges Pendant zur verhüllenden Sexualmetapher des 
Rosenpflückens, erkennt im grotesken Bildarrangement also eine Inszenierung 
des Sexualaktes.4 Der französische ‚Rosenroman‘ (13. Jahrhundert), in dem der 
Phallusbaum als textkonterkarierendes Bildmotiv begegnet, hat hierzu ebenso 
Anlass gegeben5 wie die Wandmalerei (um 1400) von Schloss Lichtenberg, die 
neben Phalli auch noch Rosen im Baum aufbietet.6 Endpunkt der Hermeneutik 
ist in aller Regel das Erkennen des Sexualaktes. Julius von Schlosser etwa merkt 
1916 zum Phallusbaum von Schloss Lichtenberg an, dass der „Sinn des derben 
Schwankes“ eigentlich „keiner Erläuterung“ bedürfe.7 

Lohnte es nicht, so meine Frage, einmal ganz gezielt nach Sinn und Sinnstif­
tungsverfahren der obszönen Groteske zu fragen, dem Phallus im Baum zeichen­
theoretisch reflektiert nachzuspüren? In einer Lanze etwa eine Metapher für den 
Penis zu erkennen, fällt leicht, die umgekehrte Denkbewegung ist schwieriger. 
Diese kann, so die Grundannahme, durch die spezifische Deixis eines Artefakts 

	1	 Die deutsche Forschung zum Phallusbaum ist leider noch immer überschaubar; jüngst hierzu 
Zeppezauer-Wachauer 2021.

	2	 Im Anschluss an Haug 2004, S. 72: „Obszönität definiert sich somit als die provokative 
Darbietung oder Darstellung dessen, was der Scham unterworfen ist. Und die Definition 
muß so formal bleiben; denn was der Scham unterliegt, konkret zu bestimmen, ist gene­
rell nicht möglich, da dieser Bereich kulturhistorisch außerordentlich variabel erscheint.“ 
Komplementär zur weiblichen Phallusernte vgl. den Beitrag von Sophie Hüglin in diesem 
Band, die im Kontext der Erzähltradition von ‚Vergils Rache‘ unter umgekehrten Vorzeichen 
Darstellungen des weiblichen Intimbereichs – dort von Männern traktiert – untersucht. 

	3	 Zum komischen Potential der obszönen Groteske vgl. Velten 2004. 
	4	 Mitunter auch die Inszenierung einer Kastration (im Kontext schwarzer Magie); hierzu 

Koldeweij 1995, S. 506; Smith 2009, S. 10–15; Hammerl 2018, S. 56. Zum (positiven) Konnex 
von Profanem und Sakralem vgl. demgegenüber Reiss 2017. 

	5	 Vgl. Müller 1998, S. 55; Opitz 2008, S. 216; Smith 2009.
	6	 Zur Verflechtung des Motivs im Lichtenberger Bilderzyklus vgl. Schwemberger 2013, S. 426 f.
	7	 Von Schlosser 1916, S. 23. Zweifel hieran hegt Julius von Schlosser selbst, wenn er einräumt: 

„Es ist gar nicht ausgeschlossen – ein Vorbehalt, den wir dem Mittelalter gegenüber immer 
wieder zu machen gezwungen sind –, daß hinter dem Ganzen noch ein tieferer Sinn zu 
suchen wäre: die ‚Moral‘ zu einem uns sehr immoralisch anmutenden Sujet“ (ebd.).



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  407 

freilich auch nahegelegt werden, je nach Darstellungsabsicht und Gebrauchs­
zusammenhang.8 Der Gegenstand, an dem ich meine Überlegungen ausführen 
möchte, ist der Phallusbaum von Massa Marittima (ca. 1265; Abb. 1). Auch wenn das 
1999 freigelegte Fresko nicht vollständig erhalten ist, erlaubt es die differenzierte 
Ausführung desselben, das Sinnstiftungsverfahren mit zweifacher Ausrichtung 
zu untersuchen, einmal hinsichtlich der an der Bildsprache und sodann der an 
der Textsprache orientierten Sinnstiftungskomponenten. Bild- und Textsprache 
sind unterschiedliche Zeichensysteme, die aber im jeweiligen Zeichen mitein­
ander korrespondieren: Das Bild eines Penis kann natürlich auch die Lautfolge 
P-E-N-I-S (oder entsprechender historischer Bezeichnungen) sekundär aufrufen.9 
Erstere, deiktisch-explizit über Form und Farbe operierende Komponente hat die 
Forschung noch nicht erschöpfend, letztere, deiktisch-implizit über Laut und 

	8	 Zu Bild- und Textdeixis vgl. Wenzel 2008. 
	9	 Die durch Form und Farbe, Laut und Klang bestimmte Ausdrucksseite eines Zeichens, mit 

de Saussure 1967, S. 76–79: das Bezeichnende (Signifikant). 

Abb. 1 | Phallusbaum von Massa Marittima, Italien, ca. 1265. Foto: Francesco Bini (Sailko).  
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG  
(Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG


408  |  Sylvia Jurchen

Klang operierende Komponente allenfalls punktuell reflektiert.10 Dass beides 
lohnt, versuche ich im Folgenden unter Einbezug der ikonographischen und 
etymologischen Traditionen zu zeigen.

2	 Bildsprache sehen: Form und Farbe (Form- und Farbdeixis)

Für Helmut Stampfer ist das Fresko von Massa Marittima schon „allein“ durch 
seinen „öffentlichen Standort“ am Brunnen, der namentlich Überfluss verspreche, 
als „Symbol der Fruchtbarkeit“ zu interpretieren.11 Als reines Fruchtbarkeits­
symbol freilich konnte der toskanische Phallusbaum die Forschung nicht restlos 
überzeugen. Das Personal unter dem Baum widersetzt sich einem einfachen Ver­
ständnis. Es ist letztlich jenes auffällig inszenierte Frauenpaar in der vorderen 
linken Bildhälfte, an das sich der Blick des Betrachters12 heftet und an dessen 
Verständnis die Gesamtinterpretation hängt. 

Die Szene (Abb. 2) wird gemeinhin als Streit zweier Frauen um einen Phallus 
gedeutet. Zu den sich gegenseitig an den Haaren ziehenden Frauen gesellt sich 
links daneben eine weitere Phalluspflückerin, die mit ihrem Werkzeug einen Ast 
und mit dem Ast eine Phallusfrucht zu erlangen hofft, während am linken Bildrand 
(unter den Schwingen des ghibellinischen Adlers?)13 ein geernteter Phallus unter 
dem Frauengewand verschwindet. Der Streit um den Phallus scheint im Südtiroler 
Phallusbaum von Schloss Moos, bei dem sich nackte Frauen im Kampf um den 
Phallus noch mit Kolben zu Leibe rücken, ein Pendant zu haben.14 Es ist allerdings 
gar nicht so eindeutig, ob es sich im toskanischen Fresko tatsächlich um einen 
Streit handelt, der das Frauenpaar der linken Bildhälfte (blau–rot) als Widerpart 
zum harmonisch verschränkten Frauenpaar der rechten Bildhälfte (rot–blau) 
inszeniert.15 Gegenüber der ikonographischen Tradition, die den Frauenstreit 

	10	 Die ikonographische Analyse beschränkt sich in sprachlicher Hinsicht v. a. auf das Erfassen 
basaler Sexualmetaphorik, sprachreflexive Ansätze finden sich noch am ehesten bei Hammerl 
2018. Richtungsweisende Impulse setzte hier freilich schon Jones 2004, S. 120, mit seiner 
Unterscheidung zwischen „formal ambiguity“ und „linguistic ambiguity“.

	11	 Stampfer 2016, S. 21. Als ein speziell an Frauen gerichteter Fruchtbarkeitsbaum begreift ihn 
Hoch 2006.

	12	 Die männliche Form wird im Beitrag generisch verwendet und schließt die weibliche Betrach­
terin mit ein. 

	13	 Vgl. Smith 2009, S. 7.
	14	 Grundlegend hierzu Wolter-von dem Knesebeck 2005, der beim Phallusbaum von Schloss 

Moos gefährliche Minne- und Weibermacht inszeniert sieht, vgl. hier insbesondere 
S. 504–510. 

	15	 Vgl. Hoch 2006, S. 479.



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  409 

über gegenseitiges Ziehen an den Haaren dynamisch ins Bild setzt,16 besticht die 
in Rede stehende Szene durch eine merkwürdige Statik: Das horizontale weicht 
einem vertikalen Ziehen, das sich auch als gemeinsames Wringen begreifen lässt.17 
Mit dem potentiellen Wringen kommt freilich die Frage auf, was aus den Haaren 
ausgewrungen werden sollte. Die Antwort hängt, meine ich, gleichsam tropfend 
im Baum. Es ist die Flüssigkeit der mit Samen und Blut gefüllten Phalli.18 

Die Phalli werden interessanterweise über Hoden und Eichel mit blauen 
Beeren assoziiert (vgl. Abb. 3 links): Die Beeren enthalten Saft, wie auch die Hoden 
jenen ‚Saft‘ enthalten, der beim Samenerguss durch den Schaft zur Eichel strömt. 
Die Fließrichtung wird durch den Penisschaft, der Hoden (blau markiert über die 
Beeren) und Eichel (ebenfalls blau markiert) verbindet, vektorgleich angezeigt. 
Aus deiktischer Sicht fungieren die Phalli mitsamt Hoden als Zeigefinger.19 Die 

	16	 Vgl. Glasgow, University Library, Ms. Hunter 252, fol. 186r; Paris, Bibliothèque nationale de 
France, Lat. 7344, fol. 12r. 

	17	 Hierin Smith 2009, S. 6, beipflichtend.
	18	 Zur biologischen Erklärung der Entstehung des Samens aus dem Blut gemäß der mittelalter­

lichen Medizin und Naturwissenschaft vgl. den Beitrag von Daniel Schäfer im vorliegenden 
Band.

	19	 Das Zeigefingerprinzip ist aus mittelalterlichen Handschriften hinlänglich bekannt, in denen 
mitunter tatsächlich Phalli als Zeigefinger zum Einsatz kommen; vgl. Glasgow, University 
Library, Ms. Hunter 251, fol. 32r. 

Abb. 2 | Phallusbaum  
von Massa Marittima  
(Ausschnitt Frauenszene).  
Foto: Francesco Bini (Sailko). 
https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Massa_
marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_ 
della_fecondit%C3%A0,_ 
1265_circa_03.JPG (Zugriff: 
15.09.2025). CC BY-SA 4.0.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG


410  |  Sylvia Jurchen

basale Fließrichtung (vgl. Abb. 3 mittig) verläuft von oben nach unten bis zu jenem 
Phallus, an dem ein gelbes Blatt tropfengleich hängt, bereit, durch die Haare der 
beiden Jungfrauen aufgefangen zu werden (vgl. Abb. 3 rechts). Das Auffangen des 
Tropfens hat im aktiven Pflücken des Phallus ein Gegenstück: So wie die goldgelb 
gewandete Phalluspflückerin20 mit ihrem Gerät nach den gelben Phalli strebt, so 
streben auch die beiden Jungfrauen mit ihrem goldgelb flammenden Haar – die 
Form ist prägnant – nach jener Frucht, deren lebenspendende Flüssigkeit schließ­
lich in einem herzförmigen Gefäß aufgefangen wird. Form (Herz) und Farbe (rot) 
des sammelnden Gefäßes sind nicht minder prägnant. Kurzum: Die Beeren sind 
nicht nur eine Metapher für den Phallus, sondern der Phallus ist auch eine Meta­
pher für die Beeren (in phallusförmiger Traube).21 Mit dem Keltern des Samen 

	20	 Eine Vogelverscheucherin erkennt Hoch 2006, S. 461. 
	21	 In mittelalterlichen Handschriften finden sich neben herz-, zapfen- und kleeblattförmigen 

auch phallusförmige Weintrauben. Eine entsprechende Illustration bietet ein flämisches 
Stundenbuch aus dem 15. Jh.; vgl. München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 28345, fol. 48r.

Abb. 3 | Phallusbaum von Massa Marittima (Ausschnitte). Foto: Francesco Bini (Sailko).  
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG  
(Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  411 

und Blut enthaltenden Phallus ist der Phallusbaum nicht einfach nur ein Symbol 
der Fruchtbarkeit. Der gekelterte (Wein-)Beerenphallus ruft pars pro toto den am 
Kreuzesbaum gekelterten Christus auf. Die merkwürdige Statik der wringenden 
Frauen kann sich schließlich auch aus der Statik der mit Pressschrauben ausge­
statteten Kelter ergeben: In entsprechenden Abbildungen ist es manchmal eine, 
manchmal sind es aber auch zwei parallel angeordnete Pressschrauben, die Druck 
auf den in der Presse eingespannten Christus ausüben, dessen Blut in einen Kelch 
oder Holzbottich strömt.22 Die Drehbewegung der Kelterschrauben würde im Bild 
einmal über das schraubengleich gewundene Haar, einmal über das am Phallusgriff 
manuell um die eigene Achse drehbare Herzgefäß greifbar, das als inverser Hoden­
sack blutrot anzeigt, womit es gefüllt ist. 

In den traditionellen Kreuzigungsdarstellungen (vgl. Abb. 4) wird das Blut 
Christi zumeist in zweifacher Form aufgefangen: einmal durch die Kelche der 
um Christus schwebenden Engel, einmal durch das Haar der das Kreuz innig 
umschließenden Maria Magdalena. Diese hatte schon zuvor mit ihrem Haar Jesu 
Füße getrocknet und gesalbt, nun nimmt sie unter Tränen das Blut des Geliebten 
mit ihrem Haar auf. Das phallische Herz (Jesu) im toskanischen Fresko, über dem 
die Vögel engel- oder aasgeiergleich kreisen, wie auch die beiden Jungfrauen dar­
unter einvernehmlich wringen oder streitend ringen, setzt in seiner Ambiguität 
das Denken des Betrachters eigentlich erst in Bewegung und gestattet im Geiste 
zu ergänzen, was über die spezifische Deixis pars pro toto nahegelegt wird: 

Der Phallusbaum ruft – in Gänze betrachtet – über die Phallusernte zunächst 
die Ernte jener verbotenen Paradiesfrucht auf, die Eva, verführt durch die Schlange, 
pflückte und Adam reichte; die Schlange codiert als profane Metapher auch das 
männliche Glied. Gleichzeitig evoziert der Phallusbaum über die typologisch 
motivierte Form- und Farbensprache die wunderbare Empfängnis (a: vom Himmel 
tropfendes Glied), den Martertod (b: Stich und Kelter des Gliedes) und die himm­
lische wie fleischliche Auferstehung (c: erigiertes Glied, gespiegelt im emporstre­
benden Vogel) Christi, ruft damit Sünde (Adam und Eva) und Sündenerlösung 
(Christus und Maria) zugleich auf.23 Samen, Blut und Wasser sind als lebenser­
haltende wie lebenspendende Säfte aufs Engste miteinander verknüpft. In Kom­
bination mit dem Brunnen steht der Phallusbaum als arbor vitae, bei der die Wasser 
Schöpfenden gleichsam zu Blut wie Wein Empfangenden werden, letztlich in der 

	22	 Vgl. Paris, Bibliothèque nationale de France, Français 166, fol. 123v; New York, Pierpont 
Morgan Library, Ms. M 917/945, S. 118–121.

	23	 Über den alludierten Paradiesgarten wird bereits ein heilsgeschichtlicher Deutungsrahmen 
aufgemacht, vgl. Zeppezauer-Wachauer 2021, S. 92, der mitunter wenig attraktiv erscheint; 
vgl. Smith 2009, S. 9, 21. 



412  |  Sylvia Jurchen

Bildtradition des fons vitae (Brunnen des Lebens) und des fons pietatis (Brunnen 
der Barmherzigkeit).24 

Gottes Werke sind in Gestalt seines Sohnes Werke der Liebe aus Liebe zum 
sündigen Menschen, der sich als eine gleichsam unterm Phallusbaum stehende 
‚Braut Christi‘ vergegenwärtigen kann, wohin die eigene Liebesbemühung strebt. 
Der Phallusbaum knüpft über die gleichermaßen metonymische wie metaphori­
sche Relation von (gekeltertem) Phallus und (auffangendem) Herz, von passio 
(Leiden) und compassio (Mitleiden), nicht zuletzt an die stärker auf contemplatio 
ausgerichtete Tradition des Liebesbaums (arbor amoris)25 an, in den das Gewinde 
der Kelterschrauben mitunter raffiniert integriert wird (Abb. 5): Die durch den 
Lanzenstich zugefügte Seitenwunde Christi befindet sich in Kreuzigungsdarstel­
lungen oftmals in Herznähe, insofern der Lanzenstich zugleich den Stich ins Herz 
der um Christi Trauernden (Jungfrau Maria, Maria Magdalena usw.) reflektiert. 
Leidender und Mitleidende leben in der gleichen (Herz-)Wunde. Maria Magdalena, 

	24	 Zu engem Konnex und Varianz beider Bildtraditionen, die (den gekreuzigten) Christus 
piktoral mit Wasser und Brunnen verbinden, vgl. Wipfler 2014. 

	25	 Der Liebesbaum ist eine Baummatrix, über deren Struktur ein ‚Liebesaufstieg‘ erfolgen 
soll: „Weltliche und geistliche Ars amandi wird im Baumbild erklärt und gelehrt.“ Kamber 
1964, S. 132. Der toskanische Phallusbaum kann als spielerische Variante der mystisch-
scholastischen Reflexionsform Liebesbaum begriffen werden, insofern sich die ars amandi 
erst im Zuge der strukturell angeleiteten ars spectandi praktisch erschließt: Der Erkenntnis- 
ist auch ein Liebesakt.

Abb. 4 | Oben: Paolo Veneziano, Kreuzigung, Italien, ca. 1340/1345. 
Washington, DC, National Gallery of Art, Nr. 284. https://www.nga.gov/
artworks/284-crucifixion (Zugriff: 15.09.2025). CC0 1.0. Unten: Phallusbaum von 
Massa Marittima. Foto: Francesco Bini (Sailko). https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_
fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG (Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Jesus 
Christ Crucified on the Cross. Robodread/Alamy Vektorgrafik. https://www.alamy.
com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-
image414520141.html (Zugriff: 04.05.2025). Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

Abb. 5 | Andachtsbild: Ein 
Mönch betet vor einem roten 
Herz, das von einer Schriftrol-
le mit der Inschrift est amor 
meus durchzogen ist, darüber 
der Gekreuzigte im Baum. 
Geistliche Sammelhandschrift, 
England, ca. 1460–1470. 
London, British Library,  
Ms. Add. 37049, fol. 36v.  
https://www.alamy.com

https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/illustrated-page-from-the-desert-of-religion-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-the-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-etc-mostly-illustrated-in-northern-english-apostolus-dicit-ciuitatem-hic-manentem-non-habentus-etc-verses-23-couplets-beg-behold-how-in-pe-wilderness-of-pis-warld-men-gase-bot-therin-place-of-abydynge-none-hase-accompanied-by-the-common-vado-mori-device-three-drawings-bearing-each-a-scroll-with-verses-latin-in-royal-mss-5-e-xxi-f-126-b-7-e-vii-f-177-etc-english-in-cotton-ms-faust-b-vi-pt-ii-f-1-image226811775.html


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  413 

Bildtradition des fons vitae (Brunnen des Lebens) und des fons pietatis (Brunnen 
der Barmherzigkeit).24 

Gottes Werke sind in Gestalt seines Sohnes Werke der Liebe aus Liebe zum 
sündigen Menschen, der sich als eine gleichsam unterm Phallusbaum stehende 
‚Braut Christi‘ vergegenwärtigen kann, wohin die eigene Liebesbemühung strebt. 
Der Phallusbaum knüpft über die gleichermaßen metonymische wie metaphori­
sche Relation von (gekeltertem) Phallus und (auffangendem) Herz, von passio 
(Leiden) und compassio (Mitleiden), nicht zuletzt an die stärker auf contemplatio 
ausgerichtete Tradition des Liebesbaums (arbor amoris)25 an, in den das Gewinde 
der Kelterschrauben mitunter raffiniert integriert wird (Abb. 5): Die durch den 
Lanzenstich zugefügte Seitenwunde Christi befindet sich in Kreuzigungsdarstel­
lungen oftmals in Herznähe, insofern der Lanzenstich zugleich den Stich ins Herz 
der um Christi Trauernden (Jungfrau Maria, Maria Magdalena usw.) reflektiert. 
Leidender und Mitleidende leben in der gleichen (Herz-)Wunde. Maria Magdalena, 

	24	 Zu engem Konnex und Varianz beider Bildtraditionen, die (den gekreuzigten) Christus 
piktoral mit Wasser und Brunnen verbinden, vgl. Wipfler 2014. 

	25	 Der Liebesbaum ist eine Baummatrix, über deren Struktur ein ‚Liebesaufstieg‘ erfolgen 
soll: „Weltliche und geistliche Ars amandi wird im Baumbild erklärt und gelehrt.“ Kamber 
1964, S. 132. Der toskanische Phallusbaum kann als spielerische Variante der mystisch-
scholastischen Reflexionsform Liebesbaum begriffen werden, insofern sich die ars amandi 
erst im Zuge der strukturell angeleiteten ars spectandi praktisch erschließt: Der Erkenntnis- 
ist auch ein Liebesakt.

Abb. 4 | Oben: Paolo Veneziano, Kreuzigung, Italien, ca. 1340/1345. 
Washington, DC, National Gallery of Art, Nr. 284. https://www.nga.gov/
artworks/284-crucifixion (Zugriff: 15.09.2025). CC0 1.0. Unten: Phallusbaum von 
Massa Marittima. Foto: Francesco Bini (Sailko). https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_
fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG (Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Jesus 
Christ Crucified on the Cross. Robodread/Alamy Vektorgrafik. https://www.alamy.
com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-
image414520141.html (Zugriff: 04.05.2025). Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

Abb. 5 | Andachtsbild: Ein 
Mönch betet vor einem roten 
Herz, das von einer Schriftrol-
le mit der Inschrift est amor 
meus durchzogen ist, darüber 
der Gekreuzigte im Baum. 
Geistliche Sammelhandschrift, 
England, ca. 1460–1470. 
London, British Library,  
Ms. Add. 37049, fol. 36v.  
https://www.alamy.com

https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/illustrated-page-from-the-desert-of-religion-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-the-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-etc-mostly-illustrated-in-northern-english-apostolus-dicit-ciuitatem-hic-manentem-non-habentus-etc-verses-23-couplets-beg-behold-how-in-pe-wilderness-of-pis-warld-men-gase-bot-therin-place-of-abydynge-none-hase-accompanied-by-the-common-vado-mori-device-three-drawings-bearing-each-a-scroll-with-verses-latin-in-royal-mss-5-e-xxi-f-126-b-7-e-vii-f-177-etc-english-in-cotton-ms-faust-b-vi-pt-ii-f-1-image226811775.html


414  |  Sylvia Jurchen

die Christi Blut mit ihrem Haar auffängt, repräsentiert, wenn man so will, als 
bußfertige Sünderin den idealen Rezipienten des Phallusbaums, nicht zuletzt, weil 
sie den gesamten Leidensweg Christi bis hin zu dessen Auferstehung 
begleitete.26 

Christi Empfängnis (a), Martertod (b) und Auferstehung (c) sind als Stationen 
auch am Phallusbaum imaginativ zu sehen (vgl. Abb. 4, a–c), wenn der Phallus nicht 
einfach nur als Phallus erkannt, nicht als reines Lustobjekt verkannt wird.27 Die 
buchstäbliche Lesart des Phallus als Lust- und Sündenobjekt ist in ihrer provokati­
ven Anstößigkeit der Typus zur Erlösung von ebendieser Sünde, und der Betrachter 
kann im Interpretationsakt die Bewegung von Sünde (= naiv-obszöne Lesart als 
Typus) zur Erlösung (= reflektiert-typologische Lesart als Antitypus) intellektuell 
nachvollziehen – oder aber in der Sünde stecken bleiben: Ein Betrachter, der nur 
auf die Phalli schaut und die Weinbeeren liegen lässt, der nur das Ziehen, nicht aber 
das Wringen der Haare erkennt, bleibt hermeneutisch im fleischlichen Liebesakt 
stecken. Der vexierbildartige Phallusbaum verweist als erkenntnisförderlicher 
Liebesbaum hier gleichsam auf seine hermeneutische Autothematik: Kein guter 
Baum gibt böse Frucht (vgl. Mt 7,15–20). 

Was im Bild gezeigt wird, ist freilich nur die eine Seite einer Typus-Antitypus-
Konstellation, die auf der anderen Seite das Heilige markiert und in der Betrach­
tung sinnlich erfahrbar macht: Die Fleischlichkeit des Phallus gehört so notwendig 
zum Phallusbaum wie der Literalsinn zum mehrfachen Schrift- oder Bildsinn.28 
Sie forciert in grotesker Zuspitzung (Penis am Baum) stärker noch als das dop­
peldeutig Profane (Rose am Busch) eine höhersinnige Auslegung (hier: Christus 
am Kreuzesbaum), gerade wenn die Form- und Farbgebung des Obszön-Grotesken 
auf das Heilige verweist. Ein schönes Beispiel hierfür ist die Darstellung eines 
Liebesaktes in einem Stundenbuch, die in ihrer Formgebung dem betrachtenden 
Geist eine regelrechte Eselsbrücke zur Heiligen Familie baut (Abb. 6). In der unteren 
Bildhälfte entfaltet sich eine obszön-groteske Reitszene: Eine nackte Frau reitet 
auf einem bekleideten Mann,29 der sich in frivoler Brückenstellung angestrengt 
krümmt. Diese Szene rekurriert formal auf die Heilige Familie, die in der oberen 

	26	 Dass Maria Magdalena den auferstandenen Christus zunächst für einen Gärtner hielt, 
spiegelt jene Rezeptionshürden wider, die sich – ganz natürlich – für den vor dem Phallus 
stehenden Betrachter wie für Maria Magdalena vor dem Gärtner ergeben.

	27	 Ein prägnantes literarisches Beispiel für eine bewusste Reduktion des männlichen Gliedes 
zu einem Objekt der Lust bespricht der Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem Band.

	28	 Der Beitrag von Jasmin Hauck in vorliegendem Band bietet ein eindrückliches Beispiel für 
die Anwendbarkeit verschiedener Sinnebenen auf ein literarisches Exemplum im Kontext 
der naturrechtlichen Verhandlung von Sexualität; dort auch weitere Literaturangaben zum 
mehrfachen Schriftsinn.

	29	 Vgl. das Motiv der auf Aristoteles reitenden Phyllis im Beitrag von Sophie Hüglin in diesem 
Themenheft.

Abb. 6 | Stundenbuch, Frankreich, 3. Viertel 15. Jh. Genf, Bibliothèque de Genève, Ms. lat. 33, 
fol. 79v. www.e-codices.ch. CC BY-NC 4.0.

https://www.e-codices.unifr.ch/de/bge/lat0033/79v


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  415 

Bildhälfte über dem Eingangsvers von Psalm 69 (Vulgata 70) Platz gefunden hat: 
Hier reitet Maria auf dem Rücken eines Esels, der sich, geführt von Joseph, in 
gehorsamer Demut beugt. Über die Rückenkrümmung von Esel und Mann hinaus 
ähnelt auch die Handhaltung Mariens jener der Nackten. In deren leeren Hän­
den – die linke Hand verweist zugleich nach oben zur Heiligen Familie – hätte 
ebenfalls ein Kind liegen können. Wurde es entrissen? Oder wird es gerade 
gezeugt?30 Wie aber sollte ein Kind durch die Kleidung hindurch gezeugt 
werden? 

In der obszönen Groteske manifestiert sich nicht nur das Mysterium der 
jungfräulichen Schwangerschaft Mariens, sondern auch das Opfer ihres Sohnes, 
der sich von den Händen der Mutter in die Hände der Häscher begibt, um mit 
seinem Kreuzestod die Sünden der Menschen auf sich zu nehmen. Auch das 

	30	 Zur leeren Hand als deiktischem Verweis auf etwas Abwesendes vgl. die Ausführungen zum 
Einsatz von Schau- und Zeighand bei Wenzel 2008, S. 20–35. 

die Christi Blut mit ihrem Haar auffängt, repräsentiert, wenn man so will, als 
bußfertige Sünderin den idealen Rezipienten des Phallusbaums, nicht zuletzt, weil 
sie den gesamten Leidensweg Christi bis hin zu dessen Auferstehung 
begleitete.26 

Christi Empfängnis (a), Martertod (b) und Auferstehung (c) sind als Stationen 
auch am Phallusbaum imaginativ zu sehen (vgl. Abb. 4, a–c), wenn der Phallus nicht 
einfach nur als Phallus erkannt, nicht als reines Lustobjekt verkannt wird.27 Die 
buchstäbliche Lesart des Phallus als Lust- und Sündenobjekt ist in ihrer provokati­
ven Anstößigkeit der Typus zur Erlösung von ebendieser Sünde, und der Betrachter 
kann im Interpretationsakt die Bewegung von Sünde (= naiv-obszöne Lesart als 
Typus) zur Erlösung (= reflektiert-typologische Lesart als Antitypus) intellektuell 
nachvollziehen – oder aber in der Sünde stecken bleiben: Ein Betrachter, der nur 
auf die Phalli schaut und die Weinbeeren liegen lässt, der nur das Ziehen, nicht aber 
das Wringen der Haare erkennt, bleibt hermeneutisch im fleischlichen Liebesakt 
stecken. Der vexierbildartige Phallusbaum verweist als erkenntnisförderlicher 
Liebesbaum hier gleichsam auf seine hermeneutische Autothematik: Kein guter 
Baum gibt böse Frucht (vgl. Mt 7,15–20). 

Was im Bild gezeigt wird, ist freilich nur die eine Seite einer Typus-Antitypus-
Konstellation, die auf der anderen Seite das Heilige markiert und in der Betrach­
tung sinnlich erfahrbar macht: Die Fleischlichkeit des Phallus gehört so notwendig 
zum Phallusbaum wie der Literalsinn zum mehrfachen Schrift- oder Bildsinn.28 
Sie forciert in grotesker Zuspitzung (Penis am Baum) stärker noch als das dop­
peldeutig Profane (Rose am Busch) eine höhersinnige Auslegung (hier: Christus 
am Kreuzesbaum), gerade wenn die Form- und Farbgebung des Obszön-Grotesken 
auf das Heilige verweist. Ein schönes Beispiel hierfür ist die Darstellung eines 
Liebesaktes in einem Stundenbuch, die in ihrer Formgebung dem betrachtenden 
Geist eine regelrechte Eselsbrücke zur Heiligen Familie baut (Abb. 6). In der unteren 
Bildhälfte entfaltet sich eine obszön-groteske Reitszene: Eine nackte Frau reitet 
auf einem bekleideten Mann,29 der sich in frivoler Brückenstellung angestrengt 
krümmt. Diese Szene rekurriert formal auf die Heilige Familie, die in der oberen 

	26	 Dass Maria Magdalena den auferstandenen Christus zunächst für einen Gärtner hielt, 
spiegelt jene Rezeptionshürden wider, die sich – ganz natürlich – für den vor dem Phallus 
stehenden Betrachter wie für Maria Magdalena vor dem Gärtner ergeben.

	27	 Ein prägnantes literarisches Beispiel für eine bewusste Reduktion des männlichen Gliedes 
zu einem Objekt der Lust bespricht der Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem Band.

	28	 Der Beitrag von Jasmin Hauck in vorliegendem Band bietet ein eindrückliches Beispiel für 
die Anwendbarkeit verschiedener Sinnebenen auf ein literarisches Exemplum im Kontext 
der naturrechtlichen Verhandlung von Sexualität; dort auch weitere Literaturangaben zum 
mehrfachen Schriftsinn.

	29	 Vgl. das Motiv der auf Aristoteles reitenden Phyllis im Beitrag von Sophie Hüglin in diesem 
Themenheft.

Abb. 6 | Stundenbuch, Frankreich, 3. Viertel 15. Jh. Genf, Bibliothèque de Genève, Ms. lat. 33, 
fol. 79v. www.e-codices.ch. CC BY-NC 4.0.

https://www.e-codices.unifr.ch/de/bge/lat0033/79v


416  |  Sylvia Jurchen

Opfer Josephs wird in grotesker Zuspitzung greifbar: Der in voller Bekleidung 
Gerittene verweist formal auf den Esel, farblich – was deiktisch interessant ist – 
indes auf Joseph. Warum? Joseph nahm das Kreuz der keuschen Ehe eselsgleich 
auf sich, um ein Kind, das er selbst nicht gezeugt haben konnte, aufzuziehen. Im 
außerordentlich gekrümmten Rücken von Esel und Mensch steckt kontemplativ 
wirkmächtiger Kreuzesschmerz.31 Die obszöne Groteske geht damit nicht nur in 
einer allgemeinen Gegenbildlichkeit auf.32 Die spezifische Form- und Farbgebung 
lanciert vielmehr die kontemplative Schau dessen, worin genau die Heiligkeit 
jedes einzelnen Familienmitgliedes besteht. Die obszöne Groteske wird durch 
Verfremdung der heiligen Handlung zum erkenntnisförderlichen Memorialbild 
des Heiligen.

3	 Textsprache hören: Laut und Klang (Laut- und Klangdeixis)

Im geistlichen Kontext ist die Verbindung von latent Obszönem mit Sakralem 
keinesfalls singulär, wie sich mit Norbert Ott nicht zuletzt am Doppelblatt eines 
Genter Psalters zeigen lässt.33 Ott berücksichtigt bei seiner Bildanalyse nicht nur 
Bild und Text. Er bezieht – und hierauf kommt es mir im zweiten Schritt meiner 
Phallusbaum-Analyse an – auch die implizite klangliche Dimension der deiktisch 
explizit über Form- und Farbanalogien miteinander verknüpften Bildmotive als 
eine potentiell sinnstiftende mit ein, die bei entsprechender Vergegenwärtigung 
schließlich auch zum Verständnis reiner Bildwerke wie dem Phallusbaum etwas 
beitragen kann (Abb. 7). Oben links ist Christus als Weltenrichter dargestellt, 
darunter die Auferstehung der Toten im Jüngsten Gericht. Auch die rechte Seite 
bietet mit der Dreifaltigkeit in der Zierinitiale, die als bewohntes D den Anfang 
von Psalm 109 bildet, ein sakrales Motiv. Rechts daneben bekommt ein höfisches 
Liebespaar von oben durch einen gekrönten Engel einen Blumenkranz gereicht. 
Die Szene im Rankenwerk ist deutlich sexuell konnotiert: Mit dem Griff unter das 
Kinn der Frau artikuliert der Mann sein Begehren. Dieses Begehren wird im Bild 
darunter frauenseitig gestillt durch den kühnen Griff in den männlichen Schritt. 
Der Betrachter sieht in verhüllter Form eine Erektion.34 

	31	 In den Pietà-Darstellungen hält Maria den toten Sohn nicht nur weinend in ihren Armen. 
Der leblose Körper hängt mit überdehntem Rücken bisweilen regelrecht über dem Schoß der 
trauernden Mutter. Auch hier bildet der Rücken in inverser Krümmung eine schmerzhafte 
Brücke. Im Stundenbuchbild weist Marias liebvoll-trauriger Blick auf das Kind in ihren 
Armen bereits auf den Kreuzestod des erwachsenen Sohnes voraus. 

	32	 Grebe 2013, S. 167, rät meines Erachtens zu Recht von isolierter Betrachtung obszöner 
Drolerien ab, deren weiterführendes Andachtspotential sie dann aber doch infrage stellt. 

	33	 Ott 2004, S. 204 f.
	34	 Vgl. ebd., S. 204.

Abb. 7 | Psalter, Flandern, ca. 1320–1330. Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, fol. 79v–80r. 
digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  417 

Die Verhüllung des Gliedes ist insofern wichtig, als das verhüllte, wiewohl 
erigierte Glied auf den mit einem Kreuzestuch verhüllten Kopf des im Jüngsten 
Gericht auferstehenden Toten auf der linken Seite verweist, dessen Handhaltung 
wiederum auf den darüber befindlichen Christus mit verhüllten Lenden rekurriert 
(Abb. 8). Bereits die Form- und Farbdeixis legt dem Betrachter nahe, das erigierte 
Glied als Metapher für Christus (Christi Zeugung, Wirken und Auferstehung) zu 
begreifen.35 Semantisch gestützt wird die ikonisch nahegelegte Glied-Christus-
Analogie noch durch Psalm 109 (Vg.) auf der rechten Seite, da Christus hier als 
virga virtutis (Ps 109,2) bezeichnet wird: „In der Marginalillustration rechts erwacht 
virga virtutis – die Rute, der Zauberstab, das Szepter der Mannhaftigkeit – zum 
Leben.“36 Virga ist tatsächlich auch eine übliche Bezeichnung für das männliche 

	35	 Für die Renaissance kann Steinberg 1996 dann auch entsprechende Darstellungen von 
Christus am Kreuz mit verhülltem erigierten Glied nachweisen. Zu Penis und Vulva als 
Metaphern für Christus und Maria vgl. Reiss 2017, S. 172.

	36	 Ott 2004, S. 205. In Ps 109 heißt es dann auch weiter über Christus: „ich habe dich gezeugt 
noch vor dem Morgenstern, wie den Tau in der Frühe“ (Ps 109,3) und „Er trinkt aus dem 
Bach am Weg [lat. via]; so kann er [von neuem] das Haupt [lat. caput] erheben“ (Ps 109,7 = 
Joh 11,25: resurrectio et vita). 

Opfer Josephs wird in grotesker Zuspitzung greifbar: Der in voller Bekleidung 
Gerittene verweist formal auf den Esel, farblich – was deiktisch interessant ist – 
indes auf Joseph. Warum? Joseph nahm das Kreuz der keuschen Ehe eselsgleich 
auf sich, um ein Kind, das er selbst nicht gezeugt haben konnte, aufzuziehen. Im 
außerordentlich gekrümmten Rücken von Esel und Mensch steckt kontemplativ 
wirkmächtiger Kreuzesschmerz.31 Die obszöne Groteske geht damit nicht nur in 
einer allgemeinen Gegenbildlichkeit auf.32 Die spezifische Form- und Farbgebung 
lanciert vielmehr die kontemplative Schau dessen, worin genau die Heiligkeit 
jedes einzelnen Familienmitgliedes besteht. Die obszöne Groteske wird durch 
Verfremdung der heiligen Handlung zum erkenntnisförderlichen Memorialbild 
des Heiligen.

3	 Textsprache hören: Laut und Klang (Laut- und Klangdeixis)

Im geistlichen Kontext ist die Verbindung von latent Obszönem mit Sakralem 
keinesfalls singulär, wie sich mit Norbert Ott nicht zuletzt am Doppelblatt eines 
Genter Psalters zeigen lässt.33 Ott berücksichtigt bei seiner Bildanalyse nicht nur 
Bild und Text. Er bezieht – und hierauf kommt es mir im zweiten Schritt meiner 
Phallusbaum-Analyse an – auch die implizite klangliche Dimension der deiktisch 
explizit über Form- und Farbanalogien miteinander verknüpften Bildmotive als 
eine potentiell sinnstiftende mit ein, die bei entsprechender Vergegenwärtigung 
schließlich auch zum Verständnis reiner Bildwerke wie dem Phallusbaum etwas 
beitragen kann (Abb. 7). Oben links ist Christus als Weltenrichter dargestellt, 
darunter die Auferstehung der Toten im Jüngsten Gericht. Auch die rechte Seite 
bietet mit der Dreifaltigkeit in der Zierinitiale, die als bewohntes D den Anfang 
von Psalm 109 bildet, ein sakrales Motiv. Rechts daneben bekommt ein höfisches 
Liebespaar von oben durch einen gekrönten Engel einen Blumenkranz gereicht. 
Die Szene im Rankenwerk ist deutlich sexuell konnotiert: Mit dem Griff unter das 
Kinn der Frau artikuliert der Mann sein Begehren. Dieses Begehren wird im Bild 
darunter frauenseitig gestillt durch den kühnen Griff in den männlichen Schritt. 
Der Betrachter sieht in verhüllter Form eine Erektion.34 

	31	 In den Pietà-Darstellungen hält Maria den toten Sohn nicht nur weinend in ihren Armen. 
Der leblose Körper hängt mit überdehntem Rücken bisweilen regelrecht über dem Schoß der 
trauernden Mutter. Auch hier bildet der Rücken in inverser Krümmung eine schmerzhafte 
Brücke. Im Stundenbuchbild weist Marias liebvoll-trauriger Blick auf das Kind in ihren 
Armen bereits auf den Kreuzestod des erwachsenen Sohnes voraus. 

	32	 Grebe 2013, S. 167, rät meines Erachtens zu Recht von isolierter Betrachtung obszöner 
Drolerien ab, deren weiterführendes Andachtspotential sie dann aber doch infrage stellt. 

	33	 Ott 2004, S. 204 f.
	34	 Vgl. ebd., S. 204.

Abb. 7 | Psalter, Flandern, ca. 1320–1330. Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, fol. 79v–80r. 
digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/


418  |  Sylvia Jurchen

Glied;37 die Auferstehung des ganzen Mannes (Christus) wird freilich links, im 
Zusammenhang des Weltgerichts, greifbar, in dem Christus Tote zum Leben 
erweckt. 

Der erigierte Penis als Christusmetapher ist mit Ott38 auch insofern plau­
sibel, als die alte französische Bezeichnung für den Penis (frz. vit [vi], seit dem 
12. Jh. belegt)39 lautlich identisch mit der Bezeichnung für das Leben (altfrz. vida, 
seit dem 11. Jh. vie [vi])40 ist: Der Penis (frz. vit), der metonymisch für das Leben 
(frz. vie, altfrz. vida, lat. vita) steht, ist in übertragener Bedeutung Christus, der 
andernorts spricht: „Ich bin die Auferstehung [lat. resurrectio] und das Leben 
[lat. vita]“ (Joh 11,25). Der Entstehungsort der Handschrift, Gent, macht neben 
dem lateinsprachigen tatsächlich auch einen französischsprachigen Niederschlag 
bei der Bildgestaltung denkbar. Dass das Bild- immer auch ein zu hörendes Sprach­
zeichen ist, das es aus dem Geschauten herauszuhören lohnt, darauf mag den 

	37	 Vgl. Adams 1982, S. 14 f. 
	38	 Vgl. Ott 2004, S. 204 f.
	39	 Zum Begriff vit, der klanglich mit vie zusammenfällt, sich etymologisch aber nicht von lat. 

vita, sondern von lat. vectis (Hebel, Hebelbaum, Stange) ableitet, vgl. Art. *VIT. 
	40	 Vgl. Art. VIE.

Abb. 8 | Psalter, Flandern, ca. 1320–1330 (Ausschnitte). Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, 
fol. 79v–80r. digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  419 

Betrachter schließlich auch die kleine Figur im Vierpass oben rechts hinweisen: 
Siehe (Zeigefinger weist hinaus, wo es allenfalls noch figürlich zugeht) und höre 
(Blashorn wird zum Hörrohr)! 

Was aus moderner Sicht wild assoziiert erscheint (virga/vit, aber auch vita, 
via), hat als Sinnstiftungsverfahren eine durchaus lange Tradition. Erinnert sei 
hier nicht nur an die über Klangassoziation operierenden Etymologien des Isidor 
von Sevilla,41 sondern auch die ‚Rhetorica ad Herennium‘ des Pseudo-Cicero. Die 
kanonische Rhetorik schlägt das (über Klangassoziationen funktionierende) Ver­
fahren zur Generierung von Merkbildern (imagines agentes) vor und gibt folgendes 
Beispiel an: Ein wohlhabender Mensch, so das zu memorierende Ausgangssze­
nario, wurde mit Gift getötet. Das Tatmotiv sei eine Erbschaft gewesen, an die 
der unter Anklage stehende Mörder zu gelangen suchte. Hierfür habe es Zeugen 
und Mitwisser gegeben. Im geistigen Memorialbild wird sodann ein Mensch vor 
ein Krankenbett gestellt, der in der rechten Hand einen Giftbecher hält und ein 
Testament in der linken Hand, an deren Ringfinger wiederum ein Widderhoden 
hängt. Auf diese Weise könne man sich die Zeugen, die Erbschaft und den durch 
Gift Getöteten ins Gedächtnis rufen.42 

Testament und Giftbecher leuchten als Codierung für Erbschleicherei durch 
Giftmord noch ein, die Widderhoden am Ringfinger aber bereiten Probleme. 
Ohne Berücksichtigung der bild- und textsprachlichen Sinnstiftungskomponenten 
ist das Ganze nicht zu verstehen: Die Widderhoden am Ringfinger rekurrieren 
formal auf den Geldbeutel, nach dem der Mörder mit seinen Fingern strebt. Die 
Hoden (testiculi bzw. testes) verweisen über ihren Klang aber auch auf die Zeugen 
(testes).43 Mit dem testamentum, das auf der Hand des potentiellen Mörders ruht 
und das über den Ringfinger mit den testiculi, den Hoden, verbunden ist, werden 
die belastenden Zeugen, die testes, klanglich aufgerufen. Testamentum, testiculi, 
testes – die klangassoziative Poetoetymologie erhellt semantisch die Bildkonst­
ruktion, in der die Zeugen sonst fehlten.44

Was ist vor diesem Hintergrund für die semantische Analyse rein ikonischer 
Bildwerke wie dem Phallusbaum zu beachten? 1. (Mehr-)Sprachigkeit: Jedes Bild­
zeichen ist immer auch ein Sprachzeichen, das als solches einer oder mehreren 
Sprachen zugeordnet sein kann. 2. Mehrdeutigkeit/Mehrsinnigkeit (Ambiguität): 

	41	 Als Isidor seine ‚Etymologiae‘ verfasste, suchte er den Zusammenhang der göttlich geordne­
ten Welt u. a. über den Zusammenhang der Wörter zu erklären, mochte sich deren Zusam­
menhang auch nur aus klanglicher Assoziation ergeben. Das Wort virga (Zweig) etwa wird 
mit virtus (Tugend), viriditas (Grün), aber auch vis (Kraft) assoziiert; vgl. Isidor von Sevilla: 
Etymologiae, XVII.vi.18.

	42	 Rhetorica ad Herennium, III,33. 
	43	 Vgl. Adams 1982, S. 67 f.
	44	 Ausführlicher Simon 2001, S. 20; ferner Carruthers 2008, S. 178.



420  |  Sylvia Jurchen

Wörter und Phrasen können mehrdeutig, mithin mehrsinnig (in konkreter und 
übertragener Bedeutung) gebraucht werden, dies gilt es auch bei deren bildlicher 
Realisierung zu berücksichtigen. 3. Multimodalität: Nicht nur Form und Farbe, son­
dern auch zu vergegenwärtigender Laut und Klang der am Bildmotiv stumm ange­
lagerten Begriffe können dem Betrachter Hinweise darauf geben, welche Über­
tragungsleistungen zu vollbringen sind (vgl. virga/vit → vita; testiculi → testes), 
um über eine deiktisch angeleitete Rekonstruktion der impliziten Metaphern 
(Ähnlichkeit in Gestalt, Eigenschaft, Funktion) und Metonymien (Teil-Ganzes-
Beziehung über einen räumlichen, zeitlichen oder ursächlichen Zusammenhang) 
zu einem adäquaten Bildverständnis zu gelangen. 

Welcher Begriff oder auch wie viele Begriffe an einem Bildmotiv hängen, ist 
selbst bei klar zu identifizierenden Bildmotiven wie einem erigierten Penis nicht 
trivial, eingedenk potentieller Mehrsprachigkeit, Mehrdeutigkeit/-sinnigkeit und 
Multimodalität von Zeichen. Dass die textsprachliche Reflexion der bildsprachlich 
verknüpften Motive lohnt, nicht zuletzt, um deren bildsprachliches Verständnis 
abzusichern, zu revidieren oder auch erst auf den Begriff zu bringen, zeige ich im 
Folgenden an 1. Phallus und Vogel, 2. Phallus und Baum, 3. Phallus und Beere, 
4. Phallus und Frau sowie 5. Phallus und Zeigefinger. 

1. Die deiktische Verknüpfung von Phallus und Vogel (Adler) über Farb- und 
Formgebung verwundert nicht, da Vogel (ital. uccello) und Schwanz (ital. coda, 
lat. penis) sprachübergreifend zur Bezeichnung für den Penis gebraucht werden,45 
der im Fresko sein Habitat im Baum hat. 2. Mit dem Baum steht der Phallus aus 
textsprachlicher Sicht wiederum insofern in Verbindung, als er über die lateinische 
Bezeichnung ramus (Ast, übertr. Penis) und virga (Zweig, Rute, übertr. Penis) als 
mehrsinniger Zweig in den Baum integriert wird.46 Über den bildsprachlichen 
Kanal erfasst der Betrachter den mit blauen Beeren verknüpften Phallus als Frucht, 
über den textsprachlichen Kanal indes als Zweig. Text- und Bildsprache definie­
ren den Phallus multimodal als einen kleinen Ast (ramus) und Zweig (virga), der 
3. zugleich eine blaue Beeren (lat. acinus oder uva) tragende Frucht ist, das heißt 
racemus (Weinbeere, aber auch: Weintraube, bestehend aus verzweigtem Kamm 
und Beeren, und schließlich: Wein). Die geistliche Bedeutungsdimension der 
Sexualmetaphorik wird gerade in der Spezifik der Motive greifbar: Virga (Zweig), 
racemus (Weinbeere und -traube, nicht einfach nur Frucht) und aquila (Adler, nicht 
einfach nur Vogel)47 sind klassische Christussymbole. 

	45	 Zur Sexualmetaphorik des Vogels und ihrer breiten Varianz im Italienischen vgl. Grieco 
2016; für das Lateinische vgl. Adams 1982, S. 31–34, zu lat. penis ebd., S. 35–37. 

	46	 Zu virga und ramus als Penismetaphern vgl. ebd., S. 14 f. 
	47	 Sollte der herausstechende Vogel, der mitunter als spätere Zutat bewertet wird (vgl. Smith 

2009, S. 7), tatsächlich auch auf den ghibellinischen Adler rekurrieren, dann wird dieser 



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  421 

4. Die den Phallus erntenden, mit ihm (aus-)pressend (premere?)48 verschränk­
ten Jungfrauen (virgo) rufen klanglich just jene Penisbezeichnung auf, die in der 
Bildkomposition zentral (aus-)trägt: virga (Zweig, Penis, Christus). Der Messias 
wird im Buch Jesaja als fruchtbringender Zweig und Spross aus dem Baumstumpf 
Isais verheißen; in der Übersetzung der Vulgata wird aus der zweigliedrigen eine 
dreigliedrige Konstruktion: Et egredietur virga ex radice Iesse et flos de radice eius 
ascendit (Vg. 11,1), das heißt „Und es wird ein Zweig/Reis [virga] hervorgehen aus 
der Wurzel Jesse [ex radice Isais] und eine Blume [flos] aus seiner Wurzel [de radice 
eius] hervorgehen/Frucht bringen [ascendit].“49 Die christliche Vulgata-Auslegung 
bezieht über Klangassoziation von virga und virgo das Femininum virga auf Maria 
und das Maskulinum flos auf Christus, der aus dem (fruchtbringenden) Zweig 
als (fruchtbringende) Blume erwächst.50 Der Messias wird, so die alttestamentli­
che Perspektive, aus dem königlichen Hause Davids hervorgehen. Jesse, Davids 
Vater, ist wie Adam zugleich ein alttestamentarischer Typus zu Christus (virga) 
oder Maria (virga/virgo de radice). In der Lebensbaumikonographie der Wurzel 
Jesse wird Jesu Abstammung zumeist wie folgt gefasst: Aus der Brust, dem Bauch 
oder auch dem Schoß des schlafenden Jesse (Typus) wächst ein Baum (manchmal 
rankender Wein), in dessen Krone Christus (Antitypus) oder auch Maria mit Chris­
tuskind im Schoß (Antitypus) integriert sind.51 Insbesondere der phallisch aus dem 
Schoß hervorwachsende Baum kann die typologisch motivierte Phallusbaumiko­
nographie konkret inspiriert haben. Der Phallusbaum knüpft über den Penis als 
virga, der wie Rosen von Jungfrauen (virgo) gepflückt wird, aus textsprachlicher 
Sicht an Jes 11,1–10 (Verheißung des Messias und dessen Friedensherrschaft) an. 
Im Fresko ist das blühende Zeitalter klangassoziativ über virgo, virga, vir und vis 
allenthalb präsent. Es bricht freilich erst mit Christi Selbstbeschneidung im Zuge 
der Kreuzigung an. Der (Phallus-)Baum erweist seine eigentliche Potenz nach der 
Beschneidung. Was mitunter als Kastration gelesen wird, die Phallusabnahme, 
ist Ausweis größter Potenz Christi, der als fruchtbarer Schmerzensmann52 in 

wohlgemerkt als Christusvogel inszeniert; zu Adler und Brunnen vgl. Konrad von Megen­
berg: Buch der Natur, III.B.1, S. 193.

	48	 Das lateinische Verbum premere (pressen, auspressen, drücken, bedrücken, nachsetzen, 
beschlafen, einpflanzen, umfangen, beschneiden, durchbohren usw.) besitzt jenes breite 
Bedeutungsspektrum, über das nicht nur das Keltern (prelum ist die Kelter), sondern auch 
der Zeugungsakt abgebildet werden kann; hierzu Adams 1982, S. 182 f.: „Verbs of pressing 
and the like are often used of the male role.“ 

	49	 In Anlehnung an Becker 2001, S. 139.
	50	 Das prominente Kirchenlied ‚Es ist ein Ros entsprungen (aus einer Wurzel zart)‘ (16. Jh.) 

variiert das Bild; vgl. Becker 2001, S. 135–145, zu virga und virgo ebd., S. 139.
	51	 Vgl. Thomas 1972, Sp. 556 f.
	52	 Christus am Kreuz spendet aus der Seitenwunde Leben. Er kann vor diesem Hintergrund 

als gebärende Frau und/oder auch als ein trotz Schwächung (‚Kastration‘) fruchtbarer Mann 



422  |  Sylvia Jurchen

Jesse präfiguriert ist: Es ist kein Baum, sondern ein Baumstumpf, der fruchtbar 
austreibt. In der reduziertesten Ausführung der Wurzel Jesse sitzen auf den Ästen 
Vögel, die den Geist des Herrn, den Geist der Weisheit und des Verstandes, den 
Geist des Rats und der Kraft, den Geist der Erkenntnis und der Frucht des Herrn 
verkörpern (vgl. Jes 11,2). Geist wird in der christlichen Ikonographie vor allem 
durch den Vogel visualisiert. 

Im toskanischen Phallusbaum sitzen statt Vögel Phalli im Baum, die 5. als 
fleischliche Zeigefinger den ersten geistigen Übertragungsimpuls setzen: Der 
Finger (digitus) ist nicht nur eine Metapher für den Penis,53 sondern auch für den 
Heiligen Geist (vgl. Lk 11,20; Mt 12,28), der als zeigender wie leitender im Fresko 
fruchtbar wird. Es obliegt freilich dem Betrachter, diese (auf-)zeigende Potenz des 
Phallus zu nutzen und die visualisierte Metaphorik in ihrer Doppelnatur (digitus, 
der Finger, übertr. 1. Penis, 2. Heiliger Geist; virga, der Zweig, übertr. 1. Penis, 
2. Christus etc.) zu erfassen. 

4	 Fazit

Die obszöne Groteske des toskanischen Phallusbaums verbindet in ihrer typolo­
gisch motivierten Gestaltung ganz programmatisch Baum und Mensch, Lust und 
Liebe, Tod und Leben, Gewalt und Heil.54 Der Phallus- als Lust-, Liebes-, Leidens- 
und Lebensbaum bildet in Kombination mit dem Brunnen eine ganz eigentümliche 
Variante des fons vitae und des fons pietatis aus. Die christliche Ikonographie wird 
im profanen Raum spielerisch genutzt, nicht zotig parodiert; eine Überlagerung 
verschiedener ikonographischer Traditionen ist hierbei nicht ausgeschlossen.55 
Der Phallus ist wie jedes andere Zeichen auch ein potentiell mehrsprachig, mehr­
sinnig, multimodal gebrauchtes Zeichen. Als ein solches stellt der Phallus nicht 
den semantischen End-, sondern den hermeneutischen Ausgangspunkt in einem 
komplexen deiktischen Gefüge dar, über dessen Deixis die visualisierte Sexual­
metaphorik in ihrer Doppelnatur erschlossen werden kann: Sexual- und Sakral­
metaphorik besitzen eine sprachliche Schnittmenge (virga usw.), die als solche 

inszeniert werden; feminine (vgl. Bynum 1991) und maskuline Lesart Christi am Kreuz (vgl. 
Steinberg 1996) schließen einander nicht notwendig aus.

	53	 Zum ‚elften Finger‘ vgl. auch Andrea Moshövel in diesem Band.
	54	 Ähnliche Spannungslagen bieten kleinepische Texte wie ‚Nonnenturnier‘, ‚Rosendorn‘, 

‚Gold und Zers‘, ‚Gärtner Hod‘. Zur programmatischen Spannung von Komik, Gewalt und 
Sexualität vgl. Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg in diesem Band.

	55	 Über das Motiv des fruchtbar zu Boden fallenden Samens und der als Kastration lesbaren 
Phallusabnahme sind nicht zuletzt ikonographische Anleihen aus dem Kybele- und Attiskult 
denkbar; weitere Angebote bei Hammerl 2018, S. 53–55. 



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  423 

deiktisch visualisiert und semantisch spezifiziert wird, um dem Betrachter ein 
komplexes Verständnis der obszön-grotesken Motivik zu ermöglichen. 

Der toskanische Phallusbaum wirft eine grundlegende Frage auf: Wie viel 
Komplexität gesteht man vormodernen Bild- und Textwerken mit obszöner Moti-
vik zu, spricht man ihnen gegebenenfalls auch vorschnell ab? Ob und inwiefern 
das erschlossene hermeneutische Paradigma, bei dem das Obszöne in Form eines 
mehr oder weniger anstößigen Sexualsinns am Beginn einer komplexen hermeneu-
tischen Operation steht, auch für die obszöne Groteske in literarischer Ausprägung 
trägt, wäre zu prüfen. Direkt anschlussfähig scheint mir das Paradigma an das des 
irreführenden Rätsels zu sein, insofern dieses manchmal eine obszöne, manchmal 
eine sakrale Lesart nahelegt, mit der angebotenen Lösung die Erwartung des Rezi-
pienten aber bewusst enttäuscht. Ihren eigentlichen Reiz beziehen diese Rätsel aus 
der oszillierenden Gegenlektüre der diametralen Sinnebenen – hierin sehe ich die 
Parallele zum hermeneutischen Paradigma des Phallusbaums.56

Literaturverzeichnis

Quellen 

	56	 Hierzu ein Beispiel: Jtem, Rat, was Ist das: | Es Ist ein figur, | Daraus wjrt ein creatur | Das 
nӱessen die briester mit wein. | So thue Ich vnd auch die mein. | Jr maint, es seӱ Cristus dabeӱ? | 
Rat, was das seӱ? | Das Ist ein koppaun etc. Codex Weimar Q565, S. 118. Als Auflösung wird – 
Jr maint, es seӱ Cristus dabeӱ? – eine konsekrierte Hostie suggeriert (ebd., Anm. 20), als 
richtige Lösung indes Kapaun angegeben. Diese Lösung ist insofern provokativ, als Christus 
mit einem kastrierten Hahn verglichen wird – inwiefern? Die geistig reizvolle Auseinan-
dersetzung beginnt, wie Hans Folz in einer ausführlicheren Variante des Rätsels zeigt (vgl. 
Hans Folz: Die Reimpaarsprüche, S. 295 f.), an dieser Stelle.

Arbor amoris/Der Minnebaum. Ein Pseudo-
Bonaventura-Traktat. Nach lateinischen 
und deutschen Handschriften des XIV. 
und XV. Jahrhunderts. Hrsg. v. Urs 
Kamber (Philologische Studien und 
Quellen 20). Berlin 1964. 

Codex Weimar Q565. Hrsg. v. Elisabeth 
Kully (Bibliotheca Germanica 25). Bern, 
München 1982. 

Genf, Bibliothèque de Genève, Ms. lat. 33.
Glasgow, University Library, Ms. 

Hunter 251.
Glasgow, University Library, Ms. 

Hunter 252.

Hans Folz: Die Reimpaarsprüche. 
Hrsg. v. Hanns Fischer (Münchener Texte 
und Untersuchungen zur deutschen 
Literatur des Mittelalters 1).  
München 1961.

Isidor von Sevilla: Etymologiarum sive ori-
ginum libri XX. Hrsg. v. Wallace Martin 
Lindsay. Oxford 1911. 

Konrad von Megenberg: Das Buch der 
Natur. Bd. 2: Kritischer Text nach 
den Handschriften. Hrsg. v. Robert 
Luff u. Georg Steer (Text und Text
geschichte 54). Tübingen 2003.

London, British Library, Ms. Add. 37049.



424  |  Sylvia Jurchen

München, Bayerische Staatsbibliothek, 
Clm 28345.

New York, Pierpont Morgan Library, 
Ms. M 917/945.

Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6.
Paris, Bibliothèque nationale de France, 

Lat. 7344.

Paris, Bibliothèque nationale de France, 
Français 166.

Rhetorica ad Herennium. Lateinisch/
Deutsch. Hrsg. u. übers. v. Theodor 
Nüßlein. Darmstadt 1994. 

Forschungsliteratur

Adams, James N.: The Latin Sexual Vocabu­
lary. London 1982.

Art. VIE. Académie franҫaise: Diction­
naire de l’Académie franҫaise. 9. Aufl. 
1986–2024. https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A9V0775 (Zugriff: 
06.09.2025).

Art. *VIT. Académie franҫaise: Diction­
naire de l’Académie franҫaise. 9. Aufl. 
1986–2024. https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A9V0987 (Zugriff: 
06.09.2025).

Becker, Hansjakob: Es ist ein Ros ent­
sprungen. In: Hansjakob Becker, Ansgar 
Franz, Jürgen Henkys u. a. (Hgg.): Geist­
liches Wunderhorn. Große deutsche Kir­
chenlieder. München 2001, S. 135–145.

Bynum, Caroline Walker: Fragmentation 
and Redemption. Essays on Gender and 
the Human Body in Medieval Religion. 
New York 1991.

Carruthers, Mary: The Book of Memory. A 
Study of Memory in Medieval Culture 
(Cambridge Studies in Medieval Litera­
ture 70). 2. Aufl. Cambridge MA 2008.

Grebe, Anja: Heilige Schweinereien? 
Obszöne Darstellungen in den Rändern 
spätmittelalterlicher Gebetbücher. In: 
Andrea Grafestätter (Hg.): Nahrung, 
Notdurft und Obszönität in Mittelalter 
und Früher Neuzeit (Bamberger Interdis­
ziplinäre Mittelalterstudien 6). Bamberg 
2013, S. 155–182.

Grieco, Allen J.: From Roosters to Cocks. 
Italian Renaissance Fowl and Sexuality. 
In: Sara F. Matthews-Grieco (Hg.): Erotic 
Cultures of Renaissance Italy. London 
2016.

Hammerl, Stefan: Strange Fruits. Die 
Geschichte des Phallusbaums. Versuch 
einer Annäherung an ein vergessenes 
Motiv. 2018. www.juwelen-hammerl.at/
milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF 
(Zugriff: 01.12.2024).

Haug, Walter: Die niederländischen 
erotischen Tragzeichen und das Pro­
blem des Obszönen im Mittelalter. In: 
Johan H. Winkelman u. Gerhard Wolf 
(Hgg.): Erotik, aus dem Dreck gezogen 
(Amsterdamer Beiträge zur älteren 
Germanistik 59). Amsterdam, New York 
2004, S. 67–90.

Hoch, Adrian S.: Duecento Fertility Imagery 
for Females at Massa Marittima’s Public 
Fountain. In: Zeitschrift für Kunstge­
schichte 69 (2006), S. 471–488.

Jones, Malcolm: Sacred and Profane. Rein­
forcement and Amuletic Ambiguity in 
the Late Medieval Lead Badge Corpus. 
In: Johan H. Winkelman u. Gerhard Wolf 
(Hgg.): Erotik, aus dem Dreck gezogen 
(Amsterdamer Beiträge zur älteren 
Germanistik 59). Amsterdam, New York 
2004, S. 111–137.

Koldeweij, A. M. (Jos): A Barefaced ‘Roman 
de la Rose’ (Paris B. N., ms. fr. 25526) 
and Some Late Medieval Mass-Produced 

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0775
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0775
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0987
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0987
http://www.juwelen-hammerl.at/milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF
http://www.juwelen-hammerl.at/milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  425 

Badges of Sexual Nature. In: Bert Cardon 
u. Maurits Smeyers (Hgg.): Flanders in 
a European Perspective. Manuscript 
Illumination around 1400 in Flanders 
and Abroad (Corpus van Verluchte 
Handschriften/Corpus of Illuminated 
Manuscripts 8. Low Countries 5).  
Leuven 1995, S. 499–516.

Müller, Markus: Minnebilder. Französische 
Minnedarstellungen des 13. und 
14. Jahrhunderts (Pictura et poesis 7). 
Köln, Weimar, Wien 1996.

Opitz, Christian N.: Imagines provocativas ad 
libidinem? Der nackte (Frauen-)Körper 
der profanen Wandmalerei des späten 
Mittelalters. In: Stefan Biessenecker 
(Hg.): Und sie erkannten, dass sie 
nackt waren. Nacktheit im Mittelalter 
(Bamberger interdisziplinäre Mittelalter­
studien 1). Bamberg 2008, S. 211–268.

Ott, Norbert H.: Zwischen Literatur und 
Bildkunst. Zum ikonographischen 
Umkreis der niederländischen Trage­
zeichen. In: Johan H. Winkelman u. 
Gerhard Wolf (Hgg.): Erotik, aus dem 
Dreck gezogen (Amsterdamer Beiträge 
zur älteren Germanistik 59). Amsterdam, 
New York 2004, S. 193–214.

Reiss, Ben: Pious Phalluses and Holy 
Vulvas. The Religious Importance of 
Some Sexual Body-Part Badges in 
Late-Medieval Europe (1200–1550). In: 
Peregrinations. Journal of Medieval Art 
and Architecture 6 (2017), S. 151–176.

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der 
Allgemeinen Sprachwissenschaft. Hrsg. 
v. Charles Bally u. Albert Sechehaye. 
2. Aufl. mit neuem Register u. Nachwort 
v. Peter v. Polenz. Berlin 1967.

Schlosser, Julius von: Die Wandgemälde aus 
Schloß Lichtenberg in Tirol. Wien 1916.

Schwembacher, Manuel: „Ein Zimmer 
aldorten mit uhralten Gemehlden…“. 
Szenen ritterlich-höfischen Welttheaters 

in den gotischen Wandmalereien der 
Burg Lichtenberg. In: Manfred Kern 
(Hg.): Imaginative Theatralik. Szenische 
Verfahren und kulturelle Potenziale 
in mittelalterlicher Dichtung, Kunst 
und Historiographie (Interdisziplinäre 
Beiträge zu Mittelalter und Früher 
Neuzeit 1). Heidelberg 2013, S. 409–428, 
454–459.

Simon, Ralf: Imagines agentes. Meta­
pherntheorie aus dem Blickwinkel der 
memoria. In: Peter D. Krause (Hg.): Rhe­
torik um 1800 (Jahrbuch Rhetorik 20). 
Tübingen 2001, S. 18–39.

Smith, Matthew Ryan: Reconsidering the 
‘Obscene’. The Massa Marittima Mural. 
In: SHIFT. Queen’s Journal of Visual and 
Material Culture 2 (2009), S. 1–27.

Stampfer, Helmut: Moos. Ein Eppaner 
Adelssitz mit spätgotischen Malereien 
(Burgen 14). Regensburg 2016.

Steinberg, Leo: The Sexuality of Christ in 
Renaissance Art and in Modern Obli­
vion. 2., erw. Aufl. London,  
Chicago IL 1996.

Thomas, Alois: Wurzel Jesse. In: Lexikon der 
Christlichen Ikonographie, Bd. 4 (1972), 
Sp. 549–558.

Velten, Hans R.: Groteske Organe. 
Zusammenhänge von Obszönität und 
Gelächter bei spätmittelalterlichen 
profanen Insignien im Vergleich zur 
Märenliteratur. In: Johan H. Winkelman 
u. Gerhard Wolf (Hgg.): Erotik, aus dem 
Dreck gezogen (Amsterdamer Beiträge 
zur älteren Germanistik 59). Amsterdam, 
New York 2004, S. 235–263.

Wenzel, Horst: Beidhändigkeit. Schauplätze 
und deiktische Gebärden in Bildern und 
Texten der Vormoderne. In: Ludwig 
Jäger u. Horst Wenzel (Hgg.): Deixis 
und Evidenz (Rombach Wissenschaften: 
Scenae 8). Freiburg i. Br. 2008, S. 13–41.



426  |  Sylvia Jurchen

Wipfler, Esther P.: Fons. Studien zur Quell- 
und Brunnenmetaphorik in der europäi­
schen Kunst. Regensburg 2014.

Wolter-von dem Knesebeck, Harald: Zahm 
und wild. Thematische Spannungsver­
hältnisse und ihre (topographische) 
Organisation. Die Wandmalereien des 
Jagdzimmers von Schloß Moos in Eppan, 
in: Eckart Conrad Lutz, Johanna Thali 
u. René Wetzel (Hgg.): Literatur und 
Wandmalerei II. Konventionalität und 

Konversation (Burgdorfer Colloquium 
2001). Tübingen 2005, S. 479–519.

Zeppezauer-Wachauer, Katharina: Eroti­
sche Narrative. Mit der Mittelhochdeut­
schen Begriffsdatenbank (MHDBDB) 
auf den Spuren kulinarischer Sexualmi­
mesis. In: Volker Leppin (Hg.): Schaffen 
und Nachahmen. Kreative Prozesse im 
Mittelalter (Das Mittelalter. Perspektiven 
mediävistischer Forschung. Beihefte 16). 
Berlin 2021, S. 69–94.



	DAS BLOSSGESTELLTE  
GESCHLECHT





429

Sophie Hüglin 

Wie eine Göttin oder auf allen Vieren
Die Kaisertochter in Darstellungen  
von ‚Vergils Rache‘ im Kontext 
mittelalterlicher Sachkultur

Abstract In the Middle Ages, the tale of Virgil and the 
Roman emperor’s daughter—one of the ‘power of women’ 
stories—appears as a literary motif before it was depicted 
on objects. ‘Virgil’s revenge,’ the second part of the story, 
is depicted more rarely. That is when Virgil retaliates 
using magic: The hearth fires go out all over Rome, and 
they can be relit only from the lap of the emperor’s 
daughter, so she must expose herself in public. Already 
around 1400, this scene can be found on stove tiles from 
the latrine of the Augustinian monastery in Freiburg i. Br. 
or on the decorated back of ivory writing tablets, likely 
of Parisian origin. Comparing examples of depictions of 
‘Virgil’s revenge’ from around 1350 to 1550 reveals two 
different types developing simultaneously: on the one 
hand, the emperor’s daughter is half-dressed or nude as 
the dominant figure incorporating aspects of Venus, Eve 
and Holy Mary; on the other hand, she is depicted in an 
animal pose mirroring Aristotle being ridden by Phyllis. 
Between these extremes of triumph and humiliation, 
transitions can be observed.

Keywords Medieval Erotica; Medieval Iconography; 
Medieval Sexuality; Power of Women; Virgil the Magician 

Kontakt

Dr. Sophie Hüglin,  
Universität Tübingen,  
Archäologie des Mittelalters,  
Burgsteige 11, D–72070 Tübingen, 
sophie.hueglin@uni-tuebingen.de 
https://orcid.org/0000-0003-1537-
127X

Sophie Hüglin: Wie eine Göttin oder auf allen Vieren. Die Kaisertochter in Darstellungen von ‚Vergils Rache‘ im Kontext 
mittelalterlicher Sachkultur. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 429–450. Heidelberg: Heidelberg University Publishing. 
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25264 (CC BY-SA 4.0)

https://orcid.org/0000-0003-1537-127X
mailto:sophie.hueglin@uni-tuebingen.de
https://orcid.org/0000-0003-1537-127X
https://orcid.org/0000-0003-1537-127X
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25264


430  |  Sophie Hüglin 

1	 Einleitung

Die Erzählungen um Vergil und die Kaisertochter – ‚Vergil im Korb‘ und ‚Vergils 
Rache‘ – treten in der Literatur bereits um 1200 auf. Bildliche Darstellungen scheint 
es erst ab ca. 1350 zu geben; sie sind häufig im Kontext von Weibermacht-Zyklen 
zu finden. In den beiden aufeinander aufbauenden Episoden wird dem antiken 
Dichter Vergil eine Affäre mit der Tochter des römischen Kaisers – oft soll es 
Nero, manchmal auch Augustus oder Hadrian gewesen sein – zugeschrieben. Der 
Gelehrte entbrennt für sie, die in manchen Texten Febilla oder auch Phoebilla, 
Ysifile, Galathea oder Lucretia genannt wird,1 und geht auf ihren Vorschlag ein, 
er solle sich am Abend unter ihrem Fenster einfinden. Sie lässt einen Korb her­
unter, den er (in manchen Versionen bereits nackt) besteigt. Die junge Frau spielt 
ihm allerdings einen üblen Streich: Sie zieht ihn nur halb hinauf und lässt ihn 
hängen, bis ihn die Römer am nächsten Morgen um das Ziel seiner Leidenschaft 
betrogen sehen. Wieder befreit, sinnt der zauberkräftige Dichter auf Rache: Er 
lässt in ganz Rom die Herdfeuer ausgehen und sorgt dafür, dass sie sich nur am 
Schoß der Kaisertochter wieder entzünden lassen. So zwingt er jeden Haushalt in 
Rom, einschließlich den ihres Vaters, des Kaisers, die sich öffentlich entblößende 
Tochter aufzusuchen.2

Die Erzählungen ‚Vergil im Korb‘ und ‚Vergils Rache‘ erscheinen um 1215 bis 
1220 zum ersten Mal zusammen in einer okzitanischen Stoffsammlung für Trou­
badoure.3 Die beiden Teile dürften unabhängig voneinander entstanden sein, da 
sie bereits früher separat mit jeweils anderen Protagonisten zirkulieren.4 Nur ein 
kleiner Teil der Forschungsliteratur, die sich mit diesen mittelalterlichen Vergil-
Motiven beschäftigt, bezieht in größerem Umfang und mit gewisser Systematik 
auch die bildliche Überlieferung in der Literatur sowie auf weiterer Sachkultur 
mit ein.5 Um die Menge der zu vergleichenden Darstellungen beherrschbar zu 
halten, wurden für diesen Beitrag vorrangig Objekte herangezogen, die ohne offen­
sichtlichen Bezug zu Texten entstanden sind und über deren Gebrauchskontext 

	1	 Die Frauenfigur trägt in den verschiedenen Textüberlieferungen oft keinen Namen, wird aber 
immer als Tochter des römischen Kaisers bezeichnet. Da sich dieser Text mit weitgehend 
unbetitelten Bildwerken beschäftigt, wird sie hier nur ‚Kaisertochter‘ genannt.

	2	 Vgl. Gier 2014, Sp. 25–28. 
	3	 Vgl. Ziolkowski 2008, S. 875 f.
	4	 Vgl. Spargo 1934, S. 137. Zur literarischen Überlieferung des Motivs im Mittelalter wird 

seit über 100 Jahren geforscht und es kommen immer wieder neue Untersuchungen und 
Texteditionen dazu; vgl. Maurer 1953; Ott 1987; Petzoldt 1995; Ziolkowski u. Putnam 2008; 
Franssen 2010; Mierke 2016.

	5	 Vgl. Müntz 1902; Petzoldt 1995; Ott 1999; Joyner 2008, S. 457–461; Franssen 2010; van der 
Veen 2021.



Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  431 

möglichst viel bekannt ist.6 Nördlich und südlich der Alpen gefertigt, begegnen 
bei den folgenden Beispielen unterschiedlichste Materialien und Bearbeitungs­
methoden: Es sind Textil, Keramik, Glas, Elfenbein, Pergament und Papier, die 
zweidimensional oder reliefartig, schwarz-weiß oder in Farbe die Motive geformt, 
gestickt, geblasen, geschnitzt, gemalt oder gedruckt wiedergeben. Die Datierung 
der Stücke reicht vom 14. bis ins 16. Jahrhundert und sie werden, soweit möglich, 
in chronologischer Reihenfolge vorgestellt.7 Das Ziel ist eine Einteilung in Dar­
stellungstypen und deren Deutung.8

2	 ‚Vergil im Korb‘ auf dem Maltererteppich

Als Beispiel für die textile ‚Stoffgattung‘ bietet sich der sogenannte Malterer- oder 
auch Weiberlistenteppich (Abb. 1) aus Freiburg im Breisgau an, der um 1320 bis 
1330 entstanden sein dürfte. Es handelt sich um einen von den Geschwistern 
Johannes und Anna Malterer gestifteten Kirchenbankbehang für das 
Dominikanerinnenkloster St. Katharina, in dem Anna als Nonne urkundlich belegt 
ist.9 Dargestellt sind je zwei Szenen mit antiken, biblischen und ritterlichen Pro­
tagonisten, die als ‚Minnesklaven‘ der erotischen Anziehung von Frauen erliegen 
und Opfer der ‚Weibermacht‘ werden: Hier sind es Samson, Aristoteles, Vergil 
und Iwein.10 Obwohl die Vergil-Erzählung mit zwei Szenen vertreten ist, kommt 

	 6	 Damit wird hier z. B. die bereits um 1225 entstandene Buchillustration mit der Darstellung 
des Minnesängers Christan von Hamle (vgl. Worstbrock 1978) im Codex Manesse ausge­
klammert (vgl. Große Heidelberger Liederhandschrift, Heidelberg, Universitätsbibliothek 
Heidelberg, Cod. Pal. germ. 848, fol. 71v. https://doi.org/10.11588/diglit.2222#0138 [Zugriff: 
15.07.2025]). Diese Szene soll Joyner 2008, S. 460 f., zufolge ‚Vergil im Korb‘ zum Vorbild 
haben.

		 Darüber hinaus sei auf die Illustrationen zur Vergil-Erzählung in den verschiedenen Aus­
gaben der Weltchronik des Jans Enikel (um 1420; vgl. Kiening 2009) verwiesen, deren 
Behandlung hier zu weit führen würde (mündl. Hinweis von Sylvia Jurchen).

	 7	 Die Entwicklung von Motivtraditionen über mehrere Jahrhunderte hinweg wird auch in 
den Beiträgen von Michael Eber und Jasmin Hauck im vorliegenden Heft thematisiert.

	 8	 Ich danke den HerausgeberInnen, MitautorInnen und GutachterInnen für ihr Feedback und 
die vielen wertvollen Hinweise.

	 9	 Vgl. Smith 1995, S. 153 f. Sie folgt Maurer 1953, S. 183 f., der in Anna eine Ordensfrau und 
die Schwester von Johannes Malterer sieht.

	10	 Vgl. Joyner 2008, S. 459, bzw. Smith 1995, S. 152–168. Ott 1987, S. 108, zufolge handelt es 
sich beim Maltererteppich zusammen mit den Fresken im Haus zur Kunkel in Konstanz 
um das älteste bildliche Zeugnis eines Minnesklaven- bzw. Weibermacht-Zyklus; vgl. Kon­
stanz, Haus zur Kunkel: „Minnesklaven“, https://www.lkm.uni-konstanz.de/otg/konstanz/
kunkel/minnesklaven/minnesklaven.php?menu_ID=minnesklaven&page_ID=01 (Zugriff: 
12.06.2025). Bei den Fresken findet sich ‚Vergil im Korb‘, es fehlt aber die Rache-Szene; vgl. 
Bogen u. Rucker 2016.

https://doi.org/10.11588/diglit.2222#0138
https://www.lkm.uni-konstanz.de/otg/konstanz/kunkel/minnesklaven/minnesklaven.php?menu_ID=minnesklaven&page_ID=01
https://www.lkm.uni-konstanz.de/otg/konstanz/kunkel/minnesklaven/minnesklaven.php?menu_ID=minnesklaven&page_ID=01


432  |  Sophie Hüglin 

die Rache an der Begehrten nicht vor. Stattdessen begegnet in den von Blüten­
bändern oben und unten begleiteten, in Gold gefassten und blau hinterlegten 
Vierpassmedaillons zunächst ein galanter Vergil, der der Kaisertochter Hand­
schuhe als Zeichen seiner Verehrung reicht. Sie befindet sich auf gleicher Höhe, 
aber in ihrem Turm hinter einer Fensteröffnung. In der nächsten Szene ist dieses 
Fenster verriegelt und die weibliche Figur hat sich nach oben bewegt: Im zinnen­
bewehrten Obergeschoss des Turms ist sie dabei, den Korb in die Höhe zu ziehen. 
Vergil, im Korb sitzend, reckt in freudiger Erwartung seine Arme zu ihr empor. 
Obwohl der Geschichte zwei Abbildungen gewidmet sind, fehlt das Rachemotiv; 
beide Szenen bleiben der höfischen Minne und damit der Verehrung der Frau 

Abb. 1 | Maltererteppich, Augustinermuseum in Freiburg i. Br., Leinen bestickt, oberrheinisch, ca. 
1320/30. Im ca. 70 cm hohen Ausschnitt sind die Szenen ‚Vergil bietet der Kaisertochter seinen 
Handschuh an‘ und ‚Vergil im Korb‘ zu sehen. Der fast 5 m lange Bankbehang stammt aus dem Do-
minikanerinnenkloster St. Katharina in Freiburg. Er weist das Wappen der Stifter, Johannes und Anna 
Malterer, auf. Vier Doppelszenen mit Samson, Aristoteles, Vergil und Iwein zeigen exemplarisch, wie 
starke oder berühmte Männer, vom biblischen Altertum bis in die Ritterzeit, durch ihr Begehren nach 
einer Frau Schaden erleiden. Adelhausenstiftung Freiburg i. Br., Inventarnummer 11508. https://
onlinesammlung.freiburg.de/index.php/de/object/3F1CC0BB4A8163AB50C150BC8384BF36. 
Foto: Axel Killian. CC BY 4.0. 

https://onlinesammlung.freiburg.de/index.php/de/object/3F1CC0BB4A8163AB50C150BC8384BF36
https://onlinesammlung.freiburg.de/index.php/de/object/3F1CC0BB4A8163AB50C150BC8384BF36


Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  433 

verpflichtet. Die weibliche(n) Akteurin(nen) wird/werden – auch in den anderen 
Stickbildern – in einer Position der Stärke gezeigt. Die Frauenfigur als Handelnde 
und nicht als Opfer ist auf dem Bankbehang auch zu beobachten, wenn Delila 
dem schlafenden Samson das Haar abschneidet, Phyllis Aristoteles zum Reittier 
erniedrigt oder eine junge Frau das wilde Einhorn zähmt. 

Eine Erklärung dafür, dass die Rache-Thematik fehlt, könnte darin zu finden 
sein, dass der Bankbehang für die Kirche St. Katharina in der Wiehre, eines der 
Dominikanerinnenklöster in Freiburg im Breisgau, in Auftrag gegeben wurde.11 
In diesem sakralen und überwiegend weiblichen Umfeld wäre ein expliziter Ver­
weis auf den zweiten Teil der Geschichte vielleicht unpassend gewesen. Eine 
Ausweitung des Blicks generell auf Textilarbeiten aus dem 14. bis 16. Jahrhun­
dert zeigt außerdem, dass in dieser Materialgattung generell – nach derzeitigem 
Wissensstand – nur ‚Vergil im Korb‘,12 nicht aber ‚Vergils Rache‘ in die bildlichen 
Darstellungen von Weibermacht-Zyklen einbezogen wird. 

3	� ‚Vergils Rache‘ auf Ofenkachelfragmenten  
aus einer Klosterlatrine

Die Fragmente von mindestens drei Nischenkacheln mit der Darstellung von 
‚Vergils Rache‘ stammen aus der ehemaligen Latrine des Augustinereremiten-
Klosters in Freiburg im Breisgau. Dieser archäologische Fundkomplex stellt eine 
der wichtigsten Materialquellen der spätmittelalterlichen klösterlichen Sachkul­
tur im deutschen Südwesten dar. Neben Holzgefäßen, Lederresten, Gläsern und 
Textilien bilden die Gefäßkeramik und die Ofenkacheln13 die umfangreichsten 
Fundgruppen. Der Benutzungszeitraum der Latrine lässt sich mit historischen 
Quellen nur grob eingrenzen: 1278 wird den Mönchen die Niederlassung in Frei­
burg gestattet, allerdings bewohnten sie das Gelände zu diesem Zeitpunkt bereits. 
Das mittelalterliche Latrinenhäuschen wurde wohl zwischen dem Ende des 16. 
und dem Anfang des 18. Jahrhunderts beseitigt.14

Die Figurengruppe auf den erhaltenen Bruchstücken ist kreuzförmig angeord­
net (Abb. 2a–c, Rekonstruktion: Abb. 3). Unten in der Mitte befindet sich ein zin­
nenbewehrter Turm mit einer rundbogigen Toröffnung. Darin steht ein Mann mit 
gelocktem schulterlangem Haar. Er trägt Beinlinge und eine enggeknöpfte Schecke. 

	11	 Zur Geschichte des Predigerordens in Freiburg i. Br. vgl. Hoyer 2009/2010, insbesondere S. 10.
	12	 Vgl. Schneider 1960, S. 148 f., Taf. 65, 3 (Züricher Wollstickerei, datiert 1522, Schweizerisches 

Landesmuseum Zürich) und die Erwähnung zwei weiterer Stücke.
	13	 Die übrigen Ofenkachelfunde aus der Augustinereremitenlatrine und aus den Grabungen 

in Freiburg i. Br. habe ich in meiner Dissertation bearbeitet; vgl. Stelzle-Hüglin 1999.
	14	 Vgl. Schmidt-Thomé 1995, S. 12.



434  |  Sophie Hüglin 

In seiner Linken hält der Mann, der wohl Vergil ist, eine Laterne; sein Blick und die 
leicht angehobene Rechte nehmen Bezug zur darüberliegenden Szene. Auf dem 
Turm steht die Kaisertochter, dem Betrachtenden frontal zugewandt. Im Verhältnis 
zur Figur im Turmbogen ist sie etwa viermal so groß. Mit beiden Händen und aus­
gestellten Ellenbogen rafft sie ihren Rock und entblößt dabei Beine und Scham.15 
Ihr Kopf ist auf keinem der Fragmente erhalten; eine Locke auf der Schulter deutet 
offene schulterlange Haare an. Ihr am Oberkörper eng anliegendes Kleid besitzt ein 
weit ausgeschnittenes Dekolleté. Die Ärmel, der Ausschnitt und der vordere Ver­
schluss des Kleides sind mit Knopf- oder Perlenreihen besetzt. Die Frau wird von 
zwei männlichen Halbfiguren im Dreiviertelprofil flankiert, die zu ihr aufblicken. 
Der bärtige Mann links trägt eine Gugel; mit der Rechten hält er einen tordierten 
stabförmigen Gegenstand senkrecht vor sich. Es ist eine Fackel, deren leicht 

	15	 Siehe zur unverhüllten Darstellung des männlichen Geschlechtsteils auch den Beitrag von 
Sylvia Jurchen in diesem Heft.

Abb. 2a–c | Fragmente von mindestens drei 
reliefierten Nischenkacheln mit dem Motiv 
‚Rache des Vergil‘. Engobiert und grün gla-
siert, Augustinereremiten-Latrine, Freiburg i. Br. 
Verbleib: Archäologisches Landesmuseum 
Baden-Württemberg – Zentrales Fundarchiv, 
Rastatt, Inventarnummern 1982-0035-9001-
0005 (alt FAP-K 5), 1982-0035-9001-0007 
(alt FAP-K 7) und 1982-0035-9001-0029 
(alt FAP-K 29). Fotos: Landesamt für Denkmal
pflege im Regierungspräsidium Stuttgart / 
Yvonne Mühleis.

Abb. 3 | Rekonstruktion der Nischenkachel 
unter Einbeziehung aller Fragmente; die 
Position des dritten Fackelträgers und die 
Gestaltung des oberen Abschlusses bleiben 
unsicher. Zeichnung von Gabriela Happel 
mit Ergänzungen durch Reiner Plonner nach 
Angaben von Sophie Hüglin; Landesamt 
für Denkmalpflege im Regierungspräsidium 
Stuttgart und Universität Freiburg i. Br., Institut 
für Ur- und Frühgeschichte und Archäologie 
des Mittelalters.



Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  435 

In seiner Linken hält der Mann, der wohl Vergil ist, eine Laterne; sein Blick und die 
leicht angehobene Rechte nehmen Bezug zur darüberliegenden Szene. Auf dem 
Turm steht die Kaisertochter, dem Betrachtenden frontal zugewandt. Im Verhältnis 
zur Figur im Turmbogen ist sie etwa viermal so groß. Mit beiden Händen und aus­
gestellten Ellenbogen rafft sie ihren Rock und entblößt dabei Beine und Scham.15 
Ihr Kopf ist auf keinem der Fragmente erhalten; eine Locke auf der Schulter deutet 
offene schulterlange Haare an. Ihr am Oberkörper eng anliegendes Kleid besitzt ein 
weit ausgeschnittenes Dekolleté. Die Ärmel, der Ausschnitt und der vordere Ver­
schluss des Kleides sind mit Knopf- oder Perlenreihen besetzt. Die Frau wird von 
zwei männlichen Halbfiguren im Dreiviertelprofil flankiert, die zu ihr aufblicken. 
Der bärtige Mann links trägt eine Gugel; mit der Rechten hält er einen tordierten 
stabförmigen Gegenstand senkrecht vor sich. Es ist eine Fackel, deren leicht 

	15	 Siehe zur unverhüllten Darstellung des männlichen Geschlechtsteils auch den Beitrag von 
Sylvia Jurchen in diesem Heft.

Abb. 2a–c | Fragmente von mindestens drei 
reliefierten Nischenkacheln mit dem Motiv 
‚Rache des Vergil‘. Engobiert und grün gla-
siert, Augustinereremiten-Latrine, Freiburg i. Br. 
Verbleib: Archäologisches Landesmuseum 
Baden-Württemberg – Zentrales Fundarchiv, 
Rastatt, Inventarnummern 1982-0035-9001-
0005 (alt FAP-K 5), 1982-0035-9001-0007 
(alt FAP-K 7) und 1982-0035-9001-0029 
(alt FAP-K 29). Fotos: Landesamt für Denkmal
pflege im Regierungspräsidium Stuttgart / 
Yvonne Mühleis.

Abb. 3 | Rekonstruktion der Nischenkachel 
unter Einbeziehung aller Fragmente; die 
Position des dritten Fackelträgers und die 
Gestaltung des oberen Abschlusses bleiben 
unsicher. Zeichnung von Gabriela Happel 
mit Ergänzungen durch Reiner Plonner nach 
Angaben von Sophie Hüglin; Landesamt 
für Denkmalpflege im Regierungspräsidium 
Stuttgart und Universität Freiburg i. Br., Institut 
für Ur- und Frühgeschichte und Archäologie 
des Mittelalters.



436  |  Sophie Hüglin 

aufgefächertes brennendes Ende neben der rechten Hand der Frauengestalt endet. 
Der Bärtige auf der rechten Seite hat den Kopf in den Nacken gelegt und greift mit 
der Rechten nach der Krone auf seinem Kopf. Es handelt sich wohl um den Vater, 
den römischen Kaiser. Mit der linken Hand richtet er seine Fackel auf den Unterleib 
seiner Tochter. Verfolgt man die Linie seiner Fackel diagonal nach links oben, so 
erkennt man über dem rechten Arm der Frauenfigur noch einen dritten tordierten 
Stab. Zu dieser Fackel gehört vermutlich eine weitere Figur. Der Unterkörper eines 
Mannes in Beinlingen und mit einem Messer am Gürtel lässt sich mit großer Wahr­
scheinlichkeit als dritter Fackelträger identifizieren. Seine Schecke weist auf der 
Vorderseite eine ähnliche Knöpfung auf wie die der anderen Figuren. Die exakte 
Position dieses Fragments im Kontext der anderen lässt sich nicht mit Sicherheit 
bestimmen.

Die Botschaft des Kachelmotivs ist ambivalent: Eigentlich ist eine Bestrafung 
dargestellt, andererseits nimmt die Darstellung inhaltlich und kompositorisch 
Bezug auf Märtyrerszenen wie etwa die Fackelfolter der heiligen Barbara16 oder 
die Hinrichtung des heiligen Andreas am x-förmigen Kreuz.17 Dadurch wird die 
Stellung der Frauenfigur nicht nur räumlich, sondern auch moralisch erhöht. Im 
Verhältnis zum winzigen Vergil dominiert die zur Entblößung Gezwungene den 
strafenden Zauberer optisch durch Größe, Position und Ausgestaltung.

Der Benutzungszeitraum der Latrine grenzt nur die Entsorgung der Kacheln 
ein, hilft aber bei der Datierung der Stücke kaum weiter. Die dargestellte Kleidung 
sowie die Machart der Kacheln sind besser geeignet, ihren Fertigungszeitpunkt 
einzuordnen. Die enganliegenden Wämser und Schecken der Männer, das figur­
betonte dekolletierte Frauenkleid und die Knöpfungen entsprechen der Mode um 
1400.18 Der rekonstruierte Kacheltyp – Nischenkacheln mit Halbzylindertubus – 
dürfte in Freiburg etwa von der zweiten Hälfte des 14. bis zur ersten Hälfte des 
15. Jahrhunderts hergestellt worden sein.19 

Den Ofen der Augustinereremiten, an dem diese Kacheln verbaut waren, muss 
man sich in einem der wenigen heizbaren, repräsentativ ausgestalteten Räume des 

	16	 Vgl. etwa das Meister Francke zugeschriebene Altargemälde von ca. 1410 mit der Darstellung 
ihrer Leidensgeschichte (ursprünglich in der Nykyrke in Helsingfors, heute im Finnischen 
Nationalmuseum in Helsinki), bei der Barbara die Brüste mit Fackeln versengt werden; vgl. 
Petzoldt 1994, Sp. 309 f., Abb. 4.

	17	 Eine der frühesten Darstellungen des Apostels Andreas mit dem Andreaskreuz oder der crux 
decussata findet sich um 1300 am Tympanon des Hauptportals des Freiburger Münsters; vgl. 
Lechner 1994, Sp. 143.

	18	 Vgl. dazu im Detail: Hundsbichler 1992a; ders. 1992b; ders. 1992c; Kühnel 1992a; ders. 1992c; 
Jartitz 1992; Krenn 1992.

	19	 Zuvor ist bei Nischenkacheln eher ein napfförmiger Tubus zu finden. Ab der zweiten Hälfte 
des 15. Jhs. werden Nischenkacheln zunehmend von den sich parallel entwickelnden Blatt­
kacheln verdrängt; vgl. Stelzle-Hüglin 1999, S. 98 f.



Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  437 

Klosters vorstellen, möglicherweise in der Stube des Abtes. Kaum jemand sonst in 
der Stadt besaß in der Mitte des 14. Jahrhunderts so viele und so aufwendig gestaltete 
Öfen.20 Das Augustinereremiten-Kloster dürfte über eine eigene Töpferwerkstatt 
verfügt haben.21 Da aber bisher kein Töpfereiabfall auf dem Gelände des Augusti­
nereremiten-Klosters gefunden wurde, lag die Werkstatt wohl nicht innerhalb des 
Klosterbezirks. Im übrigen Fundmaterial aus der Latrine des Klosters gibt es nur 
wenige Fragmente, die man sich am selben Ofen vorstellen könnte. Zu denken 
wäre dabei an eine Nischenkachel mit der Darstellung des heiligen Georg.22 Ein 
ikonographisches Programm des Ofens lässt sich daraus nicht entwickeln. Eigentlich 
würde man weitere Darstellungen aus dem Weibermacht-Zyklus erwarten; es liegen 
jedoch keine figürlichen Fragmente vor, die sich in diesem Sinn ausdeuten ließen.

Wie lange der Kachelofen im Kloster stand und ob er vielleicht, nachdem er 
nicht mehr dem Zeitgeschmack entsprach, noch andernorts im Kloster – eventuell 
in anderer Zusammensetzung der Kacheln – Verwendung fand, muss offenbleiben. 
Es könnte auch sein, dass die Figuren aus den Nischenkacheln herausgebrochen 
wurden und man den Ofen mit ‚leeren‘ Nischen weiterverwendete. Die Figuren 
wurden jedenfalls ohne den zugehörigen Kacheltubus auf dem Abort entsorgt. 
Dies könnte sichergestellt haben, dass die halbnackte Frauenfigur nicht in (aus 
Sicht der Mönchsgemeinschaft) ‚falsche‘ Hände geriet. Dass die Entfernung der 
Figuren in Zusammenhang mit dem reformatorischen Bildersturm oder ähnlichen 
Purifizierungstendenzen gestanden hat, lässt sich vermuten, aber nicht belegen. 

4	 ‚Vergils Rache‘ in der Elfenbeinschnitzerei

Um die Mitte des 14. Jahrhunderts taucht ‚Vergils Rache‘ als Motiv in der Elfen­
beinschnitzerei bei museal überlieferten Stücken auf. Dabei scheint es sich um 
Gegenstände des privaten Gebrauchs, wie Schreibtafeln und Kästchen, zu handeln, 
über deren Herstellungsorte in Westeuropa, unter anderem vermutlich Paris, wenig 
bekannt ist.23 Als Beispiel dient hier die Rückseite einer Schreibtafel aus dem British 

	20	 Die nicht aus der Augustinereremiten-Latrine stammenden Freiburger Kacheln des 14. Jhs. 
sind zahlenmäßig selten und kaum je dekoriert. Es handelt sich auch nicht um zweiteilig 
gefertigte Nischenkacheln, sondern nur um auf der Töpferscheibe gefertigte Schüssel- und 
Napfkacheln; vgl. Stelzle-Hüglin 1999, Taf. 16.

	21	 Es gibt keine Parallelen mit dem sonstigen Fundmaterial aus Freiburg und auch nicht mit 
benachbarten Städten am Oberrhein mit archäologisch nachgewiesenen Hafnerwerkstät­
ten, etwa in Neuenburg am Rhein; vgl. Vedral 1993. Als Hafner bezeichnet man v. a. in 
Süddeutschland Töpfer, die sich auf die Herstellung von Ofenkacheln und das Setzen und 
Reparieren von Kachelöfen spezialisiert haben.

	22	 Vgl. Stelzle-Hüglin 1999, Taf. 29, 1.
	23	 Außer dem zu besprechenden Stück aus dem British Museum wäre die praktisch identische 

Schreibtafel in der Walters Art Gallery, Baltimore (accession number 71.267) zu nennen. 



438  |  Sophie Hüglin 

Museum (Abb. 4). Sie steht nicht nur stellvertretend für die Objektgattung, sondern 
zugleich für eine konträre Darstellungsweise der Racheszene: Die Kaisertochter 
steht dabei nicht auf einem Turm, sondern kommt auf allen Vieren daher.

Die hochrechteckige Tafel ist in zwei quadratische Felder unterteilt: Im oberen 
Feld sind ‚Vergil im Korb‘ und ‚Vergils Rache‘ zusammengefasst, während unten 
zwei andere Weibermachtmotive dargestellt sind, bei der Alexander der Große, 
seine Hofdame Phyllis und sein Lehrer Aristoteles als Protagonisten auftreten. Die 
‚Vergil im Korb‘-Szene oben links erscheint zunächst konventionell, jedoch hat die 
Kaisertochter oben auf dem Turm Gesellschaft von einer Figur, die auf anderen 
Abbildungen fehlt.24 Die Figuren der Racheszene rechts daneben sind mindestens 

Das Elfenbeinkästchen aus der Gort Collection der Winnipeg Art Gallery (Bugslag 2007, 
Fig. 2 u. 3) oder die heute verlorene, für Bernard de Montfaucon 1722 gezeichnete Schreib­
tafel (Bugslag 2007, Fig. 4) haben jeweils andere Ausgestaltungen und stellen Aristoteles 
und Vergil nebeneinander kontrastierend dar.

	24	 Wenn man in der Figur links die Kaisertochter – in Analogie zu Phyllis am Webstuhl im 
unteren Feld – sieht, so könnte es sich bei der rechten Figur mit Schleier um eine Dienerin 

Abb. 4 | Schreibtafel, Elfenbein, 
ca. 1340–1360. 10,5 × 0,57 cm, 
Schnitzerei mit Szenen aus den mit-
telalterlichen Vergil- und Alexander-
Erzählungen, in zwei Feldern jeweils 
bekrönt von vier gotischen Bögen. British 
Museum, Objektnr. H 1856-0623-97. 
https://www.britishmuseum.org/
collection/object/H_1856-0623-
97?selectedImageId=1012752001. 

https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_1856-0623-97?selectedImageId=1012752001
https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_1856-0623-97?selectedImageId=1012752001
https://www.britishmuseum.org/collection/object/H_1856-0623-97?selectedImageId=1012752001


Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  439 

doppelt so groß. Dadurch nimmt die Szene zwei Drittel der Tafelbreite ein und rückt 
in den Vordergrund. Die nach links orientierte Kaisertochter besetzt die Mitte der 
oberen Tafelhälfte. Sie ist dargestellt mit langen gelockten Haaren, auf allen Vieren, 
ihr weites Obergewand hochgeschoben und ihr Beinkleid bis unter die Knie her­
untergelassen, so dass Gesäß und Oberschenkel freigelegt sind. Aus dieser Position 
auf allen Vieren wendet sie den Blick zurück zur stabartigen Fackel, mit der sie vom 
älteren der beiden Männer traktiert wird. Der zweite, jüngere Mann scheint nur 
zu assistieren und überreicht seine Fackel dem Älteren. Letzterer trägt als Kopfbe­
deckung wohl ein Chaperon.25 Es könnte sich bei ihm entweder um einen Bürger 
Roms oder auch um Vergil handeln. Er geht in die Knie, um die Fackel in seiner Hand 
an ihrem Gesäß zu entzünden. Die Gestaltung des Geschehens ist dabei derart mit 
dem Sexualakt in der Hündchenstellung parallelisiert, dass die Fackel wie ein Penis 
wirkt, der durch den hockenden Mann von hinten in die Frau eingeführt wird.26

Die untere Szene stellt ein weiteres Weibermachtmotiv dar: Links beugt sich 
der junge Alexander der Große hinunter zu Phyllis und offeriert ihr Handschuhe 
als Liebesbeweis. Sie ist bei der Arbeit am Webstuhl, mit einem Webschwert in 
der Hand. In der Szene rechts davon sehen wir im Gebäude wohl Aristoteles, 
Alexanders Lehrer, seinem jüngeren Gegenüber handgreiflich zugewandt.27 In 
dieser Darstellung fehlt, was sonst die Standardszene – auch auf anderen Elfen­
beinarbeiten28 – ist: Phyllis auf dem gesattelten und gezäumten Aristoteles reitend. 
Diese Erniedrigung hatte sie zur Vorbedingung für ihr (scheinbares) Eingehen 
auf Aristotelesʼ Avancen gemacht.29 Die Elfenbeinschnitzerei vermeidet es also, 
Aristotelesʼ Schmach darzustellen; stellvertretend dafür wird die Kaisertochter auf 
alle Viere und damit in die Stellung eines (Reit-)Tieres gezwungen.30 

Die Gesamtschau des Bildgeschehens beider Kolumnen macht zwei Verschie­
bungen deutlich: zum einen eine Akzentverlagerung innerhalb der dargestellten 
Erzählteile, bei der die Beschämung der antiken Gelehrten (bei Vergil oben) durch 

handeln, die beim Hochziehen des Korbes assistiert.
	25	 Zu Chaperon vgl. Kühnel 1992b, S. 46. 
	26	 In Mittelalter und Früher Neuzeit wurde die hier dargestellte Hündchenstellung als coitus 

a tergo, coitus more ferarum oder coitus more canino bezeichnet und so mit der Kopulation 
von Tieren verglichen; vgl. Lüthi 2024 und die Einleitung zu vorliegendem Themenheft. 

	27	 Das junge Gegenüber scheint hier überraschenderweise Alexander (und nicht Phyllis) zu 
sein, der – gleich gekleidet und frisiert – wiederum Handschuhe in seiner Rechten hält 
(s. Abb. 4, unten rechts). 

	28	 Vgl. Bugslag 2007, Fig. 2–4.
	29	 Auch die Geschichte von Aristoteles und Phyllis hat einen Racheteil; Stammler 1962, S. 15, 

erwähnt eine um 1300 niedergeschriebene Variante, der zufolge sich Aristoteles auf eine 
Insel zurückzog und dort ein Buch über die Listen der Weiber schrieb.

	30	 Siehe zum Motiv der auf dem Mann reitenden Frau auch den Beitrag von Sylvia Jurchen in 
diesem Heft.



440  |  Sophie Hüglin 

die im Verhältnis kleinere Darstellung marginalisiert beziehungsweise (bei Aristo­
teles unten) gar nicht thematisiert wird. Zum anderen findet eine Motivverschie­
bung zwischen den Geschichten statt: Die Kaisertochter schlüpft in Aristotelesʼ 
(Reit-)Tierpose, während an ihr Rache genommen wird. Damit scheint es nördlich 
der Alpen – zeitlich parallel und in Kontrast zu den bereits besprochenen Beispie­
len – Darstellungen der Vergil- und Aristoteles-Erzählungen zu geben, die den 
Fokus von der Überlistung und Beschämung des alten geilen Gelehrten auf die 
Bloßstellung und Erniedrigung der jungen Verführerin verschieben.

5	� ‚Vergils Rache‘ in der italienischen Druckgraphik  
um die Mitte des 15. Jahrhunderts

Eine der frühesten Darstellungen von ‚Vergils Rache‘ in der Druckgraphik ist der 
Baccio Baldini zugeschriebene Stich aus der Zeit um 1460 (Abb. 5). Der Florentiner 
Baldini platziert das Missgeschick des Neapolitaners Vergil vor dem Kolosseum. Die 
Topographie, aber auch die Rivalität zwischen den italienischen Städten – Rom, 
Florenz und Neapel – könnte hier in der Darstellung des erotischen Fintenspiels eine 
ähnlich große Rolle spielen wie die Komponenten – Geschlecht und Lebensalter.

Die Szene hat durch das Publikum, das sich auf Beobachter in den Fensterlo­
gen im Hintergrund und die herausgeputzten Fußgänger und Reiter im Vorder­
grund verteilt, etwas theatralisch Inszeniertes. Das Spielerische wird noch durch 
den Angriff zweier Straßenhunde auf das angeleinte wilde Tier – vielleicht ein 
junger Bär oder Affe – eines Kavaliers links vor der Turmszene hervorgehoben. 
Die Rache-Darstellung auf der rechten Seite zeigt eine venusgleich nackte Kai­
sertochter auf einem dekorativen Podest, an der die Römer ihre Fackeln entzün­
den. Sie steht erhöht, weit über dem Volk, mit geschlossenen Beinen, die Stäbe 
berühren sie bei der Abgabe des Feuers nicht und es sind Frauen wie Männer, 
die ihren Dienst in Anspruch nehmen. Der Druck hat gewisse Ähnlichkeit mit 
der Rache-Inszenierung, wie sie auf den Freiburger Nischenkacheln zu sehen ist. 
Zwei wesentliche Unterschiede sind dabei die Nacktheit der Frau sowie ihre vor 
dem Körper erhobenen, die Brüste verdeckenden, fast betenden Hände. In diesem 
Gestus erhält sie Unterstützung von drei Statuen gleichenden Figuren rechts 
hinter ihr – einer männlichen, flankiert von zwei weiblichen, wohl Nonnen, die 
in Bögen einer portal- bis triumphbogenartigen Architektur eingestellt sind. Die 
Nacktheit der Kaisertochter gemahnt zugleich an antike Venusstatuen, aber auch 
an Urmutter Eva31 (ohne Adam) im Paradies.

	31	 Vgl. Schade 1994, Sp. 47.

Abb. 5 | ‚Vergil der Zauberer‘, Kupferstich, unbekannter Künstler aus dem florentinischen Umfeld, 
Baccio Baldini zugeschrieben, ca. 1460–1463. Abgebildet ist zentral das Kollosseum, davon links 
die Szene mit ‚Vergil im Korb‘ und rechts die Rache an der Kaisertochter. Die altitalienische Über-
schrift lautet: ESSENDO LAMATINA CHIARO GIORNO ILPOSE INT ERRA CONS VO GRANDE 
SCHORNO – VERE CHEPOI CHECONSVA GRAN S APIENZA CONTRA ACOSTEI MANDO 
ASPRA SENTE ZA (Übersetzung durch die Autorin: „Es wurde Morgen, im Tageslicht setzte [sie ihn 
wieder] auf dem Boden ab zu seiner großen Schande – aber mit [Zauber-]Kraft und seiner großen 
Weisheit wendet er bittere Schmach gegen sie“). Minneapolis Institute of Art, Accession Number 
P.99.14.1. https://collections.artsmia.org/art/44010/virgil-the-sorcerer-italy. Public domain. 

https://collections.artsmia.org/art/44010/virgil-the-sorcerer-italy


Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  441 

Kompositorisch ist der Bildaufbau der Fackelentzündung bei Baccio Baldini eng an 
den sogenannten ‚Triumph der Venus‘, dem Gemälde eines unbekannten floren­
tinischen Meisters aus der Zeit um 1400, angelehnt. Auf diesem desco da parto,32 
den Baldini in seiner Darstellung der Kaisertochter zu zitieren scheint, schwebt 
Venus in einer Mandorla über sechs Liebhabern – Achilles, Tristan, Lancelot, 
Samson, Paris und Troilos –, deren Blicke, nachgezeichnet als goldgelbe Strahlen 
auf dunklem Hintergrund, auf die Scham der Liebesgöttin gerichtet sind. Durch die 

	32	 Ein desco da parto, auch Geburtsplatte genannt, ist ein rundes Holztablett mit szenischer Malerei; 
es diente als Geschenk zur Geburt eines Kindes; vgl. Stermole 2000, S. 122, zu diesem Stück.

die im Verhältnis kleinere Darstellung marginalisiert beziehungsweise (bei Aristo­
teles unten) gar nicht thematisiert wird. Zum anderen findet eine Motivverschie­
bung zwischen den Geschichten statt: Die Kaisertochter schlüpft in Aristotelesʼ 
(Reit-)Tierpose, während an ihr Rache genommen wird. Damit scheint es nördlich 
der Alpen – zeitlich parallel und in Kontrast zu den bereits besprochenen Beispie­
len – Darstellungen der Vergil- und Aristoteles-Erzählungen zu geben, die den 
Fokus von der Überlistung und Beschämung des alten geilen Gelehrten auf die 
Bloßstellung und Erniedrigung der jungen Verführerin verschieben.

5	� ‚Vergils Rache‘ in der italienischen Druckgraphik  
um die Mitte des 15. Jahrhunderts

Eine der frühesten Darstellungen von ‚Vergils Rache‘ in der Druckgraphik ist der 
Baccio Baldini zugeschriebene Stich aus der Zeit um 1460 (Abb. 5). Der Florentiner 
Baldini platziert das Missgeschick des Neapolitaners Vergil vor dem Kolosseum. Die 
Topographie, aber auch die Rivalität zwischen den italienischen Städten – Rom, 
Florenz und Neapel – könnte hier in der Darstellung des erotischen Fintenspiels eine 
ähnlich große Rolle spielen wie die Komponenten – Geschlecht und Lebensalter.

Die Szene hat durch das Publikum, das sich auf Beobachter in den Fensterlo­
gen im Hintergrund und die herausgeputzten Fußgänger und Reiter im Vorder­
grund verteilt, etwas theatralisch Inszeniertes. Das Spielerische wird noch durch 
den Angriff zweier Straßenhunde auf das angeleinte wilde Tier – vielleicht ein 
junger Bär oder Affe – eines Kavaliers links vor der Turmszene hervorgehoben. 
Die Rache-Darstellung auf der rechten Seite zeigt eine venusgleich nackte Kai­
sertochter auf einem dekorativen Podest, an der die Römer ihre Fackeln entzün­
den. Sie steht erhöht, weit über dem Volk, mit geschlossenen Beinen, die Stäbe 
berühren sie bei der Abgabe des Feuers nicht und es sind Frauen wie Männer, 
die ihren Dienst in Anspruch nehmen. Der Druck hat gewisse Ähnlichkeit mit 
der Rache-Inszenierung, wie sie auf den Freiburger Nischenkacheln zu sehen ist. 
Zwei wesentliche Unterschiede sind dabei die Nacktheit der Frau sowie ihre vor 
dem Körper erhobenen, die Brüste verdeckenden, fast betenden Hände. In diesem 
Gestus erhält sie Unterstützung von drei Statuen gleichenden Figuren rechts 
hinter ihr – einer männlichen, flankiert von zwei weiblichen, wohl Nonnen, die 
in Bögen einer portal- bis triumphbogenartigen Architektur eingestellt sind. Die 
Nacktheit der Kaisertochter gemahnt zugleich an antike Venusstatuen, aber auch 
an Urmutter Eva31 (ohne Adam) im Paradies.

	31	 Vgl. Schade 1994, Sp. 47.

Abb. 5 | ‚Vergil der Zauberer‘, Kupferstich, unbekannter Künstler aus dem florentinischen Umfeld, 
Baccio Baldini zugeschrieben, ca. 1460–1463. Abgebildet ist zentral das Kollosseum, davon links 
die Szene mit ‚Vergil im Korb‘ und rechts die Rache an der Kaisertochter. Die altitalienische Über-
schrift lautet: ESSENDO LAMATINA CHIARO GIORNO ILPOSE INT ERRA CONS VO GRANDE 
SCHORNO – VERE CHEPOI CHECONSVA GRAN S APIENZA CONTRA ACOSTEI MANDO 
ASPRA SENTE ZA (Übersetzung durch die Autorin: „Es wurde Morgen, im Tageslicht setzte [sie ihn 
wieder] auf dem Boden ab zu seiner großen Schande – aber mit [Zauber-]Kraft und seiner großen 
Weisheit wendet er bittere Schmach gegen sie“). Minneapolis Institute of Art, Accession Number 
P.99.14.1. https://collections.artsmia.org/art/44010/virgil-the-sorcerer-italy. Public domain. 

https://collections.artsmia.org/art/44010/virgil-the-sorcerer-italy


442  |  Sophie Hüglin 

üppigen Pflanzen und Obstbäume wird ein paradiesisches Ambiente hergestellt, 
in dem die Liebeshelden knien.33 

Von Baldinis Stich ergeben sich außerdem Bezugspunkte zu anderen mittel­
alterlichen Vergil-Erzählungen:34 zum einen zur Frauenfigur, die Vergil aus Stein 
erschaffen und die Männer ob ihrer Schönheit fliegengleich angezogen und zur 
Kopulation animiert haben soll. Zum anderen dient ebendiese Statue als Analogon 
zur boca della verità oder zum „Wahrheitsmund“, der Vergil zufolge eigentlich 
Ehebrecherinnen überführt. Hier sind es aber die Männer, die dadurch, dass sie 
sich öffentlich an der Skulptur vergehen, sich selbst der Unsittlichkeit überführen. 
Dies passiert im Darstellungstypus der ‚Venus-Maria‘ auf Baldinis Stich nun auch 
Vergil: Er stellt einer in ihrer Tugendhaftigkeit steinharten Frau nach, die ihn 
öffentlich hängen beziehungsweise abblitzen lässt. Die Kaisertochter wiederum 
ist zwar verführerisch wie eine Venus, aber sittlich standhaft wie Maria, und so 
mutiert die Szene der Rache und öffentlichen Bestrafung ikonisch in die einer 
Anbetung.35

6	 ‚Vergils Rache‘ auf einem Brautbecher aus Murano

Die Darstellung von ‚Vergils Rache‘ auf dem Glaspokal (Abb. 6a u. b) hat wie 
Baldinis Stich eine gewisse Theatralik: Das elegant gekleidete Publikum stellt im 
Falle des venezianischen Brautbechers36 wohl eine Hochzeitsgesellschaft dar. Sie 
besteht aus Männern und Frauen, die nach Geschlechtern getrennt in Gruppen 
auftreten. Ohne erotisch explizit zu werden, gemahnen die gemalten Szenen das 
Brautpaar nicht nur an die Erzählungen, sondern auch an die Folgen eigener 
Fehltritte. Die Kaisertochter entblößt sich hier zwar, ihr Oberkörper aber bleibt 
bekleidet, die Fackelstäbe sind recht weit entfernt und es handelt sich nur um 
Frauen, die sich mit abgewandten Gesichtern bei ihr Feuer holen. Die Protagonistin 
steht leicht erhöht auf einem Podest, das mit der Aufschrift VENITE den Zugang 

	33	 Das Werk befindet sich im Louvre, Inventarnr. RF 2089. https://collections.louvre.fr/
ark:/53355/cl010063699 (Zugriff: 11.06.2025). Vgl. auch Franssen 2010, S. 46 f. In diesem 
Kontext ist auch Hinz 1989 zur ‚Statuenliebe‘ im Mittelalter von Relevanz. Er beschreibt 
darin die Ablösung problematischer – da erotisch-attraktiver – Venusstatuen im öffentlichen 
Raum durch weniger anstößige – da komplett durch Kleidung und habitartige Kopfbedeckung 
verhüllte – Madonnen. 

	34	 Vgl. Mierke 2014, S. 212.
	35	 Ich danke Sylvia Jurchen für ihre Hinweise. Dieser Abschnitt gibt diese stark zusammen­

gefasst wieder.
	36	 Zu Funktion, Herkunft, Verbreitung und archäometrischen Untersuchungen solcher Glas­

gefäße vgl. Coutinho, Alves u. Medici 2019.

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010063699
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010063699


Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  443 

zu ihrer Intimsphäre erlaubt. Darüber aber sitzt Vergil hinter einem Pult wie zu 
Gericht mit dem ihn identifizierenden Schriftzug VERgILIO.37
Auch hier gibt es Überschneidungen mit der Darstellung auf den Nischenkachel­
fragmenten. In beiden Fällen wird nicht nur die ‚Vergil im Korb‘-, sondern auch 
die Rache-Szene in die Dunkelheit verlegt. Das zeigt die blaue Farbe des Glases 
mit den goldenen Sternen des Nachthimmels. Bei den Nischenkachelfragmenten 
sind es die Flammen der Fackelenden und der Schein der Laterne, die eine Nacht­
szene nahe legen. Beiden Objektgattungen nutzen dafür das transluzide Medium 
Glas beziehungsweise die farbige Glasur. Durch die visuelle Verdunkelung beider 
Szenen wird Vergil, aber auch der Kaisertochter ein gewisses Maß an Unsicht­
barkeit gewährt.

7	 ‚Vergils Rache‘ auf einem Fayenceofen aus Südtirol

Als letztes Beispiel soll eine Nischenkachel mit blauer Fayencebemalung (Abb. 7a) 
betrachtet werden, die wohl in Bozen in der Nachfolgewerkstatt des Bartholomäus 
Dill Riemenschneider entstanden ist und für einen inschriftlich auf 1555 datierten 

	37	 Beim Schriftzug scheint nicht genug Platz für alle Buchstaben eingeräumt worden zu sein, 
weshalb das R ausgelassen bzw. mit dem G zusammengezogen wurde.

Abb. 6a–b | Kelch aus blauem Glas mit mehrfarbigem Emaildekor und Vergoldung, ca. 
1475–1500 (Fuß modern), Murano, Venedig, Italien. Höhe: 17,5 cm, Dm. des Kelchs: 7,9 cm. 
Der Emaildekor erinnert an Manuskriptilluminationen; dargestellt ist zentral ‚Vergils Rache‘ und 
deutlich kleiner die Szene ‚Vergil im Korb‘. New York, Metropolitan Museum of Art, Object Number 
17.190.730a, b. https://www.metmuseum.org/art/collection/search/193614. Public domain. 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/193614


444  |  Sophie Hüglin 

Ofen auf Schloss Hohenaschau gefertigt wurde. Außer ‚Vergils Rache‘ gehört zum 
Bildprogramm des Ofens noch die Minnesklaven-Darstellung von Aristoteles und 
Phyllis; die weiteren Motive stammen aus der antiken Mythologie und dem grie­
chischen und römischen Sagenkreis (Abb. 7b).

Die Kaisertochter-Darstellung auf der Nischenkachel gehört in die Kategorie der 
‚Prinzessin auf der Säule‘. Sie erträgt, was als Rache konzipiert war, mit einer 
anmutigen Nonchalance, die die Bestrafung ins Leere laufen lässt. Vor einer Archi­
tekturfassade hat sie sich auf einem dekorierten Säulenstumpf postiert. Sie posiert 
dort oben elegant mit Stand- und Spielbein. Ihr Kleid hält sie zu beiden Seiten 
geöffnet wie einen Theatervorhang, so dass ihre vollen Schenkel bis hinauf zum 
Bauchnabel freiliegen; darüber ist ihr Kleid so gerafft, dass es Hals, Brüste und 
Oberarme entblößt. Ihr langes gewelltes Haar tritt seitlich hinter ihr hervor, so dass 
der Eindruck entsteht, sie drehe sich hin und her. Den Blick hat sie gesenkt und 

Abb. 7a | Ofenkachel mit Darstellung von ‚Vergils Rache‘. Sie gehört zu einem Kachelofen 
(vgl. Abb. 7b) aus Schloss Hohenaschau bei Aschau im bayerischen Chiemgau; die Kacheln weisen 
Fayenceglasur auf mit überwiegend blauer Bemalung unter sparsamer Verwendung von Grün, 
Ockergelb, Mangan und geringen Resten von Vergoldung; inschriftlich datiert auf 1555. Hergestellt 
im Raum Südtirol, wohl Bozen, in der Nachfolgewerkstatt des Bartholomäus Dill Riemenschneider. 
Die übrigen Kacheln weisen Motive aus der antiken Mythologie und dem römischen Sagenkreis auf; 
außer der Darstellung der Kaisertochter gibt es keine weiteren Szenen mit Bezug zu den Weiberlisten 
bzw. den Minnesklaven. Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, Inventarnr. A3396 (Ofen).

Abb. 7b | Museale Rekonstruktion des in 
der Bildunterschrift von Abb. 7a beschrie-
benen Ofens im Germanischen National-
museum in Nürnberg. Gesamthöhe des 
Ofens: 294 cm; Sockelbreite [o. Gesims]: 
99,5 cm; Sockeltiefe [o. Gesims]: 
135 cm. Nürnberg, Germanisches Nati-
onalmuseum, Inventarnr. A3396 (Ofen). 
http://objektkatalog.gnm.de/objekt/
A3396. CC BY-NC-ND 4.0.

http://objektkatalog.gnm.de/objekt/A3396
http://objektkatalog.gnm.de/objekt/A3396


Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  445 

Ofen auf Schloss Hohenaschau gefertigt wurde. Außer ‚Vergils Rache‘ gehört zum 
Bildprogramm des Ofens noch die Minnesklaven-Darstellung von Aristoteles und 
Phyllis; die weiteren Motive stammen aus der antiken Mythologie und dem grie­
chischen und römischen Sagenkreis (Abb. 7b).

Die Kaisertochter-Darstellung auf der Nischenkachel gehört in die Kategorie der 
‚Prinzessin auf der Säule‘. Sie erträgt, was als Rache konzipiert war, mit einer 
anmutigen Nonchalance, die die Bestrafung ins Leere laufen lässt. Vor einer Archi­
tekturfassade hat sie sich auf einem dekorierten Säulenstumpf postiert. Sie posiert 
dort oben elegant mit Stand- und Spielbein. Ihr Kleid hält sie zu beiden Seiten 
geöffnet wie einen Theatervorhang, so dass ihre vollen Schenkel bis hinauf zum 
Bauchnabel freiliegen; darüber ist ihr Kleid so gerafft, dass es Hals, Brüste und 
Oberarme entblößt. Ihr langes gewelltes Haar tritt seitlich hinter ihr hervor, so dass 
der Eindruck entsteht, sie drehe sich hin und her. Den Blick hat sie gesenkt und 

Abb. 7a | Ofenkachel mit Darstellung von ‚Vergils Rache‘. Sie gehört zu einem Kachelofen 
(vgl. Abb. 7b) aus Schloss Hohenaschau bei Aschau im bayerischen Chiemgau; die Kacheln weisen 
Fayenceglasur auf mit überwiegend blauer Bemalung unter sparsamer Verwendung von Grün, 
Ockergelb, Mangan und geringen Resten von Vergoldung; inschriftlich datiert auf 1555. Hergestellt 
im Raum Südtirol, wohl Bozen, in der Nachfolgewerkstatt des Bartholomäus Dill Riemenschneider. 
Die übrigen Kacheln weisen Motive aus der antiken Mythologie und dem römischen Sagenkreis auf; 
außer der Darstellung der Kaisertochter gibt es keine weiteren Szenen mit Bezug zu den Weiberlisten 
bzw. den Minnesklaven. Nürnberg, Germanisches Nationalmuseum, Inventarnr. A3396 (Ofen).

Abb. 7b | Museale Rekonstruktion des in 
der Bildunterschrift von Abb. 7a beschrie-
benen Ofens im Germanischen National-
museum in Nürnberg. Gesamthöhe des 
Ofens: 294 cm; Sockelbreite [o. Gesims]: 
99,5 cm; Sockeltiefe [o. Gesims]: 
135 cm. Nürnberg, Germanisches Nati-
onalmuseum, Inventarnr. A3396 (Ofen). 
http://objektkatalog.gnm.de/objekt/
A3396. CC BY-NC-ND 4.0.

http://objektkatalog.gnm.de/objekt/A3396
http://objektkatalog.gnm.de/objekt/A3396


446  |  Sophie Hüglin 

scheint dabei den eines Soldaten zu erwidern. Die sie umringende Menge ist bunt 
gemischt: ein Junge mit Kerze und Laterne, Bürgersfrauen, der erwähnte Soldat in 
Teilrüstung und ein Steinmetz mit Hammer38, der – fast schon andächtig – sein 
Knie vor ihr beugt. Die Szene zwischen der Kaisertochter und ‚Vergil im Korb‘ 
hinten rechts ist so verkleinert, dass sie gerade noch den erzählerischen Kontext 
liefert. 

8 	� Fazit: Die Entwicklung der Darstellung von ‚Vergils Rache‘  
vom 14. bis zum 16. Jahrhundert

Bei den ausgewählten Beispielen aus der mittelalterlichen und frühneuzeitlichen 
Sachkultur fallen im Vergleich der verschiedenen Objektkategorien, aber auch 
über die Zeit hinweg, ikonographische Unterschiede und parallele Entwicklun­
gen auf: Im textilen Bereich spielt das ‚Vergil im Korb‘-Thema zusammen mit 
anderen Weibermachtsmotiven über den gesamten Betrachtungszeitraum – vom 
14. bis zum 16. Jahrhundert – eine große Rolle. Allerdings scheint es hier keine 
Darstellungen von ‚Vergils Rache‘ zu geben. Eine Erklärung könnte darin liegen, 
dass ein Großteil dieser Objekte nicht nur von Frauen gefertigt, sondern auch, wie 
der vorgestellte Freiburger Maltererteppich, für vorwiegend von Frauen genutzte 
Räume gedacht war. 

Um 1400, ebenfalls in Freiburg im Breisgau, ist es eine Töpfer- beziehungs­
weise Hafnerwerkstatt, die ‚Vergils Rache‘ wohl erstmals bildlich auf Ofenkacheln 
umsetzt. Die im (männer-)klösterlichen Umfeld zu suchenden Künstler und Hand­
werker dürften das Motiv als Teil eines Bildprogramms für einen Kachelofen im 
Augustinereremitenkloster in Freiburg konzipiert haben. Als reliefiertes durch­
brochenes Zierblatt vor den halbzylindrischen Kachelkörper gesetzt, bekommt die 
Figurengruppe eine Dreidimensionalität und ist durch Turmmotiv und Ofenaufbau 
Teil einer spätgotischen Architektur en miniature. Die Kaisertochter wird dadurch 
zu einer sich wiederholenden Statue an einer Kirchenfassade und ist von Stück zu 
Stück in anderer (Glasur-)Farbigkeit inszeniert. Umkreist von Fackelträgern ist sie 
die ‚Königin der Nacht‘, während Vergil, stark verkleinert, nur eine kontextuelle 
Fußnote bildet. Auch wenn Bildelemente wie die Diagonale, der Turm und die 
Fackeln an die Martyrien des heiligen Andreas oder der heiligen Barbara erinnern, 
so wird sie hier nicht gefoltert oder gar getötet, sondern scheint das lebenswich­
tige Element Feuer zu bewahren und (wieder-)hervorzubringen. Dabei mutiert 
die Darstellung der Kaisertochter auf den Kacheln im textlich-ikonographischen 
Spannungsfeld von der Bestrafung zur Bewunderung, vom angedeuteten Inzest 

	38	 Wohl ein Verweis auf die legendäre Statue, die Vergil hat anfertigen lassen. 



Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  447 

zur Inszenierung und vom Zauber(er)opfer zum weiblichen Triumph. Die komplex 
verschränkten, ambivalenten Deutungsmöglichkeiten könnten dazu beigetragen 
haben, dass die Figuren zu einem späteren Zeitpunkt, zu denken wäre etwa an 
den Bildersturm des 16. Jahrhunderts, als anstößig empfunden und selektiv aus 
den Nischenkacheln herausgebrochen wurden. Die Entsorgung in der Latrine 
stellte dabei möglicherweise sicher, dass die Stücke nicht wiederverwendet werden 
konnten, weder als Ofenkacheln noch als separate Figuren.

Die Darstellungsweise der Kaisertochter auf den Freiburger Kacheln ähnelt der 
auf dem blauen Glaskelch aus Murano und der Fayencekachel vom Hohenaschauer 
Ofen. Auf allen ist ‚Vergils Rache‘ mehr eine Huldigung als die Beschämung der 
Kaisertochter. Dafür steht sie jeweils erhöht auf einem Podest beziehungsweise 
Säulenstumpf. Sie rafft ihr Gewand empor und verwandelt sich so zur Hälfte in 
eine feuerbewahrende Vestalin, während sie obenherum der zeitgenössischen 
Kleidungsnorm verbunden bleibt.

Anklänge an Darstellungen der antiken Liebesgöttin Venus, der Urmutter 
Eva, aber auch der anbetungswürdigen Madonna hat die Kaisertochter auf dem 
Baldini zugeschriebenen Stich. Der Künstler situiert die Szene geographisch in 
Rom, transferiert sie aber zeitlich durch Kleidung und Architektur in seine renais­
sancezeitlich-christliche Gegenwart.

Schon seit der Mitte des 14. Jahrhunderts begegnet in der Elfenbeinschnitzerei 
auf kleinen, eher für den privaten Gebrauch gedachten Schreibtafeln und Kästchen 
die Racheszene in einer geradezu konträren Inszenierung: Die Kaisertochter ist 
dort auf allen Vieren dargestellt; eine Pose, die auf dem vorgestellten Elfenbeinob­
jekt wohl an den von Phyllis gerittenen Aristoteles erinnern soll. In der Kopplung 
dieser beiden Weibermachtmotive entfällt beides – sowohl Phyllis’ Triumph als 
auch Aristoteles’ Schmach – und fließt ein in die Erniedrigung der Kaisertochter.

‚Vergils Rache‘ war damit zwischen der Mitte des 14. und 16. Jahrhunderts 
ein Motiv, das von Beginn an in geradezu konträren Darstellungsweisen umge­
setzt, im Kontext entstehender Weibermacht-Zyklen weiterentwickelt und dabei 
häufig um die Erzählung von Aristoteles und Phyllis erweitert wurde. Dabei geht 
es kaum um Vergil – er ist auf diesen Abbildungen oft marginalisiert –, sondern 
um die römische Kaisertochter stellvertretend für ihre Stadt. In der aufgerichteten 
Figur durchdringen sich Venus, Vesta und Roma mit Eva, Maria und Madonna, 
also heidnisch-antike und christliche Frauenvorstellungen. In der Pose auf allen 
Vieren dagegen wird die Kaisertochter, und mit ihr ihre weibliche Anziehungskraft, 
durch den Zauberer erniedrigt und entehrt.

Das Spektrum der Darstellungsweisen scheint bereits breit und bisweilen 
gegensätzlich und doch kann dieser Beitrag erst ein Anfang sein, der innerhalb 
der Bildmotive Strukturen sucht und Deutungen vorschlägt. Zu wünschen wäre 
eine systematische Erfassung aller erhaltenen bildlichen Umsetzungen der Vergil-
Erzählungen. Im Vergleich mit den textlichen Überlieferungen sollte es möglich 



448  |  Sophie Hüglin 

sein, gegenseitige Einflüsse beziehungsweise unabhängige Entwicklungen in 
verschiedenen geographischen und gesellschaftlichen Räumen, in Materialien, 
Medien und Mentalitäten und über die Zeit hinweg noch besser zu erschließen.

Literaturverzeichnis

Bogen, Steffen u. Birgit Rucker: Das Haus 
zur Kunkel. Mittelalterliche Wandmale­
reien in Konstanz. Lindenberg i. Allgäu 
2016.

Bugslag, James: A “Lost” Ivory Casket in 
the Gort Collection at the Winnipeg 
Art Gallery. In: Revue d’art canadienne/
Canadian Art Review 32 (2007), S. 5–18. 

Coutinho, Inês, Luís C. Alves u. Teresa 
Medici: The Broken Piece of a Larger 
Picture. A Renaissance Enameled Glass 
Fragment Depicting a Triumphal Pro­
cession. In: Journal of Glass Studies 61 
(2019), S. 87–96.

Franssen, Piet J. A.: De tovenaar Vergilius 
(Middelnederlandse Tekstedities 12). 
Hilversum 2010.

Gier, Albert: Vergil. In: Enzyklopädie des 
Märchens, Bd. 14 (2014), Sp. 22–28.

Hinz, Berthold: Statuenliebe. Antiker Skan­
dal und mittelalterliches Trauma. In: 
Marburger Jahrbuch für Kunstwissen­
schaft 22 (1989), S. 135–142.

Hoyer, P. Wolfram: Freiburg im Breisgau 
und der Predigerorden. In: Dominikus – 
Leben und Wirken der Dominikani­
schen Familie in Süddeutschland und 
Österreich (2009/2010), S. 2–22. https://
freiburg.dominikaner.org/wp-content/
uploads/2024/03/Artikel_Freiburg-
GeschichteOP_PDF-komplett.pdf 
(Zugriff: 10.06.2025).

Hundsbichler, Helmut: Dekolleté. In: 
Harry Kühnel (Hg.): Bildwörterbuch 
der Kleidung und Rüstung. Vom Alten 

Orient bis zum ausgehenden Mittelalter. 
Stuttgart 1992a, S. 64.

Hundsbichler, Helmut: Kleiderschnitt. In: 
Harry Kühnel (Hg.): Bildwörterbuch 
der Kleidung und Rüstung. Vom Alten 
Orient bis zum ausgehenden Mittelalter. 
Stuttgart 1992b, S. 138 f.

Hundsbichler, Helmut: Knöpfung. In: 
Harry Kühnel (Hg.): Bildwörterbuch 
der Kleidung und Rüstung. Vom Alten 
Orient bis zum ausgehenden Mittelalter. 
Stuttgart 1992c, S. 141 f.

Jartitz, Gerhard: Schecke. In: Harry Kühnel 
(Hg.): Bildwörterbuch der Kleidung und 
Rüstung. Vom Alten Orient bis zum 
ausgehenden Mittelalter. Stuttgart 1992, 
S. 222.

Joyner, Danielle: F. Virgilian Images. In: Jan 
M. Ziolkowski u. Michael C. Putnam 
(Hgg.): The Virgilian Tradition. The First 
Fifteen Hundred Years. New Haven, 
London 2008, S. 427–463.

Kiening, Christian: Jans (der) Enikel. In: 
Killy Literaturlexikon. Autoren und 
Werke des deutschsprachigen Kultur­
raumes, Bd. 6 (2009), S. 108.

Krenn, Peter: Wams. In: Harry Kühnel 
(Hg.): Bildwörterbuch der Kleidung und 
Rüstung. Vom Alten Orient bis zum 
ausgehenden Mittelalter. Stuttgart 1992, 
S. 278 f.

Kühnel, Harry: Beinling. In: Ders. (Hg.): 
Bildwörterbuch der Kleidung und 
Rüstung. Vom Alten Orient bis zum 
ausgehenden Mittelalter. Stuttgart 1992a, 
S. 27 f.

https://freiburg.dominikaner.org/wp-content/uploads/2024/03/Artikel_Freiburg-GeschichteOP_PDF-komplett.pdf
https://freiburg.dominikaner.org/wp-content/uploads/2024/03/Artikel_Freiburg-GeschichteOP_PDF-komplett.pdf
https://freiburg.dominikaner.org/wp-content/uploads/2024/03/Artikel_Freiburg-GeschichteOP_PDF-komplett.pdf
https://freiburg.dominikaner.org/wp-content/uploads/2024/03/Artikel_Freiburg-GeschichteOP_PDF-komplett.pdf


Wie eine Göttin oder auf allen Vieren  |  449 

Kühnel, Harry: Chaperon. In: Ders. (Hg.): 
Bildwörterbuch der Kleidung und 
Rüstung. Vom Alten Orient bis zum 
ausgehenden Mittelalter. Stuttgart 1992b, 
S. 46.

Kühnel, Harry: Gugel. In: Ders. (Hg.): Bild­
wörterbuch der Kleidung und Rüstung. 
Vom Alten Orient bis zum ausgehenden 
Mittelalter. Stuttgart 1992c, S. 92 f.

Lechner, Gregor Martin: Andreas (Apostel). 
In: Lexikon der christlichen Ikonogra­
phie, Bd. 5 (1994), Sp. 138–152. 

Lüthi, Valerie: Sexualität im Mittelalter. 
Blog des Schweizerischen Landesmuse­
ums Zürich. 13.06.2024. https://blog.
nationalmuseum.ch/2024/06/sexualitaet-
im-mittelalter/ (Zugriff: 11.06.2025).

Maurer, Friedrich: Der Topos von den 
‚Minnesklaven‘. Zur Geschichte einer 
thematischen Gemeinschaft zwischen 
bildender Kunst und Dichtung im Mit­
telalter. In: Deutsche Vierteljahrsschrift 
für Literaturwissenschaft und Geistesge­
schichte 27 (1953), S. 182–206.

Mierke, Gesine: Riskante Ordnungen. Von 
der ‚Kaiserchronik‘ zu Jans von Wien 
(Deutsche Literatur, Studien und Quel­
len 18). Berlin 2014.

Mierke, Gesine: Transformationen Vergils 
in der spätmittelalterlichen Literatur. 
Sangspruchdichtung und Ablass­
verzeichnisse. In: Daphnis 44 (2016), 
S. 425–463.

Müntz, Eugène: Études iconographiques. La 
légende du sorcier Virgile dans l’art des 
XIVe, XVe et XVIe siècles. In: Monats­
berichte über Kunstwissenschaft und 
Kunsthandel 2 (1902), S. 85–91.

Ott, Norbert H.: Minne oder amor carnalis? 
Zur Funktion der Minnesklaven-Dar­
stellungen in mittelalterlicher Kunst. In: 
Jeffrey Ashcroft, Dietrich Huschenbett u. 
William Henry Jackson (Hgg.): Liebe in 
der deutschen Literatur des Mittelalters. 

St. Andrews-Colloquium 1985 (Pub­
lications of the Institute of Germanic 
Studies 40). Tübingen 1987, S. 107–125.

Ott, Norbert H.: Vergil im Mittelalter, B. Iko­
nographie. In: Lexikon des Mittelalters, 
Bd. 8 (1999), Sp. 1529 f.

Petzoldt, Leander: Barbara. In: Lexikon der 
christlichen Ikonographie, Bd. 5 (1994), 
Sp. 304–311. 

Petzoldt, Leander: Virgilius Magus. Der 
Zauberer Vergil in der literarischen 
Tradition des Mittelalters. In: Ursula 
Brunold-Bigler u. Hermann Bausinger 
(Hgg.): Hören Sagen Lesen Lernen. 
Bausteine zu einer Geschichte der kom­
munikativen Kultur. Festschrift Rudolf 
Schenda. Bern u. a. 1995, S. 549–568.

Schade, Herbert: Adam und Eva. In: Lexi­
kon der christlichen Ikonographie, Bd. 5 
(1994), Sp. 41–70.

Schmidt-Thomé, Peter: Die Latrinenanlage 
des Freiburger Augustinereremiten-
Klosters. In: Matthias Untermann 
(Hg.): Die Latrine des Augustinerere­
miten-Klosters in Freiburg im Breis­
gau (Materialhefte zur Archäologie in 
Baden-Württemberg 31). Stuttgart 1995, 
S. 9–15.

Schneider, Jenny: Die Weiberlisten. In: 
Zeitschrift für schweizerische Archäo­
logie und Kunstgeschichte 20 (1960), 
S. 147–157.

Smith, Susan L.: The Power of Women. A 
Topos in Medieval Art and Literature. 
Philadelphia 1995.

Spargo, John Webster: Virgil the Necro­
mancer. Studies in Virgilian Legends. 
Cambridge MA 1934.

Stammler, Wolfgang: Der Philosoph als 
Liebhaber. In: Ders. (Hg.): Wort und Bild. 
Studien zu den Wechselbeziehungen 
zwischen Schrifttum und Bildkunst im 
Mittelalter. Berlin 1962, S. 12–44.

https://blog.nationalmuseum.ch/2024/06/sexualitaet-im-mittelalter/
https://blog.nationalmuseum.ch/2024/06/sexualitaet-im-mittelalter/
https://blog.nationalmuseum.ch/2024/06/sexualitaet-im-mittelalter/


450  |  Sophie Hüglin 

Stelzle-Hüglin, Sophie: Von Kacheln und 
Öfen. Untersuchungen zum Ursprung 
des Kachelofens und zu seiner Entwick­
lung vom 11.–19. Jahrhundert anhand 
archäologischer Funde aus Freiburg im 
Breisgau (Freiburger Dissertationen). 
Freiburg i. Br. 1999.

Stermole, Krystina Karen: Sex Role Rever­
sal Imagery in Fifteenth-Century Italy. 
Thesis Queens University Kingston 
2000. https://www.collectionscanada.
gc.ca/obj/s4/f2/dsk3/ftp04/mq52952.pdf 
(Zugriff: 11.06.2025).

Vedral, Bernd: Beobachtungen zur  
mittelalterlichen Stadttopographie  
in Neuenburg am Rhein.  
In: Archäologische Ausgrabungen in 
Baden-Württemberg 1992. Stuttgart 
1993, S. 355–360.

Veen, Abe J. van der: De wraak van Vir­
gilius en het vuur tussen de benen van 
Phoebilla. Blog Abe de Verteller 2021. 
https://www.abedeverteller.nl/de-wraak-
van-virgilius-en-het-vuur-tussen-de-
benen-van-phoebille/  
(Zugriff: 11.06.2025).

Worstbrock, Franz Josef: Christan von 
Hamle. In: Die deutsche Literatur des 
Mittelalters. Verfasserlexikon, Bd. 1 
(1978), Sp. 1201 f.

Ziolkowski, Jan M.: C. Virgil in the 
Basket and Virgil’s Revenge. In: 
Michael C. Putnam u. Jan M. Ziolkowski 
(Hgg.): The Virgilian Tradition. The First 
Fifteen Hundred Years. New Haven, 
London 2008, S. 874–890.

https://www.collectionscanada.gc.ca/obj/s4/f2/dsk3/ftp04/mq52952.pdf
https://www.collectionscanada.gc.ca/obj/s4/f2/dsk3/ftp04/mq52952.pdf
https://www.abedeverteller.nl/de-wraak-van-virgilius-en-het-vuur-tussen-de-benen-van-phoebille/
https://www.abedeverteller.nl/de-wraak-van-virgilius-en-het-vuur-tussen-de-benen-van-phoebille/
https://www.abedeverteller.nl/de-wraak-van-virgilius-en-het-vuur-tussen-de-benen-van-phoebille/


451

Andrea Moshövel 

Lexikographische Einblicke  
in das Sprechen über Sexuelles  
im Frühneuhochdeutschen

Abstract This article examines the Early New High Ger­
man Dictionary (Frühneuhochdeutsches Wörterbuch) in 
order to find out to what extent Early New High German 
lexical items referring to genitalia and sexual intercourse 
can give us access to attitudes towards sexuality. It also 
explores how communication about sexuality functions 
in Early New High German texts and under what circum­
stances. Early New High German sexual vocabulary can 
be found in different types of texts, such as theological, 
medical, and legal texts and, above all, entertaining lit­
erary works. Depending on the type of text, it covers 
different registers and is linked to different themes and 
concepts such as chastity, sinfulness, marriage, impotence, 
exhibitionism, fertility, menstruation, skills of a lover, 
masturbation, and, often, sexualised violence.

Keywords Early New High German Dictionary; Genitalia; 
Medieval Sexuality; Sexual Intercourse; Sexual Vocabulary

1	 Einleitung

Innerhalb des allgemeinen Wortschatzes einer Spra­
che nimmt der sexuelle Wortschatz eine Sonderstel­
lung ein, da er „primär von der gesellschaftlichen 

Kontakt

Dr. Andrea Moshövel,  
Niedersächsische Akademie der  
Wissenschaften zu Göttingen (NAWG), 
Arbeitsstelle Frühneuhochdeutsches 
Wörterbuch (FWB),  
Geiststraße 10, D–37073 Göttingen, 
andrea.moshoevel@adwgoe.de 
https://orcid.org/0009-0006-1039-
034X

Andrea Moshövel: Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen. In: Das 
Mittelalter 2025, 30(2), 451–468. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25265 (CC BY-SA 4.0)

https://orcid.org/0009-0006-1039-034X
mailto:andrea.moshoevel@adwgoe.de
https://orcid.org/0009-0006-1039-034X
https://orcid.org/0009-0006-1039-034X
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25265


452  |  Andrea Moshövel 

Einstellung zur Sexualität geregelt wird“1 und sein Gebrauch bestimmten Bedin­
gungen unterliegt.2 Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass sexuelles Vokabular 
und seine historische(n) Semantik(en) uns heute Einblicke in gesellschaftliche 
Einstellungen zur Sexualität geben können.3 Dabei ist der Wortschatz allerdings 
nicht nur einfach ein Spiegel oder Abbild einer Kultur, sondern bringt auch selbst 
Kultur hervor und konstituiert sie.4 

Im Folgenden sollen die bisher veröffentlichten Bände des Frühneuhoch­
deutschen Wörterbuchs (FWB) als lexikographisch aufbereitete Materialbasis 
dienen, um anhand einer exemplarischen Zusammenstellung sexuellen Vokabu­
lars spätmittelalterliche und frühneuzeitliche gesellschaftliche Einstellungen zu 
Sexualität(en) zu beleuchten.5 Das FWB eignet sich besonders als Grundlage der 
folgenden Untersuchung, weil es in seiner Online-Fassung über differenzierte digi­
tale Suchmöglichkeiten verfügt6 und von seinem kulturgeschichtlichen Anspruch 
und seiner auswahlbasierten Konzeption her „auch die Funktion hat, historische 
Sekundärliteratur mit breit gestreuter Darstellung von Primärquellen zu sein, 
also mit dem Zugang zur Sprache auch das Verständnis von Kultur, Mentalität 
und Sozialität der Zeit von ca. 1350 bis ca. 1650 zu ermöglichen.“7 Zugrunde 
liegt ihm ein Quellenkorpus von etwa 1000 Quellen, das im Umfang als ausrei­
chend und in seiner Verteilung über die einzelnen Varietäten in den „wichtigsten 

	1	 Radtke 1990, S. 1194.
	2	 Vgl. allgemein aus linguistischer Sicht ebd.; Köhnlein 2001, S. 92; Hoberg 2004, S. 129, 

sowie aus mediävistisch-literaturwissenschaftlicher Perspektive Stempel 1968, S. 191–193. – 
Obwohl in diesem Beitrag heuristisch vorausgesetzt, muss aus Platzgründen auf Diskus­
sionen über Norbert Elias’ Thesen zum Vorrücken der Schamschwelle seit dem 16. Jh. und 
Foucaults Analysen des Zusammenhangs von Machtbeziehungen und Sexualität verzichtet 
werden; zur Auseinandersetzung aus mediävistisch-literaturwissenschaftlicher Sicht vgl. 
etwa Herchert 1996, S. 28–35; Zeyen 1996, S. 11–20; Bachorski 1996, S. 308 passim sowie 
aus linguistischer Perspektive Walter 1998, S. 1–52, 69–73, 148 f.

	3	 Zur historischen Semantik als Zugang zur Mentalitätsgeschichte vgl. Hermanns 1995b. 
	4	 Vgl. ebd., S. 83.
	5	 Informationen zu Zielsetzung, Konzept und Geschichte des FWB, dessen Fortführung seit 

2013 an der Niedersächsischen Akademie der Wissenschaften zu Göttingen angesiedelt ist, 
bietet die Homepage des Projekts unter https://adw-goe.de/forschung/forschungsprojekte-
akademienprogramm/fruehneuhochdeutsches-woerterbuch/ (Zugriff: 16.09.2025); zum 
Stand der gedruckten Ausgabe siehe https://adw-goe.de/forschung/forschungsprojekte-
akademienprogramm/fruehneuhochdeutsches-woerterbuch/veroeffentlichungen/ (Zugriff: 
16.09.2025). 

	6	 Vgl. hierzu FWB-online, https://fwb-online.de/ (Zugriff: 16.09.2025); zum Stand der auf FWB-
online verfügbaren Alphabetsstrecken siehe FWB-online: Verfügbare Alphabetsstrecken, 
https://fwb-online.de/content/verfuegbare-alphabetsstrecken (Zugriff: 16.09.2025).

	7	 Lobenstein-Reichmann 2002, S. 71.

https://adw-goe.de/forschung/forschungsprojekte-akademienprogramm/fruehneuhochdeutsches-woerterbuch/
https://adw-goe.de/forschung/forschungsprojekte-akademienprogramm/fruehneuhochdeutsches-woerterbuch/
https://adw-goe.de/forschung/forschungsprojekte-akademienprogramm/fruehneuhochdeutsches-woerterbuch/veroeffentlichungen/
https://adw-goe.de/forschung/forschungsprojekte-akademienprogramm/fruehneuhochdeutsches-woerterbuch/veroeffentlichungen/
https://fwb-online.de/
https://fwb-online.de/content/verfuegbare-alphabetsstrecken


Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  453 

Heterogenitätsdimensionen ‚Zeit‘, ‚Raum‘, ‚Textsorte‘“ als „ausgewogen“ beurteilt 
wurde.8

Die Semantik von Wörtern ist im Allgemeinen jedoch „nicht nur von Rati­
onal-Begrifflichem, sondern auch von Gefühlskomponenten und Wertungen 
bestimmt“.9 Entsprechend wird auch beim Sprechen über Sexuelles – im vorlie­
genden Zusammenhang verstanden als schriftlich überlieferte Äußerungen, die 
sexuellen Wortschatz enthalten – durch die Wahl eines bestimmten Ausdrucks 
aus dem in einer Sprache vorhandenen Inventar die Bezugsgröße (zum Beispiel 
ein Gegenstand, Sachverhalt, eine Handlung, Person, ein Konzept), auf die mit 
dem Ausdruck sprachlich Bezug genommen wird, in jeweils spezifischer Weise 
perspektiviert und hervorgebracht (zum Beispiel mehr oder weniger mit Emoti­
onen aufgeladen, bewertet und/oder mit Erwartungshaltungen und Handlungs­
verpflichtungen verknüpft) sowie über Prädikationen mit (positiv, neutral oder 
negativ wertenden) Handlungs- und Eigenschaftszuschreibungen versehen.10 

Ziel der im Folgenden unternommenen Streifzüge durch das FWB ist es, 
anhand von lexikalischen Ausdrücken Einblicke zu gewinnen, unter welchen 
Bedingungen explizite Kommunikation über Sexualität im Frühneuhochdeutschen 
erfolgt und wie sie funktioniert.11 Hierzu werden zunächst Ausdrücke für die 
Geschlechtsteile (2) und anschließend Ausdrücke für den Geschlechtsverkehr (3) 
in den Blick genommen. In der Schlussbetrachtung (4) werden anhand einiger 
Beobachtungen weiterführende Fragen und Thesen formuliert.

	 8	 Reichmann 1986, S. 43–63, Zitate S. 51, 55; vgl. zur Textsortengliederung auch ebd., S. 121 f., 
zur Vielfalt der Kommunikationsintentionen ebd., S. 17 f., sowie Reichmann u. Wegera 1988 
und zum im FWB verwendeten Sinnweltenmodell Kästner, Schütz u. Schwitalla 2000.

	 9	 Hoberg 2004, S. 129, sowie ausführlich Hermanns 1995a.
	10	 Vgl. Hoberg 2004, S. 129; Lobenstein-Reichmann 2013, S. 8, 29–40. 
	11	 Angemerkt sei, dass die uneinheitliche Verwendung der Markierungen sexuellen Vokabulars 

und der Kommentierungen von Belegzitaten (z. B. mit Termini wie ‚sexuell‘, ‚erotisch‘ und/
oder ‚obszön‘ u. ä.) im FWB nicht als ästhetisches und/oder moralisches Urteil, sondern als 
Verständnishilfe für die Wörterbuchbenutzer*innen aufgefasst wird. Zu lexikographischen 
Markierungen des sexuellen Wortschatzes allgemein vgl. Radtke 1990, S. 1194–1197; zur 
Kritik an der uneinheitlichen, oft moralisierenden Verwendung des wertenden Ausdrucks 
‚obszön‘ in der Forschung vgl. Herchert 1996, S. 34 f.; zu einer Konzeptualisierung von ‚Obs­
zönität‘ als „besondere sprachliche Form“, die v. a. durch „Ostentation eben nur der Details 
der Körper“ gekennzeichnet sei, vgl. hingegen Bachorski 1996, S. 329–336, Zitate S. 329, 331.



454  |  Andrea Moshövel 

2	� Verwendungsweisen frühneuhochdeutscher lexikalischer 
Ausdrücke für die Geschlechtsteile

2.1	Frühneuhochdeutsche Ausdrücke für die männlichen Geschlechtsteile 

Lexikalische Ausdrücke für die männlichen Geschlechtsteile sind im Frühneuhoch­
deutschen motiviert durch das Tierreich (z. B. esel 3, rappenschwanz, schwanz 3)12 
und/oder durch längliche Gegenstände wie Waffen, Werkzeug, Haushaltsgeräte, 
Körperteile aller Art (z. B. bär|rute, bärzeug, dolch 2, gerte 4b, geschir 7, 2gewer, 
hausmesser, hausrat 2, heft 5, kerze 3, kolbe 3, löser 3, pfeife 3, röre 3, schermesser, 
schlüssel 5, stange h, stechzeug 2, stecke 1, stempfel 3, striegel 1); sie erscheinen 
latinisiert (z. B. penal, penicil, penitenzer), personifiziert (z. B. geselle 5, sünder 2), 
mit ausgeprägter Geschlechtsmarkierung (z. B. manrecht, mansbirne, mansdegen, 
mansgezeug, mansglied, mansrute, manszeug), funktionalisiert (z. B. arschwur-
zel, stehwurzel, glänker [zu glanken >baumeln<], gümpel [zu gümpeln >hüpfen, 
trödeln<], triller [zu trillen >sprudeln, quellen<]), moralisiert (z. B. adamsgerte, 
adamsrute, menschheit 6, sünder 2), phrasematisch (z. B. der elfte finger, der glatzete 
>kahlköpfige< knabe), in Spezialisierungen und Ausdifferenzierungen mit Bezug 
auf die Eichel (z. B. eichel 2 >vorderer Teil des Penis<), auf die Hoden, den Hoden­
sack von Menschen und Tieren (meist motiviert durch Aussehen und/oder Funk­
tion; z. B. 1bal 3, balg 8, 1barn 8, beutel 5, 1gemächt, geschir 7, 1geschröt, gezeug 
[das] 4, gleichling, glocke 7, haut 8, hegedrüse 1, heildrüse, geile 3, grome 1, irchlein, 
kläue, knopf 7, knode 1, niere 2, pfeifensak 2, sak 14) und mit Bezug auf männliche 
Zeugungskraft und Potenz (z. B. 1gemächt, macht 11, 1manheit 5, manschaft 8). 

Die Themen im Zusammenhang mit der Nennung der männlichen Geschlechts­
teile sind unterschiedlich. In einem theologisch-erbaulichen Text tauchen männ­
liche Geschlechtsteile beispielsweise im Zusammenhang mit Kastration13 als 
(verkehrtem) Zugang zur Keuschheit und zum Himmelreich auf [1]:14

	12	 Im FWB beziehen sich Zahlen und Kleinbuchstaben nach dem Lemma-Ansatz auf den 
jeweiligen Bedeutungsansatz, hochgestellte Zahlen unmittelbar vor dem Lemma-Ansatz 
kennzeichnen Homonyme. 

	13	 Zu Kastration siehe auch den Beitrag von Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg 
in diesem Band. 

	14	 Alle im Folgenden verwendeten frühneuhochdeutschen Quellenzitate entstammen dem 
Belegmaterial des FWB. Die bibliographischen Angaben zu den verwendeten Siglen fin­
den sich im Quellenverzeichnis in FWB 1, S. 165–224, FWB 3, S. XV–XXI, sowie unter 
FWB-online: Quellen- und Literaturverzeichnis, https://fwb-online.de/content/bibliographie 
(Zugriff: 16.09.2025). Die fett markierten Hervorhebungen sexuellen Vokabulars innerhalb 
der Zitate sollen als Verständnishilfe dienen und stammen von mir. 

https://fwb-online.de/content/bibliographie


Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  455 

[1] Palm, Veter Buoch 45, 11 (schles., Hs. E. 14./A. 15. Jh.): die [mvniche] 
volgeten des heiligen ewangelien lere mit vnbescheidenlicher vernunft 
vnd sniten in selben ir gemecht uz vmbe das himelriche.

In unterhaltenden Texten wie Fastnachtspielen und komischen Szenen geistlicher 
Spiele erfolgen Nennungen männlicher Geschlechtsteile im Zusammenhang mit 
der sexuellen Befriedigung eines Mannes durch eine Frau [2] oder auch, wenn 
es um die (begrenzten) Fähigkeiten eines Mannes geht, eine Frau zu befriedigen, 
hier zum Beispiel indem einem Ehemann, der sich weigert, gegenüber seiner 
Ehefrau seine ‚ehelichen Pflichten‘ zu erfüllen, um seine Manneskraft für die 
bübinnen >Ehebrecherinnen, Dirnen, Huren< aufzusparen, als (spiegelnde) Strafe 
die Kastration angedroht wird [3]: 

[2] Wackernell, Adt. Passionssp. Pf. II, 1448 (tir., 1486): Dar nach 
so ruert ich [dieren] im den haffen | Und macht in trieffen und paffen 
[obszön].

[3] Fastnachtsp. 310, 6 (nobd., v. 1486): Ich urteil, ainer, der ein frauen 
hat | Und si des nachts ser hunger lat | Und fuoters gnuog hat in seim 
parn [hier metaphorisch für >Hoden<]  | Und wil das andren pübin 
sparn | Und sein frauen lest hungern, daß si nicht mag slafen, | Den sol 
man an seim leib darumb strafen | […] | Und sol im sein geschirr vorem 
ars abhauen.

In einem Kräuterbuch werden zum Beispiel Erektionsstörungen [4], in einem 
Rechtstext wird unter anderem Exhibitionismus [5] thematisiert: 

[4] J. W. von Cube. Hortus 104, 27 (Mainz 1485): [coriander] benymmet 
auch die vffreckung deß mãnes roren genãt erectio virge.15

[5] Schultheiss, Achtb. Nürnb. 86, 7 (nobd., 1348): Vlrich dem beutler 
ist di stat verboten [...] darumb, daz er ungezogen ist gewesen mit seinem 
geschirr und zeigt ez den frawen.

	15	 Zum semantischen Feld der Gleichsetzung von männlichem Glied und ‚Rute‘ (virga) siehe 
auch den Beitrag von Sylvia Jurchen in diesem Band.



456  |  Andrea Moshövel 

2.2	Frühneuhochdeutsche Ausdrücke für die weiblichen Geschlechtsteile

Im Hinblick auf die weiblichen Geschlechtsteile lässt sich in der Regel kaum ent­
scheiden, ob ein Ausdruck auf die Vulva oder die Vagina bezogen ist.16 So gibt 
es beispielsweise metaphorische Ausdrücke, die mit tierischen Körperteilen (z. B. 
schafeuter), Blumen oder Früchten (z. B. nus 3, rosental), mit Behältnissen, Gefäßen 
(z. B. 1tasche; phras.: die untere tasche) oder einer Öffnung, Pforte (z. B. kerbe 2, 
loch 7, 1schlos 4) assoziiert sind, latinisierte Ausdrücke (z. B. larete), verhüllende 
Ausdrücke (z. B. ir 2 b).17 Hinzu kommen ‚eigentliche‘ beziehungsweise ‚derbe‘ 
Kraftausdrücke, deren etymologische Zuordnung unklar oder umstritten ist (z. B. 
1kotze 2, mauze, mutze 2).18 

Eher ‚dezent‘ verhüllende und metaphorische Ausdrücke für die Vulva bezie­
hungsweise Vagina wie schlos (in der Bedeutung schlos 4) finden sich zum Beispiel 
in einem didaktischen Text im Zusammenhang mit der Jungfräulichkeit Mari­
ens [6] und in einem Text zu Frauenheilkunde und Geburtshilfe [7]:19 

[6] Helm, H. v. Hesler. Apok. 5471 (nrddt., 14.  Jh.): Der ware, der 
gerechte | Der von Davites geslechte | Geborn wart in der erden | [...] | Der 
entsloz daz sloz der megede, | Da daz ungerurte legede | Von swanger 
war und Gotes genas.

[7] Eis u. a., G. v. Lebenstein 37, 13 (oobd., 15. Jh.): wolliche fraw gepro-
chen wirt nach der purdt, das sy des harmes nicht gehaben mag, die nem 
des wassers vnd lilgen wasser [...], so werden irew slos wider gantz.

‚Eigentliche‘, eher ‚derbe‘ Ausdrücke wie mutze (in der Bedeutung mutze 2) und 
mauze sind beispielsweise in Heinrich Wittenwilers ‚Ring‘ im Zusammenhang mit 
weiblicher Masturbation20 [8], aber auch in einem Rechtstext belegt, in dem es 

	16	 Vgl. dazu auch die Beobachtungen bei Müller 1988, S. 35–76; dass dies teilweise bis in die 
Alltagssprache der Gegenwart hinein gilt, verdeutlicht Heiland 2015, S. 21–49, in einem 
kulturhistorischen Abriss. 

	17	 Zu weiteren Beispielen im Bereich der Metaphorik vgl. ebd., S. 73–173. 
	18	 Eine ausführliche Diskussion zu Etymologie und Motivierung bietet Müller 1988, S. 64–76; 

vgl. auch Heiland 2015, S. 67–71, sowie zu mutze, mauze Bosselmann-Cyran 1997, S. 155 f. Zu 
Verwendungen von kotze und mutze als verdinglichende und abwertende Personenbezeich­
nungen im Sinne von >Hure, Dirne< vgl. ferner Lobenstein-Reichmann 2013, S. 347–351.

	19	 Zur Kennzeichnung der frühneuhochdeutschen medizinischen sexualkundlichen Fachter­
minologie als ‚dezent‘ vgl. Bosselmann-Cyran 1997, S. 153. 

	20	 Zu weiblicher Masturbation siehe auch den Beitrag von Vanessa-Nadine Sternath und 
Michael Mecklenburg in diesem Band.



Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  457 

um die von einer Frau unmittelbar nach einer Vergewaltigung vorzunehmenden 
Verhaltensmaßnahmen geht [9]:

[8] Wiessner, Wittenw. Ring 1566 (ohalem., 1400/08): [Mätzli] schawt 
ir weissen paine. | Do sach sei iͤr praunen mutzen: | Sölich zuchen, rupfen, 
smutzen | [...]. Ebd. 1591: Zartend ward sei dreistund mer | Mit streichen 
und auch salben | Die mutzen allenthalben.

[9] Dinklage, Frk. Bauernweist. 75, 24 (nobd., 1523): woe eine genot-
zucht wurd, so soll sie lauf mit gestraubtem hare und nasser mautzen, 
iren schleyer an der hand drag, allermeniglich, wer ir begegent, umb 
hilf anschreyen.

In Schwänken und Fastnachtspielen werden neben ‚eigentlichen‘ Ausdrücken 
wie 1kotze 2 [10] auch ‚derbe‘ metaphorische Ausdrücke wie schafeuterlein und 
kerbe 2 [11 und 12] verwendet: 

[10] Fastnachtsp. 731, 21 (nürnb., 15. Jh.): Und redet mit ir hübschlich 
und schon, | Das sie meinn esel solt ein thon | Und ließ mir di kötzen 
vor der tür hangen.

[11] Lichtenstein, Lindener. Katzip. 172 (o. O. 1558): [ir habt] ein 
langen halß wie ein schwein [...] und ein fein keülets schaffeüterlein, 
wann man mit dem kleinen finger dran schnelet, so springt das wasser 
herauß.

[12] Goedeke, P. Gengenb. 144, 1016 (o. O. 1516): Sie [Venus] ließ dich 
nit schmeckē and kerbē.

Zudem rücken hier zusammen mit dem männlichen ‚frechen Griff‘ an die untere 
tasche von Frauen die milchflaschen, das heißt die weiblichen Brüste, in den 
Blick [13]:21

	21	 Für die weiblichen Brüste, deren Sexualisierung aus Raumgründen hier nicht weiter behan­
delt werden kann, gibt es neben ‚neutralen‘ Ausdrücken wie 1brust 1 und busen, die sich auch 
auf die männliche Brust beziehen können, metaphorische Ausdrücke, in denen Früchte (z. B. 
apfel), räumlich dimensionierte Wölbungen (z. B. aufbast, knopf 1) und die milchspendende 
Funktion (z. B. milchflasche, milchmarkt) als Bildspender fungieren. Der Ausdruck tutte, 
titte, der etymologisch auf den niederdeutschen Ausdruck für Zitze zurückgeht, bezieht 
sich im Frühneuhochdeutschen zwar überwiegend auf die weibliche Brustwarze und den 
Euter bzw. die Zitzen von Tieren, doch vereinzelt auch auf die männliche Brust; siehe dazu 
http://fwb-online.de/go/tutte.s.1f_1732170987 (Zugriff: 16.09.2025).

http://fwb-online.de/go/tutte.s.1f_1732170987


458  |  Andrea Moshövel 

[13] Fastnachtsp. 729, 10 (nobd., 15. Jh.): [wir] haben gewont di frauen 
zu tasten | Und greifen gern an di milchflaschen | Und spiln mit in in 
der untern taschen.

2.3	�Geschlechtsunspezifische frühneuhochdeutsche Ausdrücke  
für die Geschlechtsteile

Das Frühneuhochdeutsche weist eine Reihe von geschlechtsunspezifischen Aus­
drücken für die Genitalien beider Geschlechter auf, die erst durch weitere Prädi­
kationen als männlich oder weiblich markiert werden. So werden beispielsweise 
in einer Jenseitsvision mit den Ausdrücken scham 3 und heimlichkeit 7 körperliche 
Orte der Schande und der Höllenstrafen für verbotenes sexuelles Handeln von 
Männern und Frauen imaginiert (hier mit der Aussage, sie seien voller wurm) [14]:

[14] Palmer, Tondolus 475 (Speyer um 1483): So das mich beducht | die 
heimlichkeit vnd schammen der mannen vnd frauwen [...] gantz 
vnd gar vol grimiger vnd wuster wurm sin.

Sodann begegnet scham 3 in einem Rechtstext bei einer juristisch relevanten 
Altersbestimmung aufgrund männlicher Pubertätsmerkmale [15] und in einem 
Kräuterbuch mit Bezug auf die Vulva [16], während in einem naturkundlichen 
Text heimlichkeit 7 auch für die Menstruation verwendet wird [17]: 

[15] Grosse, Schwabensp. 61a, 17 (Hs. ˹ nd./md., um 1410˺): man sal ime 
[knapen] grifen obene an [...] siner Schame; vindet man dar cleynez 
har; [...]; da mite hatz man, daz her vierzen jar alt is.

[16] J. W. von Cube. Hortus 4, 25 (Mainz 1485): den geroch des knobe-
lauchs sal die frauwe vnden hervff zuͦ ir scheme laissen dempfen.

[17] Pfeiffer, K. v. Megenberg. B. d. Nat. 421, 33 (oobd., 1349/50): [daz 
kraut] pringt daz harmwazzer und der frawen haimleichait und macht 
abpurt in den swangern frawen, alsô daz si der kindel ê der zeit genesent.

Sowohl geschlechtsunspezifisch auf die Geschlechtsteile als auch auf sexuelle 
Handlungen können sich der in literarischen Texten belegte Ausdruck maus 3 [18 
und 19] sowie hochfrequente, in unterschiedlichen Textsorten gebrauchte Wörter 
mit breitem polysemen Verwendungsspektrum wie ding oder geschäft (in den 



Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  459 

Bedeutungsansätzen ding 3; 7, geschäft 3) beziehen [20 (aus einem literarischen 
Text) und 21 (aus einem Rechtstext)]: 

[18] Klein, Oswald 73, 10 (oobd., v. 1408?): Ach Nickel, Nickel, trau-
ter, schöner Kleusli, Repetitio | hals mich, küss mich, leich mir her das 
meussli!

[19] Lichtenstein, Lindener. Rastb. 147 (o. O. 1558): darnach offt in 
stall der blinden meüß spilten.

[20] Sappler, H. Kaufringer 10, 6 (schwäb., Hs. 1464): an dem pett er 
bei ir lag; | hüpscher ding er mit ir pflag.

[21] Kisch, Leipz. Schöffenspr. 725, 15 (osächs., 1523/4): Dieselbe frau 
Gerdrut die siczt also ein wittib und will ir wittibeschaft nimer ubertreten, 
wan sie des geschefts aus iren jaren komen ist.22

In der Beschreibung von hermaphroditen23 impliziert die Semantik geschlechtlich 
unmarkierter Ausdrücke für die Geschlechtsteile dabei zugleich ihre (als männlich 
und weiblich gedachte) >Fähigkeit, Anlage, (heterosexuellen) Geschlechtsverkehr 
zum Zwecke der Fortpflanzung (im Sinne einer Penis-in-Vagina-Penetration) 
vollziehen zu können< [22 und 23]: 

[22] Pfeiffer, K. v. Megenberg. B. d. Nat. 487, 30 (oobd., 1349/50): Ez 
geschiht auch, daz zwuo würkent kreft gleich kreftich sint. der aineu 
würkt manneszaichen und diu ander frawenzaichen: die machent ain 
purt, diu paidez hât volkomen und würkt auch paideu werk. die läut 
mit paiden dingen haizent ze latein ermofrodite.

[23] Morrall, Mandev. Reiseb. 119, 18 (schwäb., E. 14. Jh.): ain ander 
ynsel, da sind lút die sind baydú wib und man mit ain ander, […]. Und 
hond ir geschefft als ain man und ain wib, und welhes sie wellent, 
daz nútzent sie und bruchent es, und machent kind.

	22	 Zur männlichen altersbedingten Impotenz siehe den Beitrag von Daniel Schäfer in diesem 
Band.

	23	 Siehe dazu FWB-online: hermaphrodit, 03.03.2022, http://fwb-online.de/go/hermaphrodit. 
s.0m_1646331339 (Zugriff: 16.09.2025).

http://fwb-online.de/go/hermaphrodit.s.0m_1646331339
http://fwb-online.de/go/hermaphrodit.s.0m_1646331339


460  |  Andrea Moshövel 

3 	� Verwendungsweisen frühneuhochdeutscher lexikalischer 
Ausdrücke für den (heterosexuellen) Geschlechtsverkehr 

3.1	�Frühneuhochdeutsche Ausdrücke mit Bezug auf die (Penis-in-Vagina-)
Penetration 

In seiner Schwanksammlung ‚Rastbüchlein‘ (1558) bietet Michael Lindener eine 
ungeordnete Reihung bedeutungsverwandter und phrasematischer Ausdrücke 
für das kindermachen [24]: 

[24] Lichtenstein, Lindener. Rastb. 11 (o. O. 1558): Das kindermachen 
hatt aber noch wunderbarliche seltzamme nammen, dann es wunder thuͦt 
und macht, als: stropurtzlen, ficken, nobisen, raudi-maudi, schiri-
miri, nullen, menscheln, zuͦsammenschrauben, pirimiri, leuͤß imm 
peltz, pampeln, strampeln, federziehen, auf dem hackbret schla-
hen, pfefferstossen, immberreiben, fleyschlen, holtzhawen und 
scheiterklüben etc.

Neben dem funktionalen kindermachen stehen hier wortspielerische und lautmale­
rische Ausdrücke (z. B. pirimiri, raudi-maudi, schirimiri), allgemeine Ausdrücke für 
Bewegungen des Stechens, Stoßens, Reibens und Ähnliches (z. B. ficken, pampeln, 
strampeln), Ausdrücke mit Bezug auf Bewegungsabläufe in der (bäuerlichen) All­
tagswelt (z. B. zusammenschrauben, federziehen, pfefferstossen, holzhauen, scheiter-
klüben), mit Bezug auf die Körperlichkeit des Menschen (z. B. fleischeln, menscheln), 
mit direktionalem Bezug als vom Mann ausgeführte Bewegungen am weiblichen 
Geschlechtsteil (z. B. nollen, nullen, imbärreiben), phrasematische Ausdrücke (z. B. 
läuse im pelz, auf dem hakbret schlahen). Hingegen fehlen verhüllende euphemis­
tische Ausdrücke wie z. B. beilager 2, beiliegung 2, beischlaf, beiwonung 1, die in 
Rechtstexten und Chroniken mit Bezug auf die eheliche Sexualität von Mann und 
Frau gebraucht werden [25 und 26]: 

[25] Köbler, Stattr. Fryburg 133, 25 (Basel 1520): weñ wir von Eelüten 
reden oder setzen / so wolͤlen wir die ihenen verstanden haben / die den 
kirchgang / byschlaff / vnd bywonũg gethon haben.

[26] Chron. Magdeb. 2, 112, 8 (nrddt., Hs. E. 16. Jh.): begab es sich, 
das derselbe Jurgen von Bardeleben stets krank war nach dem Beylager.

Soziopragmatisch aussagekräftiger als Substantive und substantivierte Verben sind 
allerdings konjugierte Verben, da bei ihnen mit der bezeichneten Handlungszu­
schreibung eine semantische Rollenverteilung einhergeht. Hier gibt es zum einen 



Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  461 

Euphemismen, Periphrasen und Phraseme (z. B. erkennen 11, gaupen, mischen 8, 
paren 1; phras.: des gutzebergleins spielen), die reflexiv oder in Kombination mit 
Pronomina wie wir, beide, dem Pronominaladverb miteinander und Ähnliches 
verwendet werden und auf diese Weise eine Beteiligung zweier Personen als 
Sexualpartner*innen implizieren [27 und 28]:

[27] Luther, WA 30, 3, 217, 7 (1530): beide bekenneten, sie hetten sich 
leiblich erkennet.

[28] Grosse, Schwabensp. 74a, 34 (Hs. ˹ nd./md., um 1410˺): wel aber der 
vormunde des nicht gestaten vnde hant se ir vleısch nicht gemischet 
der knape vnde de juncvrowe, man suͦndert si wol mit rechte.

Weitaus häufiger werden allerdings transitive Verben gebraucht, die satzse­
mantisch die Rollen eines handlungsfähigen Agens, das heißt einer handelnden 
Person, und eines Patiens erfordern, das heißt eines Objektes beziehungsweise 
einer betroffenen Person, an der die mit dem Verb ausgedrückte Handlung vor­
genommen wird.24 So legen beispielsweise im FWB die Bedeutungserläuterung 
und die Syntagmen des Verbs beschlafen im Bedeutungsansatz beschlafen 2 eine 
überwiegend mit männlicher Aktivität und weiblicher Passivität korrelierende 
Rollenverteilung nahe, die allerdings durchbrochen werden kann, indem verein­
zelt auch Frauen in der Rolle des Agens sowie Männer oder Tiere in der Rolle des 
Patiens auftreten können (Tab. 1). 

Tabelle 1| Bedeutungserläuterung und Syntagmen zu beschlafen 2. Auszug aus Fwb-online, be-
schlafen 2, http://fwb-online.de/go/beschlafen.s.3vu_1754602284 (Zugriff: 16.09.2025). 

[Bedeutungserläuterung zu beschlafen 2:] >mit jm. schlafen, den Beischlaf mit jm. (in der Regel 
mit einer Frau) vollziehen<; sowohl vom außerehelichen, oft in Verbindung mit Hurerei gebrach-
ten, wie vom ehelichen Beischlaf, in 1 Beleg von der Sodomie gesagt; Tendenz zu >(eine Frau) 
schwängern<.

Synt[agmen]: jn. (in der Regel eine Frau, z. B. die amme / braut / dirne / frau / jungfrau / 
schwester / stiefmutter / tochter, das hürlein / weib, vereinzelt: das vieh, den man) b.,  
jn. ehelich / unerbarlich b.; das heimliche b. (subst.) nicht für hurerei rechnen.

	24	 Zur Terminologie vgl. von Polenz 2008, S. 170–172; vgl. außerdem Bachorski 1996, S. 333–336, 
der in Schwanksammlungen des 16. Jh.s ein vergleichbares Übergewicht „‚instrumentelle[r]‘ 
Metaphern“ beobachtet, die er einer „Struktur des Dominierens“ zuordnet (Zitate ebd., S. 334).

http://fwb-online.de/go/beschlafen.s.3vu_1754602284


462  |  Andrea Moshövel 

In einem Fastnachtspiel erscheint die konventionelle aktive Rolle des Mannes 
beispielsweise dahingehend komisch verzerrt, dass sich der männliche Sprecher 
in Form von Ich-Aussagen als alleiniger Akteur eines Geschlechtsaktes mit seiner 
Ehefrau präsentiert und sein Tun mittels einer verschiedenen Phasen des Wür­
felspiels entsprechenden Metaphernreihung als spielerisch und variantenreich 
akzentuiert [29]: 

[29] Fastnachtsp. 135, 7 (nobd., v. 1486): So ruck ich dir so nahet zu, | 
Recht als ein zapf in ein faß, | Ich spil, ich schanz, ich genz, ich paß 
(hier doppeldeutig als sexuelle Metapher).

Frauen scheinen im Frühneuhochdeutschen vor allem dann als Agens aufzutau­
chen, wenn sie (aus männlicher Perspektive) ermunternd verführerisch lächeln 
(vgl. z. B. anschmutzeln, anschmutzen; [30]) oder im ‚Hurenspott‘25 karikiert wer­
den, beispielsweise in literarisch inszenierten Männerreden, in denen aus einer 
überlegenen männlichen Perspektive eines männlichen Beobachters oder ‚Wis­
senden‘26 geschildert wird, wie eine Frau einen Mann sexuell befriedigt [31]: 

[30] Roloff, Brant. Tsp. 1798 (Straßb. 1554): So würt er mit ir schlaffen 
gohn | Sieh wie schmutzelt sie in so freuntlich an.

[31] Fastnachtsp. 95, 14 (nobd., v. 1486): Ich sach ein mait ein igel 
schinden | Mit iren zarten linden hentlin.

Den in literarisch-unterhaltenden Texten durchweg positiv bewerteten Fähigkeiten 
von Männern, eine Frau sexuell zu erregen [32] und/oder zu befriedigen [33] (vgl. 
z. B. 1abkeren 6, anzünden 4, aufbringen 8, reiben 1, stropurzeln; phras.: einen igel 
stechen), stehen in einem pharmazeutischen Traktat Rezepturempfehlungen zur 
Steigerung der männlichen Potenz gegenüber [34]: 

	25	 Zum ‚Hurenspott‘, der „sich gegen Frauen [richtet], die durch ihr Sexualverhalten gegen 
gesellschaftliche Normen verstoßen und Huren sind oder sich wie solche verhalten“, vgl. 
Herchert 1996, S. 137. Vgl. ferner Lobenstein-Reichmann 2013, S. 346–352, Zitate S. 347, 
der zufolge im Frühneuhochdeutschen die abwertend „stigmatisierende Exklusions- und 
Beleidigungsbezeichnung“ hure jede Frau treffen konnte, so dass sich nur aus dem Kon­
text heraus bestimmen lasse, ob sich der Ausdruck im Einzelnen auf eine >Prostituierte<, 
>Ehebrecherin<, >heimliche Geliebter, Nebenfrau< oder auf eine bzw. jede >Frau bezieht, 
die vor- oder außerehelichen Geschlechtsverkehr hat bzw. gehabt haben soll<.

	26	 Zur männlichen Ich-Instanz als Voyeur und ‚Wissender‘ siehe auch den Beitrag von Vanessa-
Nadine Sternath und Michael Mecklenburg in diesem Band.



Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  463 

[32] Pyritz, Minneburg 4118 (nobd., Hs. um 1400): wie sie [wyb] an 
gezundet | Sy von hitze siner [man] mynne.

[33] Barack, Zim. Chron. 1, 458, 10 (schwäb., M. 16. Jh.): Derselbig thete 
sein böst und kert ir die nacht so grob ab, das sie vor grossen frewden 
vermaint ain kleins fürzlin zu thuon.

[34] Eis u. a., G. v. Lebenstein 66, 12 f. (oobd., 1. V. 15. Jh.): wem gethon 
seÿ, das er niht frawen pflegen mag [>kann, vermag<], der nem nessel 
wasser vnd nessel sam.27

3.2	Frühneuhochdeutsche Verben mit Bezug auf sexualisierte Gewalt

Auffällig ist, dass sich im Frühneuhochdeutschen relativ viele Verben auf sexuali-
sierte Gewalt28 beziehen, die Männer an Frauen verüben (z. B. anfechten 7, begewäl-
tigen 3, 1beiliegen 2, benöten 2, benötigen 2, benotzogen, beschämen 4, beschwächen 2, 
brauten 2, enteren 3, entreinigen 1, geschänden 3, gewältigen 3, 2heien 1, minnen 7, 
misbrauchen 2, mishandeln 3, nöten 3, nötigen 3, notzerren, notzogen 2, notzüchten, 
notzüchtigen, notzwangen, notzwingen 2, schänden 4, schmähen 3, schwächen 6, 
übergewältigen, ultern). Die Spannbreite der Differenzierungen reicht hierbei 
von Verführung und verbaler sexueller Belästigung (vgl. z. B. das Belegmaterial 
unter anstrengen 3, ansuchen 5 [35 und 36]) über sexuelle Nötigung [37, hier mit 
der Konsequenz der Verheiratung des Paares], sexuellen Missbrauch und Ver-
gewaltigung [38 und 39]29 bis hin zu sexualisierten Gräueltaten an Frauen als 
Kriegswaffe [40]:

[35] Niewöhner, Teichner 521, 4 (Hs. ˹ oschwäb., 1368˺): ain junckfrawe 
wol getaun. | diuͤ wirt vil gesuͦcht an | daz iren ern nit gezæm.

[36] Lauater. Gespaͤnste 18r, 7 (Zürich 1578): wie sich offt findt daß 
einer in einer wynsüchte wyber vnd toͤchtern anstrengt.

[37] Grosse, Schwabensp. 175a, 21 (Hs. ˹nd./md., um 1410˺): Jst, daz 
ein man eine maget noteoget, de ne manne besworen ist, vnde Cuͦmt 

	27	 Zur altersbedingten männlichen Impotenz siehe den Beitrag von Daniel Schäfer in diesem Band.
	28	 Zu sexualisierter Gewalt siehe auch den Beitrag von Jacqueline Turek in diesem Band.
	29	 Zu den Schwierigkeiten der Anklage und Bestrafung vgl. Lobenstein-Reichmann 2013, 

S. 344–346; siehe dazu auch Belegzitat 9. 



464  |  Andrea Moshövel 

iz vor gerichte, der notogere der sal ireme vater geben hindert puͦnt vnde 
se tuͦ der e nemen.

[38] Fischer, Eunuchus d. Terenz 116, 12 (Ulm 1486): das angesicht mit 
den negeln zerkratzen. als gewonlich die angefochtnen diernen thuͦnd 
denen die ir wider irn freien willen begerend seind.

[39] Kohler u. a., Bamb. Halsger. 144, 5 (Bamb. 1507): derselbig vbeltet-
ter [...] sol auff verclagung der benoͤttigten [Eefrawen] in aussfuͤrung 
der missetat [...] vom leben zum tode gericht werden.

[40] Qu. Brassó 4, 16, 41 (siebenb., 1603/20): vielen Weibern die Brüste 
aufgeschnitten und gesalzen und sie beschämet.

4	 Schlussbetrachtung und Ausblick

Ich unterbreche meine Streifzüge durch das FWB an dieser Stelle und möchte 
anhand des vorgestellten Materials drei – miteinander verschränkte – Beobach­
tungen herausstellen, an die sich weiterführende Fragen anknüpfen lassen:

1)  Im Frühneuhochdeutschen durchzieht das Sprechen über Sexuelles unter­
schiedliche Textsorten. Die Themen und Aspekte erweisen sich dabei als vielfältig 
und zugleich textsortenbedingt. In theologischen und erbaulichen Texten betref­
fen sie unter anderem Fragen nach der Sündhaftigkeit der Körperlichkeit und 
Geschlechtlichkeit des Menschen und seines Begehrens, in naturkundlichen und 
medizinischen Texten körperliche und physiologische Vorstellungen (zum Bei­
spiel im Zusammenhang mit Impotenz, männlicher und weiblicher Fruchtbarkeit, 
Menstruation), in Rechtstexten regulierende und sanktionierende Maßnahmen 
(unter anderem im Hinblick auf Exhibitionismus, außerehelichen Geschlechts­
verkehr und sexualisierte Gewalt). In literarisch-unterhaltenden Texten, in denen 
auch sexuelle Lust und Vergnügen, Wünsche und Ängste behandelt werden, 
sticht vielfach die ‚Obszönität‘ beziehungsweise ‚Derbheit‘ vieler Ausdrücke und 
sprachlicher Bilder ins Auge. Damit stellen sich nicht nur Fragen nach Korrelati­
onen zwischen verschiedenen Textsorten und den in ihnen jeweils verwendeten 
sprachlichen Registern,30 sondern auch nach einer angemessenen Metasprache, 
mit der sich die Differenzqualität der Kommunikation über Sexualität auch im 
Zusammenhang mit oder in Abgrenzung zu Erotik (sowohl mit als auch ohne 

	30	 Zu unterschiedlichen Wirkintentionen und Registern sexuellen Vokabulars im Arabischen 
siehe den Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem Band.



Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  465 

Verwendung expliziten sexuellen Vokabulars) in frühneuhochdeutschen Texten 
genauer erfassen und beschreiben lässt.31 

2) Emotional aufgeladenes ‚derbes‘ beziehungsweise ‚obszönes‘ sexuelles Vokabu­
lar findet sich vor allem in komisch-unterhaltenden Gattungen wie Fastnachtspie­
len und Schwänken sowie in literaturgeschichtlich herausragenden Einzeltexten 
wie im ‚Ring‘ Heinrich Wittenwilers (um 1400/08), in den Liedern Oswalds von 
Wolkenstein (1. Hälfte 15. Jh.) sowie – deutlich später – in der ‚Zimmerischen 
Chronik‘ (Mitte 16. Jh.), denen (neben anderen künstlerischen Intentionen) eben­
falls komisch-unterhaltende Wirkungsabsichten zugrunde liegen. Literarisch-
unterhaltende Texte bilden hierbei keine Lebenswelten ab, sondern präsentieren 
vielmehr Inszenierungen des Sexuellen und damit verbundener Wünsche und 
Ängste, die auf literarische Rollen und gattungspoetologische Rollenmuster (ins­
besondere auf bäuerliches Personal, städtische Unterschichten und/oder andere 
Außenseiterfiguren) projiziert werden, um im Kontrast zu gesellschaftlichen Nor­
men (vielleicht nicht nur, aber doch auch) Lachen und Vergnügen zu erzeugen. 
Abgesehen davon, dass es letztlich jede einzelne Textstelle in ihrem Kontext 
und ihrem ‚Sitz im Leben‘ zu untersuchen gilt, stellen sich im Zusammenhang 
mit intersektionalen Kategorien wie Gender, sozialem Stand, Alter, Religion und 
Ähnlichem auch Fragen danach, mit welchen sprachlichen Mitteln und textin­
ternen Figurenkonstellationen die jeweilige Art sexueller Komik für welche Art 
von textexternem Publikum funktioniert haben könnte.32 

3) In Verbindung mit der auffällig hohen Anzahl von transitiven Verben für den 
heterosexuellen Geschlechtsverkehr, deren Gebrauch tendenziell den Regelfall 
einer Perspektivierung auf den Mann als aktives Agens und die Frau als passi­
ves Patiens impliziert,33 verweist die synchronische Perspektive des FWB zum 
einen auf ‚Ausnahmen‘, das heißt auf sexuelle Transgressionsphänomene, die 
den Regelfall zu konterkarieren scheinen, und zum anderen auf – oft abwertend 

	31	 Zu einer möglichen Differenzierung zwischen Sexualität als körperorientiertem „geschlecht­
liche[n] Triebverhalten“ einerseits und Erotik im Sinne einer „Liebeskunst“ andererseits 
vgl. etwa Röhrich 1984, Sp. 234 f. Ein interessantes Beispiel für ‚dezentes‘ Vokabular im 
Zusammenhang mit ‚Liebeskunst‘ bietet diesbezüglich Bosselmann-Cyran 1997, S. 153, 
158 f., der im medizinischen Kontext der deutschsprachigen ‚Secreta Mulierum‘-Tradition 
Empfehlungen für die kunst des Mannes beobachtet, seiner (Ehe-)Frau Lust zu bereiten, um 
ihre Empfängnisfähigkeit zu steigern.

	32	 Zu Deutungsmöglichkeiten im Zusammenhang mit diskursiven Ausgrenzungsstrategien 
siehe beispielsweise Bachorski 1996, S. 333, 337–339.

	33	 Ähnliches ist auch für ‚Shakespeare’s Bawdy‘ sowie für die deutsche und englische Gegen­
wartssprache beobachtet worden; siehe dazu Partridge 1968, S. 32; Deppert 2001, S. 152–154; 
zur kulturgeschichtlichen Deutung der Häufung entsprechender Metapherntypen vgl. etwa 
Bachorski 1996, S. 329–336.



466  |  Andrea Moshövel 

gebrauchte – männliche Personenbezeichnungen (vgl. z. B. geschänder 2, beischlä-
fer der knaben, verschnittener, eunuch 1; 2, hermaphrodit, sodomit), in denen sich 
Zuschreibungen sexuellen Handelns gleichsam zu unterschiedlichen männlichen 
beziehungsweise zwischengeschlechtlichen Identitäten zu verfestigen scheinen.34 
Interessant wäre neben einer genaueren Erforschung der möglichen Funktionen 
und (politischen) Instrumentalisierungen sexueller Transgressionsphänomene 
und geschlechtlicher Identitäten in frühneuhochdeutschen Texten hierbei auch 
ein Vergleich mit dem Wortschatz des Mittelhochdeutschen bezüglich Geschlecht, 
Sexualität(en) und ihren Akteur*innen.

Lexikographische Einblicke werfen, wie deutlich geworden sein dürfte, als 
Grundlagenforschung Fragen auf. Der vorliegende Beitrag lädt ein, weitere Streif­
züge durch das FWB und andere Wörterbücher mit ihren jeweiligen Textwelten zu 
unternehmen und die hier adressierten Themenbereiche und Aspekte zu vertiefen 
und auszubauen. 

Literaturverzeichnis

Quellen

	34	 Zu sexuellen Zuschreibungen im Zusammenhang mit frühneuhochdeutschen Personen­
bezeichnungen, die hier aus Platzgründen nicht berücksichtigt werden konnten, vgl. etwa 
Lobenstein-Reichmann 2013, S. 343–359; Puff 2002; ders. 2011; Moshövel 2019.

FWB = Frühneuhochdeutsches Wörterbuch. 
Hrsg. v. Ulrich Goebel, Anja Lobenstein-
Reichmann u. Oskar Reichmann. Berlin, 
New York 1986 ff. Seit 2013 im Auftrag 

der Niedersächsischen Akademie der 
Wissenschaften zu Göttingen. FWB-
online unter: https://fwb-online.de 
(Zugriff: 16.09.2025). 

Forschungsliteratur

Bachorski, Hans-Jürgen: Ein Diskurs von 
Begehren und Versagen. Sexualität, 
Erotik und Obszönität in den Schwank­
sammlungen des 16. Jahrhunderts. In: 
Helga Sciurie u. Hans-Jürgen Bachorski 
(Hgg.): Eros – Macht – Askese. 
Geschlechterspannungen als Dialog­
struktur in Kunst und Literatur (Litera­
tur, Imagination, Realität 14). Trier 1996, 
S. 305–341. 

Bosselmann-Cyran, Kristian: Gynä­
kologische und sexualkundliche 

Fachterminologie im 15. Jahrhundert. 
Deutsch als Wissenschaftssprache in 
einer Tabuzone. In: Peter Segl (Hg.): Mit­
telalter und Moderne. Entdeckung und 
Rekonstruktion der mittelalterlichen 
Welt (Kongreßakten des 6. Symposiums 
des Mediävistenverbandes in Bayreuth). 
Sigmaringen 1997, S. 149–160.

Deppert, Alex: Die Metapher als semanti­
sches Wortbildungsmuster bei engli­
schen und deutschen Bezeichnungen 
für den Geschlechtsverkehr. In: Rudolf 

https://fwb-online.de


Lexikographische Einblicke in das Sprechen über Sexuelles im Frühneuhochdeutschen  |  467 

Hoberg (Hg.): Sprache – Erotik – Sexu­
alität (Philologische Studien und Quel­
len 166). Berlin 2001, S. 128–157.

Heiland, Satu: Visualisierung und Rhetori­
sierung von Geschlecht. Strategien zur 
Inszenierung von weiblicher Sexua­
lität im Märe (Literatur – Theorie – 
Geschichte 11). Berlin, Boston 2015.

Herchert, Gaby: „Acker mir mein bestes 
Feld“. Untersuchung zu erotischen Lie­
derbuchliedern des späten Mittelalters. 
Mit Wörterbuch und Textsammlung 
(Internationale Hochschulschriften 201). 
Münster, New York 1996.

Hermanns, Fritz: Kognition, Emotion, Inten­
tion. Dimensionen lexikalischer Seman­
tik. In: Gisela Harras (Hg.): Die Ordnung 
der Wörter. Kognitive und lexikalische 
Strukturen. Jahrbuch 1993 des Instituts 
für deutsche Sprache. Berlin, New York 
1995a, S. 138–178.

Hermanns, Fritz: Sprachgeschichte als 
Mentalitätsgeschichte. Überlegungen 
zu Sinn und Form und Gegenstand his­
torischer Semantik. In: Andreas Gardt, 
Klaus J. Mattheier u. Oskar Reichmann 
(Hgg.): Sprachgeschichte des Neuhoch­
deutschen. Gegenstände, Methoden, 
Theorien. Tübingen 1995b, S. 69–101.

Hoberg, Rudolf: Sprache und Sexualität. 
In: Karin M. Eichhoff-Cyrus (Hg.): 
Adam, Eva und die Sprache. Beiträge 
zur Geschlechterforschung (Thema 
Deutsch 5). Mannheim, Leipzig, Wien 
u. a. 2004, S. 114–132.

Kästner, Hannes, Eva Schütz u. Johannes 
Schwitalla: Die Textsorten des Frühneu­
hochdeutschen. In: Werner Besch, Anne 
Betten, Oskar Reichmann u. a. (Hgg.): 
Sprachgeschichte. Ein Handbuch zur 
Geschichte der deutschen Sprache und 
ihrer Erforschung. Teilbd. 2 (Hand­
bücher zur Sprach- und Kommunika­
tionswissenschaft 2, 2). 2., vollst. neu 

bearb. u. erw. Aufl. Berlin, Boston 2000, 
S. 1605–1623.

Köhnlein, Stephan: Linguistische Ansätze 
zur Beschreibung und Erklärung des 
Phänomens „Sexuelles Sprachtabu“. In: 
Rudolf Hoberg (Hg.): Sprache – Erotik – 
Sexualität (Philologische Studien und 
Quellen 166). Berlin 2001, S. 82–99.

Lobenstein-Reichmann, Anja: Die Syntag­
menangabe – eine lexikographische 
Position, die semantisch Stellung 
bezieht. In: Vilmos Ágel, Andreas Gardt, 
Ulrike Haß-Zumkehr u. a. (Hgg.): Das 
Wort. Seine strukturelle und kulturelle 
Dimension. Tübingen 2002, S. 71–87.

Lobenstein-Reichmann, Anja: Sprachliche 
Ausgrenzung im späten Mittelalter und 
der frühen Neuzeit (Studia Linguistica 
Germanica 117). Berlin, Boston 2013.

Moshövel, Andrea: „Sie ist mehrmals für 
ain hermaphroditen oder androgynum 
geachtet worden“. Zur Funktion von 
Leiblichkeit in Personendarstellungen 
der Zimmerischen Chronik. In: Ingrid 
Bennewitz, Jutta Eming u. Johannes 
Traulsen (Hgg.): Gender Studies – 
Queer Studies – Intersektionalität. Eine 
Zwischenbilanz aus mediävistischer 
Perspektive (Berliner Mittelalter- und 
Frühneuzeitforschung 25). Göttingen 
2019, S. 293–314.

Müller, Johannes: Schwert und Scheide. Der 
sexuelle und skatologische Wortschatz 
im Nürnberger Fastnachtspiel des 
15. Jahrhunderts (Deutsche Literatur 
von den Anfängen bis 1700 2). Bern, 
Berlin, Frankfurt u. a. 1988.

Partridge, Eric: Shakespeare’s Bawdy. 
3. Aufl. London, New York 1968.

Polenz, Peter von: Deutsche Satzsemantik. 
Grundbegriffe des Zwischen-den-Zeilen-
Lesens. 3. Aufl. Berlin, New York 2008.

Puff, Helmut: Die Rhetorik der Sodomie in 
den Schriften Martin Luthers und in der 



468  |  Andrea Moshövel 

Reformationspolemik. In: Zeitsprünge. 
Forschungen zur Frühen Neuzeit 6 
(2002), S. 328–342.

Puff, Helmut: Toward a Philology of the 
Premodern Lesbian. In: Noreen Giff­
ney, Michelle M. Sauer u. Diane Watt 
(Hgg.): The Lesbian Premodern (The 
New Middle Ages). New York 2011, 
S. 145–157.

Radtke, Edgar: Das Wörterbuch des 
sexuellen Wortschatzes. In: Franz Josef 
Hausmann, Gerold Ungeheuer u. Armin 
Burckhardt (Hgg.): Wörterbücher.  
Ein internationales Handbuch zur 
Lexikographie. Teilbd. 2 (Handbücher 
zur Sprach- und Kommunikationswis­
senschaft 5, 2). Berlin, New York 1990, 
S. 1193–1199.

Reichmann, Oskar: Lexikographische 
Einleitung. In: Frühneuhochdeutsches 
Wörterbuch. Hrsg. v. Ulrich Goebel, 
Anja Lobenstein-Reichmann u. Oskar 
Reichmann. Bd. 1. Berlin, New York 
1986, S. 10–285.

Reichmann, Oskar u. Klaus-Peter Wegera 
(Hgg.): Frühneuhochdeutsches Lese­
buch. Tübingen 1988.

Röhrich, Lutz: Erotik, Sexualität. In: Enzy­
klopädie des Märchens, Bd. 4 (1984), 
Sp. 234–278.

Stempel, Wolf-Dieter: Mittelalterliche Obs­
zönität als literarästhetisches Problem. 
In: Hans Robert Jauß (Hg.): Die nicht 
mehr schönen Künste. Grenzphänomene 
des Ästhetischen (Poetik und Herme­
neutik 3). München 1968, S. 187–205, 
611–617.

Walter, Tilmann: Unkeuschheit und Werke 
der Liebe. Diskurse über Sexualität am 
Beginn der Neuzeit in Deutschland  
(Studia Linguistica Germanica 48).  
Berlin, New York 1998.

Zeyen, Stefan: … daz tet der liebe dorn. Ero­
tische Metaphorik in der deutschspra­
chigen Lyrik des 12.–14. Jahrhunderts. 
Essen 1996.



	FORUM MITTELALTER





Dissertationspreis des 
Mediävistikverbands 2025

Bühner, Julia, Neue Welten. Eine andere 
Völkerrechtsgeschichte der Eroberung der Kanarischen 
Inseln (1402–1496) (Studien zur Europäischen 
Rechtsgeschichte 349). Frankfurt a. M., Verlag Vittorio 
Klostermann 2025. 490 S.

Aus den Laudationen 

Julia Bühner hat eine hochinteressante, genuin interdisziplinäre Dissertation 
vorgelegt, die sich mit der Entstehung und Entwicklung des frühen Völkerrechts 
vor allem im 15. Jahrhundert vor 1492 beschäftigt und dabei nicht nur die Pers­
pektiven von Indigenen und Invasoren, sondern auch Praxis und Theorie mitei­
nander verbindet. Es gelingt ihr, nicht nur die komplexe, meist national geprägte 
Forschungsgeschichte zu hinterfragen, sondern auch das Zusammentreffen indi­
gener und europäischer normativer Ordnungen zu beschreiben und die damaligen 
Debatten um juristische und politische Legitimationsstrategien zu reflektieren. 

Eine ausführliche Einleitung führt kompetent in die Geschichte der Kanaren 
und ihrer Eroberung, in das methodische Vorgehen und die Quellenlage ein, 
wobei verschiedene Quellentypen wie Chroniken und Geschichtsschreibung zur 
Eroberung der Kanaren und wichtige Rechtsquellen vorgestellt und eingeordnet 
werden. In den nachfolgenden drei Kapiteln zur Völkerrechtspraxis werden die 
internationalen Beziehungen der Kanarier, das Aufeinandertreffen unterschied­
licher Rechtsgewohnheiten infolge der Invasion und die Bedeutung indigener 
Akteure herausgestellt, um die Rechtspraxis zu veranschaulichen. Die Völker­
rechtstheorie wird dann anhand von Fragen zur Begründung der Superiorität 
der Konquistadoren beziehungsweise Inferiorität und Versklavung der Kanarier, 
zur Anwendung verschiedener alter und neuer Legitimationsstrategien sowie zu 
den Kritiken an der Eroberung bis zur Schule von Salamanca im 16. Jahrhundert 
herausgearbeitet. Bühner geht sensibel mit Begrifflichkeiten und Konzepten um 

Ingrid Baumgärtner, Felicitas Schmieder und Michael Grünbart: Dissertationspreis des Mediävistikverbands 2025.  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 471–473. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25266 (CC BY-SA 4.0)

https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25266


472  |  Dissertationspreis des Mediävistikverbands 2025

und kann den Blick auf die von ihr interpretierten Quellen durch neue Kontex­
tualisierungen schärfen. 

Die Zusammenfassung der Ergebnisse im achten Kapitel betont nochmals den 
interdisziplinären Charakter der Darstellung zwischen Geschichte, Völkerrechts­
geschichte, nationalen Ansätzen, Imperien- und Globalgeschichte. Positiv ist auch 
zu vermerken, dass die Autorin jedes Kapitel mit einer klaren Zusammenfassung 
abschließt und dadurch Leser:innen ihrer Arbeit vorbildlich an die Hand nimmt, 
um ihre Anliegen zu vermitteln und Verständnis zu erzeugen. Die Dissertation 
ist beeindruckend aufgrund der zugrundeliegenden Sprachkenntnisse, aber auch 
durch ihren Ansatz, die Argumentation der Indigenen durch neu gefundene Doku­
mente stärker in den Forschungsdiskurs einzubringen. 

Prof. Dr. Ingrid Baumgärtner, Mittelalterliche Geschichte, TU Darmstadt,  
Mitglied der Jury des Mediävistikverbands, ibaum@uni-kassel.de.

Die vorliegende Arbeit widmet sich einem Thema, das in der spanischen Forschung 
eher randständig behandelt wurde als Vorgeschichte des spanischen Ausgriffs in 
die ‚Neue Welt‘. Die europäische Mittelalterforschung nahm lange das Narrativ 
von der (spät-)mittelalterlichen Fokussierung auf den Mittelmeerraum, den Nahen 
Osten und dann Eurasien an und stützte damit die Epochengrenze zwischen Mit­
telalter und Früher Neuzeit. Nimmt man jedoch die spätmittelalterlichen atlanti­
schen Beschäftigungen der Lateineuropäer – darunter als wichtigste die mit den 
Kanaren – ernst, reiht sich die Fahrt des Columbus in eine längere Geschichte 
der Globalisierung ein. Julia Bühner leistet somit einen wertvollen und ganz 
bewussten Beitrag dazu, die Grenzen des Mittelalters zu hinterfragen und die 
Zweifelhaftigkeit eines scharfen Epochenbruchs zu betonen.

Die Eroberung der Kanarischen Inseln (14./15. Jh.) ist oft als ‚Laboratorium‘ der 
spanischen Akteure für das betrachtet worden, was ein Jahrhundert später in der 
‚Neuen Welt‘ umgesetzt wurde. Diese aus lateineuropäischer Perspektive teleologisch 
determinierte Entdeckungsgeschichte bricht Bühner auf, indem sie die sich über 
zwei Jahrhunderte hinziehende Erforschung und Eroberung der Kanaren als zent­
ralen Gegenstand und damit eigenständiges Bündel von Ereignissen und Debatten 
in den Blick nimmt, das sich erst deutlich später als gute Übung herausstellen sollte. 
Konsequent redet die Autorin deshalb auch nicht von einem ersten Schritt oder Ähn­
lichem und lehnt zu Recht ab, die Ereignisse auf den Kanaren und in Amerika in ihren 
sozialen und politischen Rückwirkungen auf Europa miteinander zu vergleichen.

In diesem Rahmen gelingt eine grundsätzliche Umorientierung der Völker­
rechtsgeschichte avant la lettre, die, obgleich traditionell zutiefst eurozentrisch, hier 
zumindest reflektiert und kontrolliert angewandt wird. Systematisch betrachtet 
Bühner in chronologischem Rahmen unterschiedliche Handlungsfelder nachein­
ander, die in erlebte Praxis und folgende legitimatorische Theorie des Völkerrechts 

mailto:ibaum%40uni-kassel.de?subject=


Dissertationspreis des Mediävistikverbands 2025  |  473 

aufgeteilt sind. Praxis und Theorie greifen eng ineinander, doch gelingt es ihr, ohne 
größere Redundanzen und mit aller Deutlichkeit spezifische Aktionen und Narra­
tive analytisch zu identifizieren. Besonders wichtig für die Revision der traditionell 
auf die europäischen Akteure fokussierten Völkerrechtsgeschichte ist der Blick auf 
spezifische cultural brokers unter den indigenen Akteuren. Durch ein Erzählen von 
der Peripherie aus und aus dem Lokalen, ganz in Sinne der glocalization, gelingt 
es der Autorin, deren lernende Anpassung an ihre Eroberer und daraus folgende 
‚Agency‘ aus den einseitig europäischen Quellen zu erschließen.

Entstanden ist eine sehr schön geschriebene und klar aufgebaute geschichts­
wissenschaftliche Arbeit, die – die damit verbundenen Potentiale voll ausschöp­
fend – interdisziplinär angelegt ist: sowohl durch die Nähe zur Rechtsgeschichte 
und Theologie (insofern die rechtlichen Debatten über das Menschsein von Indi­
genen im späten Mittelalter von den theologischen kaum zu trennen sind) als auch 
durch ihre disziplin-ungebundenen erinnerungskulturellen Ansätze, die sich an 
der vielfach belasteten Trennung von Mittelalter und Moderne abarbeiten. Eine 
kluge und tiefgehende Fallstudie, die ohne Abstriche preiswürdig ist!

Prof. Dr. Felicitas Schmieder, Historisches Institut, FernUniversität in Hagen,  
externe Gutachterin, felicitas.schmieder@fernuni-hagen.de.

Anlässlich der Verleihung des Dissertationspreises in Salzburg am 26. Februar 
2025 wurden erstmals auch ein zweiter und ein dritter Platz ausgezeichnet. Damit 
soll der Vielfalt, Bandbreite und Gelehrsamkeit der eingereichten, interdisziplinär 
angelegten Arbeiten besser Rechnung getragen werden. Von den 17 Bewerbun­
gen aus den Fächern Anglistik, Archäologie des Mittelalters, germanistische 
Mediävistik, Geschichte, mittellateinische Philologie und Theologie bewertete die 
Auswahlkommission zwei weitere Arbeiten als preiswürdig: 

Manuel Hoder (Universität Würzburg) verbindet in seiner Dissertation ‚Wort­
gewandte Wappen. Inszenierungsformen des Heraldischen in der mittelalterlichen 
Literatur‘ kultursemiotische und diskursanalytische Ansätze auf der Basis höfi­
scher Literatur (von ca. 1170 bis 1300) und demonstriert die bedeutungsstiftende 
Präsenz heraldischer Zeichen in Textwelten. 

Kristina Kähm (Universität Rostock) erlangte mit ihrer Arbeit ‚Ælfric’s Old 
English Admonition to a Spiritual Son. Text and Contexts‘ den dritten Platz. Die 
Neuedition dieses Textes wird begleitet von einer systematischen und beeindru­
ckenden Einbettung in die geistesgeschichtlichen Kontexte der Zeit. 

Der Mediävistikverband gratuliert den drei Preisträger:innen!

Prof. Dr. Michael Grünbart, Institut für Byzantinistik und Neogräzistik, Universität Münster, 
Vizepräsident des Mediävistikverbands, vizepraesident@mediaevistikverband.eu.

mailto:felicitas.schmieder%40fernuni-hagen.de?subject=
mailto:vizepraesident%40mediaevistikverband.eu?subject=


474

Isabelle Mandrella

‚In nomine. Name und Benennung  
im Mittelalter‘

Tagungsbericht zum 20. Symposium des Mediävistikverbands

IN NOMINE – geradezu regenbogenfarbig prangt der Schriftzug aus der Hand­
schrift Clm 14379 aus der Bayerischen Staatsbibliothek auf dem Plakat zum dies­
jährigen Symposium und zieht sofort die Blicke auf sich.1 Für die Zeit vom 23. bis 
zum 26. Februar 2025 hatten Manfred Kern (Germanistik), Christina Antenhofer 
(Geschichte) und Alexander Zerfass (Theologie) zum Thema ‚Name und Benennung 
im Mittelalter‘ nach Salzburg eingeladen und rund 200 Personen aus nahezu allen 
mediävistischen Disziplinen waren der Einladung gefolgt. Mit dem ‚Unipark Nonntal‘ 
stand ein wunderbarer Tagungsort zur Verfügung, der nicht nur ausreichend Platz 
für die Plenarvorträge und Sektionen sowie die Bücherausstellung bereitstellte, 
sondern auch eine weitläufige Dachterrasse mit herrlicher Aussicht zu bieten hatte, 
die entsprechend häufig (natürlich nur während der Pausen ...?!) frequentiert wurde. 

Nach der Beiratssitzung und dem Vernetzungstreffen für Early-Career-Wissen­
schaftlerinnen und -Wissenschaftler startete das Symposium am Sonntagabend 
mit einem Welcome-Empfang. Dankenswerterweise hatten die österreichischen 
Kolleginnen und Kollegen die deutschen Bundestagswahlen im Blick, so dass ab 
18 Uhr auch ein Beamer zur Übertragung der Wahlergebnisse zur Verfügung stand 
(die die gute Stimmung zum Glück nicht trübten). Der Montagmorgen begann mit 
einer Begrüßung und dem Eröffnungsvortrag: Die Philosophin Martina Roesner 
machte in ihren Ausführungen zu ‚Namen, Nomen und Pronomen. Die Grammatik 
des Göttlichen im mittelalterlichen Denken‘ nicht nur darauf aufmerksam, wie eng 
das Thema des Symposiums mit der Problematik der Benennungen Gottes zusam­
menhängt, sondern führte auch umfassend und begrifflich präzise in die Thematik 
als solche ein. Bestens informiert konnten sich nun alle in die parallel stattfinden­
den Sektionen aufteilen, die mit den Themen Berufsnamen, Namedropping, Ano­
nymität, Namensinschriften und Namensmagie ein vielfältiges Programm boten.2 

	1	 Plakat des 20. Symposium des Mediävistikverbands abrufbar unter https://izmf-salzburg.at/
wp-content/uploads/2024/11/Plakat-MV-Tagung.pdf (Zugriff: 08.08.2025).

	2	 Das Gesamtprogramm und alle Abstracts sind auf der Webseite des Symposiums abrufbar: 
https://izmf-salzburg.at/symposium_2025/ (Zugriff: 08.08.2025).

Isabelle Mandrella: ‚In nomine. Name und Benennung im Mittelalter‘. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 474–476.  
Heidelberg: Heidelberg University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25267  
(CC BY-SA 4.0)

https://izmf-salzburg.at/wp-content/uploads/2024/11/Plakat-MV-Tagung.pdf
https://izmf-salzburg.at/wp-content/uploads/2024/11/Plakat-MV-Tagung.pdf
https://izmf-salzburg.at/symposium_2025/
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25267


 ‚In nomine. Name und Benennung im Mittelalter‘  |  475 

Am späten Nachmittag kamen alle zum zweiten Plenarvortrag zusammen, in dem 
die Historikerin Eva Schlotheuber unter dem Titel ‚Cui nomen aeternum – Die 
Imagination von Gemeinschaft, Wissen und Kosmos in den spätmittelalterlichen 
Frauenklöstern‘ vor allem am Beispiel des Philosophieteppichs aus Heiningen auf 
die Bedeutung der namentlichen Erwähnung spätmittelalterlicher Ordensfrauen 
im Kontext ihres Klosters aufmerksam machte. Die sich anschließende Podiums­
diskussion zum Thema ‚Ausgrenzung – Diskriminierung – Rassismus. Heraus­
forderungen und Perspektiven für die mediävistische Forschung‘ versuchte, eine 
aktuelle Forschungsfrage der Mediävistik aufzugreifen und kritisch zu diskutieren. 
Ein Empfang der beiden Salzburger Institutionen IZMF (‚Interdisziplinäres Zent­
rum für Mittelalter und Frühneuzeit‘) und IMAREAL (‚Institut für Realienkunde 
des Mittelalters und der frühen Neuzeit‘) rundete den Abend ab. 

Am Dienstag standen zunächst wieder die Sektionen mit abwechslungsrei­
chen Themen – heilige Namen, digitale Methoden zur Namensidentifizierung, 
Gottesnamen, Schreibernamen, Namenstabus usw. – im Vordergrund, bevor am 
Nachmittag die Mitgliederversammlung stattfand, in der diesmal – passend zum 
Tagungsthema! – eine wichtige Entscheidung auf der Tagesordnung stand: die 
Umbenennung des Verbands. Der Beirat hatte diese Angelegenheit zwei Jahre 
lang sorgfältig vorbereitet: Im März 2023 war eine Namenskommission eingesetzt 
worden, die die Rahmenbedingungen für eine Umbenennung ausgearbeitet und 
den Prozess in transparenter und inklusiver Weise in mehreren Phasen begleitet 
hatte. Ziel war es zum einen, die Entscheidung auf der Mitgliederversammlung 
vorzubereiten und diese zeitlich zu entlasten, indem die Aussprache ausgelagert 
wurde. Zum anderen ging es darum, unter den Mitgliedern einen breiten Kon­
sens über den künftigen Namen des Verbands herbeizuführen. Dazu fand vom 4. 
bis zum 17. November 2024 eine digitale Diskussion zur Namensänderung und 
zu Namensvorschlägen via Padlet statt, in der auch briefliche Stellungnahmen 
berücksichtigt wurden. Am 15. Februar 2025 wurde ein Stimmungsbild erhoben, 
das folgendermaßen aussah: 77,5 Prozent der Beteiligten wünschten sich einen 
neuen Verbandsnamen; bei drei Optionen entschieden sich 48,8 Prozent für ‚Medi­
ävistikverband‘. Basierend auf den Ergebnissen dieses mehrstufigen Verfahrens 
und der einstimmigen Empfehlung der Namenskommission schlug Präsidentin 
Regina Toepfer der Mitgliederversammlung die Umbenennung vor. Sie wies 
darauf hin, dass die rechtliche Hürde sehr hoch sei, da im Fall einer Satzungsän­
derung bezüglich des Verbandsnamens mindestens 75 Prozent der Anwesenden 
zustimmen müssten. Bei der geheimen Wahl stellte sich erfreulicher Weise heraus, 
dass diese Bedingung mehr als erfüllt war, so dass der Mediävistenverband nun 
zukünftig Mediävistikverband heißt! Das sich an die Mitgliederversammlung 
anschließende Tagungsdinner im „Sternbräu“ (in dem angeblich bereits Wolfgang 
Amadeus Mozart zu Gast war!) bot ausreichend Gelegenheit, auf diesen kleinen, 
aber feinen Namensunterschied anzustoßen. Aus der Mitgliederversammlung 



476  |  Isabelle Mandrella

sei jedoch noch erwähnt, dass Präsidium und Beirat fast einstimmig gewählt 
beziehungsweise im Amt bestätigt wurden3 und dass das nächste Symposium 
vom 22. bis 25. Februar 2027 zum Thema ‚Konstruktionen des Falschen. Fake und 
Fälschung im Mittelalter‘ in Münster stattfinden wird.4

Am Mittwoch wurde in den Sektionen intensiv weiter gearbeitet, präsentiert 
und diskutiert. Die Glaswände der Sektionsräume, die zunächst wirkten, als wären 
sie dazu gedacht, diesen Arbeitseifer von außen zu kontrollieren, erwiesen sich 
mittlerweile als sehr praktisch, weil sie in noch unproblematischerer Weise als 
sonst den Wechsel innerhalb der Sektionen erlaubten, insofern man unmittel­
bar sehen konnte, wann ein Sektionsvortrag beendet war. Am Spätnachmittag 
stand die feierliche Verleihung des Dissertationspreises auf dem Programm. Als 
Preisträgerin wurde Julia Bühner mit ihrer Arbeit ‚Neue Welten. Eine andere 
Völkerrechtsgeschichte der Eroberung der Kanarischen Inseln (1402–1496)‘ aus­
gezeichnet. Der zweite und dritte Preis ging an Manuel Hoder sowie Kristina 
Kähm.5 Alle drei Ausgezeichneten waren anwesend und nahmen mit sichtlicher 
Freude ihre Urkunden entgegen. Im sich anschließenden Abschlussvortrag ‚Krie­
ger, Tiere, Waffen. Die Namenwelt frühmittelalterlicher Gesellschaften im westli­
chen Europa‘ entführte der Germanist Wolfgang Haubrichs seine Zuhörerinnen 
und Zuhörer in die frühmittelalterlich-germanische Namenswelt und erläuterte 
den etymologischen und semantischen Hintergrund zahlreicher männlicher und 
weiblicher Namen, die zum Teil bis heute im Gebrauch sind. Ein Farewell-Empfang 
beendete das Symposium.

Das Symposium ‚In nomine. Name und Benennung im Mittelalter‘ hat dem 
Mediävistikverband und seinen Mitgliedern wieder einmal die exzellente Möglich­
keit geboten, sich persönlich interdisziplinär auszutauschen. Die vielen Begegnun­
gen mit bekannten Kolleginnen und Kollegen, aber auch mit Personen, die man 
bisher nur vom Namen her kannte, zu dem sich nun ein Gesicht und eine Stimme 
gesellten, ist ein unverzichtbarer Bestandteil unserer gemeinsamen Verbands­
arbeit. Unser besonderer Dank gilt dem Salzburger Organisationsteam, das diesen 
reichhaltigen wissenschaftlichen Austausch möglich gemacht hat. Gleichzeitig 
freuen wir uns, dass sich in Münster ein Team zur Organisation des nächsten 
Symposiums gefunden hat, das es den Verbandsmitgliedern erlauben wird, in 
zwei Jahren wieder zusammenzukommen. 

	3	 Für die aktuelle Zusammensetzung von Präsidium und Beirat siehe die mittlerweile umbe­
nannte Verbandshomepage: https://www.mediaevistikverband.eu/ (Zugriff: 08.08.2025).

	4	 Für das Exposé siehe https://www.mediaevistikverband.eu/wp-content/uploads/TOP-10_
Expose_Symposium_Mediavistenverband_2027.pdf (Zugriff: 08.08.2025).

	5	 Für nähere Informationen siehe den Bericht zum Dissertationspreis in diesem Themenheft.

https://www.mediaevistikverband.eu/
https://www.mediaevistikverband.eu/wp-content/uploads/TOP-10_Expose_Symposium_Mediavistenverband_2027.pdf
https://www.mediaevistikverband.eu/wp-content/uploads/TOP-10_Expose_Symposium_Mediavistenverband_2027.pdf


Rezensionen  |  477 

Michael Borgolte, Königin in der Fremde. 
Frühmittelalterliche Heiratsmigration und die Anfänge der 
europäischen Bündnispolitik. Göttingen, Wallstein Verlag 
2024. 472 S. 14 farb. Abb.

Besprochen von Bea Lundt: Berlin, bea.lundt@gmx.de

Dass Königinnen bereits in der Phase zwischen Spätantike und Jahrtausendwende 
durch ihre Aktivitäten im dynastischen Gefüge an fremden Höfen einen wichti­
gen Beitrag zur Integration Europas leisteten, ist angesichts vieler verkürzender 
und pauschalisierender Perspektiven eine weitreichende These, die auch aktuell 
politisch ausgesprochen wichtig ist. Nach seinen wegweisenden Studien über 
Migration und Globalität im Mittelalter schöpft Michael Borgolte mit seiner 
umfassenden Untersuchung über das Phänomen der Heiratsmigrantinnen aus dem 
Vollen. Königinnen überschritten Grenzen und bauten neue dynastisch-familiäre 
Kommunikationsstrukturen zwischen Heimat- und Gastland auf. Auf verschiede­
nen Ebenen, vor allem im Bereich von Politik, Religion, Kultur, entfalteten sie zahl­
reiche Aktivitäten. Dies gilt nicht nur für einzelne Ausnahmegestalten. Borgolte 
fragt vielmehr auch nach der Bedeutung der Heiratsmigrantinnen als Gruppe. Bei 
kontroversen Deutungen erwägt er sorgfältig die Alternativen, bei Ungewissheit 
lässt er beide stehen. „Kaleidoskopartig“ (12) fügt er so aus ganz unterschiedlichen 
Bausteinen und mit Hilfe verschiedener methodischer Zugriffe ein überzeugendes 
Gesamtbild zusammen. Während er zunächst nach der Art und dem Ausmaß der 
Initiativen und der Handlungsfreiheit einzelner Migrantinnen fragt, folgt ein Teil, 
der Fälle unter stärker analytisch strukturierenden Gesichtspunkten bündelt. Ein 
knappes „Gruppenportrait“ der „Regina Migrans“ (243) dient als Fazit. 

Die Lebenssituationen der Heiratsmigrantinnen waren vielfältig. An den 
Anfang stellt Borgolte Fallbeispiele jener Frauen, die selber einen Gatten wählten 
und ihm ins Ausland folgten, wobei der jeweilige Partner die Frauen wohl durch 
zeitgenössische Herrschertugenden wie Kraft und Stärke beeindruckte. Nur in 
einem Fall lässt sich eine romantische Liebe vermuten. Es gibt auch Belege dafür, 

Bea Lundt: Rezension zu Michael Borgolte, Königin in der Fremde. Frühmittelalterliche Heiratsmigration und die Anfänge 
der europäischen Bündnispolitik. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 477–478. Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25268 (CC BY-SA 4.0)

mailto:bea.lundt%40gmx.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25268


478  |  Rezensionen

dass Frauen sich gegen die Partnerwahl ihrer Familie zur Wehr setzten. Quellen 
erzählen von ihrem Abschiedsschmerz und ihrem unglücklichen Leben am frem­
den Hof. Berichtet wird aber auch von Königinnen, die sich mit ihrem Schicksal 
arrangierten, Handlungsspielräume erfolgreich nutzten und durch ihre Aktivitäten 
zu wichtigen Akteurinnen wurden, die sich im Gastland Anerkennung erwarben. 
Die faszinierenden, detaillierten Darstellungen der persönlichen Schicksale der 
Frauen bilden einen lebendigen Hintergrund für die folgenden Überlegungen. 
Zunächst geht es um das soziale Netz, in dem die Migrantinnen sich bewegten. 
Viele wurden bei ihrer Brautfahrt begleitet von Personen, die ihnen auf Dauer 
im Gastland beistanden, etwa Personal und Geistliche. Heimatbesuche und Kor­
respondenzen hielten den Kontakt aufrecht und sorgten für einen mehr oder 
weniger regen Informationsfluss und Austausch. Eine Rolle spielte es, ob es eine 
Option für die Heiratsmigrantin gab, in ihre Heimat zurückzukehren, und ob sie 
diesen Weg auch wirklich beschritt, etwa im Falle ihrer Verwitwung. Komplexe 
politische Verwicklungen, etwa eine kriegerische und expansive Außenpolitik, 
verringerten oft die Möglichkeiten der Migrantin, sich innerhalb der bereits lang­
fristig ausgebauten diplomatischen Beziehungsgefüge zu behaupten. Auch das 
Fehlen männlicher Nachkommen konnte zum Scheitern weiblicher Bemühungen 
um den Aufbau von Beziehungsgeflechten zwischen Ländern und Reichen führen. 
Differenzen bei interreligiösen Verbindungen waren kein Konfliktstoff, wobei 
christliche Positionen sich oft durchsetzten. Ausführlich erläutert Borgolte regi­
onale Besonderheiten. Die Reiche in Ostmitteleuropa – Böhmen, Ungarn, Polen – 
waren lebhaft daran interessiert, über Eheschließungen ihre Kontakte mit dem 
karolingischen Westen zu festigen. Auch beim Ausbau der politisch-strategischen 
Kontakte des römisch-deutschen Reiches mit Russland und Byzanz erwiesen 
Eheschließungen sich als ein Faktor, der sich entsprechend den in ihn gesetzten 
Erwartungen bewährte. Knapp geraten, dabei eindrucksvoll illustriert ist der Teil 
über die materiellen Spuren, die Heiratsmigrantinnen hinterließen: Objekte wie 
Urkunden, Handschriften, Altargerät, Münzen, Schmuck und Gewänder künden 
von ihrem Wirken. Resümierend hebt Borgolte das Machtgefälle zugunsten der 
Männer in den dynastischen Familien Europas hervor. Aus moderner Sicht werde 
nun gefragt, ob es um eine „Geschichte des Leids und der vertanen Leben“ ging 
(243). Doch wurde dieses System zeitgenössisch nie in Frage gestellt. Zudem spre­
chen die kreative Bewältigung von Problemen und die Leistungen der Königinnen 
für die Integration Europas, die Borgolte wiederholt hervorhebt, deutlich gegen 
eine solche Negativbilanz. 

Das Werk basiert auf einer äußerst umfangreichen Kenntnis von Quellen und 
Fachliteratur. Dem eigentlichen Text folgt ein Anhang mit Belegen und Literatur­
hinweisen, der fast so viele Seiten wie die Darstellung umfasst. Gerade auch 
durch die Register nach Namen und Orten ist das Buch als Nachschlagewerk 
unverzichtbar und gehört in jede Bibliothek. 



Rezensionen  |  479 

Gerda Brunnlechner, Die ‚Genuesische Weltkarte‘ von 
1457. Bild und Stimme einer ambiguen Welt (Portolano 1 
der Biblioteca Nazionale Centrale in Florenz) (Terrarvm 
Orbis 17). Turnhout, Brepols 2024. 483 S. 17 farb. Abb., 
zahlreiche s/w-Abb. 4 Tab.

Besprochen von Veronique Ritter:  
Kassel, veronique.ritter@gmx.de

Seit Theobald Fischer die ‚Genuesische Weltkarte‘ 1886 als ein „Zeugnis des 
Kampfes des Mittelalters mit der aus dem neu erschlossenen Altherthum 
befruchteten Neuzeit“ (Sammlung mittelalterlicher Welt- und Seekarten italie­
nischen Ursprungs und aus italienischen Bibliotheken und Archiven, Venedig 
1886, ND 1961, 155) bezeichnete, hat sich hinsichtlich ihrer Bewertung bis zu 
Brunnlechners Studie überraschend wenig getan. Der Paradigmenwechsel im 
Verständnis mittelalterlicher ‚Mappaemundi‘ führte zwar zur Einsicht, dass diese 
wegen ihrer vielfältigen Bedeutungsebenen an ihren eigenen Maßstäben zu messen 
sind, aber zwei Forschungsprobleme prägen weiterhin den Umgang mit dieser 
Weltkarte: zum einen ihre Kategorisierung als ‚Übergangskarte‘, in der das von 
Fischer beschworene Fortschrittsnarrativ fortzuleben droht, zum anderen die 
Fehlannahme, dass die Karte im Zuge der Integration neuer Wissensbestände ihre 
mehrfachen Bedeutungsebenen eingebüßt hätte. 

In ihrer Studie, einer überarbeiteten Fassung ihrer 2022 an der Fernuniversität 
Hagen angenommenen Dissertation, untersucht Brunnlechner stattdessen die 
Einbettung der ‚Genuesischen Weltkarte‘ in zeitgenössische Kommunikationskon­
texte. Aus einem ‚Close Reading‘ und dem Vergleich mit anderen zeitgenössischen 
Kartierungen zieht sie Schlüsse nicht nur zum Entstehungsprozess, sondern auch 
zu Produzenten und den zeitnah Rezipierenden. Tatsächlich ist abgesehen von der 
Datierung auf das Jahr 1457 nur wenig über das Objekt bekannt. Und auch diese 
Arbeit kann und will nicht abschließend beantworten, wo genau es entstanden 
ist und wer es konkret erstellt hat. Jedoch gelingt es Brunnlechner, die Milieus 
der Produzenten wie auch der zeitgenössischen Rezipienten zu konturieren. Sie 
kann erarbeiten, dass die Kartenproduzenten humanistische Interessen hatten und 

Veronique Ritter: Rezension zu Gerda Brunnlechner, Die ‚Genuesische Weltkarte‘ von 1457. Bild und Stimme einer 
ambiguen Welt. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 479–480. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25269 (CC BY-SA 4.0)

mailto:veronique.ritter%40gmx.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25269


480  |  Rezensionen

dem Konzil von Ferrara-Florenz sowie der päpstlichen Kurie verbunden gewesen 
sein dürften. Gleichwohl waren sie vermutlich weder naturwissenschaftlich oder 
theologisch gelehrt noch in der Erstellung von Portolankarten erfahren. 

Im Zuge ihrer Analyse bricht die Verfasserin auch mit Gepflogenheiten. Sie 
zieht nicht nur die Kategorie der ‚Übergangskarte‘ in Zweifel, sondern stellt auch 
die Einteilung in distinkte Kartentypen in Frage. Zentral ist der von ihr eingeführte 
Begriff der ‚Kartenmachenden‘, der „die Interessenseite des Kartenmachens, also 
die Erstellung und die zeitnahe Rezeption“ (19) fassen soll. Denn ebenso wie die 
Produzenten das Kartenbild beeinflussten, waren grundsätzlich auch die antizipier­
ten wie tatsächlichen Rezipienten, allen voran die Auftraggeber und potenziellen 
Käufer, zumindest indirekt von Bedeutung.

Die Monographie gliedert sich in vier Hauptkapitel: Zuerst werden Begriffe 
definiert, das Objekt beschrieben und die Forschungslage skizziert, wobei 
Brunnlechner zu den Kontroversen um die Herkunft der Karte, um deren poten­
zielle Beeinflussung durch die ptolemäische Geographie und die Lesart des Titel­
schriftbandes auch später immer wieder Stellung bezieht. Das zweite Kapitel, das 
den ‚Kartenmachenden‘ gewidmet ist, rekonstruiert den Erstellungsprozess aus 
dem Werk heraus und präsentiert ein Spektrum von Erstellsituationen. 

Drittens steht die Analyse des Kartenbildes im Zentrum. Der Kartenrahmen 
und die Gestaltung von Gebieten am Kartenrand offenbaren, wie die zeitgenös­
sischen Debatten um Bewohn- und Unbewohnbarkeit der Welt Kartenbild und 
-anlage bestimmten. Abweichungen von den ptolemäischen Koordinaten am Kar­
tenrand eröffneten wichtige Spielräume für die Vermittlung der Heilsgeschichte. 
Sie ermöglichten zudem, vielfältige Botschaften zu kommunizieren, die im vierten 
Kapitel ausführlich analysiert werden. Überlegungen zum Wissenserwerb seitens 
der Produzenten beschließen die lesenswerte Studie.

Zu Recht bohrt Brunnlechner an der diffusen Grenze zwischen Produzenten 
und Rezipienten nach. Es gelingt ihr durch den Fokus auf die kommunikative 
Einbettung der Karte überzeugend, unser bisheriges Verständnis der ‚Genuesi­
schen Weltkarte‘ sowie der mit ihr verfolgten Absichten und der mit ihr gemach­
ten Deutungsangebote zu erweitern. Insbesondere die Produzenten gewinnen 
an Kontur, während die Rezipienten etwas undeutlicher bleiben. Umfangreiche 
Anhänge, Indizes und farbige Tafeln runden den gewichtigen Band ab, dem auch 
eine Transkription und Übersetzung aller Kartenelemente, darunter erstmals auch 
der Bildsignaturen, beigegeben ist. 



Rezensionen  |  481 

Björn Klaus Buschbeck, Rosenkränze, Marienmäntel, 
Seelenhäuser. Gebets-und Andachtsübungen des 
Spätmittelalters zwischen Bildrede, Immersion und Figuration. 
Tübingen, Narr Francke Attempto Verlag 2024. 584 S.

Besprochen von Gia Toussaint:  
Berlin, gia.toussaint@uni-hamburg.de

Editionen und Übersetzungen der sehr reichhaltigen Gebetsliteratur des späten 
Mittelalters sind rar. Nur wenige Fachleute verfügen über alle dafür benötigten 
Kenntnisse, angefangen von den Sprachen (nicht nur Latein, sondern auch Lan­
dessprachen in ihren Dialekten), der Entzifferung und der Transkription bis zur 
theologischen und frömmigkeitsgeschichtlichen Kompetenz, die zur Kommentie­
rung unerlässlich ist. Glücklicherweise hat die Gebets(buch)forschung in letzter 
Zeit einen bemerkenswerten Aufschwung genommen, doch sind es nicht die 
theologischen Disziplinen, die sich an diesem Forschungsgegenstand profilieren, 
sondern vor allem mediävistisch ausgerichtete Germanisten wie Buschbeck.

Die vorliegende, in Stanford entstandene Dissertation widmet sich einem 
Frömmigkeitskorpus an der Schnittstelle zwischen Andacht und Gebet – zwei 
Begriffe, die nur schwer voneinander zu scheiden sind, erst recht, wenn nicht 
genau erkennbar ist, wie die vorliegenden Texte verwendet wurden. Ist unter 
devotio (Andacht, innecheit) vor allem eine Haltung, eine innere Ausrichtung, 
zu verstehen, die aus der Hinwendung zu Gott besteht, bezeichnet oratio (Gebet, 
gebêt) eher das Gespräch mit Gott. Dass beides ineinanderfließen kann, versteht 
sich von selbst, oder wie Johannes Tauler es fasst: Zů dem gebett hoert andacht 
(37). 

Im einleitenden Teil seiner Studie verwendet Buschbeck einige Mühe auf die 
Begriffsklärung und versucht, Gebets- und Andachtstexte wirkungsästhetisch zu 
verorten, denn beide dienen einer „vertikalen Vermittlung zwischen immanenten 
Rezipienten und transzendentem Adressanten“ (70). Maßgeblich für das Gelingen 
dieser vertikalen Verbindung seien „immersiv-partizipative Rollenangebote“ (ebd.) 
für den Rezipienten, die ihm ein Eintauchen und eine Erfahrung ermöglichen, die 

Gia Toussaint: Rezension zu Björn Klaus Buschbeck, Rosenkränze, Marienmäntel, Seelenhäuser. Gebets-und Andachts-
übungen des Spätmittelalters zwischen Bildrede, Immersion und Figuration. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 481–482. 
Heidelberg: Heidelberg University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25270 (CC BY-SA 4.0)

mailto:gia.toussaint%40uni-hamburg.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25270


482  |  Rezensionen

nicht zuletzt durch bildgesättigte Rede und Vorstellungen an ihn herangetragen 
werden und präsentische Qualität erlangen. 

Mit diesem theoretischen Instrumentarium ausgestattet, nähert sich Buschbeck 
seinem eigentlichen Untersuchungsfeld beispielhaft in drei großen Abschnit­
ten: dem Rosenkranz, den gebeteten Kleidern für Maria und schließlich inneren 
Architekturen und Konzeptionen wie z. B. dem Herzenskloster. Wer kennt heute 
noch gezähltes Beten, gebetete Kleider oder innere Häuser? Bereits beim Rosen­
kranz stellt sich eine Fehleinschätzung ein, wenn man damit eine Perlenschnur in 
Händen von Gläubigen assoziiert; im Mittelalter war dafür der Begriff Paternoster 
gebräuchlich. Beim (spät-)mittelalterlichen Rosenkranz handelte es sich jedoch 
um eine spezielle Gebetsübung, die das imaginative Winden eines geistlichen 
Blumenkranzes zum Ziel hatte; gleichwohl konnte dabei eine Perlenschnur als 
Zählgerät verwendet werden. Diese Art des Betens war ‚handwerklich‘, d. h. es 
diente der Herstellung eines geistlichen Gegenstandes, eines virtuellen Objektes, 
das in und aus der Imagination während des Betvorgangs erwächst. Aus diesem 
geistlich geflochtenen Rosenkranz, bestehend im Wesentlichen aus einer vorher 
bestimmten Anzahl an Ave Maria, entsteht auf diese Weise eine Gabe, dediziert 
vor allem Maria, die ihrerseits mit Gnadenerweisen darauf antworten konnte. 
Ähnlich funktionierte auch die vestimentäre Ausstattung Marias mit Gebeten. 
So entsteht ein Marienmantel aus einer Vielzahl von Gebeten. Dominikus von 
Preußen fasste es in seinem ‚Mantelpreis‘ so: „Aus Messen, aus Gebeten, aus 
Psalmodien, aus vielen tausend Ave Maria werden der Mantel und das Futter für 
dich gemacht, ehrwürdige Mutter.“ (446) An so einem Kleidungsstück zu arbeiten, 
benötigte Zeit und war nicht selten das Werk einer Gebetsgemeinschaft, die sich 
für ihr erbetetes Geschenk als Gegenleistung Schutz unter dem gebetsgewirkten 
Marienmantel erhoffte. Architektonische Figurationen wie die Errichtung eines 
Herzensklosters hingegen hatten eine andere Ausrichtung. Sie zielen auf eine 
Selbstformung, die Bildung eines inneren Raumes, dessen Beschaffenheit es Chris­
tus oder Maria ermöglicht, Wohnung im Herzen des Betenden zu nehmen und in 
ihn einzuziehen. In einem Verfahren innerer Umgestaltung wird das Innere des 
Menschen zu einem tugendhaften Bauwerk.

Die Studie besticht durch ihre gründlichen und grundlegenden Überlegun­
gen zu diesen drei literarischen Frömmigkeitsgattungen. Zahlreiche neu edierte 
und übersetzte Quellen zum Marienmantel und zu Seelenhäusern ergänzen die 
Untersuchung vortrefflich. Damit ist ein Meilenstein für das Verständnis spätmit­
telalterlicher Frömmigkeit gelegt. Jedoch ist es frappierend, wie einfach sich die 
Quellentexte lesen und wie kompliziert die Wissenschaft, die darüber ausgeschüt­
tet wird. Für Einsteiger in diesen Themenkomplex empfehlen sich weiterhin die 
grundlegenden Beiträge von Arnold Angenendt und Thomas Lentes.



Rezensionen  |  483 

Patrick Gautier Dalché, Mappae Mundi  
(VIIIe–XIIe siècle). Bd. 1: Catalogue codicologique;  
Bd. 2: Images. Turnhout, Brepols 2024. 1262 S. 684  
farb. Abb.

Besprochen von Ingrid Baumgärtner:  
Darmstadt, ibaum@uni-kassel.de

Weltkarten und Diagramme der dreigeteilten Ökumene haben in mittelalterlichen 
Handschriften in erstaunlich großer Zahl überlebt. Während sich das aktuelle 
Interesse an solchen Graphiken disziplinübergreifend deutlich gesteigert hat, gab 
es bisher noch keinen systematischen Überblick, der ihre Verbreitung ausreichend 
dokumentiert und vorhandene unvollständige und fehlerhafte Auflistungen nach 
Autorschaft und Werk (etwa zu Sallust, Macrobius, Beda Venerabilis, Isidor von 
Sevilla u. a.) abgelöst hätte. 

Nach fast vier Jahrzehnten des Sammelns hat nun Patrick Gautier Dalché, 
Nestor der kartographisch ausgerichteten Kulturgeschichte und Gelehrter im 
klassischen Sinne, einen umfangreichen Katalog hochmittelalterlicher Weltkar­
ten vorgelegt, deren Erforschung er damit auf eine vollkommen neue Grund­
lage stellt. Er hat fast 800 Diagramme mit dreigeteilter Ökumene und weiter 
ausgearbeitete Mappae mundi gefunden, die in über 500 zumeist lateinischen 
Handschriften überliefert sind und heute in 118 fast ausschließlich europäischen 
Bibliotheken aufbewahrt werden. Dabei gelang es Gautier Dalché, die vom 
8. bis 12. Jahrhundert erstellten Kartenzeichnungen nicht nur zu erfassen und 
in alphabetischer Ordnung der Aufbewahrungsorte vorzulegen, sondern auch in 
ihrem Kontext und in ihren Charakteristika zu beschreiben. Den qualitätsvollen 
Einträgen merkt man an, dass er – wie explizit notiert – darauf Wert gelegt hat, die 
zu analysierenden Karten im Original, also im Überlieferungszusammenhang des 
materiellen Manuskripts, zu sichten; folglich untersuchte er nur einen Bruchteil 
der Dokumente im Digitalisat oder Mikrofilm. Ergebnis sind zwei umfangreiche, 
großformatige Bände, deren weitreichender Inhalt dem enormen physischen 
Gewicht in nichts nachsteht.

Ingrid Baumgärtner: Rezension zu Patrick Gautier Dalché, Mappae Mundi (VIIIe–XIIe siècle).  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 483–484. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25271 (CC BY-SA 4.0)

mailto:ibaum%40uni-kassel.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25271


484  |  Rezensionen

Im ersten Band beleuchtet Gautier Dalché nach einem kurzen Vorwort jede 
einzelne Weltkarte, deren Abbildung, soweit möglich in Originalgröße, jeweils im 
zweiten Band zu finden ist. Jeder Eintrag folgt festen Kriterien; er enthält formale 
Angaben zum kodikologischen Kontext der jeweiligen Kartierung, zu ihrer Stel­
lung im Werkszusammenhang, zu ihrer Datierung und Entstehungsregion sowie 
zu ihrer materiellen Beschaffenheit (Tinte, Farbigkeit, Korrekturen). Verbunden 
ist dies mit einer kurzen inhaltlichen Beschreibung, die sich für jedes Einzelstück 
auf Kartentyp, Nomenklatur und Farbgebung, dekorative Elemente und Vignetten 
sowie weitere Merkmale wie Kartenform, Einbettung und Manuskriptgeschichte 
konzentriert. Zuletzt folgen Auflistungen aller bibliographischen Nennungen 
sowie der Reproduktionen, die in Drucken und online zu finden sind. Angesichts 
der raschen Weiterentwicklung, die sich gerade in diesen letzten beiden Feldern 
abzeichnet, wäre es wünschenswert, den Katalog künftig in eine sukzessiv zu 
ergänzende Online-Datenbank zu überführen. Denn alle Daten sind nicht nur 
sorgfältig geprüft, sondern auch enorm nützlich, um die Graphiken und ihre 
Funktion im mittelalterlichen Wissensspektrum zu verorten und den Gründen 
für ihre Erstellung künftig weiter nachzuspüren. 

Insgesamt verwundert es natürlich nicht, dass Gautier Dalché zahlreiche 
bekannte und gut erforschte Karten vorstellt. Beeindruckender ist hingegen, 
wie viele neue, noch nicht publizierte Exemplare aus größeren und kleineren 
Bibliotheken er präsentieren kann, etwa aus dem österreichischen Augustiner-
Chorherren-Stift St. Florian, aber auch aus der British Library in London, der 
Bayerischen Staatsbibliothek in München und dem Vatikan. Die Relevanz solcher 
Funde ist kaum zu überschätzen, wenn wir etwa auf die vielseitige Interaktion 
von Text und Bild in interdisziplinärer Ausrichtung blicken.

Äußerst hilfreich ist auch der zweite Band, mit dem Gautier Dalché sein 
bisheriges Wirken, das weitgehend ohne Abbildungen auskam, ins Gegenteil ver­
kehrt. Jeder einzelne Eintrag findet hier seine Entsprechung in einer der 684 ein­
seitigen Reproduktionen in hervorragender Qualität, mit denen auch tiefgehende 
und vergleichende Studien ermöglicht werden. Damit hat Gautier Dalché zum 
Abschluss seiner erfolgreichen Forscherkarriere ein unverzichtbares Meisterwerk 
geschaffen, dessen inhaltliche Qualität sich auch in der Schönheit des Layouts 
und in der erfreulichen Druckqualität widerspiegelt. Man kann dem Autor für 
dieses stimulierende Geschenk nur dankbar sein. Trotz des hohen Preises sollte 
das Werk deshalb in keiner wissenschaftlichen Bibliothek zum Mittelalter fehlen. 



Rezensionen  |  485 

Jeffrey F. Hamburger u. Eva Schlotheuber (Hgg.),  
The Ladies on the Hill. The Female Monastic Communities 
at the Aristocratic Monasteries of Klosterneuburg and 
St. George’s in Prague (Fokus Kloster. Lebens- und 
Wissensräume religiöser Kulturen 2). Wien, Böhlau Verlag 
2024. 372 S. 

Besprochen von Suzanne FitzGerald Heskin:  
York, suzanne.heskin@york.ac.uk

‘The Ladies on the Hill’ presents an absorbing examination of two significant female 
monastic communities that shaped the religious and political landscape of medie­
val Central Europe. In the introductory chapter, Hamburger and Schlotheuber 
assert that scholarly literature has overlooked the aristocratic monasteries of 
Klosterneuburg and St. George’s in Prague and explain how the book aims to address 
this gap by highlighting these royal nunneries and their significance in medieval 
European monasticism. The essays in this volume seek to glean surviving evidence 
from manuscripts, account books, and artefacts to enhance our understanding of 
the history and culture of these female monastic institutions.

The book’s central thesis challenges traditional historiography that has often 
marginalised female religious communities in discussions of medieval power 
structures. Through careful examination of primary sources, including previously 
understudied archival materials, the contributors demonstrate how these insti­
tutions functioned not merely as spiritual retreats but as sophisticated centres of 
political influence, cultural production, and intellectual exchange.

‘The Ladies on the Hill’ weaves together scholarship focusing on the roles of 
the abbesses and choir nuns, alongside their libraries, manuscripts, and liturgical 
practices, into a cohesive exploration of the communities at Klosterneuburg and 
St. George’s. Rather than examining these monasteries in isolation, the chapters 
work in tandem to create a fluid narrative that illuminates the distinctive charac­
teristics of each community while revealing broader themes in female monastic 
culture. This integration of art historical analysis with social and political history 
creates a rich contextual tapestry that showcases the multifaceted nature of female 
religious authority in medieval society. 

Suzanne FitzGerald Heskin: Rezension zu Jeffrey F. Hamburger u. Eva Schlotheuber (Hgg.), The Ladies on the Hill.  
The Female Monastic Communities at the Aristocratic Monasteries of Klosterneuburg and St. George’s in Prague.  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 485–486. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25272 (CC BY-SA 4.0)

mailto:suzanne.heskin%40york.ac.uk?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25272


486  |  Rezensionen

Included in this volume is a discussion highlighting the unique involve­
ment of the abbesses of St. George’s Convent in the medieval coronations of the 
queens of Bohemia. Another chapter delves into the historical role of the clergy 
at St. George’s Church in Prague, particularly regarding the Benedictine nuns. 
Subsequent chapters examine the development of liturgical practices and their 
impact on the devotional lives of the women. An examination of a medieval 
manuscript fragment from the Augustinian nuns of Klosterneuburg investigates 
the connection between the genealogy of Jesus and prayers for healing women’s 
ailments while exploring the historical context of these practices. Rounding out 
the book are contributions discussing the manuscripts commissioned under the 
patronage of Kunhuta, abbess of St. George’s in the early 14th century, along with 
the illuminated codices of Kunigunde von Kolowrat, who served as abbess of the 
convent in the closing quarter of the 14th century.

Particularly compelling are the contributions centring on reassessing female 
agency in medieval religious institutions. These investigations analyse adminis­
trative accounts revealing the nuns’ economic interactions with traders, artisans, 
and other monasteries, highlighting the connections between male and female 
communities and contributing to re-evaluating the perception of nuns as passive 
and isolated. The historical records consulted in the chapters provide an opportu­
nity to analyse the convent’s economic practices, illustrating the nuns’ autonomy 
in managing their finances within the constraints of monastic life. These insights 
are beneficial for future research on historical economic practices and the admin­
istrative role of women in medieval convents. 

While the focus on these two understudied institutions provides valuable 
insights into the female monastics of a royal convent, questions remain about 
how representative these communities were of broader patterns in female reli­
gious life. Additionally, a more extensive comparison with contemporary male 
monasteries might lead to a better understanding of the gendered dimensions of 
medieval religious power.

Despite these minor critiques, ‘The Ladies on the Hill’ advances our under­
standing of medieval female monasticism by broadening the scope of scholarship. 
Its interdisciplinary approach illuminates the specific histories of Klosterneuburg 
and St. George’s, providing a methodological model for studying female religious 
communities as central, rather than peripheral, to medieval power structures. 
Essential for medieval religious history, gender studies, and Central European 
history, ‘The Ladies on the Hill’ will expand future research on the dynamics of 
female monasticism in the medieval period.



Rezensionen  |  487 

Brigitta Rotach, Dölf Wild, Ron Epstein-Mil u. 
Ehud M. Landau (Hgg.), Frau Minne und die Zürcher 
Juden. Die mittelalterlichen Wandmalereien an der 
Brunngasse und ihr Kontext (Beiträge zur Geschichte und 
Kultur der Juden in der Schweiz 21). Zürich, Chronos 2024. 
288 Seiten. 16 s/w-Abb., 100 farb. Abb.

Besprochen von Franziska Kleybolte:  
Münster, fkleybol@uni-muenster.de

1996 wurde in der Zürcher Brunngasse 8 ein spektakulärer Fund gemacht: Fresken 
höfischen Stils und weltlicher Thematik aus dem frühen 14. Jahrhundert, entstan­
den im Auftrag einer jüdischen Familie. Trotz ihrer Bekanntheit sind diese Fres­
ken bislang kaum erforscht worden – ebenso wie die mittelalterliche Geschichte 
der jüdischen Gemeinde Zürichs, was vor allem auf eine schlechte Quellenlage 
zurückzuführen ist und den Fund umso bedeutsamer macht. Der Sammelband 
widmet sich in 14 Beiträgen diesen Forschungslücken.

Wild läutet den Band mit einer Interpretation der Fresken ein: Nach außen 
sieht er darin die Demonstration eines geteilten kulturellen Referenzrahmens 
mit Christ*innen, die für Geschäfte in die Brunngasse kamen. An die jüdischen 
Mitbürger*innen gerichtet waren die Fresken wiederum eine mahnende „Kon­
kretisierung des Talmuds […] in einer oft eben nicht freundlichen christlichen 
Umgebung“ (45).

Doch wer war die Familie, die die Fresken in Auftrag gab? Unter Berücksich­
tigung des historischen Kontexts stellt Epstein-Mil die Familie Ben Menachem, 
angeführt durch das Familienoberhaupt Frau Minne, vor. Dabei wird deutlich, 
welch herausragende Rolle sie aufgrund ihrer wirtschaftlichen Position wie auch 
ihres Engagements innerhalb der Gemeinde einnahm. Die religiöse Autorität 
der Familie untersucht der Autor in einem zweiten Beitrag mittels des Zürcher 
Semaks, einem Gesetzeskommentar, der dem Rabi zugeschrieben wird. Angesichts 
der schwierigen Überlieferungsgeschichte des Semaks wäre hier eine kritische 
Einordnung der verwendeten Edition wünschenswert gewesen.

Wild, Motschi, Wyss und Paulus widmen sich der Zürcher jüdischen Sakral­
topographie: dem Friedhof und der Synagoge. Es folgt ein Beitrag zur ‚Geschichte 

Franziska Kleybolte: Rezension zu Brigitta Rotach, Dölf Wild, Ron Epstein-Mil u. Ehud M. Landau (Hgg.),  
Frau Minne und die Zürcher Juden. Die mittelalterlichen Wandmalereien an der Brunngasse und ihr Kontext.  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 487–488. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25273 (CC BY-SA 4.0)

mailto:fkleybol%40uni-muenster.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25273


488  |  Rezensionen

der Juden im spätmittelalterlichen Zürich‘ von Brunschweig, der in eine mittel­
alterlich-jüdische Geschichte des Heiligen Römischen Reichs eingebettet ist, dabei 
stellenweise aber auf einer eher allgemeinen Ebene verbleibt und teils überholte 
Deutungsmuster aufgreift – etwa die Vorstellung, Jüd*innen seien vorwiegend im 
Geldhandel tätig gewesen, da ihnen „zünftische Berufe“ (150) verwehrt waren. 
Ritzmann befasst sich im Weiteren mit der Verfolgung der Zürcher jüdischen 
Gemeinde während des Schwarzen Todes. Im Vergleich mit früheren und zeitglei­
chen Verfolgungen andernorts stützt sie die These, dass wirtschaftliche Motive aus­
schlaggebender für die Verfolgung waren als die Legende der Brunnenvergiftung.

Die folgenden beiden Beiträge widmen sich erneut der darstellenden Kunst: 
Lubrich zeichnet die Bedeutungsverschiebungen des Spitzhutes seit der Antike 
nach: von einem allgemeinen Zeichen für Fremde über die Markierung von ‚Ori­
entalen‘, darunter auch Juden, bis hin zu seiner Funktion als stigmatisierendes 
Kennzeichen für Juden und andere Minderheiten. Kogman-Appel hinterfragt 
das vermeintliche Bilderverbot im Judentum. Konkret beleuchtet sie den mittel­
alterlichen Diskurs und dessen Niederschlag in der aschkenasischen Buchkunst.

Zwei weitere Beiträge widmen sich dem Thema Geldhandel, in dem die Fami­
lie Ben Menachem tätig war: Keil befasst sich speziell mit jüdischen Frauen in 
diesem Bereich und schließt, dass Frau Minne „eine der vielen jüdischen Frauen 
im Mittelalter [war], die mit ihrer beruflichen Tätigkeit ihre Frau standen, […] 
ihre Familie ernährten und […] zur Existenzsicherung ihrer Gemeinde beitrugen“ 
(221). Im Anschluss untersucht Mell die Entstehung des Stereotyps vom jüdischen 
Wucher im Mittelalter. Am Beispiel Englands zeigt sie, wie sehr sich das Vorurteil 
von der sozialen Realität unterschied.

Langer widmet sich seinerseits erneut den Fresken. Unter Berücksichtigung 
jüdischer und christlicher Traditionen liest er die Darstellung Esaus im Zyklus als 
Kritik am Christentum, das sich das Judentum angeeignet habe. Der letzte Beitrag 
des Bandes betrachtet erneut Geld, speziell Währungen, die sich im 14. Jahrhun­
dert regional und lokal unterschieden. Weiss stellt einige der für Zürich um 1330 
relevanten Währungen vor.

Der Sammelband bietet einen fundierten Überblick über die mittelalterliche 
jüdische Gemeinde Zürichs und die Familie Ben Menachem. Er verbindet lokale 
Aspekte mit überregionalen Kontexten und verweist auf die aktuelle Forschung 
sowie auf offene Fragen. Für eine zweite Auflage wäre eine andere Reihenfolge der 
Beiträge wünschenswert, um inhaltliche Zusammenhänge deutlicher zu machen. 
Auch könnten die Beiträge stärker aufeinander Bezug nehmen und voneinander 
abweichende Deutungen aufgreifen (z. B. bei Wild und Langer). Die Einleitung 
deutet die Fresken als Ausdruck jüdischer Integration, Assimilation und Akkultu­
ration in die Mehrheitsgesellschaft. Eine präzisere Definition dieser politisch stark 
aufgeladenen Begriffe sowie eine Begründung für ihre Verwendung innerhalb des 
Bandes wären meines Erachtens wichtig gewesen.



Rezensionen  |  489 

Sandra Schieweck-Heringer, Iberische Grenzregime. Die 
Herrschaftsgrenzen Kastiliens im Vergleich (1140–1400) 
(Geschichte und Kultur der Iberischen Welt 18). Münster,  
LIT Verlag 2024. 396 S. 

Besprochen von Robert Friedrich:  
München, robert.friedrich@lmu.de

Während der Fertigstellung der vorliegenden Heidelberger Dissertation führte 
nicht nur Spanien im Zuge der Covid-19-Pandemie wieder Grenzkontrollen ein. 
Mit einer Reflexion über diese Ereignisse sowie über die Rolle von Grenzen im Kon­
text moderner nationalstaatlicher Abgrenzungen eröffnet Schieweck-Heringer 
ihre Studie, verbunden mit einem Plädoyer für eine gegenwärtige Kontextualisie­
rung mediävistischer Grenzraumforschung. Ziel der Arbeit ist es, die Herrschafts­
grenzen des Königreichs Kastilien vergleichend und in einer langen Perspektive 
von 1140 bis 1400 zu untersuchen und dabei sowohl Mechanismen der Grenzzie­
hung und -vereinbarung als auch der konkreten Herrschaftspraxis an den Gren­
zen in den Blick zu nehmen. Auf inhaltlicher Ebene ist der Vergleich zwischen 
innerchristlichen und interreligiösen Grenzen innovativ. Gerade Letztere haben 
jüngst stark im Fokus systematischer Forschung gestanden, während Erstere zwar 
im Kontext bilateraler Beziehungen, aber nicht vergleichend untersucht wurden. 
Die Autorin verwendet eine anspruchsvolle methodisch-theoretische Ausrichtung. 
Grundlegend ist der aus der Migrationsforschung entlehnte Begriff des Grenzre­
gimes, der die permanente dynamische Aushandlung der Grenzräume zwischen 
verschiedenen Akteuren bezeichnet. Als theoretischer Ausgangspunkt dient die 
Raumsoziologie Martina Löws, die Schieweck-Heringer überzeugend operati­
onalisiert. Die Konstruktion von Grenzräumen geschehe dabei durch „Synthese­
leistungen“ – Wahrnehmungs-, Vorstellungs- und Erinnerungsprozesse – sowie 
„Spacing“, das „Platzieren sozialer Güter und Menschen sowie […] symbolischer 
Markierungen“ (37). 

Der Untersuchungsgegenstand bringt verschiedene Herausforderungen mit 
sich, insbesondere im Hinblick auf den langen Zeitraum, die sich wandelnde 

Robert Friedrich: Rezension zu Sandra Schieweck-Heringer, Iberische Grenzregime. Die Herrschaftsgrenzen  
Kastiliens im Vergleich. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 489–490. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25274 (CC BY-SA 4.0)

mailto:robert.friedrich%40lmu.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25274


490  |  Rezensionen

Quellenlage und die Dynamiken des territorialen Herrschaftsgefüges der Ibe­
rischen Halbinsel. Die Autorin begegnet diesen in Form von zwei Hauptteilen. 
Der erste, „Die vertragliche Konstruktion der kastilischen Herrschaftsgrenzen“, 
nimmt die ‚Syntheseleistungen‘ in den Blick und untersucht zunächst „Ausprä­
gungen der vertraglichen Grenzkonstruktion“ (83–139), dann die „Historischen 
Rahmenbedingungen“ (140–230). Der zweite Hauptteil widmet sich unter dem Titel 
„Das Kastilische Grenzregime“ den ‚Spacing Acts‘. Dies geschieht unter den drei 
Stichworten ‚Lokale Abgrenzung‘, ‚Grenzkonflikte‘ und ‚Handel im Grenzraum‘ 
(231–298). Dabei werden – der sehr disparaten Überlieferungslage geschuldet – 
jeweils unterschiedliche Grenzräume bearbeitet. 

Die komplexe Anlage der Untersuchung hat Auswirkungen auf die Struktur 
des Buches, die mitunter schwer zu durchschauen ist und die Rezeption des Werkes 
erschwert. Der vom Verlag vorgenommene Satz, in dem Kapitelüberschriften kaum 
graphisch vom Haupttext abgehoben sind, ist einer schnellen Orientierung eben­
falls abträglich. Wer sich allerdings darauf einlässt, wird mit zahlreichen Erkennt­
nissen belohnt, die überregional, transepochal und interdisziplinär anschlussfähig 
sind. Schieweck-Heringer hat eine überzeugende Studie vorgelegt, die durchweg 
auf hohem inhaltlichen wie theoretischen Niveau argumentiert. Der Arbeit ist 
eine breite Rezeption zu wünschen, im Hinblick sowohl auf ihre methodisch-
theoretische Anlage als auch auf die einzelnen Fallbeispiele. Der Vergleich der 
verschiedenen Grenzen schärft dabei den Blick für Gemeinsamkeiten und Spezifika 
der einzelnen Typen, während die lange Perspektive einen Einblick in die Ent­
wicklung von Grenzkonzeptionen, Herrschaftsvorstellungen und Terminologien 
ermöglicht, die über die Iberische Halbinsel hinaus interessant sind. Beispielsweise 
zeigte sich im Verlaufe der Untersuchung eine zunehmende Verbreitung von 
Vorstellungen territorialer Souveränität sowie von genaueren Beschreibungen 
von Grenzverläufen in den Verträgen. Auf begrifflicher Ebene geht dies mit einer 
leichten quantitativen Zunahme von Grenzbegriffen einher. Mit der Zeit wird etwa 
der Begriff der frontera nicht mehr nur in Bezug auf die christlich-muslimische 
Grenze benutzt, sondern auch für christlich-christliche Grenzen, behält dabei aber 
stets sowohl eine konfliktuelle wie räumliche Konnotation.

Insbesondere die Iberoromanistik und die historische (Grenz-)Raumforschung 
werden von der Studie profitieren. Letzterer bietet Schieweck-Heringer ein 
gut aufgearbeitetes Vergleichsbeispiel, vor allem aber eine Operationalisierung 
soziologischer Raumtheorie, die an anderen Fällen erprobt werden sollte. Für die 
Diplomatiegeschichte dürfte neben der inhaltlichen Auswertung der Verträge 
auch der Anhang ‚Kompendium kastilischer Außenverträge‘ von großem Nutzen 
sein. Hier bieten sich Anknüpfungspunkte im Hinblick auf die Untersuchung der 
Aushandlungsprozesse hinter den Verträgen an. Insbesondere die Einbindung von 
paralleler und kopialer Überlieferung sowie materieller Aspekte verspricht neue 
Erkenntnisse hinsichtlich Entstehung, Wirkung und Nachwirkung der Verträge. 



Rezensionen  |  491 

Nikolaus Staubach, Rex Christianus. Das Herrscherbild 
Karls des Kahlen. Historische Voraussetzungen 
und politische Implementierung (Pictura et poësis. 
Interdisziplinäre Studien zum Verhältnis von Literatur und 
Kunst 36). Köln, Böhlau 2024. 363 S.

Besprochen von Horst Lößlein:  
Hamburg, horst.loesslein@uni-hamburg.de

Nach seiner 1993 in der Reihe ‚Pictura et poësis‘ (Band 2, II) erschienenen Studie 
‚Rex christianus. Hofkultur und Herrschaftspropaganda im Reich Karls des Kahlen‘ 
kehrt Nikolaus Staubach mit dem vorliegenden Band zu seinen Wurzeln zurück. 
Nicht nur der Titel spiegelt den Zusammenhang des neuen Buches mit dem älteren 
wider, auch das Titelbild, eine Miniatur aus dem Metzer Sakramentar (Paris, BnF, 
Ms. lat. 1141, fol. 2v) hat schon den zweiten Band geziert. Dieser ältere Band, in 
dem Staubach das politische Denken und die propagandistische Inszenierung 
Karls des Kahlen anhand literarischer und bildlicher Zeugnisse seiner Hofkultur 
untersuchte und das theologisch ausgerichtete Königsbild des Karolingers her­
ausarbeitete, ist von der Forschung positiv aufgenommen worden.

Der neue ‚Rex Christianus‘ hinterlässt beim Rezensenten dagegen ein gespal­
tenes Bild. Der Band verfügt zwar über eine Vorbemerkung (7 f.) und in Form 
eines gelehrten Essays über die Entwicklung der frühmittelalterlichen Idee eines 
christlichen Reiches eine Einführung (9–18), doch vermisst man eine Einordnung 
des Bandes in das Gesamtwerk des Autors ebenso wie einen Ausblick auf die 
Hintergründe und Ziele des vorliegenden Werkes, wie sie in einer Einleitung 
üblich wären. Auch ein Schlusskapitel, dem man solche Informationen entnehmen 
könnte, fehlt dem Band. Orientierung bietet damit lediglich das Inhaltsverzeichnis.

Die ersten beiden Hauptkapitel, die knapp die Hälfte des Bandes ausmachen 
(19–144), behandeln den ersten im Untertitel des Buches angezeigten Themen­
komplex, die historischen Voraussetzungen für den als Forschungsterminus zu 
verstehenden rex christianus. Staubach holt hier weit aus, geht im ersten Kapitel 
bis zu Homer zurück und wirft anhand ausgesuchter Quellen einschlägiger Auto­
ren schlaglichtartige Blicke auf die Konzepte idealen Königtums, geistlicher und 

Horst Lößlein: Rezension zu Nikolaus Staubach, Rex Christianus. Das Herrscherbild Karls des Kahlen. Historische 
Voraussetzungen und politische Implementierung. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 491–492. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25275 (CC BY-SA 4.0)

mailto:horst.loesslein%40uni-hamburg.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25275


492  |  Rezensionen

weltlicher Amtsethik von der Antike bis zum Beginn des frühen Mittelalters. Ein 
deutlicher Wechsel hin zum Argumentativen vollzieht sich im letzten Unterkapitel, 
das der Entwicklung der Königsweihe gewidmet ist. Mit dem zweiten Hauptka­
pitel erreicht der Band endgültig das frühe Mittelalter. Staubach verschafft dem 
Leser einen Überblick über die komplexen Entwicklungen zwischen regnum und 
sacerdotium, dem Verhältnis zwischen Kirche und weltlicher Macht und ihrer 
immer enger werdenden Verzahnung, die sich nicht zuletzt im Verständnis etwa 
Karls des Großen äußert, die eigene Herrschaft als ministerium Gottes auszu­
üben, und daraus die Letztverantwortung für den populus christianus ableitet. 
Zum Problem konnte dieses Verständnis in dem Augenblick werden, als sich 
dieser göttliche Auftrag mit der Erwartung eines erstarkten Episkopats verband, 
dass das Handeln des Herrschers dem christlichen Normen- und Wertesystem 
unterworfen sein sollte, dessen Überwachung wiederum demselben Episkopat 
zukam. Erst Karl dem Kahlen, so endet dieser Teil, gelang es, dieses Problem in 
einen Vorteil zu verkehren.

Dem zweiten Teil des Untertitels des Buches, der „politischen Implementie­
rung“, ist das dritte und letzte Hauptkapitel gewidmet (145–330). Dieses Kapitel 
entspricht (Kapitelbeginn bis S. 325, zweiter Absatz), so ergeben einige Stichproben, 
den Seiten 55–269 der Dissertation Staubachs von 1981 (‚Das Herrscherbild Karls 
des Kahlen. Formen und Funktionen monarchischer Repräsentation im früheren 
Mittelalter. I. Teil‘), mit Überarbeitungen, Einschüben und Ergänzungen. Ein 
Hinweis auf diese Herkunft fehlt. In diesem Teil beantwortet Staubach einige im 
Anschluss an die Veröffentlichung des ersten ‚Rex christianus‘ von Janet Nelson 
und Adelheid Krah aufgeworfene Fragen: Um die Prägung des Herrscherbildes 
Karls durch die Hofkultur und die Reichweite seines Programmes. Staubach 
geht aber noch darüber hinaus und zeigt, wie Karl sich im Rahmen der Ausei­
nandersetzungen um die Scheidung seines Neffen Lothars II. das von Hinkmar 
von Reims ausdifferenzierte Konzept des rex christianus zu eigen machte, wie die 
Gegenseite um Adventius von Metz sich bemühte, die Argumentation Hinkmars 
bei der Verteidigung Lothars in ihr Gegenteil zu verkehren und schließlich wie 
dasselbe Konzept nach dem Tode Lothars bei der Krönung Karls in Metz 869 von 
Hinkmar und Adventius genutzt wurde, um das Legitimitätsdefizit Karls zu über­
spielen. Obwohl die Analysen im Kern aus den späten 70er Jahren stammen, haben 
sie doch einen bemerkenswerten Aktualitätsbezug: Staubach demonstriert, wie 
aus einem Wertesystem mit universalistischem Anspruch eine moralische Über­
legenheit konstruiert werden kann, die dann um des eigenen politischen Vorteils 
willen propagandistisch zur Überhöhung der eigenen Position, Übertünchung der 
eigenen Schwachpunkte und Delegitimierung des Gegners genutzt wird. 



Rezensionen  |  493 

Larry Swain u. Ophelia Eryn Hostetter (Hgg.), 
Teaching ‘Beowulf’. Practical Approaches (Studies in 
Medieval and Early Modern Culture). Berlin, Boston, De 
Gruyter 2024. 293 S. 3 farb. Abb., 5 s/w-Abb. 3 Tab.

Besprochen von Kerstin Majewski:  
Bochum, kerstin.majewski@rub.de

Das altenglische Heldenepos ‚Beowulf‘ (überliefert in London, British Library, 
MS Cotton Vitellius A.XV, spätes 10. Jh.) ist einer der bedeutendsten Texte der 
mediävistischen Anglistik und aus dem universitären Curriculum nicht wegzu­
denken. Übersetzt in mehr als 35 Sprachen und vielfach adaptiert in Romanen, 
Theaterstücken, Filmen, Comics oder (Video-)Spielen ist ‚Beowulf‘ auch in der 
Populärkultur fest verankert. An linguistischen, literatur- und kulturwissen­
schaftlichen Untersuchungen mangelt es nicht. Wie Jana Schulman im Vorwort 
treffend feststellt: „The world did not need another book on Beowulf designed 
for scholars in the field“ (1). Den Herausgeber*innen Larry Swain und Ophelia 
Eryn Hostetter geht es daher um unterrichtspraktische Fragen außerhalb des 
universitären Umfelds. Im Gegensatz zu bisher erschienenen praxisorientierten 
‚Beowulf‘-Publikationen (allen voran Chickering, Frantzen u. Yeager [Hgg.], 
Teaching ‚Beowulf‘ in the Twenty-First Century, 2014) richtet sich der vorliegende 
Band an Dozierende US-amerikanischer High Schools und Colleges, was seine 
Anschlussfähigkeit an den universitären Unterricht aber nicht ausschließt.

‚Teaching „Beowulf“‘ enthält 17 Beiträge und zwei Anhänge („List of Episodes 
& Events in Beowulf “ und „Chronological Account of Geatish History“); Erstere 
sind in drei thematische Schwerpunkte unterteilt. Die drei Aufsätze in „The Basics“ 
beschäftigen sich damit, den aktuellen Forschungsstand im Unterricht zu beleuch­
ten, Schüler*innen trotz mangelnder Kenntnis des Altenglischen Charakteristika 
des Originaltexts näherzubringen (etwa durch kritische Betrachtung geeigneter 
Passagen in Übersetzung) und die Struktur des Gedichts für die Unterrichts­
planung zu nutzen. Die fünf Beiträge zu „Classroom and Circulations“ machen 
Vorschläge, wie das Unterrichten von ‚Beowulf‘ den Anforderungen verschiedener 

Kerstin Majewski: Rezension zu Larry Swain u. Ophelia Eryn Hostetter (Hgg.), Teaching ‘Beowulf’. Practical Approaches. 
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 493–494. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25276 (CC BY-SA 4.0)

mailto:kerstin.majewski%40rub.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25276


494  |  Rezensionen

US-amerikanischer Curricula gerecht werden kann. Beispielsweise helfen kom­
paratistische Ansätze (‚Beowulf‘ im Vergleich mit anderen altenglischen oder 
altnordischen Texten) oder die Analyse populärkultureller Adaptationen in Form 
von Fantasy- und anderen Filmversionen, Kernkompetenzen wie Textanalyse 
und kritisches Denken zu schulen und zu festigen. In „Teaching Topics“ fin­
den sich neun Aufsätze zu aktuellen Aspekten wie ‚Gender Studies‘, ‚Othering‘, 
‚Ecocriticism‘ und (politisch motivierten) Mediävismen, die für Jugendliche und 
junge Erwachsene an High Schools oder Colleges besonders lebensnah sind.

Die Stärke des Bandes liegt nicht in der Originalität seiner Ansätze, denn 
Adaptationen, Übersetzungen, Multimedia oder zeitgemäße Themen werden 
bereits in Chickering u. a. (s. o.) beleuchtet – Christopher Vacarros „teaching 
against a heteronormative tradition“ (247) ausgenommen. Auch ist der inter­
disziplinär ausgerichtete ‚Beowulf‘-Unterricht, wie ihn etwa Lynn Wollstadt 
vorschlägt (159), nichts Neues. Wodurch der Band besticht, sind seine Praxis­
beispiele, die – obwohl von Lehrkräften US-amerikanischer High Schools und 
Colleges für Lehrer*innen an ebendiesen Einrichtungen gedacht – durchaus auf die 
Lernziele an hiesigen Universitäten zugeschnitten werden können. Zwar basieren 
die meisten Übungen auf Übersetzungen (vgl. Stefanie Opfers Beitrag), was für 
den anglistischen mediävistischen Universitätskontext ungeeignet scheint; sie 
mögen aber mitunter eine Anregung für andere (mediävistische) Fächer oder gar 
für Lehramtsstudierende sein, ‚Beowulf‘ in ihren Unterricht zu integrieren. Für 
einführende Lehrveranstaltungen etwa, in denen wenig Zeit für die Auseinander­
setzung mit einem solch langen und komplexen frühmittelalterlichen Denkmal wie 
‚Beowulf‘ ist, oder in denen Studierende (noch) keine oder geringe Kenntnisse des 
Altenglischen besitzen, bietet der Band viel Inspiration. Zum Beispiel ist Rebecca 
Straple-Soversʼ Übersicht über Online-Ressourcen (ob deren Kurzlebigkeit) 
äußerst hilfreich und das Überblickskapitel von Nancy M. Michael eignet sich her­
vorragend als Einstieg. Melissa Mayusʼ „Lesson Plan Suggestions“ (179–182) 
zu christlichen und heidnischen Elementen, Richard Carter Faheys kontrastive 
Textanalyse zu Bezeichnungen für Monster (197–198, 202), oder Melissa Ridley 
Elmes’ Lesung der Methalle als Kulturdenkmal (215–219) sind tolle Anregungen 
für Übungen zur inhaltlichen und sprachlichen Texterschließung. Methodisch 
komplexer ist der Vergleich der Formelhaftigkeit altenglischer Dichtung mit der 
Verwendung von Formeln und Phrasen in Social-Media-Beiträgen oder das Reflek­
tieren der Mündlichkeit des Epos im Kontext von „modern oral compositions, 
such as freestyle rap battles or poetry slams“ (149). Kreatives Output kann etwa 
das Erstellen eines „Illustrated Beowulf “ (171) sein. Elmes mag recht haben, wenn 
sie postuliert, „there are as many ways to approach teaching Beowulf as there are 
lines in the poem“ (207), doch durch Bände wie diesen gewinnt die Mediävistik 
neues didaktisches Input mit hoher Anschlussfähigkeit.



Rezensionen  |  495 

Jochen Hermann Vennebusch, Die Reichenauer 
Evangelienbücher. Anlagekonzepte, liturgische Lesenutzung 
und ihr visualisiertes Offenbarungsverständnis (Forschungen 
zu Kunst, Geschichte und Literatur des Mittelalters 8).  
Köln, Verlag Böhlau 2024. 712 S. 226 farb. Abb. 

Besprochen von Judith Utz:  
Berlin, judith.utz@sbb.spk-berlin.de

Dass die Reichenau bis heute fasziniert, zeigte nicht zuletzt die erfolgreiche Lan­
desausstellung ‚Welterbe des Mittelalters – 1300 Jahre Klosterinsel Reichenau‘ 
vom letzten Jahr. Die Dissertation von Jochen Hermann Vennebusch, mit der er 
ein umfangreiches Werk zu den Reichenauer Evangelienbüchern vorlegt, erschien 
dementsprechend zum idealen Zeitpunkt. Die bisher meist nur einzeln untersuch­
ten Bücher versteht der Autor als Gruppe und analysiert sie hinsichtlich ihrer 
strukturellen Gestaltung, ihrem liturgischen Gebrauch und dem durch Schrift und 
Miniaturen zum Ausdruck kommenden Offenbarungsverständnis.

Die Arbeit ist – dem Untertitel entsprechend – in drei Abschnitte unter­
teilt. Immer wieder wird jedoch Wert auf Verknüpfungen der Themenkomplexe 
gelegt; so bedingte die Funktion der Evangelienbücher in der christlichen Litur­
gie natürlich auch praktische Überlegungen zur Gestaltung und Herstellung. 
Kapitel 3 bis 6 widmen sich zunächst den Anlagekonzepten der Bücher, womit 
die Elemente des ‚Paracontent‘ – Indizes, Kanontafeln, sonstige Texte wie Briefe 
und Prologe, sowie bildhafte Elemente – und seine strukturierende Positionie­
rung in den einzelnen Büchern gemeint sind. Diese Strukturierung kann sowohl 
materiell als auch konzeptionell verstanden werden, indem der ‚Paracontent‘ 
theologische Inhalte der Evangelienbücher kommentiert beziehungsweise erwei­
tert. Die Ausgangsthese, dass sich „[d]urch den Vergleich der Anlagekonzepte 
der Handschriften […] schließlich potenzielle Charakteristika am Beispiel der 
Reichenauer Manuskripte feststellen“ (64) lassen, bestätigt sich aufgrund der 
Heterogenität der Handschriften nicht. Hingegen gelingen dem Autor durch die 
eingehende Untersuchung der Bücher, deren Gliederung durch den ‚Paracontent‘ 
im Anhang zudem in mehreren Tabellen aufgeschlüsselt wird, viele detaillierte 

Judith Utz: Rezension zu Jochen Hermann Vennebusch, Die Reichenauer Evangelienbücher. Anlagekonzepte, liturgische 
Lesenutzung und ihr visualisiertes Offenbarungsverständnis. In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 495–496. Heidelberg: 
Heidelberg University Publishing. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25277 (CC BY-SA 4.0)

mailto:judith.utz%40sbb.spk-berlin.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25277


496  |  Rezensionen

Beobachtungen zur Ausgestaltung der Seiten, die wiederum wertvolle Rück­
schlüsse auf Werkstattpraktiken zulassen.

Ausgehend von werkimmanenten Überlegungen über die Anlagekonzepte der 
Reichenauer Evangelienbücher schlägt Vennebusch den Bogen zur Nutzung und 
zur Rezeption der Bücher. Er verfolgt im zweiten Teil der Arbeit (Kapitel 7–9) die 
Frage, inwiefern die Anlagekonzepte mit dem Ort der Nutzung der Evangelien­
bücher in Bezug stehen konnten, also inwiefern spezifische Liturgien und die Ver­
ehrung lokaler Heiliger die Herstellung der Objekte bedingten. Der Autor unter­
sucht dies konkret für zwei Beispiele, die Aachener Marienstiftskirche (Kap. 8.1) 
und den Bamberger Dom (Kap. 8.2). In beiden Fällen lassen sich mittelalterliche 
Sakraltopographien nicht mehr eindeutig rekonstruieren; zudem bleibt offen, ob 
Vermerke oder Verweise auf bestimmte Altäre in die ursprüngliche Nutzungszeit 
der Bücher datieren oder nachmittelalterlich ergänzt wurden. Obwohl sich der 
Autor der Problematik aller raumbezogenen historischen Analysen bewusst ist, 
ist der Ansatz, das Buch im Kontext seiner liturgischen Nutzung zu untersuchen, 
äußerst gewinnbringend – auch wenn im Fall der Reichenauer Evangelienbücher 
nicht immer klar ist, ob sie überhaupt für den liturgischen Gebrauch entstanden 
oder eher repräsentative Funktionen übernehmen sollten. 

Im letzten Abschnitt (Kapitel 10–12) untersucht Vennebusch die Miniaturen 
hinsichtlich ihres Inspirations- und Offenbarungsverständnisses. Die buchstruktu­
rierende Funktion der Miniaturen beziehungsweise das „Verhältnis der Bildseiten 
zu dem jeweils damit in Verbindung stehenden Text sowie zur Gesamtanlage des 
entsprechenden Codex“ (287) erfahren besondere Aufmerksamkeit. Auch thematisiert 
der Autor, inwiefern die Miniaturen ihrem Offenbarungscharakter überhaupt gerecht 
werden; ob sie von den Gläubigen in der Liturgie überhaupt sichtbar und damit rezi­
pierbar waren und inwiefern sich ihre mögliche Sichtbarkeit auf die Auswahl und 
Anordnung der Miniaturen auswirkte, lässt sich jedoch – wie so oft für vormoderne 
Wahrnehmungsphänomene – für keines der Bücher eindeutig nachweisen. 

Das ambitionierte Ziel der Arbeit, die ausgewählten Reichenauer Evangeli­
enbücher durch die Untersuchung von Anlagekonzepten, liturgischem Gebrauch 
und Offenbarungsverständnis als Gruppe zu definieren, lässt sich aufgrund der 
heterogenen Ergebnisse nicht erreichen. In dieser Heterogenität liegt aber auch 
eine der Stärken des Buches, das mit einer Unmenge an detaillierten Beobach­
tungen aufwartet. Zudem liest sich die klar strukturierte Arbeit gerade durch die 
Thematisierung nicht verifizierbarer Hypothesen sehr erfrischend. Die vielen 
Überlegungen zum Zusammenhang von produktions- und rezeptionsästhetischen 
Aspekten der Evangelienbücher werden für zukünftige Auseinandersetzungen 
mit den Büchern äußerst gewinnbringend sein. Eine weitere Stärke des Bandes 
ist der interdisziplinäre Zugang aus kunsthistorischer und liturgiewissenschaft­
licher Perspektive, der die verschiedenen Themenbereiche fundiert miteinander 
verschränkt, woraus sich weitere Anknüpfungspunkte ergeben.



Rezensionen  |  497 

Dorothea Weltecke (Hg.), Religiöse Gewalt in 
historischer Dimension (Schriften des Historischen Kollegs. 
Kolloquien 109). Berlin, Boston, De Gruyter 2025. 542 S. 
2 farb. Abb.

Besprochen von Theresa Bachhuber:  
München, T.Bachhuber@campus.lmu.de

Die Beiträge des vorliegenden Sammelbands sind aus der Tagung ‚Historical Dimen­
sions of Religious Violence‘ hervorgegangen, die Boris Barth († 2023) und Dorothea 
Weltecke im Jahr 2020 am Historischen Kolleg in München veranstalteten. Der Band 
offeriert eine Vielzahl an interdisziplinären sowie epochenübergreifenden Perspek­
tiven und Herangehensweisen zum facettenreichen Komplex religiöser Gewalt und 
inspiriert zu einer kritischen Reflexion dieses Themas. Gerade für MediävistInnen ist 
es lohnend, sich auf diesen Ansatz einzulassen – nicht nur wegen der spezifischen 
Beiträge zur Epoche, sondern weil das Gesamtbild, das sich aus den Beiträgen ergibt, 
entscheidende Impulse auch für die mediävistische Forschung bereithält.

Weltecke schildert einleitend, welche methodischen Zugänge und Frage­
stellungen sich aus diesem Themenfeld ergeben können, und diskutiert mög­
liche Erkenntnischancen und Herausforderungen, die die Auseinandersetzung 
mit religiöser Gewalt für die Geschichtswissenschaft eröffnet. In den folgenden 
20 Beiträgen greifen ForscherInnen ihre Gedanken auf.

Zur zeitgenössischen Wahrnehmung von religiöser Gewalt und zu den damit 
verbundenen Narrativen referieren Hartmut Leppin, Hermann Kamp, Béné­
dicte Sère, Daniel Schley, Luise Marion Frenkel, Lukas-Daniel Barwitzki und Jörn 
Roland Christophersen. Im Vergleich dieser Artikel wird deutlich, wie stark die 
Deutung religiöser Gewalt von der Perspektive der Beteiligten und der Rezipie­
renden abhängt. Als legitim galt häufig Gewalt, die vornehmlich dem eigenen 
Machterhalt diente. Sogar innerhalb derselben religiösen Gruppen lässt sich so 
eine gewisse Ambivalenz gegenüber religiöser Gewalt feststellen.

Daniel Föller und Boris Barth behandeln theologische Kriegstheorien in 
unterschiedlichen Jahrtausenden. Für die Karolingerzeit konstatiert Föller deren 

Theresa Bachhuber: Rezension zu Dorothea Weltecke (Hg.), Religiöse Gewalt in historischer Dimension.  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 497–498. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25278 (CC BY-SA 4.0)

mailto:T.Bachhuber%40campus.lmu.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25278


498  |  Rezensionen

Abwesenheit in Laienspiegeln, obwohl diese in theologischen Diskussionen und 
Fürstenspiegeln sehr wohl präsent waren. Barth hingegen analysiert deutsche 
protestantische Kriegstheologien zur Zeit des Ersten Weltkrieges.

Kai Trampedach und Kurt Villads Jensen zeigen in ihren Beiträgen, wie zum 
Beispiel in der hasmonäischen Expansion (168–62 v. Chr.) durch Zwangsbeschnei­
dungen beziehungsweise in den Kreuzzügen (ca. 1050–1300) durch Umwidmung 
und Neubau sakraler Stätten religiöse Gewalt im weiteren Sinne auch Umwelt, 
Landschaften und Bevölkerungen prägen konnte.

Rainer Josef Barzen und Adam Knobler konzentrieren sich auf die Erinne­
rung an religiöse Gewalt im kulturellen Gedächtnis der Zeit. Während Barzen 
die Erinnerungspraktiken aschkenasischer Gemeinden im Hoch- und Spätmittel­
alter als eine Art Verarbeitungsstrategie von erlebter und zu erwartender Gewalt 
interpretiert, analysiert Knobler die Rezeption von Kreuzzugsideologie und 
deren romantisierende Rhetorik im 19. Jahrhundert. Im Kontrast dazu eröffnet 
David Cook mit dem Dschihad eine muslimische Perspektive. Er zeigt, wie tech­
nische Entwicklungen der Kriegsführung deren Darstellung in der Dschihad-
Literatur veränderten. 

Das Leben von Juden oder Muslimen unter christlicher Herrschaft beleuchten 
Nikolas Jaspert, Clara Almagro Vidal und Ulrike Mersch. Ihre Beiträge zeigen, 
dass Religion im Zusammenleben von Christen und Nichtchristen zwar eine 
wichtige Rolle spielte, jedoch kein Faktor war, der allein zu Gewaltausbrüchen 
führte. Ob es zu Gewalttaten kam, wer daran teilnahm, sich dagegen aussprach 
oder Opfer schützte, war multifaktoriell bedingt.

Auch die Beschäftigung mit religiöser Gewalt in der Forschung wird themati­
siert: Jörg Feuchter kritisiert Ansätze des Katharerrevisionismus ausgehend von 
Robert I. Moore, während Johannes Süssmann sich im Kontext der frühneuzeitli­
chen Begriffsgeschichte mit religio befasst und davor warnt, bei der Verwendung 
des Ausdrucks ‚religiöse Gewalt‘ dem aufklärerischen Denkmuster zu verfallen, 
demzufolge Religion per se irrational oder fanatisch sei. Sabine Schmolinsky 
widmet sich dem christlichen Martyrium aus Perspektive der Genderforschung 
und macht auf Geschlechtergrenzen aufmerksam, die bestimmen konnten, ob und 
in welcher Form sich die Sehnsucht nach dem Martyrium erfüllte.

Der Band überzeugt durch seine Vielfalt und ist für MediävistInnen beson­
ders von Interesse – nicht nur wegen der zahlreichen Beiträge zum Mittelalter, 
sondern vor allem auch aufgrund der methodischen Impulse und vergleichenden 
Perspektiven, die zum Weiterdenken anregen. Er liefert nicht nur einen beein­
druckenden Überblick über die aktuelle Forschung, sondern bietet zugleich neue 
Ansätze für eine systematische Analyse religiöser Gewalt über Epochen- und 
Konfessionsgrenzen hinweg.



Das Mittelalter
Perspektiven mediävistischer Forschung
2025 · Band 30 · Heft 2

Herausgegeben von Isabelle Mandrella
im Auftrag des Präsidiums  
des Mediävistikverbandes

Das Themenheft zu ‚Sexualitäten im Mittelalter. Normen und 
Devianz, Phantasien und Praktiken‘ fokussiert, wie vormoderne 
Gesellschaften Sexualität beschrieben, regulierten und imagi-
nierten. Die Beiträge beleuchten interdisziplinär und exempla-
risch Diskurse aus Theologie, Medizin, Recht, Hagiographie, 
Literatur und bildender Kunst, in denen Vorstellungen von Norm 
und Abweichung, Begehren und Körperlichkeit verhandelt wur-
den. Anhand bekannter wie neu erschlossener Quellen zeigen 
sie die Vielgestaltigkeit sexueller Ordnungen und Praktiken 
und eröffnen neue Perspektiven auf Macht, Geschlecht und 
soziale Strukturen.


	Umschlag
	Vorspann
	Inhaltsverzeichnis
	Hendrik Hess, Christian Kaiser und Birgit Zacke
	Einleitung. Sexualitäten im Mittelalter

	NORMEN DER NATUR
	Jasmin Hauck
	Sexuelles Tabu und Strafe im interdisziplinären Diskurs. Zur mittelalterlichen Aufnahme und Fortschreibung eines antiken Tierexempels in Naturphilosophie, Theologie und Recht

	Daniel Schäfer
	‚Erfindung‘ des unfruchtbaren Greises? Überlegungen zur vormodernen Diskussion um männliche Alterssterilität und -impotenz


	DISZIPLINIERUNG UND GRENZÜBERSCHREITUNG IN DEN GESCHLECHTERORDNUNGEN
	Michael Eber
	Sexuelles Begehren, Geschlecht und monastische Disziplin in den Viten 
der Euphrosyne/des Smaragdus 
(BHG 625, BHL 2722, BHL 2723)

	Jacqueline Turek 
	Uneheliche Schwangerschaften und weiblicher Gesindedienst im vormodernen Nürnberg. Eine Untersuchung zu Klagen 
von schwangeren Mägden vor 
städtischen Gerichten

	SPRECHENDE GENITALIEN
	Johannes Ruhstorfer
	Sex und Macht. Ein frivoler ‚Rangstreit zwischen Schwanz und Möse‘ aus der späten Mamluken-/frühen Osmanenzeit

	Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg
	Sexuelle Selbstermächtigung und sexualisierte Gewalt im ‚Nonnenturnier‘ und im ‚Rosendorn‘

	Sylvia Jurchen
	Der Phallusbaum als Paradigma 
der obszönen Groteske. Eine zeichentheoretische Ernte


	DAS BLOSSGESTELLTE GESCHLECHT
	Sophie Hüglin
	Wie eine Göttin oder auf allen Vieren. Die Kaisertochter in Darstellungen 
von ‚Vergils Rache‘ im Kontext mittelalterlicher Sachkultur

	Andrea Moshövel
	Lexikographische Einblicke 
in das Sprechen über Sexuelles 
im Frühneuhochdeutschen



	FORUM MITTELALTER
	Dissertationspreis des Mediävistikverbands 2025
	Isabelle Mandrella
	‚In nomine. Name und Benennung 
im Mittelalter‘

	Rezensionen




