
405

Sylvia Jurchen

Der Phallusbaum als Paradigma  
der obszönen Groteske
Eine zeichentheoretische Ernte

Abstract The study centres on the phallus tree of Massa 
Marittima. The obscene grotesque of the phallus tree is 
examined with regard to its deictic creation of meaning. 
The semiotic analysis considers both the pictorial and the 
linguistic dimension of the creation of meaning, taking 
into account iconographic and etymological traditions. 
The phallus tree with its deixis leads to a fundamental 
question: how much complexity can we attribute to pre-
modern pictorial and textual works with obscene motifs, 
and how much complexity might we perhaps prematurely 
deny them? 

Keywords Grotesque; Medieval Sexuality; Obscene; 
Phallus Tree

1	 Einleitung

In der vorliegenden Untersuchung möchte ich mich 
der obszönen Groteske am Beispiel des Phallus-
baums widmen, der als Bildmotiv in Handschriften, 
Wandmalereien, Tragzeichen und Minnekästchen 

Kontakt

Dr. Sylvia Jurchen,  
Technische Universität Chemnitz,  
Institut für Germanistik und  
Interkulturelle Kommunikation,  
Thüringer Weg 11/202,  
D–09107 Chemnitz,  
sylvia.jurchen@phil.tu-chemnitz.de 

Sylvia Jurchen: Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske. Eine zeichentheoretische Ernte.  
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 405–426. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.  
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25263 (CC BY-SA 4.0)

mailto:sylvia.jurchen%40phil.tu-chemnitz.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25263


406  |  Sylvia Jurchen

überliefert ist.1 Grotesk ist der Phallusbaum insofern, als mit Baum und Phallus 
zwei Dinge ästhetisch kombiniert werden, die in der natürlichen Ordnung der 
Dinge keine genuine Verbindung eingehen können: Pflanze und Mensch. Obs-
zön ist die Groteske insofern, als mit dem Phallus eine Komponente aus dem 
Sexualbereich stammt, die unverhüllt-offensiv, das heißt ohne Rücksicht auf eine 
etwaige Verletzung des Schamgefühls, zur Darstellung kommt und damit poten-
tiell Anstoß erregt.2 Zur potentiellen logischen Anstößigkeit der Groteske qua 
außerordentlicher Kombination kommt mit dem erigierten (geernteten) Penis 
noch eine potentiell sittliche hinzu.3 Die Phallusernte bewertet die Forschung 
denn auch zumeist als freimütiges Pendant zur verhüllenden Sexualmetapher des 
Rosenpflückens, erkennt im grotesken Bildarrangement also eine Inszenierung 
des Sexualaktes.4 Der französische ‚Rosenroman‘ (13. Jahrhundert), in dem der 
Phallusbaum als textkonterkarierendes Bildmotiv begegnet, hat hierzu ebenso 
Anlass gegeben5 wie die Wandmalerei (um 1400) von Schloss Lichtenberg, die 
neben Phalli auch noch Rosen im Baum aufbietet.6 Endpunkt der Hermeneutik 
ist in aller Regel das Erkennen des Sexualaktes. Julius von Schlosser etwa merkt 
1916 zum Phallusbaum von Schloss Lichtenberg an, dass der „Sinn des derben 
Schwankes“ eigentlich „keiner Erläuterung“ bedürfe.7 

Lohnte es nicht, so meine Frage, einmal ganz gezielt nach Sinn und Sinnstif-
tungsverfahren der obszönen Groteske zu fragen, dem Phallus im Baum zeichen-
theoretisch reflektiert nachzuspüren? In einer Lanze etwa eine Metapher für den 
Penis zu erkennen, fällt leicht, die umgekehrte Denkbewegung ist schwieriger. 
Diese kann, so die Grundannahme, durch die spezifische Deixis eines Artefakts 

	1	 Die deutsche Forschung zum Phallusbaum ist leider noch immer überschaubar; jüngst hierzu 
Zeppezauer-Wachauer 2021.

	2	 Im Anschluss an Haug 2004, S. 72: „Obszönität definiert sich somit als die provokative 
Darbietung oder Darstellung dessen, was der Scham unterworfen ist. Und die Definition 
muß so formal bleiben; denn was der Scham unterliegt, konkret zu bestimmen, ist gene-
rell nicht möglich, da dieser Bereich kulturhistorisch außerordentlich variabel erscheint.“ 
Komplementär zur weiblichen Phallusernte vgl. den Beitrag von Sophie Hüglin in diesem 
Band, die im Kontext der Erzähltradition von ‚Vergils Rache‘ unter umgekehrten Vorzeichen 
Darstellungen des weiblichen Intimbereichs – dort von Männern traktiert – untersucht. 

	3	 Zum komischen Potential der obszönen Groteske vgl. Velten 2004. 
	4	 Mitunter auch die Inszenierung einer Kastration (im Kontext schwarzer Magie); hierzu 

Koldeweij 1995, S. 506; Smith 2009, S. 10–15; Hammerl 2018, S. 56. Zum (positiven) Konnex 
von Profanem und Sakralem vgl. demgegenüber Reiss 2017. 

	5	 Vgl. Müller 1998, S. 55; Opitz 2008, S. 216; Smith 2009.
	6	 Zur Verflechtung des Motivs im Lichtenberger Bilderzyklus vgl. Schwemberger 2013, S. 426 f.
	7	 Von Schlosser 1916, S. 23. Zweifel hieran hegt Julius von Schlosser selbst, wenn er einräumt: 

„Es ist gar nicht ausgeschlossen – ein Vorbehalt, den wir dem Mittelalter gegenüber immer 
wieder zu machen gezwungen sind –, daß hinter dem Ganzen noch ein tieferer Sinn zu 
suchen wäre: die ‚Moral‘ zu einem uns sehr immoralisch anmutenden Sujet“ (ebd.).



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  407 

freilich auch nahegelegt werden, je nach Darstellungsabsicht und Gebrauchs-
zusammenhang.8 Der Gegenstand, an dem ich meine Überlegungen ausführen 
möchte, ist der Phallusbaum von Massa Marittima (ca. 1265; Abb. 1). Auch wenn das 
1999 freigelegte Fresko nicht vollständig erhalten ist, erlaubt es die differenzierte 
Ausführung desselben, das Sinnstiftungsverfahren mit zweifacher Ausrichtung 
zu untersuchen, einmal hinsichtlich der an der Bildsprache und sodann der an 
der Textsprache orientierten Sinnstiftungskomponenten. Bild- und Textsprache 
sind unterschiedliche Zeichensysteme, die aber im jeweiligen Zeichen mitein-
ander korrespondieren: Das Bild eines Penis kann natürlich auch die Lautfolge 
P-E-N-I-S (oder entsprechender historischer Bezeichnungen) sekundär aufrufen.9 
Erstere, deiktisch-explizit über Form und Farbe operierende Komponente hat die 
Forschung noch nicht erschöpfend, letztere, deiktisch-implizit über Laut und 

	8	 Zu Bild- und Textdeixis vgl. Wenzel 2008. 
	9	 Die durch Form und Farbe, Laut und Klang bestimmte Ausdrucksseite eines Zeichens, mit 

de Saussure 1967, S. 76–79: das Bezeichnende (Signifikant). 

Abb. 1 | Phallusbaum von Massa Marittima, Italien, ca. 1265. Foto: Francesco Bini (Sailko).  
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG  
(Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG


408  |  Sylvia Jurchen

Klang operierende Komponente allenfalls punktuell reflektiert.10 Dass beides 
lohnt, versuche ich im Folgenden unter Einbezug der ikonographischen und 
etymologischen Traditionen zu zeigen.

2	 Bildsprache sehen: Form und Farbe (Form- und Farbdeixis)

Für Helmut Stampfer ist das Fresko von Massa Marittima schon „allein“ durch 
seinen „öffentlichen Standort“ am Brunnen, der namentlich Überfluss verspreche, 
als „Symbol der Fruchtbarkeit“ zu interpretieren.11 Als reines Fruchtbarkeits-
symbol freilich konnte der toskanische Phallusbaum die Forschung nicht restlos 
überzeugen. Das Personal unter dem Baum widersetzt sich einem einfachen Ver-
ständnis. Es ist letztlich jenes auffällig inszenierte Frauenpaar in der vorderen 
linken Bildhälfte, an das sich der Blick des Betrachters12 heftet und an dessen 
Verständnis die Gesamtinterpretation hängt. 

Die Szene (Abb. 2) wird gemeinhin als Streit zweier Frauen um einen Phallus 
gedeutet. Zu den sich gegenseitig an den Haaren ziehenden Frauen gesellt sich 
links daneben eine weitere Phalluspflückerin, die mit ihrem Werkzeug einen Ast 
und mit dem Ast eine Phallusfrucht zu erlangen hofft, während am linken Bildrand 
(unter den Schwingen des ghibellinischen Adlers?)13 ein geernteter Phallus unter 
dem Frauengewand verschwindet. Der Streit um den Phallus scheint im Südtiroler 
Phallusbaum von Schloss Moos, bei dem sich nackte Frauen im Kampf um den 
Phallus noch mit Kolben zu Leibe rücken, ein Pendant zu haben.14 Es ist allerdings 
gar nicht so eindeutig, ob es sich im toskanischen Fresko tatsächlich um einen 
Streit handelt, der das Frauenpaar der linken Bildhälfte (blau–rot) als Widerpart 
zum harmonisch verschränkten Frauenpaar der rechten Bildhälfte (rot–blau) 
inszeniert.15 Gegenüber der ikonographischen Tradition, die den Frauenstreit 

	10	 Die ikonographische Analyse beschränkt sich in sprachlicher Hinsicht v. a. auf das Erfassen 
basaler Sexualmetaphorik, sprachreflexive Ansätze finden sich noch am ehesten bei Hammerl 
2018. Richtungsweisende Impulse setzte hier freilich schon Jones 2004, S. 120, mit seiner 
Unterscheidung zwischen „formal ambiguity“ und „linguistic ambiguity“.

	11	 Stampfer 2016, S. 21. Als ein speziell an Frauen gerichteter Fruchtbarkeitsbaum begreift ihn 
Hoch 2006.

	12	 Die männliche Form wird im Beitrag generisch verwendet und schließt die weibliche Betrach-
terin mit ein. 

	13	 Vgl. Smith 2009, S. 7.
	14	 Grundlegend hierzu Wolter-von dem Knesebeck 2005, der beim Phallusbaum von Schloss 

Moos gefährliche Minne- und Weibermacht inszeniert sieht, vgl. hier insbesondere 
S. 504–510. 

	15	 Vgl. Hoch 2006, S. 479.



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  409 

über gegenseitiges Ziehen an den Haaren dynamisch ins Bild setzt,16 besticht die 
in Rede stehende Szene durch eine merkwürdige Statik: Das horizontale weicht 
einem vertikalen Ziehen, das sich auch als gemeinsames Wringen begreifen lässt.17 
Mit dem potentiellen Wringen kommt freilich die Frage auf, was aus den Haaren 
ausgewrungen werden sollte. Die Antwort hängt, meine ich, gleichsam tropfend 
im Baum. Es ist die Flüssigkeit der mit Samen und Blut gefüllten Phalli.18 

Die Phalli werden interessanterweise über Hoden und Eichel mit blauen 
Beeren assoziiert (vgl. Abb. 3 links): Die Beeren enthalten Saft, wie auch die Hoden 
jenen ‚Saft‘ enthalten, der beim Samenerguss durch den Schaft zur Eichel strömt. 
Die Fließrichtung wird durch den Penisschaft, der Hoden (blau markiert über die 
Beeren) und Eichel (ebenfalls blau markiert) verbindet, vektorgleich angezeigt. 
Aus deiktischer Sicht fungieren die Phalli mitsamt Hoden als Zeigefinger.19 Die 

	16	 Vgl. Glasgow, University Library, Ms. Hunter 252, fol. 186r; Paris, Bibliothèque nationale de 
France, Lat. 7344, fol. 12r. 

	17	 Hierin Smith 2009, S. 6, beipflichtend.
	18	 Zur biologischen Erklärung der Entstehung des Samens aus dem Blut gemäß der mittelalter-

lichen Medizin und Naturwissenschaft vgl. den Beitrag von Daniel Schäfer im vorliegenden 
Band.

	19	 Das Zeigefingerprinzip ist aus mittelalterlichen Handschriften hinlänglich bekannt, in denen 
mitunter tatsächlich Phalli als Zeigefinger zum Einsatz kommen; vgl. Glasgow, University 
Library, Ms. Hunter 251, fol. 32r. 

Abb. 2 | Phallusbaum  
von Massa Marittima  
(Ausschnitt Frauenszene).  
Foto: Francesco Bini (Sailko). 
https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Massa_
marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_ 
della_fecondit%C3%A0,_ 
1265_circa_03.JPG (Zugriff: 
15.09.2025). CC BY-SA 4.0.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG


410  |  Sylvia Jurchen

basale Fließrichtung (vgl. Abb. 3 mittig) verläuft von oben nach unten bis zu jenem 
Phallus, an dem ein gelbes Blatt tropfengleich hängt, bereit, durch die Haare der 
beiden Jungfrauen aufgefangen zu werden (vgl. Abb. 3 rechts). Das Auffangen des 
Tropfens hat im aktiven Pflücken des Phallus ein Gegenstück: So wie die goldgelb 
gewandete Phalluspflückerin20 mit ihrem Gerät nach den gelben Phalli strebt, so 
streben auch die beiden Jungfrauen mit ihrem goldgelb flammenden Haar – die 
Form ist prägnant – nach jener Frucht, deren lebenspendende Flüssigkeit schließ-
lich in einem herzförmigen Gefäß aufgefangen wird. Form (Herz) und Farbe (rot) 
des sammelnden Gefäßes sind nicht minder prägnant. Kurzum: Die Beeren sind 
nicht nur eine Metapher für den Phallus, sondern der Phallus ist auch eine Meta-
pher für die Beeren (in phallusförmiger Traube).21 Mit dem Keltern des Samen 

	20	 Eine Vogelverscheucherin erkennt Hoch 2006, S. 461. 
	21	 In mittelalterlichen Handschriften finden sich neben herz-, zapfen- und kleeblattförmigen 

auch phallusförmige Weintrauben. Eine entsprechende Illustration bietet ein flämisches 
Stundenbuch aus dem 15. Jh.; vgl. München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 28345, fol. 48r.

Abb. 3 | Phallusbaum von Massa Marittima (Ausschnitte). Foto: Francesco Bini (Sailko).  
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG  
(Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  411 

und Blut enthaltenden Phallus ist der Phallusbaum nicht einfach nur ein Symbol 
der Fruchtbarkeit. Der gekelterte (Wein-)Beerenphallus ruft pars pro toto den am 
Kreuzesbaum gekelterten Christus auf. Die merkwürdige Statik der wringenden 
Frauen kann sich schließlich auch aus der Statik der mit Pressschrauben ausge-
statteten Kelter ergeben: In entsprechenden Abbildungen ist es manchmal eine, 
manchmal sind es aber auch zwei parallel angeordnete Pressschrauben, die Druck 
auf den in der Presse eingespannten Christus ausüben, dessen Blut in einen Kelch 
oder Holzbottich strömt.22 Die Drehbewegung der Kelterschrauben würde im Bild 
einmal über das schraubengleich gewundene Haar, einmal über das am Phallusgriff 
manuell um die eigene Achse drehbare Herzgefäß greifbar, das als inverser Hoden-
sack blutrot anzeigt, womit es gefüllt ist. 

In den traditionellen Kreuzigungsdarstellungen (vgl. Abb. 4) wird das Blut 
Christi zumeist in zweifacher Form aufgefangen: einmal durch die Kelche der 
um Christus schwebenden Engel, einmal durch das Haar der das Kreuz innig 
umschließenden Maria Magdalena. Diese hatte schon zuvor mit ihrem Haar Jesu 
Füße getrocknet und gesalbt, nun nimmt sie unter Tränen das Blut des Geliebten 
mit ihrem Haar auf. Das phallische Herz (Jesu) im toskanischen Fresko, über dem 
die Vögel engel- oder aasgeiergleich kreisen, wie auch die beiden Jungfrauen dar-
unter einvernehmlich wringen oder streitend ringen, setzt in seiner Ambiguität 
das Denken des Betrachters eigentlich erst in Bewegung und gestattet im Geiste 
zu ergänzen, was über die spezifische Deixis pars pro toto nahegelegt wird: 

Der Phallusbaum ruft – in Gänze betrachtet – über die Phallusernte zunächst 
die Ernte jener verbotenen Paradiesfrucht auf, die Eva, verführt durch die Schlange, 
pflückte und Adam reichte; die Schlange codiert als profane Metapher auch das 
männliche Glied. Gleichzeitig evoziert der Phallusbaum über die typologisch 
motivierte Form- und Farbensprache die wunderbare Empfängnis (a: vom Himmel 
tropfendes Glied), den Martertod (b: Stich und Kelter des Gliedes) und die himm-
lische wie fleischliche Auferstehung (c: erigiertes Glied, gespiegelt im emporstre-
benden Vogel) Christi, ruft damit Sünde (Adam und Eva) und Sündenerlösung 
(Christus und Maria) zugleich auf.23 Samen, Blut und Wasser sind als lebenser-
haltende wie lebenspendende Säfte aufs Engste miteinander verknüpft. In Kom-
bination mit dem Brunnen steht der Phallusbaum als arbor vitae, bei der die Wasser 
Schöpfenden gleichsam zu Blut wie Wein Empfangenden werden, letztlich in der 

	22	 Vgl. Paris, Bibliothèque nationale de France, Français 166, fol. 123v; New York, Pierpont 
Morgan Library, Ms. M 917/945, S. 118–121.

	23	 Über den alludierten Paradiesgarten wird bereits ein heilsgeschichtlicher Deutungsrahmen 
aufgemacht, vgl. Zeppezauer-Wachauer 2021, S. 92, der mitunter wenig attraktiv erscheint; 
vgl. Smith 2009, S. 9, 21. 



412  |  Sylvia Jurchen

Bildtradition des fons vitae (Brunnen des Lebens) und des fons pietatis (Brunnen 
der Barmherzigkeit).24 

Gottes Werke sind in Gestalt seines Sohnes Werke der Liebe aus Liebe zum 
sündigen Menschen, der sich als eine gleichsam unterm Phallusbaum stehende 
‚Braut Christi‘ vergegenwärtigen kann, wohin die eigene Liebesbemühung strebt. 
Der Phallusbaum knüpft über die gleichermaßen metonymische wie metaphori-
sche Relation von (gekeltertem) Phallus und (auffangendem) Herz, von passio 
(Leiden) und compassio (Mitleiden), nicht zuletzt an die stärker auf contemplatio 
ausgerichtete Tradition des Liebesbaums (arbor amoris)25 an, in den das Gewinde 
der Kelterschrauben mitunter raffiniert integriert wird (Abb. 5): Die durch den 
Lanzenstich zugefügte Seitenwunde Christi befindet sich in Kreuzigungsdarstel-
lungen oftmals in Herznähe, insofern der Lanzenstich zugleich den Stich ins Herz 
der um Christi Trauernden (Jungfrau Maria, Maria Magdalena usw.) reflektiert. 
Leidender und Mitleidende leben in der gleichen (Herz-)Wunde. Maria Magdalena, 

	24	 Zu engem Konnex und Varianz beider Bildtraditionen, die (den gekreuzigten) Christus 
piktoral mit Wasser und Brunnen verbinden, vgl. Wipfler 2014. 

	25	 Der Liebesbaum ist eine Baummatrix, über deren Struktur ein ‚Liebesaufstieg‘ erfolgen 
soll: „Weltliche und geistliche Ars amandi wird im Baumbild erklärt und gelehrt.“ Kamber 
1964, S. 132. Der toskanische Phallusbaum kann als spielerische Variante der mystisch-
scholastischen Reflexionsform Liebesbaum begriffen werden, insofern sich die ars amandi 
erst im Zuge der strukturell angeleiteten ars spectandi praktisch erschließt: Der Erkenntnis- 
ist auch ein Liebesakt.

Abb. 4 | Oben: Paolo Veneziano, Kreuzigung, Italien, ca. 1340/1345. 
Washington, DC, National Gallery of Art, Nr. 284. https://www.nga.gov/
artworks/284-crucifixion (Zugriff: 15.09.2025). CC0 1.0. Unten: Phallusbaum von 
Massa Marittima. Foto: Francesco Bini (Sailko). https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_
fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG (Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Jesus 
Christ Crucified on the Cross. Robodread/Alamy Vektorgrafik. https://www.alamy.
com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-
image414520141.html (Zugriff: 04.05.2025). Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

Abb. 5 | Andachtsbild: Ein 
Mönch betet vor einem roten 
Herz, das von einer Schriftrol-
le mit der Inschrift est amor 
meus durchzogen ist, darüber 
der Gekreuzigte im Baum. 
Geistliche Sammelhandschrift, 
England, ca. 1460–1470. 
London, British Library,  
Ms. Add. 37049, fol. 36v.  
https://www.alamy.com

https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/illustrated-page-from-the-desert-of-religion-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-the-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-etc-mostly-illustrated-in-northern-english-apostolus-dicit-ciuitatem-hic-manentem-non-habentus-etc-verses-23-couplets-beg-behold-how-in-pe-wilderness-of-pis-warld-men-gase-bot-therin-place-of-abydynge-none-hase-accompanied-by-the-common-vado-mori-device-three-drawings-bearing-each-a-scroll-with-verses-latin-in-royal-mss-5-e-xxi-f-126-b-7-e-vii-f-177-etc-english-in-cotton-ms-faust-b-vi-pt-ii-f-1-image226811775.html


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  413 

Bildtradition des fons vitae (Brunnen des Lebens) und des fons pietatis (Brunnen 
der Barmherzigkeit).24 

Gottes Werke sind in Gestalt seines Sohnes Werke der Liebe aus Liebe zum 
sündigen Menschen, der sich als eine gleichsam unterm Phallusbaum stehende 
‚Braut Christi‘ vergegenwärtigen kann, wohin die eigene Liebesbemühung strebt. 
Der Phallusbaum knüpft über die gleichermaßen metonymische wie metaphori-
sche Relation von (gekeltertem) Phallus und (auffangendem) Herz, von passio 
(Leiden) und compassio (Mitleiden), nicht zuletzt an die stärker auf contemplatio 
ausgerichtete Tradition des Liebesbaums (arbor amoris)25 an, in den das Gewinde 
der Kelterschrauben mitunter raffiniert integriert wird (Abb. 5): Die durch den 
Lanzenstich zugefügte Seitenwunde Christi befindet sich in Kreuzigungsdarstel-
lungen oftmals in Herznähe, insofern der Lanzenstich zugleich den Stich ins Herz 
der um Christi Trauernden (Jungfrau Maria, Maria Magdalena usw.) reflektiert. 
Leidender und Mitleidende leben in der gleichen (Herz-)Wunde. Maria Magdalena, 

	24	 Zu engem Konnex und Varianz beider Bildtraditionen, die (den gekreuzigten) Christus 
piktoral mit Wasser und Brunnen verbinden, vgl. Wipfler 2014. 

	25	 Der Liebesbaum ist eine Baummatrix, über deren Struktur ein ‚Liebesaufstieg‘ erfolgen 
soll: „Weltliche und geistliche Ars amandi wird im Baumbild erklärt und gelehrt.“ Kamber 
1964, S. 132. Der toskanische Phallusbaum kann als spielerische Variante der mystisch-
scholastischen Reflexionsform Liebesbaum begriffen werden, insofern sich die ars amandi 
erst im Zuge der strukturell angeleiteten ars spectandi praktisch erschließt: Der Erkenntnis- 
ist auch ein Liebesakt.

Abb. 4 | Oben: Paolo Veneziano, Kreuzigung, Italien, ca. 1340/1345. 
Washington, DC, National Gallery of Art, Nr. 284. https://www.nga.gov/
artworks/284-crucifixion (Zugriff: 15.09.2025). CC0 1.0. Unten: Phallusbaum von 
Massa Marittima. Foto: Francesco Bini (Sailko). https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_
fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG (Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Jesus 
Christ Crucified on the Cross. Robodread/Alamy Vektorgrafik. https://www.alamy.
com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-
image414520141.html (Zugriff: 04.05.2025). Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

Abb. 5 | Andachtsbild: Ein 
Mönch betet vor einem roten 
Herz, das von einer Schriftrol-
le mit der Inschrift est amor 
meus durchzogen ist, darüber 
der Gekreuzigte im Baum. 
Geistliche Sammelhandschrift, 
England, ca. 1460–1470. 
London, British Library,  
Ms. Add. 37049, fol. 36v.  
https://www.alamy.com

https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/illustrated-page-from-the-desert-of-religion-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-the-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-etc-mostly-illustrated-in-northern-english-apostolus-dicit-ciuitatem-hic-manentem-non-habentus-etc-verses-23-couplets-beg-behold-how-in-pe-wilderness-of-pis-warld-men-gase-bot-therin-place-of-abydynge-none-hase-accompanied-by-the-common-vado-mori-device-three-drawings-bearing-each-a-scroll-with-verses-latin-in-royal-mss-5-e-xxi-f-126-b-7-e-vii-f-177-etc-english-in-cotton-ms-faust-b-vi-pt-ii-f-1-image226811775.html


414  |  Sylvia Jurchen

die Christi Blut mit ihrem Haar auffängt, repräsentiert, wenn man so will, als 
bußfertige Sünderin den idealen Rezipienten des Phallusbaums, nicht zuletzt, weil 
sie den gesamten Leidensweg Christi bis hin zu dessen Auferstehung 
begleitete.26 

Christi Empfängnis (a), Martertod (b) und Auferstehung (c) sind als Stationen 
auch am Phallusbaum imaginativ zu sehen (vgl. Abb. 4, a–c), wenn der Phallus nicht 
einfach nur als Phallus erkannt, nicht als reines Lustobjekt verkannt wird.27 Die 
buchstäbliche Lesart des Phallus als Lust- und Sündenobjekt ist in ihrer provokati-
ven Anstößigkeit der Typus zur Erlösung von ebendieser Sünde, und der Betrachter 
kann im Interpretationsakt die Bewegung von Sünde (= naiv-obszöne Lesart als 
Typus) zur Erlösung (= reflektiert-typologische Lesart als Antitypus) intellektuell 
nachvollziehen – oder aber in der Sünde stecken bleiben: Ein Betrachter, der nur 
auf die Phalli schaut und die Weinbeeren liegen lässt, der nur das Ziehen, nicht aber 
das Wringen der Haare erkennt, bleibt hermeneutisch im fleischlichen Liebesakt 
stecken. Der vexierbildartige Phallusbaum verweist als erkenntnisförderlicher 
Liebesbaum hier gleichsam auf seine hermeneutische Autothematik: Kein guter 
Baum gibt böse Frucht (vgl. Mt 7,15–20). 

Was im Bild gezeigt wird, ist freilich nur die eine Seite einer Typus-Antitypus-
Konstellation, die auf der anderen Seite das Heilige markiert und in der Betrach-
tung sinnlich erfahrbar macht: Die Fleischlichkeit des Phallus gehört so notwendig 
zum Phallusbaum wie der Literalsinn zum mehrfachen Schrift- oder Bildsinn.28 
Sie forciert in grotesker Zuspitzung (Penis am Baum) stärker noch als das dop-
peldeutig Profane (Rose am Busch) eine höhersinnige Auslegung (hier: Christus 
am Kreuzesbaum), gerade wenn die Form- und Farbgebung des Obszön-Grotesken 
auf das Heilige verweist. Ein schönes Beispiel hierfür ist die Darstellung eines 
Liebesaktes in einem Stundenbuch, die in ihrer Formgebung dem betrachtenden 
Geist eine regelrechte Eselsbrücke zur Heiligen Familie baut (Abb. 6). In der unteren 
Bildhälfte entfaltet sich eine obszön-groteske Reitszene: Eine nackte Frau reitet 
auf einem bekleideten Mann,29 der sich in frivoler Brückenstellung angestrengt 
krümmt. Diese Szene rekurriert formal auf die Heilige Familie, die in der oberen 

	26	 Dass Maria Magdalena den auferstandenen Christus zunächst für einen Gärtner hielt, 
spiegelt jene Rezeptionshürden wider, die sich – ganz natürlich – für den vor dem Phallus 
stehenden Betrachter wie für Maria Magdalena vor dem Gärtner ergeben.

	27	 Ein prägnantes literarisches Beispiel für eine bewusste Reduktion des männlichen Gliedes 
zu einem Objekt der Lust bespricht der Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem Band.

	28	 Der Beitrag von Jasmin Hauck in vorliegendem Band bietet ein eindrückliches Beispiel für 
die Anwendbarkeit verschiedener Sinnebenen auf ein literarisches Exemplum im Kontext 
der naturrechtlichen Verhandlung von Sexualität; dort auch weitere Literaturangaben zum 
mehrfachen Schriftsinn.

	29	 Vgl. das Motiv der auf Aristoteles reitenden Phyllis im Beitrag von Sophie Hüglin in diesem 
Themenheft.

Abb. 6 | Stundenbuch, Frankreich, 3. Viertel 15. Jh. Genf, Bibliothèque de Genève, Ms. lat. 33, 
fol. 79v. www.e-codices.ch. CC BY-NC 4.0.

https://www.e-codices.unifr.ch/de/bge/lat0033/79v


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  415 

Bildhälfte über dem Eingangsvers von Psalm 69 (Vulgata 70) Platz gefunden hat: 
Hier reitet Maria auf dem Rücken eines Esels, der sich, geführt von Joseph, in 
gehorsamer Demut beugt. Über die Rückenkrümmung von Esel und Mann hinaus 
ähnelt auch die Handhaltung Mariens jener der Nackten. In deren leeren Hän-
den – die linke Hand verweist zugleich nach oben zur Heiligen Familie – hätte 
ebenfalls ein Kind liegen können. Wurde es entrissen? Oder wird es gerade 
gezeugt?30 Wie aber sollte ein Kind durch die Kleidung hindurch gezeugt 
werden? 

In der obszönen Groteske manifestiert sich nicht nur das Mysterium der 
jungfräulichen Schwangerschaft Mariens, sondern auch das Opfer ihres Sohnes, 
der sich von den Händen der Mutter in die Hände der Häscher begibt, um mit 
seinem Kreuzestod die Sünden der Menschen auf sich zu nehmen. Auch das 

	30	 Zur leeren Hand als deiktischem Verweis auf etwas Abwesendes vgl. die Ausführungen zum 
Einsatz von Schau- und Zeighand bei Wenzel 2008, S. 20–35. 

die Christi Blut mit ihrem Haar auffängt, repräsentiert, wenn man so will, als 
bußfertige Sünderin den idealen Rezipienten des Phallusbaums, nicht zuletzt, weil 
sie den gesamten Leidensweg Christi bis hin zu dessen Auferstehung 
begleitete.26 

Christi Empfängnis (a), Martertod (b) und Auferstehung (c) sind als Stationen 
auch am Phallusbaum imaginativ zu sehen (vgl. Abb. 4, a–c), wenn der Phallus nicht 
einfach nur als Phallus erkannt, nicht als reines Lustobjekt verkannt wird.27 Die 
buchstäbliche Lesart des Phallus als Lust- und Sündenobjekt ist in ihrer provokati-
ven Anstößigkeit der Typus zur Erlösung von ebendieser Sünde, und der Betrachter 
kann im Interpretationsakt die Bewegung von Sünde (= naiv-obszöne Lesart als 
Typus) zur Erlösung (= reflektiert-typologische Lesart als Antitypus) intellektuell 
nachvollziehen – oder aber in der Sünde stecken bleiben: Ein Betrachter, der nur 
auf die Phalli schaut und die Weinbeeren liegen lässt, der nur das Ziehen, nicht aber 
das Wringen der Haare erkennt, bleibt hermeneutisch im fleischlichen Liebesakt 
stecken. Der vexierbildartige Phallusbaum verweist als erkenntnisförderlicher 
Liebesbaum hier gleichsam auf seine hermeneutische Autothematik: Kein guter 
Baum gibt böse Frucht (vgl. Mt 7,15–20). 

Was im Bild gezeigt wird, ist freilich nur die eine Seite einer Typus-Antitypus-
Konstellation, die auf der anderen Seite das Heilige markiert und in der Betrach-
tung sinnlich erfahrbar macht: Die Fleischlichkeit des Phallus gehört so notwendig 
zum Phallusbaum wie der Literalsinn zum mehrfachen Schrift- oder Bildsinn.28 
Sie forciert in grotesker Zuspitzung (Penis am Baum) stärker noch als das dop-
peldeutig Profane (Rose am Busch) eine höhersinnige Auslegung (hier: Christus 
am Kreuzesbaum), gerade wenn die Form- und Farbgebung des Obszön-Grotesken 
auf das Heilige verweist. Ein schönes Beispiel hierfür ist die Darstellung eines 
Liebesaktes in einem Stundenbuch, die in ihrer Formgebung dem betrachtenden 
Geist eine regelrechte Eselsbrücke zur Heiligen Familie baut (Abb. 6). In der unteren 
Bildhälfte entfaltet sich eine obszön-groteske Reitszene: Eine nackte Frau reitet 
auf einem bekleideten Mann,29 der sich in frivoler Brückenstellung angestrengt 
krümmt. Diese Szene rekurriert formal auf die Heilige Familie, die in der oberen 

	26	 Dass Maria Magdalena den auferstandenen Christus zunächst für einen Gärtner hielt, 
spiegelt jene Rezeptionshürden wider, die sich – ganz natürlich – für den vor dem Phallus 
stehenden Betrachter wie für Maria Magdalena vor dem Gärtner ergeben.

	27	 Ein prägnantes literarisches Beispiel für eine bewusste Reduktion des männlichen Gliedes 
zu einem Objekt der Lust bespricht der Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem Band.

	28	 Der Beitrag von Jasmin Hauck in vorliegendem Band bietet ein eindrückliches Beispiel für 
die Anwendbarkeit verschiedener Sinnebenen auf ein literarisches Exemplum im Kontext 
der naturrechtlichen Verhandlung von Sexualität; dort auch weitere Literaturangaben zum 
mehrfachen Schriftsinn.

	29	 Vgl. das Motiv der auf Aristoteles reitenden Phyllis im Beitrag von Sophie Hüglin in diesem 
Themenheft.

Abb. 6 | Stundenbuch, Frankreich, 3. Viertel 15. Jh. Genf, Bibliothèque de Genève, Ms. lat. 33, 
fol. 79v. www.e-codices.ch. CC BY-NC 4.0.

https://www.e-codices.unifr.ch/de/bge/lat0033/79v


416  |  Sylvia Jurchen

Opfer Josephs wird in grotesker Zuspitzung greifbar: Der in voller Bekleidung 
Gerittene verweist formal auf den Esel, farblich – was deiktisch interessant ist – 
indes auf Joseph. Warum? Joseph nahm das Kreuz der keuschen Ehe eselsgleich 
auf sich, um ein Kind, das er selbst nicht gezeugt haben konnte, aufzuziehen. Im 
außerordentlich gekrümmten Rücken von Esel und Mensch steckt kontemplativ 
wirkmächtiger Kreuzesschmerz.31 Die obszöne Groteske geht damit nicht nur in 
einer allgemeinen Gegenbildlichkeit auf.32 Die spezifische Form- und Farbgebung 
lanciert vielmehr die kontemplative Schau dessen, worin genau die Heiligkeit 
jedes einzelnen Familienmitgliedes besteht. Die obszöne Groteske wird durch 
Verfremdung der heiligen Handlung zum erkenntnisförderlichen Memorialbild 
des Heiligen.

3	 Textsprache hören: Laut und Klang (Laut- und Klangdeixis)

Im geistlichen Kontext ist die Verbindung von latent Obszönem mit Sakralem 
keinesfalls singulär, wie sich mit Norbert Ott nicht zuletzt am Doppelblatt eines 
Genter Psalters zeigen lässt.33 Ott berücksichtigt bei seiner Bildanalyse nicht nur 
Bild und Text. Er bezieht – und hierauf kommt es mir im zweiten Schritt meiner 
Phallusbaum-Analyse an – auch die implizite klangliche Dimension der deiktisch 
explizit über Form- und Farbanalogien miteinander verknüpften Bildmotive als 
eine potentiell sinnstiftende mit ein, die bei entsprechender Vergegenwärtigung 
schließlich auch zum Verständnis reiner Bildwerke wie dem Phallusbaum etwas 
beitragen kann (Abb. 7). Oben links ist Christus als Weltenrichter dargestellt, 
darunter die Auferstehung der Toten im Jüngsten Gericht. Auch die rechte Seite 
bietet mit der Dreifaltigkeit in der Zierinitiale, die als bewohntes D den Anfang 
von Psalm 109 bildet, ein sakrales Motiv. Rechts daneben bekommt ein höfisches 
Liebespaar von oben durch einen gekrönten Engel einen Blumenkranz gereicht. 
Die Szene im Rankenwerk ist deutlich sexuell konnotiert: Mit dem Griff unter das 
Kinn der Frau artikuliert der Mann sein Begehren. Dieses Begehren wird im Bild 
darunter frauenseitig gestillt durch den kühnen Griff in den männlichen Schritt. 
Der Betrachter sieht in verhüllter Form eine Erektion.34 

	31	 In den Pietà-Darstellungen hält Maria den toten Sohn nicht nur weinend in ihren Armen. 
Der leblose Körper hängt mit überdehntem Rücken bisweilen regelrecht über dem Schoß der 
trauernden Mutter. Auch hier bildet der Rücken in inverser Krümmung eine schmerzhafte 
Brücke. Im Stundenbuchbild weist Marias liebvoll-trauriger Blick auf das Kind in ihren 
Armen bereits auf den Kreuzestod des erwachsenen Sohnes voraus. 

	32	 Grebe 2013, S. 167, rät meines Erachtens zu Recht von isolierter Betrachtung obszöner 
Drolerien ab, deren weiterführendes Andachtspotential sie dann aber doch infrage stellt. 

	33	 Ott 2004, S. 204 f.
	34	 Vgl. ebd., S. 204.

Abb. 7 | Psalter, Flandern, ca. 1320–1330. Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, fol. 79v–80r. 
digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  417 

Die Verhüllung des Gliedes ist insofern wichtig, als das verhüllte, wiewohl 
erigierte Glied auf den mit einem Kreuzestuch verhüllten Kopf des im Jüngsten 
Gericht auferstehenden Toten auf der linken Seite verweist, dessen Handhaltung 
wiederum auf den darüber befindlichen Christus mit verhüllten Lenden rekurriert 
(Abb. 8). Bereits die Form- und Farbdeixis legt dem Betrachter nahe, das erigierte 
Glied als Metapher für Christus (Christi Zeugung, Wirken und Auferstehung) zu 
begreifen.35 Semantisch gestützt wird die ikonisch nahegelegte Glied-Christus-
Analogie noch durch Psalm 109 (Vg.) auf der rechten Seite, da Christus hier als 
virga virtutis (Ps 109,2) bezeichnet wird: „In der Marginalillustration rechts erwacht 
virga virtutis – die Rute, der Zauberstab, das Szepter der Mannhaftigkeit – zum 
Leben.“36 Virga ist tatsächlich auch eine übliche Bezeichnung für das männliche 

	35	 Für die Renaissance kann Steinberg 1996 dann auch entsprechende Darstellungen von 
Christus am Kreuz mit verhülltem erigierten Glied nachweisen. Zu Penis und Vulva als 
Metaphern für Christus und Maria vgl. Reiss 2017, S. 172.

	36	 Ott 2004, S. 205. In Ps 109 heißt es dann auch weiter über Christus: „ich habe dich gezeugt 
noch vor dem Morgenstern, wie den Tau in der Frühe“ (Ps 109,3) und „Er trinkt aus dem 
Bach am Weg [lat. via]; so kann er [von neuem] das Haupt [lat. caput] erheben“ (Ps 109,7 = 
Joh 11,25: resurrectio et vita). 

Opfer Josephs wird in grotesker Zuspitzung greifbar: Der in voller Bekleidung 
Gerittene verweist formal auf den Esel, farblich – was deiktisch interessant ist – 
indes auf Joseph. Warum? Joseph nahm das Kreuz der keuschen Ehe eselsgleich 
auf sich, um ein Kind, das er selbst nicht gezeugt haben konnte, aufzuziehen. Im 
außerordentlich gekrümmten Rücken von Esel und Mensch steckt kontemplativ 
wirkmächtiger Kreuzesschmerz.31 Die obszöne Groteske geht damit nicht nur in 
einer allgemeinen Gegenbildlichkeit auf.32 Die spezifische Form- und Farbgebung 
lanciert vielmehr die kontemplative Schau dessen, worin genau die Heiligkeit 
jedes einzelnen Familienmitgliedes besteht. Die obszöne Groteske wird durch 
Verfremdung der heiligen Handlung zum erkenntnisförderlichen Memorialbild 
des Heiligen.

3	 Textsprache hören: Laut und Klang (Laut- und Klangdeixis)

Im geistlichen Kontext ist die Verbindung von latent Obszönem mit Sakralem 
keinesfalls singulär, wie sich mit Norbert Ott nicht zuletzt am Doppelblatt eines 
Genter Psalters zeigen lässt.33 Ott berücksichtigt bei seiner Bildanalyse nicht nur 
Bild und Text. Er bezieht – und hierauf kommt es mir im zweiten Schritt meiner 
Phallusbaum-Analyse an – auch die implizite klangliche Dimension der deiktisch 
explizit über Form- und Farbanalogien miteinander verknüpften Bildmotive als 
eine potentiell sinnstiftende mit ein, die bei entsprechender Vergegenwärtigung 
schließlich auch zum Verständnis reiner Bildwerke wie dem Phallusbaum etwas 
beitragen kann (Abb. 7). Oben links ist Christus als Weltenrichter dargestellt, 
darunter die Auferstehung der Toten im Jüngsten Gericht. Auch die rechte Seite 
bietet mit der Dreifaltigkeit in der Zierinitiale, die als bewohntes D den Anfang 
von Psalm 109 bildet, ein sakrales Motiv. Rechts daneben bekommt ein höfisches 
Liebespaar von oben durch einen gekrönten Engel einen Blumenkranz gereicht. 
Die Szene im Rankenwerk ist deutlich sexuell konnotiert: Mit dem Griff unter das 
Kinn der Frau artikuliert der Mann sein Begehren. Dieses Begehren wird im Bild 
darunter frauenseitig gestillt durch den kühnen Griff in den männlichen Schritt. 
Der Betrachter sieht in verhüllter Form eine Erektion.34 

	31	 In den Pietà-Darstellungen hält Maria den toten Sohn nicht nur weinend in ihren Armen. 
Der leblose Körper hängt mit überdehntem Rücken bisweilen regelrecht über dem Schoß der 
trauernden Mutter. Auch hier bildet der Rücken in inverser Krümmung eine schmerzhafte 
Brücke. Im Stundenbuchbild weist Marias liebvoll-trauriger Blick auf das Kind in ihren 
Armen bereits auf den Kreuzestod des erwachsenen Sohnes voraus. 

	32	 Grebe 2013, S. 167, rät meines Erachtens zu Recht von isolierter Betrachtung obszöner 
Drolerien ab, deren weiterführendes Andachtspotential sie dann aber doch infrage stellt. 

	33	 Ott 2004, S. 204 f.
	34	 Vgl. ebd., S. 204.

Abb. 7 | Psalter, Flandern, ca. 1320–1330. Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, fol. 79v–80r. 
digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/


418  |  Sylvia Jurchen

Glied;37 die Auferstehung des ganzen Mannes (Christus) wird freilich links, im 
Zusammenhang des Weltgerichts, greifbar, in dem Christus Tote zum Leben 
erweckt. 

Der erigierte Penis als Christusmetapher ist mit Ott38 auch insofern plau-
sibel, als die alte französische Bezeichnung für den Penis (frz. vit [vi], seit dem 
12. Jh. belegt)39 lautlich identisch mit der Bezeichnung für das Leben (altfrz. vida, 
seit dem 11. Jh. vie [vi])40 ist: Der Penis (frz. vit), der metonymisch für das Leben 
(frz. vie, altfrz. vida, lat. vita) steht, ist in übertragener Bedeutung Christus, der 
andernorts spricht: „Ich bin die Auferstehung [lat. resurrectio] und das Leben 
[lat. vita]“ (Joh 11,25). Der Entstehungsort der Handschrift, Gent, macht neben 
dem lateinsprachigen tatsächlich auch einen französischsprachigen Niederschlag 
bei der Bildgestaltung denkbar. Dass das Bild- immer auch ein zu hörendes Sprach-
zeichen ist, das es aus dem Geschauten herauszuhören lohnt, darauf mag den 

	37	 Vgl. Adams 1982, S. 14 f. 
	38	 Vgl. Ott 2004, S. 204 f.
	39	 Zum Begriff vit, der klanglich mit vie zusammenfällt, sich etymologisch aber nicht von lat. 

vita, sondern von lat. vectis (Hebel, Hebelbaum, Stange) ableitet, vgl. Art. *VIT. 
	40	 Vgl. Art. VIE.

Abb. 8 | Psalter, Flandern, ca. 1320–1330 (Ausschnitte). Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, 
fol. 79v–80r. digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  419 

Betrachter schließlich auch die kleine Figur im Vierpass oben rechts hinweisen: 
Siehe (Zeigefinger weist hinaus, wo es allenfalls noch figürlich zugeht) und höre 
(Blashorn wird zum Hörrohr)! 

Was aus moderner Sicht wild assoziiert erscheint (virga/vit, aber auch vita, 
via), hat als Sinnstiftungsverfahren eine durchaus lange Tradition. Erinnert sei 
hier nicht nur an die über Klangassoziation operierenden Etymologien des Isidor 
von Sevilla,41 sondern auch die ‚Rhetorica ad Herennium‘ des Pseudo-Cicero. Die 
kanonische Rhetorik schlägt das (über Klangassoziationen funktionierende) Ver-
fahren zur Generierung von Merkbildern (imagines agentes) vor und gibt folgendes 
Beispiel an: Ein wohlhabender Mensch, so das zu memorierende Ausgangssze-
nario, wurde mit Gift getötet. Das Tatmotiv sei eine Erbschaft gewesen, an die 
der unter Anklage stehende Mörder zu gelangen suchte. Hierfür habe es Zeugen 
und Mitwisser gegeben. Im geistigen Memorialbild wird sodann ein Mensch vor 
ein Krankenbett gestellt, der in der rechten Hand einen Giftbecher hält und ein 
Testament in der linken Hand, an deren Ringfinger wiederum ein Widderhoden 
hängt. Auf diese Weise könne man sich die Zeugen, die Erbschaft und den durch 
Gift Getöteten ins Gedächtnis rufen.42 

Testament und Giftbecher leuchten als Codierung für Erbschleicherei durch 
Giftmord noch ein, die Widderhoden am Ringfinger aber bereiten Probleme. 
Ohne Berücksichtigung der bild- und textsprachlichen Sinnstiftungskomponenten 
ist das Ganze nicht zu verstehen: Die Widderhoden am Ringfinger rekurrieren 
formal auf den Geldbeutel, nach dem der Mörder mit seinen Fingern strebt. Die 
Hoden (testiculi bzw. testes) verweisen über ihren Klang aber auch auf die Zeugen 
(testes).43 Mit dem testamentum, das auf der Hand des potentiellen Mörders ruht 
und das über den Ringfinger mit den testiculi, den Hoden, verbunden ist, werden 
die belastenden Zeugen, die testes, klanglich aufgerufen. Testamentum, testiculi, 
testes – die klangassoziative Poetoetymologie erhellt semantisch die Bildkonst-
ruktion, in der die Zeugen sonst fehlten.44

Was ist vor diesem Hintergrund für die semantische Analyse rein ikonischer 
Bildwerke wie dem Phallusbaum zu beachten? 1. (Mehr-)Sprachigkeit: Jedes Bild-
zeichen ist immer auch ein Sprachzeichen, das als solches einer oder mehreren 
Sprachen zugeordnet sein kann. 2. Mehrdeutigkeit/Mehrsinnigkeit (Ambiguität): 

	41	 Als Isidor seine ‚Etymologiae‘ verfasste, suchte er den Zusammenhang der göttlich geordne-
ten Welt u. a. über den Zusammenhang der Wörter zu erklären, mochte sich deren Zusam-
menhang auch nur aus klanglicher Assoziation ergeben. Das Wort virga (Zweig) etwa wird 
mit virtus (Tugend), viriditas (Grün), aber auch vis (Kraft) assoziiert; vgl. Isidor von Sevilla: 
Etymologiae, XVII.vi.18.

	42	 Rhetorica ad Herennium, III,33. 
	43	 Vgl. Adams 1982, S. 67 f.
	44	 Ausführlicher Simon 2001, S. 20; ferner Carruthers 2008, S. 178.



420  |  Sylvia Jurchen

Wörter und Phrasen können mehrdeutig, mithin mehrsinnig (in konkreter und 
übertragener Bedeutung) gebraucht werden, dies gilt es auch bei deren bildlicher 
Realisierung zu berücksichtigen. 3. Multimodalität: Nicht nur Form und Farbe, son-
dern auch zu vergegenwärtigender Laut und Klang der am Bildmotiv stumm ange-
lagerten Begriffe können dem Betrachter Hinweise darauf geben, welche Über-
tragungsleistungen zu vollbringen sind (vgl. virga/vit → vita; testiculi → testes), 
um über eine deiktisch angeleitete Rekonstruktion der impliziten Metaphern 
(Ähnlichkeit in Gestalt, Eigenschaft, Funktion) und Metonymien (Teil-Ganzes-
Beziehung über einen räumlichen, zeitlichen oder ursächlichen Zusammenhang) 
zu einem adäquaten Bildverständnis zu gelangen. 

Welcher Begriff oder auch wie viele Begriffe an einem Bildmotiv hängen, ist 
selbst bei klar zu identifizierenden Bildmotiven wie einem erigierten Penis nicht 
trivial, eingedenk potentieller Mehrsprachigkeit, Mehrdeutigkeit/-sinnigkeit und 
Multimodalität von Zeichen. Dass die textsprachliche Reflexion der bildsprachlich 
verknüpften Motive lohnt, nicht zuletzt, um deren bildsprachliches Verständnis 
abzusichern, zu revidieren oder auch erst auf den Begriff zu bringen, zeige ich im 
Folgenden an 1. Phallus und Vogel, 2. Phallus und Baum, 3. Phallus und Beere, 
4. Phallus und Frau sowie 5. Phallus und Zeigefinger. 

1. Die deiktische Verknüpfung von Phallus und Vogel (Adler) über Farb- und 
Formgebung verwundert nicht, da Vogel (ital. uccello) und Schwanz (ital. coda, 
lat. penis) sprachübergreifend zur Bezeichnung für den Penis gebraucht werden,45 
der im Fresko sein Habitat im Baum hat. 2. Mit dem Baum steht der Phallus aus 
textsprachlicher Sicht wiederum insofern in Verbindung, als er über die lateinische 
Bezeichnung ramus (Ast, übertr. Penis) und virga (Zweig, Rute, übertr. Penis) als 
mehrsinniger Zweig in den Baum integriert wird.46 Über den bildsprachlichen 
Kanal erfasst der Betrachter den mit blauen Beeren verknüpften Phallus als Frucht, 
über den textsprachlichen Kanal indes als Zweig. Text- und Bildsprache definie-
ren den Phallus multimodal als einen kleinen Ast (ramus) und Zweig (virga), der 
3. zugleich eine blaue Beeren (lat. acinus oder uva) tragende Frucht ist, das heißt 
racemus (Weinbeere, aber auch: Weintraube, bestehend aus verzweigtem Kamm 
und Beeren, und schließlich: Wein). Die geistliche Bedeutungsdimension der 
Sexualmetaphorik wird gerade in der Spezifik der Motive greifbar: Virga (Zweig), 
racemus (Weinbeere und -traube, nicht einfach nur Frucht) und aquila (Adler, nicht 
einfach nur Vogel)47 sind klassische Christussymbole. 

	45	 Zur Sexualmetaphorik des Vogels und ihrer breiten Varianz im Italienischen vgl. Grieco 
2016; für das Lateinische vgl. Adams 1982, S. 31–34, zu lat. penis ebd., S. 35–37. 

	46	 Zu virga und ramus als Penismetaphern vgl. ebd., S. 14 f. 
	47	 Sollte der herausstechende Vogel, der mitunter als spätere Zutat bewertet wird (vgl. Smith 

2009, S. 7), tatsächlich auch auf den ghibellinischen Adler rekurrieren, dann wird dieser 



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  421 

4. Die den Phallus erntenden, mit ihm (aus-)pressend (premere?)48 verschränk-
ten Jungfrauen (virgo) rufen klanglich just jene Penisbezeichnung auf, die in der 
Bildkomposition zentral (aus-)trägt: virga (Zweig, Penis, Christus). Der Messias 
wird im Buch Jesaja als fruchtbringender Zweig und Spross aus dem Baumstumpf 
Isais verheißen; in der Übersetzung der Vulgata wird aus der zweigliedrigen eine 
dreigliedrige Konstruktion: Et egredietur virga ex radice Iesse et flos de radice eius 
ascendit (Vg. 11,1), das heißt „Und es wird ein Zweig/Reis [virga] hervorgehen aus 
der Wurzel Jesse [ex radice Isais] und eine Blume [flos] aus seiner Wurzel [de radice 
eius] hervorgehen/Frucht bringen [ascendit].“49 Die christliche Vulgata-Auslegung 
bezieht über Klangassoziation von virga und virgo das Femininum virga auf Maria 
und das Maskulinum flos auf Christus, der aus dem (fruchtbringenden) Zweig 
als (fruchtbringende) Blume erwächst.50 Der Messias wird, so die alttestamentli-
che Perspektive, aus dem königlichen Hause Davids hervorgehen. Jesse, Davids 
Vater, ist wie Adam zugleich ein alttestamentarischer Typus zu Christus (virga) 
oder Maria (virga/virgo de radice). In der Lebensbaumikonographie der Wurzel 
Jesse wird Jesu Abstammung zumeist wie folgt gefasst: Aus der Brust, dem Bauch 
oder auch dem Schoß des schlafenden Jesse (Typus) wächst ein Baum (manchmal 
rankender Wein), in dessen Krone Christus (Antitypus) oder auch Maria mit Chris-
tuskind im Schoß (Antitypus) integriert sind.51 Insbesondere der phallisch aus dem 
Schoß hervorwachsende Baum kann die typologisch motivierte Phallusbaumiko-
nographie konkret inspiriert haben. Der Phallusbaum knüpft über den Penis als 
virga, der wie Rosen von Jungfrauen (virgo) gepflückt wird, aus textsprachlicher 
Sicht an Jes 11,1–10 (Verheißung des Messias und dessen Friedensherrschaft) an. 
Im Fresko ist das blühende Zeitalter klangassoziativ über virgo, virga, vir und vis 
allenthalb präsent. Es bricht freilich erst mit Christi Selbstbeschneidung im Zuge 
der Kreuzigung an. Der (Phallus-)Baum erweist seine eigentliche Potenz nach der 
Beschneidung. Was mitunter als Kastration gelesen wird, die Phallusabnahme, 
ist Ausweis größter Potenz Christi, der als fruchtbarer Schmerzensmann52 in 

wohlgemerkt als Christusvogel inszeniert; zu Adler und Brunnen vgl. Konrad von Megen-
berg: Buch der Natur, III.B.1, S. 193.

	48	 Das lateinische Verbum premere (pressen, auspressen, drücken, bedrücken, nachsetzen, 
beschlafen, einpflanzen, umfangen, beschneiden, durchbohren usw.) besitzt jenes breite 
Bedeutungsspektrum, über das nicht nur das Keltern (prelum ist die Kelter), sondern auch 
der Zeugungsakt abgebildet werden kann; hierzu Adams 1982, S. 182 f.: „Verbs of pressing 
and the like are often used of the male role.“ 

	49	 In Anlehnung an Becker 2001, S. 139.
	50	 Das prominente Kirchenlied ‚Es ist ein Ros entsprungen (aus einer Wurzel zart)‘ (16. Jh.) 

variiert das Bild; vgl. Becker 2001, S. 135–145, zu virga und virgo ebd., S. 139.
	51	 Vgl. Thomas 1972, Sp. 556 f.
	52	 Christus am Kreuz spendet aus der Seitenwunde Leben. Er kann vor diesem Hintergrund 

als gebärende Frau und/oder auch als ein trotz Schwächung (‚Kastration‘) fruchtbarer Mann 



422  |  Sylvia Jurchen

Jesse präfiguriert ist: Es ist kein Baum, sondern ein Baumstumpf, der fruchtbar 
austreibt. In der reduziertesten Ausführung der Wurzel Jesse sitzen auf den Ästen 
Vögel, die den Geist des Herrn, den Geist der Weisheit und des Verstandes, den 
Geist des Rats und der Kraft, den Geist der Erkenntnis und der Frucht des Herrn 
verkörpern (vgl. Jes 11,2). Geist wird in der christlichen Ikonographie vor allem 
durch den Vogel visualisiert. 

Im toskanischen Phallusbaum sitzen statt Vögel Phalli im Baum, die 5. als 
fleischliche Zeigefinger den ersten geistigen Übertragungsimpuls setzen: Der 
Finger (digitus) ist nicht nur eine Metapher für den Penis,53 sondern auch für den 
Heiligen Geist (vgl. Lk 11,20; Mt 12,28), der als zeigender wie leitender im Fresko 
fruchtbar wird. Es obliegt freilich dem Betrachter, diese (auf-)zeigende Potenz des 
Phallus zu nutzen und die visualisierte Metaphorik in ihrer Doppelnatur (digitus, 
der Finger, übertr. 1. Penis, 2. Heiliger Geist; virga, der Zweig, übertr. 1. Penis, 
2. Christus etc.) zu erfassen. 

4	 Fazit

Die obszöne Groteske des toskanischen Phallusbaums verbindet in ihrer typolo-
gisch motivierten Gestaltung ganz programmatisch Baum und Mensch, Lust und 
Liebe, Tod und Leben, Gewalt und Heil.54 Der Phallus- als Lust-, Liebes-, Leidens- 
und Lebensbaum bildet in Kombination mit dem Brunnen eine ganz eigentümliche 
Variante des fons vitae und des fons pietatis aus. Die christliche Ikonographie wird 
im profanen Raum spielerisch genutzt, nicht zotig parodiert; eine Überlagerung 
verschiedener ikonographischer Traditionen ist hierbei nicht ausgeschlossen.55 
Der Phallus ist wie jedes andere Zeichen auch ein potentiell mehrsprachig, mehr-
sinnig, multimodal gebrauchtes Zeichen. Als ein solches stellt der Phallus nicht 
den semantischen End-, sondern den hermeneutischen Ausgangspunkt in einem 
komplexen deiktischen Gefüge dar, über dessen Deixis die visualisierte Sexual-
metaphorik in ihrer Doppelnatur erschlossen werden kann: Sexual- und Sakral-
metaphorik besitzen eine sprachliche Schnittmenge (virga usw.), die als solche 

inszeniert werden; feminine (vgl. Bynum 1991) und maskuline Lesart Christi am Kreuz (vgl. 
Steinberg 1996) schließen einander nicht notwendig aus.

	53	 Zum ‚elften Finger‘ vgl. auch Andrea Moshövel in diesem Band.
	54	 Ähnliche Spannungslagen bieten kleinepische Texte wie ‚Nonnenturnier‘, ‚Rosendorn‘, 

‚Gold und Zers‘, ‚Gärtner Hod‘. Zur programmatischen Spannung von Komik, Gewalt und 
Sexualität vgl. Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg in diesem Band.

	55	 Über das Motiv des fruchtbar zu Boden fallenden Samens und der als Kastration lesbaren 
Phallusabnahme sind nicht zuletzt ikonographische Anleihen aus dem Kybele- und Attiskult 
denkbar; weitere Angebote bei Hammerl 2018, S. 53–55. 



Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  423 

deiktisch visualisiert und semantisch spezifiziert wird, um dem Betrachter ein 
komplexes Verständnis der obszön-grotesken Motivik zu ermöglichen. 

Der toskanische Phallusbaum wirft eine grundlegende Frage auf: Wie viel 
Komplexität gesteht man vormodernen Bild- und Textwerken mit obszöner Moti-
vik zu, spricht man ihnen gegebenenfalls auch vorschnell ab? Ob und inwiefern 
das erschlossene hermeneutische Paradigma, bei dem das Obszöne in Form eines 
mehr oder weniger anstößigen Sexualsinns am Beginn einer komplexen hermeneu-
tischen Operation steht, auch für die obszöne Groteske in literarischer Ausprägung 
trägt, wäre zu prüfen. Direkt anschlussfähig scheint mir das Paradigma an das des 
irreführenden Rätsels zu sein, insofern dieses manchmal eine obszöne, manchmal 
eine sakrale Lesart nahelegt, mit der angebotenen Lösung die Erwartung des Rezi-
pienten aber bewusst enttäuscht. Ihren eigentlichen Reiz beziehen diese Rätsel aus 
der oszillierenden Gegenlektüre der diametralen Sinnebenen – hierin sehe ich die 
Parallele zum hermeneutischen Paradigma des Phallusbaums.56

Literaturverzeichnis

Quellen 

	56	 Hierzu ein Beispiel: Jtem, Rat, was Ist das: | Es Ist ein figur, | Daraus wjrt ein creatur | Das 
nӱessen die briester mit wein. | So thue Ich vnd auch die mein. | Jr maint, es seӱ Cristus dabeӱ? | 
Rat, was das seӱ? | Das Ist ein koppaun etc. Codex Weimar Q565, S. 118. Als Auflösung wird – 
Jr maint, es seӱ Cristus dabeӱ? – eine konsekrierte Hostie suggeriert (ebd., Anm. 20), als 
richtige Lösung indes Kapaun angegeben. Diese Lösung ist insofern provokativ, als Christus 
mit einem kastrierten Hahn verglichen wird – inwiefern? Die geistig reizvolle Auseinan-
dersetzung beginnt, wie Hans Folz in einer ausführlicheren Variante des Rätsels zeigt (vgl. 
Hans Folz: Die Reimpaarsprüche, S. 295 f.), an dieser Stelle.

Arbor amoris/Der Minnebaum. Ein Pseudo-
Bonaventura-Traktat. Nach lateinischen 
und deutschen Handschriften des XIV. 
und XV. Jahrhunderts. Hrsg. v. Urs 
Kamber (Philologische Studien und 
Quellen 20). Berlin 1964. 

Codex Weimar Q565. Hrsg. v. Elisabeth 
Kully (Bibliotheca Germanica 25). Bern, 
München 1982. 

Genf, Bibliothèque de Genève, Ms. lat. 33.
Glasgow, University Library, Ms. 

Hunter 251.
Glasgow, University Library, Ms. 

Hunter 252.

Hans Folz: Die Reimpaarsprüche. 
Hrsg. v. Hanns Fischer (Münchener Texte 
und Untersuchungen zur deutschen 
Literatur des Mittelalters 1).  
München 1961.

Isidor von Sevilla: Etymologiarum sive ori-
ginum libri XX. Hrsg. v. Wallace Martin 
Lindsay. Oxford 1911. 

Konrad von Megenberg: Das Buch der 
Natur. Bd. 2: Kritischer Text nach 
den Handschriften. Hrsg. v. Robert 
Luff u. Georg Steer (Text und Text
geschichte 54). Tübingen 2003.

London, British Library, Ms. Add. 37049.



424  |  Sylvia Jurchen

München, Bayerische Staatsbibliothek, 
Clm 28345.

New York, Pierpont Morgan Library, 
Ms. M 917/945.

Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6.
Paris, Bibliothèque nationale de France, 

Lat. 7344.

Paris, Bibliothèque nationale de France, 
Français 166.

Rhetorica ad Herennium. Lateinisch/
Deutsch. Hrsg. u. übers. v. Theodor 
Nüßlein. Darmstadt 1994. 

Forschungsliteratur

Adams, James N.: The Latin Sexual Vocabu-
lary. London 1982.

Art. VIE. Académie franҫaise: Diction-
naire de l’Académie franҫaise. 9. Aufl. 
1986–2024. https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A9V0775 (Zugriff: 
06.09.2025).

Art. *VIT. Académie franҫaise: Diction-
naire de l’Académie franҫaise. 9. Aufl. 
1986–2024. https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A9V0987 (Zugriff: 
06.09.2025).

Becker, Hansjakob: Es ist ein Ros ent-
sprungen. In: Hansjakob Becker, Ansgar 
Franz, Jürgen Henkys u. a. (Hgg.): Geist-
liches Wunderhorn. Große deutsche Kir-
chenlieder. München 2001, S. 135–145.

Bynum, Caroline Walker: Fragmentation 
and Redemption. Essays on Gender and 
the Human Body in Medieval Religion. 
New York 1991.

Carruthers, Mary: The Book of Memory. A 
Study of Memory in Medieval Culture 
(Cambridge Studies in Medieval Litera-
ture 70). 2. Aufl. Cambridge MA 2008.

Grebe, Anja: Heilige Schweinereien? 
Obszöne Darstellungen in den Rändern 
spätmittelalterlicher Gebetbücher. In: 
Andrea Grafestätter (Hg.): Nahrung, 
Notdurft und Obszönität in Mittelalter 
und Früher Neuzeit (Bamberger Interdis-
ziplinäre Mittelalterstudien 6). Bamberg 
2013, S. 155–182.

Grieco, Allen J.: From Roosters to Cocks. 
Italian Renaissance Fowl and Sexuality. 
In: Sara F. Matthews-Grieco (Hg.): Erotic 
Cultures of Renaissance Italy. London 
2016.

Hammerl, Stefan: Strange Fruits. Die 
Geschichte des Phallusbaums. Versuch 
einer Annäherung an ein vergessenes 
Motiv. 2018. www.juwelen-hammerl.at/
milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF 
(Zugriff: 01.12.2024).

Haug, Walter: Die niederländischen 
erotischen Tragzeichen und das Pro-
blem des Obszönen im Mittelalter. In: 
Johan H. Winkelman u. Gerhard Wolf 
(Hgg.): Erotik, aus dem Dreck gezogen 
(Amsterdamer Beiträge zur älteren 
Germanistik 59). Amsterdam, New York 
2004, S. 67–90.

Hoch, Adrian S.: Duecento Fertility Imagery 
for Females at Massa Marittima’s Public 
Fountain. In: Zeitschrift für Kunstge-
schichte 69 (2006), S. 471–488.

Jones, Malcolm: Sacred and Profane. Rein-
forcement and Amuletic Ambiguity in 
the Late Medieval Lead Badge Corpus. 
In: Johan H. Winkelman u. Gerhard Wolf 
(Hgg.): Erotik, aus dem Dreck gezogen 
(Amsterdamer Beiträge zur älteren 
Germanistik 59). Amsterdam, New York 
2004, S. 111–137.

Koldeweij, A. M. (Jos): A Barefaced ‘Roman 
de la Rose’ (Paris B. N., ms. fr. 25526) 
and Some Late Medieval Mass-Produced 

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0775
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0775
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0987
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0987
http://www.juwelen-hammerl.at/milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF
http://www.juwelen-hammerl.at/milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF


Der Phallusbaum als Paradigma der obszönen Groteske  |  425 

Badges of Sexual Nature. In: Bert Cardon 
u. Maurits Smeyers (Hgg.): Flanders in 
a European Perspective. Manuscript 
Illumination around 1400 in Flanders 
and Abroad (Corpus van Verluchte 
Handschriften/Corpus of Illuminated 
Manuscripts 8. Low Countries 5).  
Leuven 1995, S. 499–516.

Müller, Markus: Minnebilder. Französische 
Minnedarstellungen des 13. und 
14. Jahrhunderts (Pictura et poesis 7). 
Köln, Weimar, Wien 1996.

Opitz, Christian N.: Imagines provocativas ad 
libidinem? Der nackte (Frauen-)Körper 
der profanen Wandmalerei des späten 
Mittelalters. In: Stefan Biessenecker 
(Hg.): Und sie erkannten, dass sie 
nackt waren. Nacktheit im Mittelalter 
(Bamberger interdisziplinäre Mittelalter
studien 1). Bamberg 2008, S. 211–268.

Ott, Norbert H.: Zwischen Literatur und 
Bildkunst. Zum ikonographischen 
Umkreis der niederländischen Trage-
zeichen. In: Johan H. Winkelman u. 
Gerhard Wolf (Hgg.): Erotik, aus dem 
Dreck gezogen (Amsterdamer Beiträge 
zur älteren Germanistik 59). Amsterdam, 
New York 2004, S. 193–214.

Reiss, Ben: Pious Phalluses and Holy 
Vulvas. The Religious Importance of 
Some Sexual Body-Part Badges in 
Late-Medieval Europe (1200–1550). In: 
Peregrinations. Journal of Medieval Art 
and Architecture 6 (2017), S. 151–176.

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der 
Allgemeinen Sprachwissenschaft. Hrsg. 
v. Charles Bally u. Albert Sechehaye. 
2. Aufl. mit neuem Register u. Nachwort 
v. Peter v. Polenz. Berlin 1967.

Schlosser, Julius von: Die Wandgemälde aus 
Schloß Lichtenberg in Tirol. Wien 1916.

Schwembacher, Manuel: „Ein Zimmer 
aldorten mit uhralten Gemehlden…“. 
Szenen ritterlich-höfischen Welttheaters 

in den gotischen Wandmalereien der 
Burg Lichtenberg. In: Manfred Kern 
(Hg.): Imaginative Theatralik. Szenische 
Verfahren und kulturelle Potenziale 
in mittelalterlicher Dichtung, Kunst 
und Historiographie (Interdisziplinäre 
Beiträge zu Mittelalter und Früher 
Neuzeit 1). Heidelberg 2013, S. 409–428, 
454–459.

Simon, Ralf: Imagines agentes. Meta-
pherntheorie aus dem Blickwinkel der 
memoria. In: Peter D. Krause (Hg.): Rhe-
torik um 1800 (Jahrbuch Rhetorik 20). 
Tübingen 2001, S. 18–39.

Smith, Matthew Ryan: Reconsidering the 
‘Obscene’. The Massa Marittima Mural. 
In: SHIFT. Queen’s Journal of Visual and 
Material Culture 2 (2009), S. 1–27.

Stampfer, Helmut: Moos. Ein Eppaner 
Adelssitz mit spätgotischen Malereien 
(Burgen 14). Regensburg 2016.

Steinberg, Leo: The Sexuality of Christ in 
Renaissance Art and in Modern Obli-
vion. 2., erw. Aufl. London,  
Chicago IL 1996.

Thomas, Alois: Wurzel Jesse. In: Lexikon der 
Christlichen Ikonographie, Bd. 4 (1972), 
Sp. 549–558.

Velten, Hans R.: Groteske Organe. 
Zusammenhänge von Obszönität und 
Gelächter bei spätmittelalterlichen 
profanen Insignien im Vergleich zur 
Märenliteratur. In: Johan H. Winkelman 
u. Gerhard Wolf (Hgg.): Erotik, aus dem 
Dreck gezogen (Amsterdamer Beiträge 
zur älteren Germanistik 59). Amsterdam, 
New York 2004, S. 235–263.

Wenzel, Horst: Beidhändigkeit. Schauplätze 
und deiktische Gebärden in Bildern und 
Texten der Vormoderne. In: Ludwig 
Jäger u. Horst Wenzel (Hgg.): Deixis 
und Evidenz (Rombach Wissenschaften: 
Scenae 8). Freiburg i. Br. 2008, S. 13–41.



426  |  Sylvia Jurchen

Wipfler, Esther P.: Fons. Studien zur Quell- 
und Brunnenmetaphorik in der europäi-
schen Kunst. Regensburg 2014.

Wolter-von dem Knesebeck, Harald: Zahm 
und wild. Thematische Spannungsver-
hältnisse und ihre (topographische) 
Organisation. Die Wandmalereien des 
Jagdzimmers von Schloß Moos in Eppan, 
in: Eckart Conrad Lutz, Johanna Thali 
u. René Wetzel (Hgg.): Literatur und 
Wandmalerei II. Konventionalität und 

Konversation (Burgdorfer Colloquium 
2001). Tübingen 2005, S. 479–519.

Zeppezauer-Wachauer, Katharina: Eroti-
sche Narrative. Mit der Mittelhochdeut-
schen Begriffsdatenbank (MHDBDB) 
auf den Spuren kulinarischer Sexualmi-
mesis. In: Volker Leppin (Hg.): Schaffen 
und Nachahmen. Kreative Prozesse im 
Mittelalter (Das Mittelalter. Perspektiven 
mediävistischer Forschung. Beihefte 16). 
Berlin 2021, S. 69–94.




