Sylvia Jurchen

Der Phallusbaum als Paradigma
der obszonen Groteske
Eine zeichentheoretische Ernte

Abstract The study centres on the phallus tree of Massa
Marittima. The obscene grotesque of the phallus tree is
examined with regard to its deictic creation of meaning.
The semiotic analysis considers both the pictorial and the
linguistic dimension of the creation of meaning, taking
into account iconographic and etymological traditions.
The phallus tree with its deixis leads to a fundamental
question: how much complexity can we attribute to pre-
modern pictorial and textual works with obscene motifs,
and how much complexity might we perhaps prematurely
deny them?

Keywords Grotesque; Medieval Sexuality; Obscene;
Phallus Tree

Kontakt 1 Einleitung

Dr. Sylvia Jurchen,
Technische Universitit Chernitz, In der vorliegenden Untersuchung méchte ich mich
Institut fir Germanistik und

Interkulturelle Kommunikation, der obszonen Groteske am Beispiel des Phallus-
Thiringer Weg 11/202,
D-09107 Chemnitz,
sylvia.jurchen@phil tu-chemnitz.de Wandmalereien, Tragzeichen und Minnekéstchen

baums widmen, der als Bildmotiv in Handschriften,

Sylvia Jurchen: Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske. Eine zeichentheoretische Ernte. 405
In: Das Mittelalter 2025, 30(2), 405-426. Heidelberg: Heidelberg University Publishing.
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25263 (CC BY-SA 4.0)


mailto:sylvia.jurchen%40phil.tu-chemnitz.de?subject=
https://doi.org/10.17885/heiup.mial.2025.2.25263

406 | Sylvia Jurchen

uberliefert ist.! Grotesk ist der Phallusbaum insofern, als mit Baum und Phallus
zwei Dinge &sthetisch kombiniert werden, die in der natiirlichen Ordnung der
Dinge keine genuine Verbindung eingehen koénnen: Pflanze und Mensch. Obs-
z0n ist die Groteske insofern, als mit dem Phallus eine Komponente aus dem
Sexualbereich stammt, die unverhiillt-offensiv, das heif3t ohne Riicksicht auf eine
etwaige Verletzung des Schamgefiihls, zur Darstellung kommt und damit poten-
tiell Anstof3 erregt.2 Zur potentiellen logischen Anstofligkeit der Groteske qua
auflerordentlicher Kombination kommt mit dem erigierten (geernteten) Penis
noch eine potentiell sittliche hinzu.? Die Phallusernte bewertet die Forschung
denn auch zumeist als freimiitiges Pendant zur verhiillenden Sexualmetapher des
Rosenpfliickens, erkennt im grotesken Bildarrangement also eine Inszenierung
des Sexualaktes.4 Der franzésische ,Rosenroman‘ (13. Jahrhundert), in dem der
Phallusbaum als textkonterkarierendes Bildmotiv begegnet, hat hierzu ebenso
Anlass gegeben® wie die Wandmalerei (um 1400) von Schloss Lichtenberg, die
neben Phalli auch noch Rosen im Baum aufbietet.¢ Endpunkt der Hermeneutik
ist in aller Regel das Erkennen des Sexualaktes. Julius vON SCHLOSSER etwa merkt
1916 zum Phallusbaum von Schloss Lichtenberg an, dass der ,Sinn des derben
Schwankes® eigentlich ,keiner Erlduterung® bedurfe.”

Lohnte es nicht, so meine Frage, einmal ganz gezielt nach Sinn und Sinnstif-
tungsverfahren der obszonen Groteske zu fragen, dem Phallus im Baum zeichen-
theoretisch reflektiert nachzuspiiren? In einer Lanze etwa eine Metapher fiir den
Penis zu erkennen, fillt leicht, die umgekehrte Denkbewegung ist schwieriger.
Diese kann, so die Grundannahme, durch die spezifische Deixis eines Artefakts

1 Die deutsche Forschung zum Phallusbaum ist leider noch immer iiberschaubar; jiingst hierzu
Zeppezauer-Wachauer 2021.

2 Im Anschluss an Haug 2004, S. 72: ,Obszonitét definiert sich somit als die provokative
Darbietung oder Darstellung dessen, was der Scham unterworfen ist. Und die Definition
muf} so formal bleiben; denn was der Scham unterliegt, konkret zu bestimmen, ist gene-
rell nicht moglich, da dieser Bereich kulturhistorisch auf3erordentlich variabel erscheint.
Komplementar zur weiblichen Phallusernte vgl. den Beitrag von Sophie Hiiglin in diesem
Band, die im Kontext der Erzihltradition von ,Vergils Rache® unter umgekehrten Vorzeichen
Darstellungen des weiblichen Intimbereichs — dort von Méannern traktiert — untersucht.

3 Zum komischen Potential der obszénen Groteske vgl. Velten 2004.

Mitunter auch die Inszenierung einer Kastration (im Kontext schwarzer Magie); hierzu
Koldeweij 1995, S. 506; Smith 2009, S. 10-15; Hammerl 2018, S. 56. Zum (positiven) Konnex
von Profanem und Sakralem vgl. demgegeniiber Reiss 2017.

Vgl. Miiller 1998, S. 55; Opitz 2008, S. 216; Smith 2009.

Zur Verflechtung des Motivs im Lichtenberger Bilderzyklus vgl. Schwemberger 2013, S. 426 f.
Von Schlosser 1916, S. 23. Zweifel hieran hegt Julius von Schlosser selbst, wenn er einrdumt:
,Es ist gar nicht ausgeschlossen — ein Vorbehalt, den wir dem Mittelalter gegeniiber immer

wieder zu machen gezwungen sind -, dafl hinter dem Ganzen noch ein tieferer Sinn zu
suchen wire: die ,Moral‘ zu einem uns sehr immoralisch anmutenden Sujet” (ebd.).



Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 407

Abb. 1 | Phallusbaum von Massa Marittima, ltalien, ca. 1265. Foto: Francesco Bini (Sailko).
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG

(Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0.

freilich auch nahegelegt werden, je nach Darstellungsabsicht und Gebrauchs-
zusammenhang.8 Der Gegenstand, an dem ich meine Uberlegungen ausfithren
mochte, ist der Phallusbaum von Massa Marittima (ca. 1265; Abb. 1). Auch wenn das
1999 freigelegte Fresko nicht vollstandig erhalten ist, erlaubt es die differenzierte
Ausfithrung desselben, das Sinnstiftungsverfahren mit zweifacher Ausrichtung
zu untersuchen, einmal hinsichtlich der an der Bildsprache und sodann der an
der Textsprache orientierten Sinnstiftungskomponenten. Bild- und Textsprache
sind unterschiedliche Zeichensysteme, die aber im jeweiligen Zeichen mitein-
ander korrespondieren: Das Bild eines Penis kann natiirlich auch die Lautfolge
P-E-N-I-S (oder entsprechender historischer Bezeichnungen) sekundar aufrufen.?
Erstere, deiktisch-explizit tiber Form und Farbe operierende Komponente hat die
Forschung noch nicht erschépfend, letztere, deiktisch-implizit tiber Laut und

8 Zu Bild- und Textdeixis vgl. Wenzel 2008.

9 Die durch Form und Farbe, Laut und Klang bestimmte Ausdrucksseite eines Zeichens, mit
de Saussure 1967, S. 76-79: das Bezeichnende (Signifikant).


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG

408 | Sylvia Jurchen

Klang operierende Komponente allenfalls punktuell reflektiert.'® Dass beides
lohnt, versuche ich im Folgenden unter Einbezug der ikonographischen und
etymologischen Traditionen zu zeigen.

2 Bildsprache sehen: Form und Farbe (Form- und Farbdeixis)

Fiir Helmut STAMPFER ist das Fresko von Massa Marittima schon ,allein“ durch
seinen ,6ffentlichen Standort“ am Brunnen, der namentlich Uberfluss verspreche,
als ,Symbol der Fruchtbarkeit® zu interpretieren.'" Als reines Fruchtbarkeits-
symbol freilich konnte der toskanische Phallusbaum die Forschung nicht restlos
iiberzeugen. Das Personal unter dem Baum widersetzt sich einem einfachen Ver-
standnis. Es ist letztlich jenes auffallig inszenierte Frauenpaar in der vorderen
linken Bildhalfte, an das sich der Blick des Betrachters'? heftet und an dessen
Verstandnis die Gesamtinterpretation héngt.

Die Szene (Abb. 2) wird gemeinhin als Streit zweier Frauen um einen Phallus
gedeutet. Zu den sich gegenseitig an den Haaren ziehenden Frauen gesellt sich
links daneben eine weitere Phalluspfliickerin, die mit ihrem Werkzeug einen Ast
und mit dem Ast eine Phallusfrucht zu erlangen hofft, wihrend am linken Bildrand
(unter den Schwingen des ghibellinischen Adlers?)'? ein geernteter Phallus unter
dem Frauengewand verschwindet. Der Streit um den Phallus scheint im Siidtiroler
Phallusbaum von Schloss Moos, bei dem sich nackte Frauen im Kampf um den
Phallus noch mit Kolben zu Leibe riicken, ein Pendant zu haben.'4 Es ist allerdings
gar nicht so eindeutig, ob es sich im toskanischen Fresko tatsichlich um einen
Streit handelt, der das Frauenpaar der linken Bildhilfte (blau-rot) als Widerpart
zum harmonisch verschriankten Frauenpaar der rechten Bildhélfte (rot-blau)
inszeniert.’> Gegeniiber der ikonographischen Tradition, die den Frauenstreit

10 Die ikonographische Analyse beschrankt sich in sprachlicher Hinsicht v.a. auf das Erfassen
basaler Sexualmetaphorik, sprachreflexive Ansitze finden sich noch am ehesten bei Hammerl
2018. Richtungsweisende Impulse setzte hier freilich schon Jones 2004, S. 120, mit seiner
Unterscheidung zwischen ,formal ambiguity” und ,linguistic ambiguity®.

11 Stampfer 2016, S. 21. Als ein speziell an Frauen gerichteter Fruchtbarkeitsbaum begreift ihn
Hoch 2006.

12 Die mannliche Form wird im Beitrag generisch verwendet und schlief3t die weibliche Betrach-
terin mit ein.

13 Vgl. Smith 2009, S. 7.

14 Grundlegend hierzu Wolter-von dem Knesebeck 2005, der beim Phallusbaum von Schloss
Moos gefdhrliche Minne- und Weibermacht inszeniert sieht, vgl. hier insbesondere
S. 504-510.

15 Vgl. Hoch 2006, S. 479.



Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 409

Abb. 2 | Phallusbaum

von Massa Marittima
(Ausschnitt Frauenszene).
Foto: Francesco Bini (Sailko).
https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Massa_
marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_
della_fecondit%C3%A0,_
1265_circa_03.JPG (Zugriff:
15.09.2025). CC BY-SA 4.0.

iiber gegenseitiges Ziehen an den Haaren dynamisch ins Bild setzt,’¢ besticht die
in Rede stehende Szene durch eine merkwiirdige Statik: Das horizontale weicht
einem vertikalen Ziehen, das sich auch als gemeinsames Wringen begreifen l4sst.'”
Mit dem potentiellen Wringen kommt freilich die Frage auf, was aus den Haaren
ausgewrungen werden sollte. Die Antwort hangt, meine ich, gleichsam tropfend
im Baum. Es ist die Fliissigkeit der mit Samen und Blut gefiillten Phalli.’®

Die Phalli werden interessanterweise iiber Hoden und Eichel mit blauen
Beeren assoziiert (vgl. Abb. 3 links): Die Beeren enthalten Saft, wie auch die Hoden
jenen ,Saft’ enthalten, der beim Samenerguss durch den Schaft zur Eichel stromt.
Die Fliefirichtung wird durch den Penisschaft, der Hoden (blau markiert iiber die
Beeren) und Eichel (ebenfalls blau markiert) verbindet, vektorgleich angezeigt.
Aus deiktischer Sicht fungieren die Phalli mitsamt Hoden als Zeigefinger.'? Die

16 Vgl. Glasgow, University Library, Ms. Hunter 252, fol. 186r; Paris, Bibliotheque nationale de
France, Lat. 7344, fol. 12r.

17 Hierin Smith 2009, S. 6, beipflichtend.

18 Zur biologischen Erkldrung der Entstehung des Samens aus dem Blut geméaf der mittelalter-
lichen Medizin und Naturwissenschaft vgl. den Beitrag von Daniel Schéfer im vorliegenden
Band.

19 Das Zeigefingerprinzip ist aus mittelalterlichen Handschriften hinlénglich bekannt, in denen
mitunter tatsédchlich Phalli als Zeigefinger zum Einsatz kommen; vgl. Glasgow, University
Library, Ms. Hunter 251, fol. 32r.


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG

410 | Sylvia Jurchen

Abb. 3 | Phallusbaum von Massa Marittima (Ausschnitte). Foto: Francesco Bini (Sailko).
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_
dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG

(Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.

basale Flieffrichtung (vgl. Abb. 3 mittig) verlauft von oben nach unten bis zu jenem
Phallus, an dem ein gelbes Blatt tropfengleich hangt, bereit, durch die Haare der
beiden Jungfrauen aufgefangen zu werden (vgl. Abb. 3 rechts). Das Auffangen des
Tropfens hat im aktiven Pfliicken des Phallus ein Gegenstiick: So wie die goldgelb
gewandete Phalluspfliickerin2® mit ihrem Geréat nach den gelben Phalli strebt, so
streben auch die beiden Jungfrauen mit ihrem goldgelb flammenden Haar - die
Form ist pragnant — nach jener Frucht, deren lebenspendende Flussigkeit schlief3-
lich in einem herzformigen Gefafl aufgefangen wird. Form (Herz) und Farbe (rot)
des sammelnden Geféfles sind nicht minder pragnant. Kurzum: Die Beeren sind
nicht nur eine Metapher fiir den Phallus, sondern der Phallus ist auch eine Meta-
pher fiir die Beeren (in phallusférmiger Traube).2! Mit dem Keltern des Samen

20 Eine Vogelverscheucherin erkennt Hoch 2006, S. 461.

21 In mittelalterlichen Handschriften finden sich neben herz-, zapfen- und kleeblattformigen
auch phallusférmige Weintrauben. Eine entsprechende Illustration bietet ein fldmisches
Stundenbuch aus dem 15. Jh.; vgl. Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 28345, fol. 48r.


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG

Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 411

und Blut enthaltenden Phallus ist der Phallusbaum nicht einfach nur ein Symbol
der Fruchtbarkeit. Der gekelterte (Wein-)Beerenphallus ruft pars pro toto den am
Kreuzesbaum gekelterten Christus auf. Die merkwiirdige Statik der wringenden
Frauen kann sich schliefllich auch aus der Statik der mit Pressschrauben ausge-
statteten Kelter ergeben: In entsprechenden Abbildungen ist es manchmal eine,
manchmal sind es aber auch zwei parallel angeordnete Pressschrauben, die Druck
auf den in der Presse eingespannten Christus ausiiben, dessen Blut in einen Kelch
oder Holzbottich stromt.22 Die Drehbewegung der Kelterschrauben wiirde im Bild
einmal tiber das schraubengleich gewundene Haar, einmal tiber das am Phallusgriff
manuell um die eigene Achse drehbare Herzgefaf3 greifbar, das als inverser Hoden-
sack blutrot anzeigt, womit es gefiillt ist.

In den traditionellen Kreuzigungsdarstellungen (vgl. Abb. 4) wird das Blut
Christi zumeist in zweifacher Form aufgefangen: einmal durch die Kelche der
um Christus schwebenden Engel, einmal durch das Haar der das Kreuz innig
umschliefenden Maria Magdalena. Diese hatte schon zuvor mit ihrem Haar Jesu
Fiile getrocknet und gesalbt, nun nimmt sie unter Trénen das Blut des Geliebten
mit ihrem Haar auf. Das phallische Herz (Jesu) im toskanischen Fresko, tiber dem
die Vigel engel- oder aasgeiergleich kreisen, wie auch die beiden Jungfrauen dar-
unter einvernehmlich wringen oder streitend ringen, setzt in seiner Ambiguitat
das Denken des Betrachters eigentlich erst in Bewegung und gestattet im Geiste
zu erganzen, was ber die spezifische Deixis pars pro toto nahegelegt wird:

Der Phallusbaum ruft — in Génze betrachtet - tiber die Phallusernte zunachst
die Ernte jener verbotenen Paradiesfrucht auf, die Eva, verfithrt durch die Schlange,
pflickte und Adam reichte; die Schlange codiert als profane Metapher auch das
ménnliche Glied. Gleichzeitig evoziert der Phallusbaum iiber die typologisch
motivierte Form- und Farbensprache die wunderbare Empfangnis (a: vom Himmel
tropfendes Glied), den Martertod (b: Stich und Kelter des Gliedes) und die himm-
lische wie fleischliche Auferstehung (c: erigiertes Glied, gespiegelt im emporstre-
benden Vogel) Christi, ruft damit Stinde (Adam und Eva) und Siindenerl6sung
(Christus und Maria) zugleich auf.2® Samen, Blut und Wasser sind als lebenser-
haltende wie lebenspendende Séfte aufs Engste miteinander verkniipft. In Kom-
bination mit dem Brunnen steht der Phallusbaum als arbor vitae, bei der die Wasser
Schopfenden gleichsam zu Blut wie Wein Empfangenden werden, letztlich in der

22 Vgl. Paris, Bibliothéque nationale de France, Frangais 166, fol. 123v; New York, Pierpont
Morgan Library, Ms. M 917/945, S. 118-121.

23 Uber den alludierten Paradiesgarten wird bereits ein heilsgeschichtlicher Deutungsrahmen
aufgemacht, vgl. Zeppezauer-Wachauer 2021, S. 92, der mitunter wenig attraktiv erscheint;
vgl. Smith 2009, S. 9, 21.



412 | Sylvia Jurchen

Abb. 4 | Oben: Paolo Veneziano, Kreuzigung, ltalien, ca. 1340/1345.
Washington, DC, National Gallery of Art, Nr. 284. hitps://www.nga.gov/
artworks/284-crucifixion (Zugriff: 15.09.2025). CCO 1.0. Unten: Phallusbaum von
Massa Marittima. Foto: Francesco Bini (Sailko). https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_
fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG (Zugriff: 15.09.2025). CC BY-SA 4.0. Jesus
Christ Crucified on the Cross. Robodread/Alamy Vektorgrafik. https://www.alamy.
com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-
image414520141 html (Zugriff: 04.05.2025). Bildbearbeitung: Sylvia Jurchen.


https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/illustrated-page-from-the-desert-of-religion-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-the-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-etc-mostly-illustrated-in-northern-english-apostolus-dicit-ciuitatem-hic-manentem-non-habentus-etc-verses-23-couplets-beg-behold-how-in-pe-wilderness-of-pis-warld-men-gase-bot-therin-place-of-abydynge-none-hase-accompanied-by-the-common-vado-mori-device-three-drawings-bearing-each-a-scroll-with-verses-latin-in-royal-mss-5-e-xxi-f-126-b-7-e-vii-f-177-etc-english-in-cotton-ms-faust-b-vi-pt-ii-f-1-image226811775.html

Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 413

Abb. 5 | Andachtsbild: Ein
Ménch betet vor einem roten
Herz, das von einer Schriftrol-
le mit der Inschrift est amor
meus durchzogen ist, dariber
der Gekreuzigte im Baum.
Geistliche Sammelhandschrift,
England, ca. 1460-1470.
London, British Library,

Ms. Add. 37049, fol. 36v.
https://www.alamy.com

Bildtradition des fons vitae (Brunnen des Lebens) und des fons pietatis (Brunnen
der Barmherzigkeit).24

Gottes Werke sind in Gestalt seines Sohnes Werke der Liebe aus Liebe zum
siindigen Menschen, der sich als eine gleichsam unterm Phallusbaum stehende
,Braut Christi‘ vergegenwirtigen kann, wohin die eigene Liebesbemiithung strebt.
Der Phallusbaum kniipft iiber die gleichermafien metonymische wie metaphori-
sche Relation von (gekeltertem) Phallus und (auffangendem) Herz, von passio
(Leiden) und compassio (Mitleiden), nicht zuletzt an die starker auf contemplatio
ausgerichtete Tradition des Liebesbaums (arbor amoris)?5 an, in den das Gewinde
der Kelterschrauben mitunter raffiniert integriert wird (Abb. 5): Die durch den
Lanzenstich zugefiigte Seitenwunde Christi befindet sich in Kreuzigungsdarstel-
lungen oftmals in Herzn#he, insofern der Lanzenstich zugleich den Stich ins Herz
der um Christi Trauernden (Jungfrau Maria, Maria Magdalena usw.) reflektiert.
Leidender und Mitleidende leben in der gleichen (Herz-)Wunde. Maria Magdalena,

24 Zu engem Konnex und Varianz beider Bildtraditionen, die (den gekreuzigten) Christus
piktoral mit Wasser und Brunnen verbinden, vgl. Wipfler 2014.

25 Der Liebesbaum ist eine Baummatrix, iiber deren Struktur ein ,Liebesaufstieg’ erfolgen
soll: ,Weltliche und geistliche Ars amandi wird im Baumbild erkldrt und gelehrt. Kamber
1964, S. 132. Der toskanische Phallusbaum kann als spielerische Variante der mystisch-
scholastischen Reflexionsform Liebesbaum begriffen werden, insofern sich die ars amandi
erst im Zuge der strukturell angeleiteten ars spectandi praktisch erschlieit: Der Erkenntnis-
ist auch ein Liebesakt.


https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://www.nga.gov/artworks/284-crucifixion
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Massa_marittima,_fonte_e_palazzo_dell%27abbondanza,_albero_della_fecondit%C3%A0,_1265_circa_03.JPG
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/jesus-christ-crucified-on-the-cross-christian-and-catholic-religion-vector-illustration-image414520141.html
https://www.alamy.com/illustrated-page-from-the-desert-of-religion-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-the-desert-of-religion-and-other-poems-and-religious-pieces-etc-mostly-illustrated-in-northern-english-apostolus-dicit-ciuitatem-hic-manentem-non-habentus-etc-verses-23-couplets-beg-behold-how-in-pe-wilderness-of-pis-warld-men-gase-bot-therin-place-of-abydynge-none-hase-accompanied-by-the-common-vado-mori-device-three-drawings-bearing-each-a-scroll-with-verses-latin-in-royal-mss-5-e-xxi-f-126-b-7-e-vii-f-177-etc-english-in-cotton-ms-faust-b-vi-pt-ii-f-1-image226811775.html

414 | Sylvia Jurchen

die Christi Blut mit ihrem Haar auffangt, reprisentiert, wenn man so will, als
bufifertige Stinderin den idealen Rezipienten des Phallusbaums, nicht zuletzt, weil
sie den gesamten Leidensweg Christi bis hin zu dessen Auferstehung
begleitete.2¢

Christi Empfangnis (a), Martertod (b) und Auferstehung (c) sind als Stationen
auch am Phallusbaum imaginativ zu sehen (vgl. Abb. 4, a-c), wenn der Phallus nicht
einfach nur als Phallus erkannt, nicht als reines Lustobjekt verkannt wird.2” Die
buchstébliche Lesart des Phallus als Lust- und Stindenobjekt ist in ihrer provokati-
ven Anstofigkeit der Typus zur Erlgsung von ebendieser Siinde, und der Betrachter
kann im Interpretationsakt die Bewegung von Siinde (= naiv-obszone Lesart als
Typus) zur Erlosung (= reflektiert-typologische Lesart als Antitypus) intellektuell
nachvollziehen — oder aber in der Siinde stecken bleiben: Ein Betrachter, der nur
auf die Phalli schaut und die Weinbeeren liegen l4sst, der nur das Ziehen, nicht aber
das Wringen der Haare erkennt, bleibt hermeneutisch im fleischlichen Liebesakt
stecken. Der vexierbildartige Phallusbaum verweist als erkenntnisforderlicher
Liebesbaum hier gleichsam auf seine hermeneutische Autothematik: Kein guter
Baum gibt bose Frucht (vgl. Mt 7,15-20).

Was im Bild gezeigt wird, ist freilich nur die eine Seite einer Typus-Antitypus-
Konstellation, die auf der anderen Seite das Heilige markiert und in der Betrach-
tung sinnlich erfahrbar macht: Die Fleischlichkeit des Phallus gehort so notwendig
zum Phallusbaum wie der Literalsinn zum mehrfachen Schrift- oder Bildsinn.2®
Sie forciert in grotesker Zuspitzung (Penis am Baum) starker noch als das dop-
peldeutig Profane (Rose am Busch) eine hohersinnige Auslegung (hier: Christus
am Kreuzesbaum), gerade wenn die Form- und Farbgebung des Obsz6n-Grotesken
auf das Heilige verweist. Ein schones Beispiel hierfir ist die Darstellung eines
Liebesaktes in einem Stundenbuch, die in ihrer Formgebung dem betrachtenden
Geist eine regelrechte Eselsbriicke zur Heiligen Familie baut (Abb. 6). In der unteren
Bildhalfte entfaltet sich eine obszoén-groteske Reitszene: Eine nackte Frau reitet
auf einem bekleideten Mann,2? der sich in frivoler Briickenstellung angestrengt
kriimmt. Diese Szene rekurriert formal auf die Heilige Familie, die in der oberen

26 Dass Maria Magdalena den auferstandenen Christus zunichst fiir einen Gértner hielt,
spiegelt jene Rezeptionshiirden wider, die sich — ganz natiirlich - fir den vor dem Phallus
stehenden Betrachter wie fiir Maria Magdalena vor dem Gértner ergeben.

27 Ein prégnantes literarisches Beispiel fiir eine bewusste Reduktion des ménnlichen Gliedes
zu einem Objekt der Lust bespricht der Beitrag von Johannes Ruhstorfer in diesem Band.

28 Der Beitrag von Jasmin Hauck in vorliegendem Band bietet ein eindriickliches Beispiel fiir
die Anwendbarkeit verschiedener Sinnebenen auf ein literarisches Exemplum im Kontext
der naturrechtlichen Verhandlung von Sexualitat; dort auch weitere Literaturangaben zum
mehrfachen Schriftsinn.

29 Vgl. das Motiv der auf Aristoteles reitenden Phyllis im Beitrag von Sophie Hiiglin in diesem
Themenheft.


https://www.e-codices.unifr.ch/de/bge/lat0033/79v

Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 415

Abb. 6 | Stundenbuch, Frankreich, 3. Viertel 15. Jh. Genf, Bibliothéque de Genéve, Ms. lat. 33,
fol. 79v. www.e-codices.ch. CC BY-NC 4.0.

Bildhélfte tiber dem Eingangsvers von Psalm 69 (Vulgata 70) Platz gefunden hat:
Hier reitet Maria auf dem Riicken eines Esels, der sich, gefithrt von Joseph, in
gehorsamer Demut beugt. Uber die Riickenkriimmung von Esel und Mann hinaus
ahnelt auch die Handhaltung Mariens jener der Nackten. In deren leeren Hén-
den - die linke Hand verweist zugleich nach oben zur Heiligen Familie — hétte
ebenfalls ein Kind liegen kénnen. Wurde es entrissen? Oder wird es gerade
gezeugt?3® Wie aber sollte ein Kind durch die Kleidung hindurch gezeugt
werden?

In der obszonen Groteske manifestiert sich nicht nur das Mysterium der
jungfraulichen Schwangerschaft Mariens, sondern auch das Opfer ihres Sohnes,
der sich von den Handen der Mutter in die Hénde der Héscher begibt, um mit
seinem Kreuzestod die Stinden der Menschen auf sich zu nehmen. Auch das

30 Zur leeren Hand als deiktischem Verweis auf etwas Abwesendes vgl. die Ausfithrungen zum
Einsatz von Schau- und Zeighand bei Wenzel 2008, S. 20-35.


https://www.e-codices.unifr.ch/de/bge/lat0033/79v

416 | Sylvia Jurchen

Opfer Josephs wird in grotesker Zuspitzung greifbar: Der in voller Bekleidung
Gerittene verweist formal auf den Esel, farblich — was deiktisch interessant ist —
indes auf Joseph. Warum? Joseph nahm das Kreuz der keuschen Ehe eselsgleich
auf sich, um ein Kind, das er selbst nicht gezeugt haben konnte, aufzuziehen. Im
auflerordentlich gekriimmten Riicken von Esel und Mensch steckt kontemplativ
wirkmaéchtiger Kreuzesschmerz.3! Die obszone Groteske geht damit nicht nur in
einer allgemeinen Gegenbildlichkeit auf.32 Die spezifische Form- und Farbgebung
lanciert vielmehr die kontemplative Schau dessen, worin genau die Heiligkeit
jedes einzelnen Familienmitgliedes besteht. Die obszone Groteske wird durch
Verfremdung der heiligen Handlung zum erkenntnisférderlichen Memorialbild
des Heiligen.

3 Textsprache héren: Laut und Klang (Laut- und Klangdeixis)

Im geistlichen Kontext ist die Verbindung von latent Obszénem mit Sakralem
keinesfalls singular, wie sich mit Norbert OTT nicht zuletzt am Doppelblatt eines
Genter Psalters zeigen lasst.3® Ot berticksichtigt bei seiner Bildanalyse nicht nur
Bild und Text. Er bezieht — und hierauf kommt es mir im zweiten Schritt meiner
Phallusbaum-Analyse an — auch die implizite klangliche Dimension der deiktisch
explizit iber Form- und Farbanalogien miteinander verkniipften Bildmotive als
eine potentiell sinnstiftende mit ein, die bei entsprechender Vergegenwértigung
schliefflich auch zum Verstandnis reiner Bildwerke wie dem Phallusbaum etwas
beitragen kann (Abb. 7). Oben links ist Christus als Weltenrichter dargestellt,
darunter die Auferstehung der Toten im Jungsten Gericht. Auch die rechte Seite
bietet mit der Dreifaltigkeit in der Zierinitiale, die als bewohntes D den Anfang
von Psalm 109 bildet, ein sakrales Motiv. Rechts daneben bekommt ein hofisches
Liebespaar von oben durch einen gekrénten Engel einen Blumenkranz gereicht.
Die Szene im Rankenwerk ist deutlich sexuell konnotiert: Mit dem Griff unter das
Kinn der Frau artikuliert der Mann sein Begehren. Dieses Begehren wird im Bild
darunter frauenseitig gestillt durch den kithnen Griff in den ménnlichen Schritt.
Der Betrachter sieht in verhiillter Form eine Erektion.34

31 In den Pieta-Darstellungen halt Maria den toten Sohn nicht nur weinend in ihren Armen.
Der leblose Korper hingt mit iiberdehntem Riicken bisweilen regelrecht tiber dem Schof3 der
trauernden Mutter. Auch hier bildet der Riicken in inverser Kriimmung eine schmerzhafte
Briicke. Im Stundenbuchbild weist Marias liebvoll-trauriger Blick auf das Kind in ihren
Armen bereits auf den Kreuzestod des erwachsenen Sohnes voraus.

32 Grebe 2013, S. 167, rat meines Erachtens zu Recht von isolierter Betrachtung obszéner
Drolerien ab, deren weiterfithrendes Andachtspotential sie dann aber doch infrage stellt.

33 Ott 2004, S. 204f.
34 Vgl. ebd., S. 204.


https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/

Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 417

Abb. 7 | Psalter, Flandern, ca. 1320-1330. Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6, fol. 79v-80r.
digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

Die Verhiillung des Gliedes ist insofern wichtig, als das verhiillte, wiewohl
erigierte Glied auf den mit einem Kreuzestuch verhiillten Kopf des im Jingsten
Gericht auferstehenden Toten auf der linken Seite verweist, dessen Handhaltung
wiederum auf den dariiber befindlichen Christus mit verhiillten Lenden rekurriert
(Abb. 8). Bereits die Form- und Farbdeixis legt dem Betrachter nahe, das erigierte
Glied als Metapher fiir Christus (Christi Zeugung, Wirken und Auferstehung) zu
begreifen.3% Semantisch gestiitzt wird die ikonisch nahegelegte Glied-Christus-
Analogie noch durch Psalm 109 (Vg.) auf der rechten Seite, da Christus hier als
virga virtutis (Ps 109,2) bezeichnet wird: ,In der Marginalillustration rechts erwacht
virga virtutis — die Rute, der Zauberstab, das Szepter der Mannhaftigkeit — zum
Leben.3¢ Virga ist tatsichlich auch eine tibliche Bezeichnung fiir das mannliche

35 Fiir die Renaissance kann Steinberg 1996 dann auch entsprechende Darstellungen von
Christus am Kreuz mit verhiilltem erigierten Glied nachweisen. Zu Penis und Vulva als
Metaphern fiir Christus und Maria vgl. Reiss 2017, S. 172.

36 Ott 2004, S. 205. In Ps 109 heif3t es dann auch weiter tiber Christus: ,ich habe dich gezeugt
noch vor dem Morgenstern, wie den Tau in der Frithe® (Ps 109,3) und ,Er trinkt aus dem

Bach am Weg [lat. via]; so kann er [von neuem] das Haupt [lat. caput] erheben® (Ps 109,7 =
Joh 11,25: resurrectio et vita).


https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/

418 | Sylvia Jurchen

Abb. 8 | Psdlter, Flandern, ca. 1320-1330 (Ausschnitte). Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6,
fol. 79v-80r. digital.bodleian.ox.ac.uk. CC BY-NC 4.0.

Glied;®” die Auferstehung des ganzen Mannes (Christus) wird freilich links, im
Zusammenhang des Weltgerichts, greifbar, in dem Christus Tote zum Leben
erweckt.

Der erigierte Penis als Christusmetapher ist mit OTT3# auch insofern plau-
sibel, als die alte franzésische Bezeichnung fiir den Penis (frz. vit [vi], seit dem
12.Jh. belegt)?? lautlich identisch mit der Bezeichnung fiir das Leben (altfrz. vida,
seit dem 11. Jh. vie [vi])4° ist: Der Penis (frz. vit), der metonymisch fiir das Leben
(frz. vie, altfrz. vida, lat. vita) steht, ist in Gibertragener Bedeutung Christus, der
andernorts spricht: ,Ich bin die Auferstehung [lat. resurrectio] und das Leben
[lat. vita]“ (Joh 11,25). Der Entstehungsort der Handschrift, Gent, macht neben
dem lateinsprachigen tatsachlich auch einen franzosischsprachigen Niederschlag
bei der Bildgestaltung denkbar. Dass das Bild- immer auch ein zu hérendes Sprach-
zeichen ist, das es aus dem Geschauten herauszuhéren lohnt, darauf mag den

37 Vgl. Adams 1982, S. 14f.
38 Vgl. Ott 2004, S. 204f.

39 Zum Begriff vit, der klanglich mit vie zusammenféllt, sich etymologisch aber nicht von lat.
vita, sondern von lat. vectis (Hebel, Hebelbaum, Stange) ableitet, vgl. Art. *VIT.

40 Vgl. Art. VIE.


https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/4a0c575c-0cad-4dd2-8fd4-a6689c0ae1e8/

Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 419

Betrachter schlief8lich auch die kleine Figur im Vierpass oben rechts hinweisen:
Siehe (Zeigefinger weist hinaus, wo es allenfalls noch figiirlich zugeht) und hére
(Blashorn wird zum Horrohr)!

Was aus moderner Sicht wild assoziiert erscheint (virga/vit, aber auch vita,
via), hat als Sinnstiftungsverfahren eine durchaus lange Tradition. Erinnert sei
hier nicht nur an die iiber Klangassoziation operierenden Etymologien des Isidor
von Sevilla,?! sondern auch die ,Rhetorica ad Herennium' des Pseudo-Cicero. Die
kanonische Rhetorik schlagt das (iiber Klangassoziationen funktionierende) Ver-
fahren zur Generierung von Merkbildern (imagines agentes) vor und gibt folgendes
Beispiel an: Ein wohlhabender Mensch, so das zu memorierende Ausgangssze-
nario, wurde mit Gift getotet. Das Tatmotiv sei eine Erbschaft gewesen, an die
der unter Anklage stehende Morder zu gelangen suchte. Hierfiir habe es Zeugen
und Mitwisser gegeben. Im geistigen Memorialbild wird sodann ein Mensch vor
ein Krankenbett gestellt, der in der rechten Hand einen Giftbecher halt und ein
Testament in der linken Hand, an deren Ringfinger wiederum ein Widderhoden
hangt. Auf diese Weise konne man sich die Zeugen, die Erbschaft und den durch
Gift Getoteten ins Gedéchtnis rufen.42

Testament und Giftbecher leuchten als Codierung fiir Erbschleicherei durch
Giftmord noch ein, die Widderhoden am Ringfinger aber bereiten Probleme.
Ohne Beriicksichtigung der bild- und textsprachlichen Sinnstiftungskomponenten
ist das Ganze nicht zu verstehen: Die Widderhoden am Ringfinger rekurrieren
formal auf den Geldbeutel, nach dem der Morder mit seinen Fingern strebt. Die
Hoden (testiculibzw. testes) verweisen tiber ihren Klang aber auch auf die Zeugen
(testes).*® Mit dem testamentum, das auf der Hand des potentiellen Mérders ruht
und das tiber den Ringfinger mit den testiculi, den Hoden, verbunden ist, werden
die belastenden Zeugen, die testes, klanglich aufgerufen. Testamentum, testiculi,
testes — die klangassoziative Poetoetymologie erhellt semantisch die Bildkonst-
ruktion, in der die Zeugen sonst fehlten.44

Was ist vor diesem Hintergrund fiir die semantische Analyse rein ikonischer
Bildwerke wie dem Phallusbaum zu beachten? 1. (Mehr-)Sprachigkeit: Jedes Bild-
zeichen ist immer auch ein Sprachzeichen, das als solches einer oder mehreren
Sprachen zugeordnet sein kann. 2. Mehrdeutigkeit/Mehrsinnigkeit (Ambiguitét):

41 AlsIsidor seine ,Etymologiae’ verfasste, suchte er den Zusammenhang der gottlich geordne-
ten Welt u.a. iiber den Zusammenhang der Woérter zu erkldren, mochte sich deren Zusam-
menhang auch nur aus klanglicher Assoziation ergeben. Das Wort virga (Zweig) etwa wird
mit virtus (Tugend), viriditas (Griin), aber auch vis (Kraft) assoziiert; vgl. Isidor von Sevilla:
Etymologiae, XVILvi.18.

42 Rhetorica ad Herennium, III,33.

43 Vgl. Adams 1982, S. 67f.

44 Ausfihrlicher Simon 2001, S. 20; ferner Carruthers 2008, S. 178.



420 | Sylvia Jurchen

Worter und Phrasen konnen mehrdeutig, mithin mehrsinnig (in konkreter und
iibertragener Bedeutung) gebraucht werden, dies gilt es auch bei deren bildlicher
Realisierung zu beriicksichtigen. 3. Multimodalitat: Nicht nur Form und Farbe, son-
dern auch zu vergegenwartigender Laut und Klang der am Bildmotiv stumm ange-
lagerten Begriffe konnen dem Betrachter Hinweise darauf geben, welche Uber-
tragungsleistungen zu vollbringen sind (vgl. virga/vit — vita; testiculi — testes),
um {ber eine deiktisch angeleitete Rekonstruktion der impliziten Metaphern
(Ahnlichkeit in Gestalt, Eigenschaft, Funktion) und Metonymien (Teil-Ganzes-
Beziehung iiber einen raumlichen, zeitlichen oder ursachlichen Zusammenhang)
zu einem addquaten Bildverstidndnis zu gelangen.

Welcher Begriff oder auch wie viele Begriffe an einem Bildmotiv hangen, ist
selbst bei klar zu identifizierenden Bildmotiven wie einem erigierten Penis nicht
trivial, eingedenk potentieller Mehrsprachigkeit, Mehrdeutigkeit/-sinnigkeit und
Multimodalitét von Zeichen. Dass die textsprachliche Reflexion der bildsprachlich
verkniipften Motive lohnt, nicht zuletzt, um deren bildsprachliches Verstidndnis
abzusichern, zu revidieren oder auch erst auf den Begriff zu bringen, zeige ich im
Folgenden an 1. Phallus und Vogel, 2. Phallus und Baum, 3. Phallus und Beere,
4. Phallus und Frau sowie 5. Phallus und Zeigefinger.

1. Die deiktische Verkniipfung von Phallus und Vogel (Adler) iiber Farb- und
Formgebung verwundert nicht, da Vogel (ital. uccello) und Schwanz (ital. coda,
lat. penis) sprachiibergreifend zur Bezeichnung fiir den Penis gebraucht werden,45
der im Fresko sein Habitat im Baum hat. 2. Mit dem Baum steht der Phallus aus
textsprachlicher Sicht wiederum insofern in Verbindung, als er iiber die lateinische
Bezeichnung ramus (Ast, tibertr. Penis) und virga (Zweig, Rute, Gibertr. Penis) als
mehrsinniger Zweig in den Baum integriert wird.4¢ Uber den bildsprachlichen
Kanal erfasst der Betrachter den mit blauen Beeren verkniipften Phallus als Frucht,
itber den textsprachlichen Kanal indes als Zweig. Text- und Bildsprache definie-
ren den Phallus multimodal als einen kleinen Ast (ramus) und Zweig (virga), der
3. zugleich eine blaue Beeren (lat. acinus oder uva) tragende Frucht ist, das heif3t
racemus (Weinbeere, aber auch: Weintraube, bestehend aus verzweigtem Kamm
und Beeren, und schliefllich: Wein). Die geistliche Bedeutungsdimension der
Sexualmetaphorik wird gerade in der Spezifik der Motive greifbar: Virga (Zweig),
racemus (Weinbeere und -traube, nicht einfach nur Frucht) und aquila (Adler, nicht
einfach nur Vogel)#” sind klassische Christussymbole.

45 Zur Sexualmetaphorik des Vogels und ihrer breiten Varianz im Italienischen vgl. Grieco
2016; fur das Lateinische vgl. Adams 1982, S. 31-34, zu lat. penis ebd., S. 35-37.

46 Zu virga und ramus als Penismetaphern vgl. ebd., S. 14f.

47 Sollte der herausstechende Vogel, der mitunter als spéatere Zutat bewertet wird (vgl. Smith
2009, S. 7), tatsachlich auch auf den ghibellinischen Adler rekurrieren, dann wird dieser



Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 421

4. Die den Phallus erntenden, mit ihm (aus-)pressend (premere?)*& verschrank-
ten Jungfrauen (virgo) rufen klanglich just jene Penisbezeichnung auf, die in der
Bildkomposition zentral (aus-)tragt: virga (Zweig, Penis, Christus). Der Messias
wird im Buch Jesaja als fruchtbringender Zweig und Spross aus dem Baumstumpf
Isais verheifen; in der Ubersetzung der Vulgata wird aus der zweigliedrigen eine
dreigliedrige Konstruktion: Et egredietur virga ex radice Iesse et flos de radice eius
ascendit (Vg. 11,1), das heifit ,Und es wird ein Zweig/Reis [virga] hervorgehen aus
der Wurzel Jesse [ex radice Isais] und eine Blume [flos] aus seiner Wurzel [de radice
eius] hervorgehen/Frucht bringen [ascendit]“4° Die christliche Vulgata-Auslegung
bezieht tiber Klangassoziation von virga und virgo das Femininum virga auf Maria
und das Maskulinum flos auf Christus, der aus dem (fruchtbringenden) Zweig
als (fruchtbringende) Blume erwichst.3¢ Der Messias wird, so die alttestamentli-
che Perspektive, aus dem koniglichen Hause Davids hervorgehen. Jesse, Davids
Vater, ist wie Adam zugleich ein alttestamentarischer Typus zu Christus (virga)
oder Maria (virga/virgo de radice). In der Lebensbaumikonographie der Wurzel
Jesse wird Jesu Abstammung zumeist wie folgt gefasst: Aus der Brust, dem Bauch
oder auch dem Schof} des schlafenden Jesse (Typus) wiachst ein Baum (manchmal
rankender Wein), in dessen Krone Christus (Antitypus) oder auch Maria mit Chris-
tuskind im Schof (Antitypus) integriert sind.3 Insbesondere der phallisch aus dem
Schof3 hervorwachsende Baum kann die typologisch motivierte Phallusbaumiko-
nographie konkret inspiriert haben. Der Phallusbaum kniipft tiber den Penis als
virga, der wie Rosen von Jungfrauen (virgo) gepfliickt wird, aus textsprachlicher
Sicht an Jes 11,1-10 (Verheiflung des Messias und dessen Friedensherrschaft) an.
Im Fresko ist das blithende Zeitalter klangassoziativ tiber virgo, virga, vir und vis
allenthalb présent. Es bricht freilich erst mit Christi Selbstbeschneidung im Zuge
der Kreuzigung an. Der (Phallus-)Baum erweist seine eigentliche Potenz nach der
Beschneidung. Was mitunter als Kastration gelesen wird, die Phallusabnahme,
ist Ausweis grofiter Potenz Christi, der als fruchtbarer Schmerzensmann3? in

wohlgemerkt als Christusvogel inszeniert; zu Adler und Brunnen vgl. Konrad von Megen-
berg: Buch der Natur, IIL.B.1, S. 193.

48 Das lateinische Verbum premere (pressen, auspressen, driicken, bedriicken, nachsetzen,
beschlafen, einpflanzen, umfangen, beschneiden, durchbohren usw.) besitzt jenes breite
Bedeutungsspektrum, tiber das nicht nur das Keltern (prelum ist die Kelter), sondern auch
der Zeugungsakt abgebildet werden kann; hierzu Adams 1982, S. 182f.: ,Verbs of pressing
and the like are often used of the male role.*

49 In Anlehnung an Becker 2001, S. 139.

50 Das prominente Kirchenlied ,Es ist ein Ros entsprungen (aus einer Wurzel zart)* (16. Jh.)
variiert das Bild; vgl. Becker 2001, S. 135-145, zu virga und virgo ebd., S. 139.

51 Vgl. Thomas 1972, Sp. 556 f.

52 Christus am Kreuz spendet aus der Seitenwunde Leben. Er kann vor diesem Hintergrund
als gebarende Frau und/oder auch als ein trotz Schwichung (Kastration‘) fruchtbarer Mann



422 | Sylvia Jurchen

Jesse préfiguriert ist: Es ist kein Baum, sondern ein Baumstumpf, der fruchtbar
austreibt. In der reduziertesten Ausfithrung der Wurzel Jesse sitzen auf den Asten
Vogel, die den Geist des Herrn, den Geist der Weisheit und des Verstandes, den
Geist des Rats und der Kraft, den Geist der Erkenntnis und der Frucht des Herrn
verkorpern (vgl. Jes 11,2). Geist wird in der christlichen Ikonographie vor allem
durch den Vogel visualisiert.

Im toskanischen Phallusbaum sitzen statt Vogel Phalli im Baum, die 5. als
fleischliche Zeigefinger den ersten geistigen Ubertragungsimpuls setzen: Der
Finger (digitus) ist nicht nur eine Metapher fiir den Penis,>3 sondern auch fiir den
Heiligen Geist (vgl. Lk 11,20; Mt 12,28), der als zeigender wie leitender im Fresko
fruchtbar wird. Es obliegt freilich dem Betrachter, diese (auf-)zeigende Potenz des
Phallus zu nutzen und die visualisierte Metaphorik in ihrer Doppelnatur (digitus,
der Finger, ubertr. 1. Penis, 2. Heiliger Geist; virga, der Zweig, tibertr. 1. Penis,
2. Christus etc.) zu erfassen.

4 Fazit

Die obszone Groteske des toskanischen Phallusbaums verbindet in ihrer typolo-
gisch motivierten Gestaltung ganz programmatisch Baum und Mensch, Lust und
Liebe, Tod und Leben, Gewalt und Heil.54 Der Phallus- als Lust-, Liebes-, Leidens-
und Lebensbaum bildet in Kombination mit dem Brunnen eine ganz eigentiimliche
Variante des fons vitae und des fons pietatis aus. Die christliche Ikonographie wird
im profanen Raum spielerisch genutzt, nicht zotig parodiert; eine Uberlagerung
verschiedener ikonographischer Traditionen ist hierbei nicht ausgeschlossen.>3
Der Phallus ist wie jedes andere Zeichen auch ein potentiell mehrsprachig, mehr-
sinnig, multimodal gebrauchtes Zeichen. Als ein solches stellt der Phallus nicht
den semantischen End-, sondern den hermeneutischen Ausgangspunkt in einem
komplexen deiktischen Gefiige dar, iiber dessen Deixis die visualisierte Sexual-
metaphorik in ihrer Doppelnatur erschlossen werden kann: Sexual- und Sakral-
metaphorik besitzen eine sprachliche Schnittmenge (virga usw.), die als solche

inszeniert werden; feminine (vgl. Bynum 1991) und maskuline Lesart Christi am Kreuz (vgl.
Steinberg 1996) schlieflen einander nicht notwendig aus.

53 Zum ,elften Finger‘ vgl. auch Andrea Moshdovel in diesem Band.
54 Ahnliche Spannungslagen bieten kleinepische Texte wie ,Nonnenturnier’, ,Rosendorn’,

,Gold und Zers*, ,Girtner Hod". Zur programmatischen Spannung von Komik, Gewalt und
Sexualitat vgl. Vanessa-Nadine Sternath und Michael Mecklenburg in diesem Band.

55 Uber das Motiv des fruchtbar zu Boden fallenden Samens und der als Kastration lesbaren
Phallusabnahme sind nicht zuletzt ikonographische Anleihen aus dem Kybele- und Attiskult
denkbar; weitere Angebote bei Hammerl 2018, S. 53-55.



Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 423

deiktisch visualisiert und semantisch spezifiziert wird, um dem Betrachter ein
komplexes Verstidndnis der obszon-grotesken Motivik zu erméglichen.

Der toskanische Phallusbaum wirft eine grundlegende Frage auf: Wie viel
Komplexitat gesteht man vormodernen Bild- und Textwerken mit obszéner Moti-
vik zu, spricht man ihnen gegebenenfalls auch vorschnell ab? Ob und inwiefern
das erschlossene hermeneutische Paradigma, bei dem das Obszo6ne in Form eines
mehr oder weniger anst6ffigen Sexualsinns am Beginn einer komplexen hermeneu-
tischen Operation steht, auch fiir die obszone Groteske in literarischer Auspragung
trigt, wire zu priifen. Direkt anschlussfihig scheint mir das Paradigma an das des
irrefithrenden Ratsels zu sein, insofern dieses manchmal eine obszéne, manchmal
eine sakrale Lesart nahelegt, mit der angebotenen Losung die Erwartung des Rezi-
pienten aber bewusst enttduscht. Thren eigentlichen Reiz beziehen diese Rétsel aus
der oszillierenden Gegenlektiire der diametralen Sinnebenen - hierin sehe ich die
Parallele zum hermeneutischen Paradigma des Phallusbaums.>¢

Literaturverzeichnis

Quellen

Arbor amoris/Der Minnebaum. Ein Pseudo- Hans Folz: Die Reimpaarspriiche.
Bonaventura-Traktat. Nach lateinischen
und deutschen Handschriften des XIV.
und XV. Jahrhunderts. Hrsg. v. Urs

Kamber (Philologische Studien und

Hrsg. v.Hanns Fischer (Miinchener Texte
und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters 1).

Miinchen 1961.

Quellen 20). Berlin 1964.

Codex Weimar Q565. Hrsg. v.Elisabeth
Kully (Bibliotheca Germanica 25). Bern,
Minchen 1982.

Genf, Bibliothéque de Genéve, Ms. lat. 33.

Glasgow, University Library, Ms.

Hunter 251.

Glasgow, University Library, Ms.

Hunter 252.

Isidor von Sevilla: Etymologiarum sive ori-
ginum libri XX. Hrsg.v. Wallace Martin
Lindsay. Oxford 1911.

Konrad von Megenberg: Das Buch der
Natur. Bd. 2: Kritischer Text nach
den Handschriften. Hrsg. v. Robert
Luff u. Georg Steer (Text und Text-
geschichte 54). Tibingen 2003.

London, British Library, Ms. Add. 37049.

56 Hierzu ein Beispiel: Jtem, Rat, was Ist das: | Es Ist ein figur, | Daraus wjrt ein creatur | Das
njessen die briester mit wein. | So thue Ich vnd auch die mein. | Jr maint, es sey Cristus dabej?|
Rat, was das sey?| Das Ist ein koppaun etc. Codex Weimar Q565, S. 118. Als Auflosung wird —
Jr maint, es sey Cristus dabey? — eine konsekrierte Hostie suggeriert (ebd., Anm. 20), als

richtige Losung indes Kapaun angegeben. Diese Losung ist insofern provokativ, als Christus
mit einem kastrierten Hahn verglichen wird — inwiefern? Die geistig reizvolle Auseinan-
dersetzung beginnt, wie Hans Folz in einer ausfiihrlicheren Variante des Rétsels zeigt (vgl.
Hans Folz: Die Reimpaarspriiche, S. 295f.), an dieser Stelle.



424 | Sylvia Jurchen

Minchen, Bayerische Staatsbibliothek,
Clm 28345.

New York, Pierpont Morgan Library,
Ms. M 917/945.

Oxford, Bodleian Library, Ms. Douce 6.

Paris, Bibliothéque nationale de France,
Lat. 7344.

Forschungsliteratur

Adams, James N.: The Latin Sexual Vocabu-
lary. London 1982.

Art. VIE. Académie franqaise: Diction-
naire de I’Académie francaise. 9. Aufl.
1986-2024. https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A9V0775 (Zugriff:
06.09.2025).

Art. *VIT. Académie frangaise: Diction-
naire de I’Académie francaise. 9. Aufl.
1986-2024. https://www.dictionnaire-
academie.fr/article/A9V0987 (Zugriff:
06.09.2025).

Becker, Hansjakob: Es ist ein Ros ent-
sprungen. In: Hansjakob Becker, Ansgar
Franz, Jirgen Henkys u.a. (Hgg.): Geist-
liches Wunderhorn. Grofie deutsche Kir-
chenlieder. Miinchen 2001, S. 135-145.

Bynum, Caroline Walker: Fragmentation
and Redemption. Essays on Gender and
the Human Body in Medieval Religion.
New York 1991.

Carruthers, Mary: The Book of Memory. A
Study of Memory in Medieval Culture
(Cambridge Studies in Medieval Litera-
ture 70). 2. Aufl. Cambridge MA 2008.

Grebe, Anja: Heilige Schweinereien?
Obszone Darstellungen in den Rédndern
spatmittelalterlicher Gebetbiicher. In:
Andrea Grafestitter (Hg.): Nahrung,
Notdurft und Obszonitat in Mittelalter
und Frither Neuzeit (Bamberger Interdis-
ziplindre Mittelalterstudien 6). Bamberg
2013, S. 155-182.

Paris, Bibliothéque nationale de France,
Francais 166.

Rhetorica ad Herennium. Lateinisch/
Deutsch. Hrsg. u. Gibers. v. Theodor
NuBlein. Darmstadt 1994.

Grieco, AllenJ.: From Roosters to Cocks.
Italian Renaissance Fowl and Sexuality.
In: SaraF. Matthews-Grieco (Hg.): Erotic
Cultures of Renaissance Italy. London
2016.

Hammerl, Stefan: Strange Fruits. Die
Geschichte des Phallusbaums. Versuch
einer Anniherung an ein vergessenes
Motiv. 2018. www.juwelen-hammerl.at/
milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF
(Zugriff: 01.12.2024).

Haug, Walter: Die niederlindischen
erotischen Tragzeichen und das Pro-
blem des Obszénen im Mittelalter. In:
Johan H. Winkelman u. Gerhard Wolf
(Hgg.): Erotik, aus dem Dreck gezogen
(Amsterdamer Beitrage zur &lteren
Germanistik 59). Amsterdam, New York
2004, S. 67-90.

Hoch, Adrian S.: Duecento Fertility Imagery
for Females at Massa Marittima’s Public
Fountain. In: Zeitschrift fiir Kunstge-
schichte 69 (2006), S. 471-488.

Jones, Malcolm: Sacred and Profane. Rein-
forcement and Amuletic Ambiguity in
the Late Medieval Lead Badge Corpus.
In: Johan H. Winkelman u. Gerhard Wolf
(Hgg.): Erotik, aus dem Dreck gezogen
(Amsterdamer Beitrage zur &lteren
Germanistik 59). Amsterdam, New York
2004, S. 111-137.

Koldeweij, A. M. (Jos): A Barefaced ‘Roman
de la Rose’ (Paris B. N., ms. fr. 25526)
and Some Late Medieval Mass-Produced


https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0775
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0775
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0987
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9V0987
http://www.juwelen-hammerl.at/milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF
http://www.juwelen-hammerl.at/milionart/DER_PHALLUSBAUM.PDF

Der Phallusbaum als Paradigma der obszénen Groteske | 425

Badges of Sexual Nature. In: Bert Cardon
u. Maurits Smeyers (Hgg.): Flanders in

a European Perspective. Manuscript
Mlumination around 1400 in Flanders
and Abroad (Corpus van Verluchte
Handschriften/Corpus of Illuminated
Manuscripts 8. Low Countries 5).
Leuven 1995, S. 499-516.

Miller, Markus: Minnebilder. Franzésische
Minnedarstellungen des 13. und
14. Jahrhunderts (Pictura et poesis 7).
Koln, Weimar, Wien 1996.

Opitz, Christian N.: Imagines provocativas ad
libidinem? Der nackte (Frauen-)Korper
der profanen Wandmalerei des spaten
Mittelalters. In: Stefan Biessenecker
(Hg.): Und sie erkannten, dass sie
nackt waren. Nacktheit im Mittelalter
(Bamberger interdisziplinare Mittelalter-
studien 1). Bamberg 2008, S. 211-268.

Ott, NorbertH.: Zwischen Literatur und
Bildkunst. Zum ikonographischen
Umkreis der niederldndischen Trage-
zeichen. In: Johan H. Winkelman u.
Gerhard Wolf (Hgg.): Erotik, aus dem
Dreck gezogen (Amsterdamer Beitrige
zur alteren Germanistik 59). Amsterdam,
New York 2004, S. 193-214.

Reiss, Ben: Pious Phalluses and Holy
Vulvas. The Religious Importance of
Some Sexual Body-Part Badges in
Late-Medieval Europe (1200-1550). In:
Peregrinations. Journal of Medieval Art
and Architecture 6 (2017), S. 151-176.

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der
Allgemeinen Sprachwissenschaft. Hrsg.
v. Charles Bally u. Albert Sechehaye.

2. Aufl. mit neuem Register u. Nachwort
v. Peter v. Polenz. Berlin 1967.

Schlosser, Julius von: Die Wandgemilde aus
Schlof} Lichtenberg in Tirol. Wien 1916.

Schwembacher, Manuel: Ein Zimmer
aldorten mit uhralten Gemehlden.. .
Szenen ritterlich-hofischen Welttheaters

in den gotischen Wandmalereien der
Burg Lichtenberg. In: Manfred Kern
(Hg.): Imaginative Theatralik. Szenische
Verfahren und kulturelle Potenziale

in mittelalterlicher Dichtung, Kunst
und Historiographie (Interdisziplinire
Beitrdge zu Mittelalter und Frither
Neuzeit 1). Heidelberg 2013, S. 409-428,
454-459.

Simon, Ralf: Imagines agentes. Meta-
pherntheorie aus dem Blickwinkel der
memoria. In: Peter D.Krause (Hg.): Rhe-
torik um 1800 (Jahrbuch Rhetorik 20).
Tibingen 2001, S. 18-39.

Smith, Matthew Ryan: Reconsidering the
‘Obscene’. The Massa Marittima Mural.
In: SHIFT. Queen’s Journal of Visual and
Material Culture 2 (2009), S. 1-27.

Stampfer, Helmut: Moos. Ein Eppaner
Adelssitz mit spétgotischen Malereien
(Burgen 14). Regensburg 2016.

Steinberg, Leo: The Sexuality of Christ in
Renaissance Art and in Modern Obli-
vion. 2., erw. Aufl. London,

Chicago IL 1996.

Thomas, Alois: Wurzel Jesse. In: Lexikon der
Christlichen Ikonographie, Bd. 4 (1972),
Sp. 549-558.

Velten, HansR.: Groteske Organe.
Zusammenhinge von Obszonitit und
Geléchter bei spatmittelalterlichen
profanen Insignien im Vergleich zur
Marenliteratur. In: JohanH. Winkelman
u. Gerhard Wolf (Hgg.): Erotik, aus dem
Dreck gezogen (Amsterdamer Beitrage
zur alteren Germanistik 59). Amsterdam,
New York 2004, S. 235-263.

Wenzel, Horst: Beidhindigkeit. Schauplitze
und deiktische Gebérden in Bildern und
Texten der Vormoderne. In: Ludwig
Jager u. Horst Wenzel (Hgg.): Deixis
und Evidenz (Rombach Wissenschaften:
Scenae 8). Freiburgi.Br. 2008, S. 13-41.



426 | Sylvia Jurchen

Wipfler, Esther P.: Fons. Studien zur Quell-
und Brunnenmetaphorik in der européi-

Konversation (Burgdorfer Colloquium

2001). Tibingen 2005, S. 479-519.
Zeppezauver-Wachauer, Katharina: Eroti-

sche Narrative. Mit der Mittelhochdeut-

schen Kunst. Regensburg 2014.
Wolter-von dem Knesebeck, Harald: Zahm

und wild. Thematische Spannungsver-
haltnisse und ihre (topographische)
Organisation. Die Wandmalereien des
Jagdzimmers von Schlofl Moos in Eppan,
in: Eckart Conrad Lutz, Johanna Thali

u. René Wetzel (Hgg.): Literatur und
Wandmalerei II. Konventionalitit und

schen Begriffsdatenbank (MHDBDB)

auf den Spuren kulinarischer Sexualmi-
mesis. In: Volker Leppin (Hg.): Schaffen
und Nachahmen. Kreative Prozesse im
Mittelalter (Das Mittelalter. Perspektiven
medidvistischer Forschung. Beihefte 16).
Berlin 2021, S. 69-94.





