
HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 

Das Mittelalter 
Beihefte 23

EXULTET  
IN MATERIAL  
UND RAUM
Süditalienische Exultet-Rollen  
als raumkonstituierende Medien

 
Judith Utz 





EXULTET IN MATERIAL  
UND RAUM 



DAS MITTELALTER
Perspektiven mediävistischer Forschung

Beihefte

Herausgegeben von
Ingrid Baumgärtner, Stephan Conermann und Thomas Honegger

Band 23



EXULTET IN MATERIAL 
UND RAUM
Süditalienische Exultet-Rollen  
als raumkonstituierende Medien

HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 

Judith Utz 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation  
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über https://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist unter der Creative-Commons-Lizenz  
CC BY-SA 4.0 veröffentlicht. Die Umschlaggestaltung  
unterliegt der Creative-Commons-Lizenz CC BY-ND 4.0.

Publiziert bei Heidelberg University Publishing (heiUP), 2025

Universität Heidelberg / Universitätsbibliothek 
Heidelberg University Publishing (heiUP) 
Grabengasse 1, 69117 Heidelberg 
https://heiup.uni-heidelberg.de 
E-Mail: ub@ub.uni-heidelberg.de

Die Online-Version dieser Publikation ist auf den Verlagswebseiten  
von Heidelberg University Publishing https://heiup.uni-heidelberg.de  
dauerhaft frei verfügbar (Open Access). 
urn: urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1563-8
doi: https://doi.org/10.17885/heiup.1563

Text © 2025, Judith Utz

ISSN	 2698-2129 
eISSN	2748-3614 

ISBN 978-3-96822-235-6 (Hardcover) 
ISBN 978-3-96822-234-9 (PDF)

Judith Utz  https://orcid.org/0000-0001-5131-0795

Dissertation, Freie Universität Berlin, 2022, D188.

Der Peer-Review wird in Zusammenarbeit mit themenspezifisch ausgewählten 
externen Gutachterinnen und Gutachtern sowie den Beiratsmitgliedern des 
Mediävistikverbands e. V. im Double-Blind-Verfahren durchgeführt.

Die Open-Access-Publikation wurde gefördert durch die Paris Lodron  
Universität Salzburg und den Mediävistikverband e. V.

https://dnb.dnb.de
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.en
https://heiup.uni-heidelberg.de
mailto:ub%40ub.uni-heidelberg.de?subject=heiUP%2C%20MABH%2023%2C%20Utz
https://heiup.uni-heidelberg.de
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1563-8
https://doi.org/10.17885/heiup.1563
https://orcid.org/0000-0001-5131-0795
https://orcid.org/0000-0001-5131-0795


V

Danksagung� IX

1	 Exultet in Material und Raum – zur Einführung� 1
1.1	 Einleitung� 1
1.1.1	 Fragestellung� 1
1.1.2	 Stand der Forschung� 6
1.1.3	 Vorgehen� 9
1.2	 Methodische Verankerung� 11
1.2.1	 Von Medien und Wahrnehmung� 11
1.2.2	 Material als Methode� 13
1.2.3	 Material im Mittelalter� 16
1.2.4	 Raumparadigmen in der Mittelalter-Forschung� 19

2	� Der Raum in der Rolle: Werkimmanente Aspekte� 25 
der Exultet-Rollen

2.1	 Die Bareser Exultet-Rollen� 25
2.1.1	 Bari 1� 25
2.1.2	 Historische Kontextualisierung der Bareser Exultet-Rollen� 42
2.1.3	 Das Praeconium paschale in Süditalien im 9. bis 12. Jahrhundert� 60
2.2	 Oberflächen� 69
2.2.1	 Mise en page und Materialien� 69
2.2.2	 Schreibende Sänger und malende Schreiberinnen� 80
2.2.3	 Bezüge zwischen Bild und Text� 92
2.3	 Zum Medium der Rolle� 101
2.3.1	 Rollen als Schrift- und Bildträger im Mittelalter� 101
2.3.2	 Erste liturgische Rollen in Süditalien� 110
2.3.3	 Mögliche Vorbilder für Exultet-Rollen� 118
2.3.4	 Inszenierungen eines Mediums� 124

Inhaltsverzeichnis

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


VI  |  Inhaltsverzeichnis

3	 Räume des Exultet� 137
3.1	 Materiale Räume� 137
3.1.1	 Der mittelalterliche Kathedralraum in Bari� 137
3.1.2	 Liturgisches Mobiliar in Bari und Canosa � 147
3.1.3	 Dispositionen liturgischer Ausstattung� 167
3.2	 Erfahrungsräume� 178
3.2.1	 Darstellungen des liturgischen Raums � 178
3.2.2	 Raumverständnis und Raumwahrnehmung � 193
3.2.3	 Intermedialitäten und materiale Bezüge � 202

4	� Die Rolle im Raum: Zur Wahrnehmung des Exultet� 217
4.1	 Visibile et invisibile� 217
4.1.1	 Goldglänzende Rollen� 217
4.1.2	 Farbe und die Materialität des Sehens� 224
4.1.3	 Bilder in der Liturgie� 227
4.1.4	 (Nicht-)Sichtbarkeit von Bild und Schrift� 234
4.2	 Exultent divina mysteria� 241
4.2.1	 Ikonizität und Materialität von Gesang� 241
4.2.2	 Der Kathedralraum als Resonanzraum� 255
4.2.3	 Göttliche Harmonien� 266
4.3	 Suavitas und fleißige Bienen� 278
4.3.1	 Die Laus cerei und heilsgeschichtliche Evokationen� 278
4.3.2	 Die Osterkerze als corpus Christi� 287
4.3.3	 Vergil in Bari� 302

5	 Rollen der Gemeinschaft� 311
5.1	 Die Taufe� 311
5.1.1	 Die Benedictio fontis� 311
5.1.2	 Tauforte in der Bareser Kathedrale� 324
5.2	 Soziale Ordnungen� 331
5.2.1	 Exultet für die Gemeinschaft� 331
5.2.2	 Politische Rollen� 344
5.2.3	 Der entrollte Kosmos� 353

6	 Fazit� 367



Inhaltsverzeichnis  |  VII 

Anhang 1: Liturgische Texte� 371
1.1	 Beneventanischer Text des Exultet (Vetus Itala)� 371
1.2	 Römischer Text des Exultet (Vulgata)� 374
1.3	 Text des Bareser Benediktionale (Benedictio ignis et fontis)� 375

Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen� 379

Quellen- und Literaturverzeichnis� 399

Abbildungsnachweise� 453

Ortsregister� 467

Personenregister� 469

Sachregister� 473





IX

Bei der vorliegenden Arbeit handelt es sich um eine leicht gekürzte Fassung meiner 
im Dezember 2021 an der Freien Universität Berlin eingereichten Dissertation.

Mein herzlichster Dank gilt meinen drei Betreuer*innen Wolf-Dietrich Löhr, Tanja 
Michalsky und Klaus Krüger und allen weiteren Wissenschaftler*innen, die mich in 
meiner Forschung immer wieder inspirierten, ermunterten und unterstützten. Dazu 
zählen Giulia Anna Bianca Bordi, Harald Buchinger, Francesco Gangemi, Maren Horst, 
Andreas Huth, Christine Jakobi-Mirwald, Thomas Kaffenberger, Serena Marconi, Lena 
Marschall, Christoph Mauntel, Marcello Mignozzi, Tommaso Morawski, Susanne 
Müller-Bechtel, Valentino Pace, Anne Scheinhardt, Elisabetta Scirocco, Sabine Som-
merer, Antonino Tranchina, Maddalena Vaccaro,  Steffen Zierholz sowie viele weitere 
Kolleg*innen an der Bibliotheca Hertziana und am Deutschen Historischen Institut 
in Rom sowie an den kunsthistorischen Instituten der Universitäten Heidelberg und 
Bamberg. Für die wertvolle Unterstützung vor Ort – vor allem in Bari und Canosa di 
Puglia – möchte ich Don Francesco Micunco, Don Michele Bellino und Don Felice 
Bacco meinen Dank aussprechen. 

Ohne die bereichernden Diskussionen in der Löhr’schen Kolloquiumsrunde in 
Berlin hätten viele meiner Ideen nicht reifen können; ihr gebührt ebenso mein Dank 
wie den Kolleg*innen von GAPAMET für ihre Unterstützung vor und nach der Ver-
teidigung der Arbeit im Herbst 2022.

Die Niederschrift dieser Arbeit fiel zu einem großen Teil in die Zeit der Corona-
Lockdowns. Nur durch das große Engagement vieler Bibliotheken war mir eine Wei-
terarbeit überhaupt möglich. Deshalb gilt ein besonderer Dank den Mitarbeiter*innen 
der Bibliotheca Hertziana, des Deutschen Historischen Instituts in Rom sowie der 
Universitätsbibliothek Heidelberg und der Universitätsbibliothek der Freien Univer-
sität Berlin.

Mein herzlichster Dank gilt auch dem Herausgeberteam der Beihefte des Mediä-
vistikverbandes, insbesondere Ingrid Baumgärtner, sowie dem Team von Heidelberg 
University Publishing, allen voran Anja Konopka, für die hervorragende Betreuung der 
Publikation. Christine Jakobi-Mirwald danke ich herzlichst für das sorgfältige Lekto-
rat und ihre Expertise, von der das Buch in vielerlei Hinsicht profitieren durfte. Dem 
Mediävistikverband sowie der Universitätsbibliothek der Paris-Lodron-Universität 

Danksagung

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


X  |  Danksagung

Salzburg bin ich zu großem Dank für die Übernahme der Open-Access-Publikations-
kosten verpflichtet.

Seit der Verschriftlichung meiner ersten Gedanken sind mehr als acht Jahre 
vergangen – Franzi, Sophie, José, Anja, Mirna, Dominika, Theresia, Patrizia, Lucy, 
Marco, Giulio, Chiara, Melpo, Lucio, Antonio, Ella, Pedro und meiner Familie möchte 
ich dafür danken, dass sie mir in dieser Zeit immer zur Seite standen. Ohne euch 
würde es dieses Buch nicht geben.



1

1.1	 Einleitung

1.1.1	 Fragestellung

Die Kathedrale von Salerno bot Besucherinnen und Besuchern im 19. Jahrhundert 
ein ganz besonderes Schauspiel, das der Architekt Emil Hoffmann im Jahr 1894 mit 
Bleistift auf Papier festhielt (Abb. 1): von einer monumentalen Kanzel entfaltet sich 
dort, parallel zum Osterleuchter, eine illuminierte Pergamentrolle. Die Gläubigen, die 
die liturgische Inszenierung umringen, erscheinen derart klein, dass die skulpturale 
Ausstattung, und mit ihr die Exultet-Rolle, noch mehr ins Auge springen.1 Auch der 
Maler und Kunsthistoriker Demetrio Salazaro (1822–1882) befand sich unter denen, 
die die mittelalterliche Exultet-Rolle in der Osterzeit an der Kanzel sahen, er beschrieb 
das Kuriosum folgendermaßen:

Nella solennità del Sabato Santo, in S. Matteo vige tuttora l’antichissima 
costumanza di esporre sull’ambone, posto a destra, una grandiosa per-
gamena, tutta istoriata di sacre e civili rappresentazioni, infra le quali 
principale è la benedizione del cero pasquale, che si contiene nel canto 
dell’Exultet. Benché siffatta pergamena sia un poco logora e male andata pel 
decorrere dei secoli, pure serba ancor tanto da mostrare al critico i portali 
dell’arte nei tempi di Romualdo vescovo, che è a credere facesse operarla, 
poiché vediamo in essa lo stesso vescovo effigiato in mezzo al suo clero.2

Heute wird der Rotulus in die erste Hälfte des 13. Jahrhunderts datiert, damals brachte 
man ihn jedoch offensichtlich mit dem Episkopat des bedeutenden Salernitaner 

	1	 Diese Arbeit bemüht sich um eine geschlechtsneutrale Formulierung auch in Fällen, in denen 
die Beschriebenen mit großer Wahrscheinlichkeit männlich waren, etwa im Falle mittelalterli-
cher Schreiberinnen und Schreiber, um auf die historisch-strukturelle Problematik hinsichtlich 
gesellschaftlicher Zugänglichkeiten zu verweisen. 

	2	 Salazaro, Mezzogiorno, S. 77. 

1	 Exultet in Material und Raum –  
zur Einführung

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


2  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Erzbischofs Romuald II. Guarna (1153–1181) in Verbindung, der auch einen Teil der 
heute noch erhaltenen liturgischen Ausstattung in Auftrag gab.3 Die Salernitaner 
Rolle präsentierte sich schon damals allein als Bildzyklus; von Textzeilen, die sich 
zwischen den 19 Miniaturen befunden haben müssen, erwähnt Salazaro nichts. Diese 
waren der eigentlich zentrale Bestandteil des Mediums: Exultet-Rollen haben das 
Praeconium paschale, also den Text zur Weihe der Osterkerze in der Ostervigil, zum 
Inhalt.

Neben der Salernitaner Rolle haben sich weitere 27 Exultet-Rollen erhalten, der 
Großteil davon weist auch Musiknotation in Neumen über dem Text sowie Bilder 
auf. Die Miniaturen wurden zwischen dem Text eingefügt, der als eine Kolumne über 
mehrere Pergamentbögen verläuft, und stellen den Inhalt des Gesangs bildlich dar. Oft 
wurden sie kopfständig zum Text positioniert: Während der Diakon auf der Kanzel 
im Gesang den Rotulus entrollte, erschienen die Bilder nach und nach vor den Augen 
der Gläubigen. Das besondere Faszinosum, das von diesen Rollen ausging, entfaltete 
auch im 19. Jahrhundert noch seine Wirkung, wie das Beispiel aus Salerno zeigt. Dort 

	3	 Glass, Pulpits, S. 213.

Abb. 1 | Emil Hoffmann: Kanzel der Kathedrale in Salerno, Bleistift auf Papier; Architekturmuseum der 
Technischen Universität Berlin, Inv.-Nr. 1938. https://doi.org/10.25645/pvbt-be1w (Architekturmuseum 
der Technischen Universität Berlin).

https://doi.org/10.25645/pvbt-be1w


1.1  Einleitung  |  3 

wurde das Manuskript – konservatorischen Überlegungen zum Trotz – weiterhin an 
Ostern einem breiten Publikum präsentiert und offensichtlich noch liturgisch genutzt. 

(Re-)Inszenierungen mittelalterlicher oder frühneuzeitlicher Objekte in ihrem 
originalen, funktionalen Zusammenhang werden aktuell in musealen Kontexten 
diskutiert, und auch auf kunsthistorischer Ebene findet gerade eine verstärkte Aus-
einandersetzung mit derlei Phänomenen aufgrund eines gesteigerten Interesses an 
medialen Fragestellungen statt. Die süditalienischen Exultet-Rollen wurden hin-
sichtlich ihrer Medialität – trotz der spannungsreichen Kombination von Bild, Text 
und Intonation, die sie als Art ‚Powerpoint des Mittelalters‘4 kennzeichnen – nicht 
eingehender untersucht. Dabei lassen sich sogar auf vielen Exultet-Rollen selbstre-
ferentielle Anspielungen auf ihre Inszenierung im liturgischen Ritual finden (Abb. 2). 
Bisher wurde nur ansatzweise diskutiert, welche Funktionen und Bedeutungen mit 
dieser Art der Inszenierung von Bild, Text und Gesang an der Kanzel im Mittelalter 
einhergingen. Diese Arbeit soll sich der Medialität der süditalienischen Exultet-
Rollen daher neu nähern und verfolgt dabei produktions- und rezeptionsästhetische 
Ansätze. Besonders im Fokus stehen somit das Material und der Herstellungsprozess 
der Objekte sowie ihr räumlicher und ritueller Kontext, der die Wahrnehmung der 
Rollen bedingte.

Die Objektgruppe, die im Zentrum dieser Arbeit steht, lässt sich in Süditalien 
verorten und in die Zeit zwischen dem 10. und 14.  Jahrhundert einordnen. Ihre 
Bezeichnung geht auf den Beginn des auf den Rollen notierten Gesanges des Pra-
econium paschale zurück, der mit den Worten Exultet iam angelica turba coelorum 
einsetzt (mittelalterliche Graphie von exsultet, ‚es möge jubeln‘).5 Als Träger dieses 
zentralen Bestandteils der Osterliturgie sind aus der ganzen christlichen Welt illu-
minierte Exultet-Manuskripte bekannt, die außerhalb Süditaliens nie in Rollenform 
ausgeführt wurden. Die 28 erhaltenen Exemplare werden bis heute überwiegend in 
den süditalienischen und römischen Archiven und Domschätzen aufbewahrt. Dass 
verhältnismäßig viele dieser Rollen die Jahrhunderte überdauert haben, belegt, dass 
sie auch nach ihrer liturgischen Nutzung noch als besonders kostbare Objekte ange-
sehen wurden.6 Sie weisen mit einer Länge von bis zu 10 Metern und einer Breite 
von bis zu 45 Zentimetern außergewöhnliche Maße auf, auch wenn der Großteil der 
Rollen aufgrund von Beschädigungen durch die lange Nutzung nur fragmentarisch 
erhalten ist.

Die älteste erhaltene Exultet-Rolle, die um 970 in Benevent entstand, weist in 
Text und Bild dieselbe Leserichtung auf. Eine Änderung der Medialität fand erst um 

	4	 Wagner, Exultet-Rollen. Penelope C. Mayo spricht von einem „medieval experiment in cine-
matography“, Mayo, Borders, S. 55. Diese Arbeit nutzt trotz einiger Vorbehalte aus Gründen der 
besseren Verständlichkeit des Textes und aufgrund eines Mangels an hier sinnvollen Alternati-
ven den Begriff ‚Mittelalter‘, um die Zeitspanne zwischen dem 6. und dem 13. Jh. zu bezeichnen, 
ist sich der Anachronistik und weiterer Problematiken des Begriffs jedoch bewusst.

	5	 Fuchs u. Weikmann, Exsultet, S. 16. Der Großteil der Literatur zu den Exultet-Rollen nutzt die 
mittelalterliche Schreibweise des Wortes, an der sich auch die vorliegende Arbeit orientiert.

	6	 Vgl. dazu u. a. Kelly, Cerimonia, S. 25. 



4  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Abb. 2 | Kerzenweihe, Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; Paris, Bibliothèque nationale de 
France, Nouv. acq. lat. 710 (gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

https://gallica.bnf.fr


1.1  Einleitung  |  5 

1025 mit dem ersten bekannten Bareser Objekt statt, in dem die Darstellungen kopf-
über zu den Buchstaben erscheinen. Während des Gesangs konnten die anwesenden 
Gläubigen im Kirchenraum die Bilder in der richtigen Ausrichtung sehen, während 
das Pergament langsam vom Lesepult herunterrollte. Die sich in Bari manifestierende 
mediale Veränderung bezieht ein weit größeres Publikum ein: Während in illumi-
nierten Codices das Auge zwischen Text und Bild hin und her wandert, verhält sich 
dies bei den Exultet-Rollen anders; hier ist der Text allein der lesenden Person vor-
behalten, während die Bilder sich an die Hörenden wenden. Allerdings ist umstritten, 
ob die Licht- und Sehverhältnisse in den Kathedralen ein tatsächliches Sehen der 
Miniaturen erlaubten.

Die kunsthistorische Forschung zu den Rollen spaltet sich seit längerem an dieser 
Frage: Während auf der einen Seite argumentiert wird, dass die Bilder der Instruktion 
der illiterati dienten – und dementsprechend gesehen werden mussten –, wird auf 
der anderen Seite die Existenz der Miniaturen allein aus dem Wunsch nach einer 
Wertsteigerung der Manuskripte begründet.7 Womöglich dienten die Rollen zunächst 
als Geschenke an bedeutende Bischöfe, deren Prestige und Legitimation durch die 
kostbaren Objekte betont werden sollte. Mit der neuen Medialität der Objekte ab 1025 
verbinden sich jedoch neue Fragen nach Adressaten und Funktion der Rollen inner-
halb und außerhalb des liturgischen Rituals. Die vorliegende Arbeit setzt an diesem 
Punkt an und geht zusätzlich weiteren Möglichkeiten der Wahrnehmung nach, die 
die Inszenierung der Objekte im liturgischen Raum bot.

Die Bedeutungsebenen, die sich im Zuge der Frage nach der Funktion dieser 
Wahrnehmung eröffnen, gehen über religiös-liturgische Aspekte der Rollen hinaus 
und schließen soziale Ebenen ein. Aus diesem Grund werden Interaktionen zwischen 
Objekt und betrachtender Person dualistisch sowohl aus produktions- als auch aus 
rezeptionsästhetischer Perspektive untersucht. Da diese Personen im Mittelalter 
schwer greifbar sind, steht die kollektive Wahrnehmung der Objekte im Fokus, die 
über soziologische Raumkonzepte fassbar wird. So gilt es zu erforschen, wie einerseits 
der materielle Raum die Wahrnehmung und Bedeutung der Objekte bedingte und 
wie sich andererseits das Objekt auf die Konstruktion und Konstitution von Räumen 
auswirkte. Wie beeinflusste das Objekt soziale Räume und wie wurde es im Gegenzug 
vom sozialen Raum geprägt?

	7	 Thomas Forrest Kelly vertrat in mehreren Publikationen die Idee, die Miniaturen der Exultet-
Rollen dienten hauptsächlich der Wertsteigerung der Manuskripte, während Hans Belting 
auf eine mögliche anleitende Funktion der (beneventanischen) Rollen verweist. Nach Beat 
Brenk, Guglielmo Cavallo und Nino Zchomelidse sollten Exultet-Rollen in erster Linie den 
Status und das Prestige des jeweiligen Bischofs markieren; die Miniaturen würden nach dieser 
Lesart vor allem repräsentative Zwecke erfüllen. Alle Positionen werden im Laufe der Arbeit 
diskutiert.

https://gallica.bnf.fr


6  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

1.1.2	 Stand der Forschung

In der älteren Forschung war die Auseinandersetzung mit der tatsächlichen Sichtbar-
keit der Bilder nur selten von Belang und wurde oft sogar vorausgesetzt, wie etwa von 
Émile Bertaux.8 Von ihm stammt eine der ersten eingehenderen kunsthistorischen 
Auseinandersetzungen mit den Rollen, wobei ihn vor allem ikonografische Gesichts-
punkte und Fragen der Datierung der einzelnen Rollen beschäftigen. Erwähnung 
fanden die Rollen auch in allen anderen frühen Werken zur süditalienischen Kunst 
des Mittelalters.9 Die erste systematische Untersuchung der süditalienischen Exultet-
Rollen legte Myrtilla Avery 1936 vor. Vorgesehen war neben einem kommentierten 
Katalog aller damals bekannten Rollen auch ein Textband, der jedoch nicht mehr 
erscheinen konnte. Dennoch waren ihre Überlegungen zu Datierung, zum Herstel-
lungskontext und zur Ikonografie der Rollen neben den umfassenden Schwarzweiß-
abbildungen bis in die 1990er-Jahre Grundlage jeder Arbeit zu den Objekten.10 Dem 
schlossen sich 1987 Rosalba Zuccaris minutiöse Aktualisierungen der Bertaux’schen 
Bände an.11 Zudem führten zwei Ausstellungen zu einem stärkeren Interesse der 
Forschung an den Rollen. Die erste Schau der Manuskripte fand 1953 im römischen 
Palazzo Venezia statt, die zweite unter dem Titel Exultet. Rotoli liturgici del medioevo 
meridionale 1994 in der Abtei von Montecassino. Letztere wurde von einem Katalog 
begleitet,12 der neben den bekannten 28 Exultet-Rollen13 noch zwei Benediktionalien 
(Bari, Archivio capitolare und Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 2) und 
ein Pontifikale (Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 1) auflistet und bis heute 
als Standardwerk gilt. Die Rollen werden hier komplett und in Farbe abgebildet; aus-
führliche Katalogeinträge zu ikonografischen und historischen Kontextualisierungen 
ergänzen den Band und stellen das damalige Wissen zu den Rollen zusammen. Der 
Katalog ist äußerst wertvoll für die Exultet-Forschung, da er die aus konservatori-
schen Gründen meist schwer zugänglichen und selten digitalisierten Rollen einem 
breiten Publikum und der Forschung zugänglich macht. Von Guglielmo Cavallo, der 

	 8	 Bertaux geht davon aus, dass die Bilder sichtbar waren; „le peuple regardait les images qui 
descendaient vers lui, comme une traduction bariolée des paroles latines“, Bertaux, Art, S. 217.

	 9	 Neben den schon zitierten u. a. Ughelli, Italia sacra; Séroux d’Agincourt, Histoire; Watten-
bach, Exultet; Rohault de Fleury, Messe; Langlois, Rouleau; Schlumberger, Rouleaux; Latil, 
Miniature; Venturi, Storia; Toesca, Storia.

	10	 Avery, Exultet.
	11	 Zuccaro, Miniatures.
	12	 Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet; Baroffio u. Brenk, Exultet; vgl. zur Ausstellung auch 

die Besprechungen von Zchomelidse, Exultet; Orofino, Federici u. Picano, Exultet; Rezension 
des Katalogs von Bräm, Exultet.

	13	 Hier und im Folgenden handelt es sich bei Kurzsignaturen ohne weitere Angabe um Exultet-
Rollen (vgl. Katalog in Anhang 2). In chronologischer Abfolge sind dies: Vat. lat. 9820, Manchester 
Latin Ms. 2, Bari 1, Pisa 2, Montecassino 1, Troia 1, Troia 2, Bari 2, Vat. lat. 3784, Avezzano, 
Barb. lat. 592, London Add. 30337, Velletri, Paris nouv. acq. lat. 710, Capua, Neapel 1, Neapel 2, 
Cas. 724 [B I 13] 3, Gaeta 1, Gaeta 2, Gaeta 3, Montecassino 2, Salerno, Bari 3, Troia 3 , Vat. lat. 3784, 
Pisa 1, Pisa 3.



1.1  Einleitung  |  7 

das Katalog-Projekt koordinierte, existieren darüber hinaus weitere Schriften zu den 
süditalienischen Rotuli, in denen er sich auch mit der Mediengenese und ihrem Ver-
hältnis zur süditalienischen und byzantinischen Buchproduktion auseinandersetzt.14

Eine weitere wichtige Publikation ist das Buch des New Yorker Musikwissen-
schaftlers Thomas Forrest Kelly, das 1996 erschien. Neben musikwissenschaftlichen 
Überlegungen zum beneventanischen Gesang setzt er sich auch mit der Herstellung 
und den materiellen Bedingungen der Rotuli auseinander und liefert deshalb für die 
vorliegende Arbeit viele wichtige Impulse.15 Die Frage der Sichtbarkeit der Bilder greift 
Kelly immer wieder auf und stellt sie infrage; ihm zufolge waren es letztendlich mate-
riell-ökonomische Faktoren, die zur Illustrierung der Rollen führten.16 Die Objekte fun-
gierten seiner Meinung nach vornehmlich als Statussymbole, die Miniaturen hätten in 
der Liturgie keinerlei Funktion gehabt. Sie dienten vor allem dazu, die Feierlichkeit der 
Osternacht herauszustellen und gleichzeitig das Prestige der Kirche durch das kostbare 
Objekt zu demonstrieren.17 Wo die Bilder, wie in den älteren Objekten aus Benevent, in 
einer Leserichtung mit dem Text standen, mag dies möglich gewesen sein; im Falle des 
Bareser Objektes ist die Frage jedoch neu zu stellen, denn Kellys Lesart gibt keinerlei 
Aufschluss darüber, warum man die Bilder überhaupt hätte umdrehen sollen, wenn eine 
tiefergehende Wirkung auf die Anwesenden nicht beabsichtigt war. Spätestens in Bari 
müssen die Illustrierungen zudem eine (weitere) ‚öffentliche‘ Funktion bekommen haben. 
Diese besondere Kommunikationssituation wurde bisher erstaunlich wenig untersucht.18

Auch Nino Zchomelidse, die sich in mehreren Publikationen mit medialen 
Aspekten der Rollen auseinandersetzt, thematisiert dies nur am Rande. Womög-
lich liegt dies zum Teil daran, dass sie sich vornehmlich mit den beneventanischen 
Rotuli beschäftigt und ihre Schlussfolgerungen ebenfalls um Annahmen bischöflicher 
Selbstrepräsentation kreisen.19

Mehrere Aufsätze widmeten sich ikonografischen Fragestellungen und Verglei-
chen von Buchmalerei mit anderen Medien.20 Oft wurden hier vornehmlich theolo-
gische Argumentationen nachvollzogen, aber auch die politische Ikonografie ist in 
der Exultet-Forschung tief verwurzelt. Gerade die Darstellungen der weltlichen und 
geistlichen Herrscher am Ende einer jeden Rolle führten zu vielen Versuchen, anhand 
der byzantinischen und normannischen Herrschaftsrepräsentationen historische 

	14	 Cavallo, Rappresentazione; Cavallo, Exultet Bari Troia; Cavallo, Genesi.
	15	 Kelly, Exultet.
	16	 Kelly, Pictures. Zu musikwissenschaftlichen Aspekten vgl. Kelly, Musica; Kelly, Chant; Kelly, 

Montecassino.
	17	 Kelly, Exultet, S. 201. 
	18	 Für die Sichtbarkeit gerade im Falle von Bari 1 plädieren Pace, Exultet, S. 17 f.; Mayo, Vasa 

Sacra, S. 376 („in Bari alone we encounter a profound sensitivity to the issue of real visibility 
of the inverted image“).

	19	 Auch Zchomelidse meint, dass die Bilder nicht von den Gläubigen zu erkennen waren, da es 
zu dunkel im Raum war, Zchomelidse, Schriftrollen, S. 15.

	20	 Falla Castelfranchi, Gioco; Micunco, Exultet; Menga, Exultet; Barracane, Exultet; Pace, 
Exultet; Mayo, Vasa sacra; Tsuji, Analyse; Mayo, Borders; Babudri, Exultet.



8  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Informationen zu gewinnen.21 Einige Stifterdarstellungen und die bischöflichen Ent-
stehungskontexte der ersten Rollen gaben immer wieder Anlass, Rückschlüsse über 
Auftraggeberschaften zu erproben, was aufgrund der oft unklaren Entstehungsum-
stände nicht besonders fruchtbar war. Zudem existieren mehrere Aufsätze, die sich 
mit den Besonderheiten einzelner Rollen befassen.22

Reinhold Hammerstein setzte sich in den 1950er-Jahren bereits mit auditiven 
Aspekten der liturgischen Rollen auseinander. Während er vor allem ikonografisch und 
ausgehend vom Exultet-Text argumentierte, unternahm Bissera Pentcheva kürzlich den 
Versuch, die auditive Wahrnehmung der Rollen in Bezug auf ihre theologische Bedeu-
tung zu fassen.23 Sie ist die erste, die die Rollen in einem weiter gefassten, räumlichen 
Kontext versteht und Raum und Wahrnehmung der Rollen in Bezug zueinander setzt.24

Obwohl sich Zchomelidse in einer Publikation mit rituellen Kontexten von süd-
italienischen Objekten beschäftigt und ein Kapitel den Exultet-Rollen widmet, stellt 
sie weder einen räumlichen noch einen medialen Bezug her und sucht Verbindungen 
zur liturgischen Ausstattung vornehmlich auf ikonografischer Ebene. Gegen Ende 
arbeitet sie die Bedeutung der jeweiligen untersuchten Skulpturen für die städtische 
Identität heraus, überträgt diesen Gedanken jedoch nur auf einige wenige Exultet-
Rollen.25 Zchomelidses Überlegungen zur Medialität und Performativität der Rollen 
waren für diese Arbeit dennoch äußerst bedeutsame Impulsgeber.

Die geringe Aufmerksamkeit, die die Rollen bisher hinsichtlich einer sozialen 
Funktion über den liturgisch-theologischen und repräsentativen Rahmen hinaus 
erfuhren, soll durch diese Arbeit aufgeholt werden.26 Zu fragen ist hier nicht nur 
nach der Wahrnehmung der Rollen im Ritual, sondern auch nach der Funktion dieser 
Wahrnehmung und damit der gesellschaftlichen Bedeutung der Rollen.

	21	 Heckmann, Kirche; Orofino, Curvat Imperia; Speciale, Immagini; Speciale, Scrivere; Speciale, 
Exultent; Speciale, Liturgia; Speciale, Accipiter; von Baldass, Miniaturen; Ladner, Portraits; 
Ernst H. Kantorowicz, Norman Finale.

	22	 Orofino, Oriente. Zu Benevent: Zchomelidse, Schriftrollen; Brenk, Committenza; Belting, 
Malerei, S. 144–183. Zu Montecassino: Aceto, Exultet; Zanardi, Exultet; Speciale, Mon-
tecassino. Zu weiteren Exultet-Rollen: Speciale, Medioevo reinventato; Barra, Confronto; 
Ponzi, Velletri; Maitilasso, Troja; Carnevale, Fondi; Menozzi, Exultet; Cofrancesco, Mira-
bella Eclano; Calderoni Masetti, Fonseca u. Cavallo, Exultet Bari Troia; Crisistomi u. 
D’Aniello, Salerno; Andrisano, Ancora; Calderoni Masetti, Exultet; Andrisano, Gaeta; 
Centro Storico Culturale Gaeta, Manoscritto; Rotili, Capua; Wettstein, Mirabella Eclano. 
Ein allgemeiner Überblick bei Kruft, Exsultetrolle.

	23	 Pentcheva, Performative Image; Albarello, Exultet; Hammerstein, Musik.
	24	 Erst kürzlich erschien ein Beitrag von Susanne Müller-Bechtel, der sich Bezügen von Raum 

und Bild in den Rollen widmet: Müller-Bechtel, Liturgie. Ich möchte ihr an dieser Stelle ganz 
herzlich dafür danken, dass sie mir ihren Aufsatz schon vor dessen Publikation zur Verfügung 
gestellt hat. Auf Müller-Bechtels Überlegungen konnte in einigen Fußnoten der vorliegenden 
Arbeit noch verwiesen werden.

	25	 Zchomelidse, Art; Zchomelidse, Word; Zchomelidse, Liturgisches Bild.
	26	 Auch wenn Cavallo an einigen Stellen auf diese soziale Funktion verweist und darauf, dass 

die Rollen für die gesellschaftliche Ordnung Bedeutung haben könnten, führt er dies nie aus, 
vgl. etwa Cavallo, Oltre, S. 4.



1.1  Einleitung  |  9 

1.1.3	 Vorgehen

Dem Phänomen der Wahrnehmung der Objekte im liturgischen Raum und der Funk-
tion, die ihnen daraus auch in sozialer Hinsicht folgt, nähert sich diese Arbeit in vier 
Kapiteln. Zunächst werden werkimmanente Strategien untersucht, Raum im Objekt 
und darüber hinaus zu konstituieren. Ausgegangen wird hier von der Exultet-Rolle 
Bari 1, die sich zuerst mit der neuen medialen Lösung präsentiert, die Miniaturen 
im Vergleich zum Text umzudrehen. Nach der historischen und liturgischen Kon-
textualisierung des Manuskriptes rücken Besonderheiten der Materialität und des 
Mediums in den Fokus. Verwendete Materialien und Layout-Prozesse geben Hinweise 
zum Fertigungsprozess des Objektes, der zudem eng mit der liturgischen Nutzung 
verflochten war. Von großer Bedeutung sind in diesem Kapitel deshalb neben Kellys 
Publikation von 1996 mehrere Veröffentlichungen zu jüngst erfolgten Restaurierungen 
und Materialuntersuchungen der süditalienischen Rollen.27 Die anschließende Aus-
einandersetzung mit der Form der Rolle dient dazu, semantische Bezüge darzulegen 
und Genealogien der Bareser Medialität zu verfolgen. Die Bedeutungen der Medialität 
für die Wahrnehmung wird nicht zuletzt in der Selbstreferentialität vieler Miniaturen 
auf den Rollen evident. 

Um die tatsächliche Sichtbarkeit der Bareser Miniaturen nachzuvollziehen, ist 
es unumgänglich, sich zunächst ein detaillierteres Bild des Bareser Kathedralraums 
um 1025 zu machen, das durch archäologische Untersuchungen und Vergleiche mit 
zeitgenössischen Bauten der Region erschlossen werden kann. Auch der liturgischen 
Ausstattung der Bareser Kirche lässt sich durch Vergleiche näherkommen, da sich zu 
dieser Zeit eine bedeutende Steinmetzwerkstatt in der Stadt lokalisieren lässt, von 
deren Skulpturen einige erhalten sind. Aufgrund der schwierigen Quellenlage zu der 
wiederholt zerstörten Bareser Kathedrale wurde ein derartiger Rekonstruierungs-
versuch des Raumes und der liturgischen Ausstattung zum Verständnis der Bareser 
Exultet-Rollen bisher nicht unternommen.28 Auch die Steinmetzwerkstatt des Accep-
tus wurde bisher nicht mit den Bareser Exultet-Rollen in Verbindung gebracht. Hier 
baut die Arbeit auf vielen neueren Untersuchungen vor allem zur kampanischen und 
sizilianischen Kirchenausstattung und deren Rekonstruktion auf, die in den letzten 
Jahren durchgeführt wurden.29 Zudem wird die Frage der Wahrnehmung von Raum 

	27	 Von der kürzlich erfolgten Restaurierung des ICPAL wurde nur ein kurzer „Estratto della rela-
zione finale di restauro redatta dall’ICPAL di Roma Gli Exultet 1,2,3 e il Benedizionale del Museo 
Diocesano di Bari“ veröffentlicht, https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/
restauro-rotoli-exultet/relazione-finale-restauro-exultet.pdf (09.05.2024). Des Weiteren Tem-
pesta u. a., Exultet 1 of Bari; van der Werf u. a., Chemical Characterization. Zu anderen Rollen 
vgl. Vardaro, Restauro; Maniaci u. Orofino, Rouleaux; Ramos Rubert, Overview; Bicchieri 
u. a., Salerno Exultet; Ramos Rubert, Restauración.

	28	 Bei Pentcheva findet sich allein die Anmerkung, sie könne nicht „turn to Campanian and Pug-
lian architectural interiors in order to match a rotulus with an ecclesiastical space“, Pentcheva, 
Performative Image, S. 405.

	29	 Scirocco, Salerno; Scirocco, Jonah; Glass, Pseudo-Augustine; Glass, Romanesque Sculpture.

https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/relazione-finale-restauro-exultet.pdf
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/relazione-finale-restauro-exultet.pdf


10  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

verhandelt und untersucht, inwiefern die Rollen selbst auf den sie umgebenden mate-
riellen Raum Bezug nehmen. Ein Abgleich des materiellen Raumes mit dem gemalten, 
performativen Raum dient vor allem dazu, medienspezifische Besonderheiten heraus-
zuarbeiten und sich mittelalterlichen Vorstellungen von sakralem beziehungsweise 
liturgischem Raum und dessen Wahrnehmung zu nähern. 

Im vierten Kapitel widmet sich die vorliegende Arbeit ausgehend von der Visu-
alität im Raum auch weiteren Fragen der Wahrnehmung. Dass im Erfahren des 
Rituals nicht nur das Auge, sondern in bedeutendem Maße auch das Ohr beteiligt 
war, wird gerade in der christlichen Liturgie offensichtlich, in der dem gesprochenen 
und dem geschriebenen Wort besondere Bedeutung zukommt. Zum Erfassen der 
auditiven Aspekte der Exultet-Liturgie kann hier auf ein in letzter Zeit vermehrtes 
Interesse der Geisteswissenschaften an den sound studies aufgebaut werden.30 Zudem 
erfährt der architektonische Kontext in diesem Kapitel wieder starke Bedeutung. 
Der Exultet-Text nimmt darüber hinaus besonders Bezug zum Geruch der Kerze und 
des Wachses. Die olfaktorische Wahrnehmung erregte, anders als die Materialität 
des Wachses, bisher so gut wie kein Interesse in der Kunstgeschichte, obwohl die 
Liturgie in verschiedenen rituellen Kontexten den Gläubigen auf multisensorischer 
Ebene zu einer vielfältigen sinnlich-ästhetischen Erfahrung verhalf und verhilft. 
Das Phänomen der Wahrnehmung wird dabei vornehmlich über die Objekte selbst 
erschlossen, ferner über den Versuch einer Rekonstruktion eines kollektiven Wissens, 
das bereits in die Herstellung der Rollen einfloss. Der Problematik einer objektiven 
Annäherung an das Phänomen ‚Wahrnehmung im Mittelalter‘ ist sich diese Unter-
suchung bewusst.31

Auch der Zusammenhang der Exultet-Liturgie mit dem sich anschließenden 
Taufritus in der Osternacht wurde in die Interpretation der Exultet-Rollen bisher 
selten mit einbezogen. Dies soll im letzten Kapitel dieser Arbeit geschehen, wobei 
hier der Blick auf die städtische und gemeinschaftliche Dimension der Rollen geöffnet 
werden kann.32 Gerade ihre Bedeutung für die städtische Gemeinschaft und Identität 
mag die lange Nutzung und Aufbewahrung der Objekte begründet haben. Auch die 
Performativität einiger Exultet-Miniaturen schließt diese soziale Komponente ein: Das 
Umdrehen der Bilder in Bari nutzt die räumliche Präsenz der Objekte in der Liturgie, 
aber auch das soziale Potenzial des Mediums.

	30	 Vgl. etwa das DFG-Netzwerk „Lautsphären des Mittelalters“ (https://www.tu-chemnitz.de/phil/
iesg/professuren/gdma/dfg-netzwerk.php, 09.05.2024), das daraus hervorgegangene Themenheft 
„Akustische Phänomene des Mittelalters“ (Das Mittelalter 27,1), das Mainzer „Cantoria“-Projekt 
(https://cantoria-mainz.de/, 09.05.2024) und Monografien wie jene von Bissera Pentcheva. Dane-
ben sind auch Analysen akustischer / auditiver Phänomene in Arbeiten mit anderen Schwer-
punkten zu berücksichtigen,, vgl. Dolezalek, Arabic Script, S. 156–160.

	31	 Vgl. etwa Goetz, Wahrnehmungsmuster.
	32	 Die Arbeit baut hier auf Forschungen auf, die Objekte in ihrem liturgischen Kontext verankern, 

vgl. u. a. Voyer u. Sparhubert, Image; Piva u. Cadei, Arte; Hiscock, White Mantle; Bock u. a., 
Art; Kohlschein u. Wünsche, Heiliger Raum.

https://www.tu-chemnitz.de/phil/iesg/professuren/gdma/dfg-netzwerk.php
https://www.tu-chemnitz.de/phil/iesg/professuren/gdma/dfg-netzwerk.php
https://cantoria-mainz.de/


1.2  Methodische Verankerung  |  11 

1.2	 Methodische Verankerung

1.2.1	 Von Medien und Wahrnehmung

Vor dem Hintergrund der Omnipräsenz des Medialitätsbegriffs in den Geisteswissen-
schaften in den letzten Jahren verlangt die Entscheidung, die beiden theoretischen 
Schwerpunkte dieser Arbeit den Phänomenen Material und Raum zu widmen, nach 
einer kurzen Kontextualisierung. Wie Medium deckt auch Medialität eine Vielzahl 
von Bedeutungsmöglichkeiten ab, die eine Eingrenzung und Definition des Begriffs 
erschweren – nicht auch zuletzt aufgrund der breiten Interdisziplinarität der Medi-
enwissenschaften. Ein Medium kann einen materiellen Träger bezeichnen, aber auch 
Mittlerfiguren, oder sich gar auf größere Zeichensysteme wie die Sprache beziehen. 
Die Mediävistik sieht sich darüber hinaus vor besondere Herausforderungen gestellt, 
da der Medienbegriff stark an die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit Formen 
moderner Kommunikation gebunden und deshalb nicht vorbehaltslos auf mediä-
vistische Fragestellungen übertragbar ist.33 Unter Berücksichtigung der sich unter-
scheidenden Rahmenbedingungen ist die Verwendung des Medienbegriffs auch für 
vormoderne Phänomene mit einer Verschiebung der Fragestellung jedoch durchaus 
möglich: „Alles kann zum Medium werden – sofern es als Medium gebraucht wird.“34

Um sich an einer Definition des Mediums zu versuchen, ist in erster Linie festzu-
stellen, dass damit ganz generell vermittelnde Elemente gemeint sind.35 Dabei können 
diese sowohl materiell – etwa als Schriftträger von Zeichen – als auch immateriell 
konstituiert sein. Dieser sehr offene Medienbegriff bietet für die Auseinandersetzung 
mit mittelalterlichen Objekten viele Möglichkeiten, geht aber auch, wie jede defini-
torische Unschärfe, mit Problemen einher. In dieser Arbeit interessiert vor allem das 
Medium als Vermittler zwischen dem Materiellen und dem Immateriellen, das die 
mittelalterliche Gesellschaft aufgrund der starken religiösen Ausrichtung grundsätz-
lich prägt. Gerade der mittelalterliche Gebrauch – oft in theologischem Kontext – des 
lateinischen Wortes medium verweist auf diese Bedeutungsaspekte.36 

Zunächst wird hier unter dem Stichwort Medium aber die Form der Rolle unter-
sucht, da die Entscheidung, den Exultet-Gesang auf einem Rotulus anstatt – wie 
zu dieser Zeit üblich – in Codexform zu fixieren, hinterfragt werden soll. Niklas 
Luhmann verwehrte sich einer Gleichsetzung von Medium und Form, da dem einen 
eine lose, dem anderen eine strikte „Koppelung von Elementen“ inhärent sei.37 Auf 
die zugleich aber auch sehr enge Verschränkung beider Begriffe verweist Sybille 

	33	 Kiening, Medialität, S. 285–287.
	34	 Ebd., S. 327–329, Zitat S. 329.
	35	 Schulte-Sasse, Medien, S. 1.
	36	 Kiening, Medialität, S. 287 f.
	37	 Ebd., S. 330.



12  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Krämer, wenn sie die „Form als performative[n] Vollzug des Medialen“ charakteri-
siert.38 Mehr auf den Vermittlungsmoment fokussieren Definitionen des Medialen, 
die das ‚Dazwischen‘ mit einbeziehen. Dem Medialen wohnt hierdurch auch etwas 
Werdendes, sich Wandelndes, Dynamisches und Prozesshaftes inne.39 

Die grundlegendste Bestimmung des Mediums ist, daß es ein Dazwischen 
ist. Das Medium steht als drittes zwischen zwei Momenten und nimmt in 
der Gesamtheit, die sie bilden, bestimmte Aufgaben wahr. [...] Das deutet 
darauf hin, daß es sich bei dem Begriff Medium um etwas handeln muß, 
das in einen Prozeß verwickelt ist, das Teil eines Prozesses ist.40

Exultet-Rollen lassen sich so auch als Vermittler zwischen himmlischer Sphäre und 
den Gläubigen fassen, zwischen dem Heilsgeschehen in den Miniaturen und der 
Aktualisierung im Ritual, wobei sich hier auch Überschneidungen mit dem Limina-
litätsbegriff ergeben. 

Dieses Prozesshafte, den Übergang vom Materiellen auf das Immaterielle, möchte 
diese Arbeit über die Wahrnehmung greifen und so auch die ästhetisch-religiöse 
Erfahrung der mittelalterlichen Gläubigen zu fassen versuchen. Zum einen sind dabei 
die materiellen Bedingungen der Rezeption von Bedeutung, zum anderen aber auch 
individuelle soziale Faktoren wie Bildung, Sozialisation oder Geschlecht. Aus diesem 
Grund ist es äußerst problematisch, Wahrnehmungssituationen mittelalterlicher 
Erfahrender zu rekonstruieren. Die vorliegende Arbeit wählt daher zwei Strate-
gien, um sich dem Phänomen dennoch anzunähern: Einerseits wird hier immer von 
Wahrnehmungsmöglichkeiten ausgegangen und danach gesucht, welche Angebote 
der Wahrnehmung gemacht wurden. Ob diese tatsächlich rezipiert und verstanden 
wurden, ist nicht mehr nachvollziehbar. Doch ist andererseits davon auszugehen, 
dass Objekte auch im Hinblick auf eine bestimmte Wahrnehmung beziehungsweise 
Rezeption produziert wurden, dass Wahrnehmung somit auch gesteuert wurde.41 
Die Arbeit setzt daher im Herstellungsprozess an und argumentiert, dass Objekte im 
Hinblick auf eine bestimmte Wahrnehmung gefertigt wurden, die von allen Gläubi-
gen im Ritual nachvollziehbar war und auf kollektivem Wissen beruhte. Von dieser 
intendierten Wahrnehmung ausgehend können somit Rückschlüsse über kollektiv 
verstandene Wahrnehmungsprozesse gezogen werden. Über die Produktionsästhetik 
ist es also durchaus möglich, sich dem Phänomen der Wahrnehmung zu nähern. 

	38	 Krämer, Form, zitiert nach Kiening, Medialität, S. 330.
	39	 Kiening, Medialität, S. 331. 
	40	 Ebd., S. 328, bezieht sich auf Roesler, Medienphilosophie, S. 39.
	41	 Britta Dümpelmann geht in ihrer Dissertation auf diese Fragen ein und interessiert sich in 

diesem Zuge v. a. für Intermedialitäten, also für das Zusammenspiel von Raum, Bild und Mate-
rialien und Medien und ihre Wirkung auf Betrachterinnen und Betrachter. Sie argumentiert, 
dass diese „Medienbewusstsein“ gehabt haben müssen, sonst hätten sie die einzelnen Gattungen 
und Medien nicht voneinander unterscheiden können, Dümpelmann, Veit Stoß, v. a. S. 11–19. 



1.2  Methodische Verankerung  |  13 

Das kollektive Wissen einer Zeit ist zunächst besser greifbar, wobei auch hier die 
Unterschiede zwischen einer gebildeten, klerikalen Schicht – deren Zugang zu Wissen 
viel einfacher war und deren Wissen uns durch Schrift auch überliefert und daher 
rekonstruierbar ist – und der breiteren Bevölkerungsschicht, über deren Bildung wir 
sehr wenig wissen, immer im Kopf zu behalten sind. So bleibt eine konstante Frage 
dieser Arbeit, inwieweit und wie breit Wissen, sei es auf theologischer oder auf erkennt-
nistheoretischer Ebene, in der mittelalterlichen Gesellschaft zugänglich war. Auch 
zeitgenössische Vorstellungen von Wahrnehmung sind unter diesem Gesichtspunkt zu 
betrachten: Nur wenn diese den Künstlerinnen und Künstlern bekannt waren, konnten 
diese im Herstellungsprozess und damit auch in der Rezeption ihre Wirkung entfalten.

Der Offenheit des Medienbegriffs wird in dieser Arbeit mithilfe mehrerer Ansätze 
und deren Wechselspiel zueinander begegnet. Durch die Konzepte Raum und Material 
lassen sich soziale Phänomene besser fassen als durch den Medialitätsbegriff, wobei 
die Trennlinien zwischen Materialität und Medialität verschwimmen. Materialität 
im Sinne einer Theorie des Materialen, die vom Materiellen ausgehend darüber hin-
ausweisende Beziehungen herstellt, schließt auch die Medialität mit ein. Und wo 
Medialität als Vermittler fungiert, ob zwischen Akteuren, verschiedenen Konzepten 
oder beidem, geht sie in vielen Fällen vom Material aus, womit das Material wiederum 
grundlegend für die Medialität ist.

1.2.2	 Material als Methode

Geh denn, doch bar des Schmucks, wie es ziemt einem Buch des Verbannten: 
leidvoll trage das Kleid, das diesem Schicksal gemäß! Saft des Rittersporns 

soll dich mit purpurnem Glanz nicht umgeben, da diese Farbe ja doch für die 
Trauer nicht schickt. Ziere Zinnober den Titel dir nicht, das Papier nicht die 

Zeder! Tragʼ nicht an schwarzer Stirn strahlende Hörner zur Schau! All diese 
Mittelchen mögen die glücklichen Bücher verschönen: dir aber ziemt es, 

gedenk meines Geschickes zu sein. Brüchiger Bimsstein soll dir die beiden 
Ränder nicht glätten, daß du recht struppig erscheinst wie mit verworrenem 

Haar. Brauchst dich auch nicht deiner Flecke zu schämen: es wird dann ein 
jeder, der sie erblickt hat, sehen, daß ich beim Schreiben geweint! 42

Mit diesen Worten zieht Ovid in einem seiner Texte aus dem Exil eine Parallele 
zwischen Inhalt und materieller Form des Schriftstücks, das an seiner statt unter die 
Leute kam. Nicht nur, dass er das Schriftstück personifiziert, er spricht auch mehrere 

	42	 Vade, sed incultus, qualem decet exulis esse; | infelix habitum temporis huius habe, | nec te pur-
pureo velent vaccinia fuco – | non est conveniens luctibus ille color – | nec titulus minio, nec cedro 
charta notetur, | candida nec nigra cornua fronte geras. | Felices ornent haec instrumenta libellos: | 
fortunae memorem te decet esse meae. | Nec fragili geminae poliantur pumice frontes, | hirsutus 
sparsis ut videare comis. | Neve liturarum pudeat; | qui viderit illas, de lacrimis factas sentiet esse 
meis, Ovid, Briefe, hg. v. Willige, S. 2 f., vgl. Carmassi, Materialität, S. 16. 



14  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

materielle Aspekte des Objektes an: die Farben und womöglich den hölzernen Rollstab 
(umbilicus) oder den Schutzumschlag, die ein Rotulus normalerweise aufwies, seine 
Oberfläche und Kleidung in gewisser Weise; aber auch seine Herstellung und Biografie, 
wenn er den Bimsstein erwähnt, der zur Glättung der Seiten genutzt wurde, sowie 
die Tränen, die er während des Schreibens vergoss und deren Flecken das Pergament 
für immer prägten. Das Buch beziehungsweise die Schriftrolle fungiert hier inhaltlich 
als Vermittler von Gedanken und Gemütszuständen, die zugleich aber auch materiell 
durch die Tinte und Tränen auf dem Pergament festgehalten wurden; der Zustand 
der Oberfläche erscheint so malträtiert wie Ovids Seele. 

Für Ovid besteht ein offensichtlicher Zusammenhang zwischen dem Herstel-
lungsprozess des Manuskriptes und der Wahrnehmung seiner Oberflächen und seines 
Gesamteindruckes. Jeffrey Hamburger formuliert dies fast 2000 Jahre später ähnlich, 
auch wenn er die Kausalität umdreht: „In desire to interpret, one cannot ignore the 
practical dimensions of manuscript production“.43 Das Zusammenspiel von Produk-
tions- und Rezeptionsästhetik war immer wieder von Interesse und natürlich nicht nur 
auf die Auseinandersetzung mit der Buchproduktion beschränkt. Gerade in den letzten 
Jahrzehnten setzt sich in der kunsthistorischen Forschung immer mehr die Gewissheit 
durch, dass der Herstellungsprozess für das Verständnis eines Objektes von ausschlag-
gebender Bedeutung ist. Damit geht ein neues Interesse am Material und an künstleri-
schen Techniken, an Werkstattdynamiken und Definitionen Kunstschaffender einher.44

Die Berücksichtigung von Werkstattprozessen und technischem Wissen ebenso 
wie von verwendeten Werkzeugen, aber auch von ökonomischen und ökologischen 
Überlegungen wird in dieser Arbeit unter dem Schlagwort der Materialität geführt. Der 
kreative Prozess lässt nicht nur Rückschlüsse auf Kunstschaffende und deren Material-
verständnis zu, sondern er erhellt auch hinter dem Auftrag stehende Intentionen, Ideen 
und Vorstellungen. Gerade im Versuch, Objekte der Vergangenheit in ihrer historischen, 
kulturellen und politischen Bedeutung, in ihrem Gebrauch und ihrer rituellen Funktion zu 
verstehen, gewinnen Aspekte der visuellen, taktilen, aber auch der auditiven und olfak-
torischen Wahrnehmung immer mehr an Bedeutung; die rezente Wiederentdeckung der 
Sinne in der Kunstgeschichte stellt ebenfalls eine Entwicklung aus dem material turn dar.

In der deutschsprachigen Kunstgeschichtsforschung taucht die Vorstellung, Mate-
rial selbst könne Bedeutungsträger sein, erst ab den 1990er-Jahren mit Thomas Raff 
auf, eine umfassendere Auseinandersetzung mit der Bedeutung von Materialien ist 
hingegen Monika Wagner zu verdanken, die seit 2001 mehrere einschlägige Publika-
tionen veröffentlichte.45 Eine Untersuchung künstlerischer Materialien und Techniken 
lässt sich jedoch noch weiter zurückverfolgen: So entwickelten Gottfried Semper und 

	43	 Hamburger, Script, S. 11.
	44	 Wagner, Material, S. 867; Ingold, Materials, S. 1.
	45	 Raff, Sprache, S. 14. Raff selbst bezog sich auf einen Aufsatz von Günther Bandmann, der 

bereits 1969 erschien, jedoch wenig Widerhall fand, Bandmann, Ikonologie. Vgl. auch Wagner, 
Kunst; Wagner u. Rübel, Material; Wagner, Rübel u. Wolff, Materialästhetik.



1.2  Methodische Verankerung  |  15 

Adolf Loos in ihren Arbeiten spezifische Zugänge dazu.46 Auch in kunsthistorischen 
Texten lässt sich ab der Mitte des 19. Jahrhunderts ein Interesse am Material ausma-
chen, das sich mit der Arts-and-Crafts-Bewegung, der damit einhergehenden Abkehr 
vom Industriellen und einer Hinwendung zum händisch Hergestellten erklären lässt. 
Neben den bekannten Arbeiten von John Ruskin und William Morris lassen sich 
hierzu auch die Schriften von Émile Bertaux rechnen.47

Aufgrund vielfältiger Zugänge in den verschiedenen Disziplinen und die sich 
hierdurch bedingenden unterschiedlichen Anwendungsbereiche ist es schwer, den 
Begriff Material beziehungsweise den der Materialität konkret zu umreißen, so wie 
es auch an einem übergreifenden theoretischen Konzept fehlt.48 Und ausgerechnet 
die Kunstgeschichte ging bisher eher zögerlich mit dem neuen Angebot um.49 Dies 
ist vor allem dem Selbstverständnis der Disziplin geschuldet, die sich seit der Frühen 
Neuzeit einem Künstlergenie- und Inspirationsmythos verschrieben hatte und die 
Idee prinzipiell über die künstlerisch-technische Ausführung eines Werkes stellte. 
Material kam nur als Vermittler von Bedeutung in Betracht, besaß aber selbst keine. 
Es war der Idee untergeordnet und wurde nur thematisiert, wo seine Überwindung 
von Belang war.50 Für die mittelalterliche Kunst ist die Lage etwas ausgewogener, auch 
weil der moderne Kunst- und Ästhetikbegriff nicht vorbehaltslos auf sie übertragen 
werden kann. Jedoch findet sich auch in der Analyse mittelalterlicher Objekte das 
Materielle oft nur verstanden als irdischer Stellvertreter des immateriell Göttlichen, 
in Anlehnung etwa an die Schriften von Augustinus. 

Neue Ansätze im Zuge des material turn, etwa von Ann-Sophie Lehmann, gehen 
davon aus, dass der konkrete physische Werkstoff, aus dem ein Objekt besteht, ein 
Objekt ebenso sehr konstituiere wie ideelle Vorstellungen.51 So können auch nicht-
menschliche Objekte als mögliche Besitzer von agency aufgefasst werden, Materialien 
als aktive Akteure im Prozess der Bedeutungsgenerierung von Kunst und damit in 
gesellschaftlichen Prozessen fungieren. Alfred Gell legte 1994 bereits in Ansätzen 
dar, dass agency Kunstwerken durch ihren Herstellungsprozess innewohnen kann.52 

	46	 Lehmann, Medium, S. 23 f.; Wagner, Material, S. 873–875.
	47	 Im ersten Band seiner „L’art dans l’Italie méridionale“ (1903) widmet dieser mehrere Kapitel 

einzelnen Materialien (Le bronze e l’ivoire, Le mobilier des églises: Métal, bois et marbre), Bertaux, 
Art, S. 401–437, 439–456. Die Aufwertung von Handwerksprozessen ging Hand in Hand mit 
romantisch-historistischen Verklärungen des Mittelalters; die Romantik fungierte als wichtiger 
Treiber einer Wiederentdeckung vorindustrieller Techniken, Materialien, aber auch Lebens-
weisen, Reckwitz, Gesellschaft, S. 18; Wagner, Material, S. 873–875.

	48	 Lehmann, Medium, S. 21; vgl. auch Reckwitz, Grundelemente, v. a. S. 290 f.; Reckwitz, 
Materialisierung.

	49	 Lehmann, Medium, S. 25.
	50	 Ebd., S. 22 f. Vgl. dazu auch Yonan, Fusion, S. 241; Esner, Kisters u. Lehmann, Studio, S. 9–13 

bzw. ganzer Band. 
	51	 Lehmann, Objektstunden; Lehmann, Meaning. 
	52	 Lehmann, Medium, S. 26; Gell, Technology. Vgl. auch Gell, Art; Ingold, Materials, S. 11; van 

Oyen, Agency, S. 1 f. Objekte strukturieren soziale Interaktionen und erlauben viele unserer 
menschlichen Aktivitäten erst. Der material turn führte auch dazu, dass eine strikte Trennung 



16  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Zudem sind seine Überlegungen gerade für ein Verständnis mittelalterlicher Objekte 
äußerst fruchtbar, da sie diese wieder in ihre ursprünglichen Rituale einzubinden 
versuchen.53 So waren die zu untersuchenden Exultet-Rollen ausschließlich für eine 
liturgische Nutzung in der Osternacht vorgesehen und können ohne diesen rituel-
len Hintergrund nicht verstanden werden. Besonders wichtig für die vorliegende 
Arbeit ist zudem Gells Hypothese, dass Objekte für eine bestimmte Wirkung auf 
die betrachtenden beziehungsweise nutzenden Personen hergestellt wurden. Gell 
assoziiert den künstlerischen Prozess mit einer intendierten Wahrnehmung: „[A]rtists 
do not (usually) make art objects for no reason, they make them in order that they 
should be seen by a public, and / or acquired by a patron.“54 Ihn interessieren Bezie-
hungen zwischen Personen und Objekten, wobei eine seiner Grundannahmen ist, dass 
‚social agency‘ auch von Objekten ausgeführt werden kann.55 Dabei werden Objekt 
und Mensch jedoch nicht gleichgesetzt, Verantwortung trägt allein der Mensch, der 
Wahrnehmungsprozesse somit auch steuert. Materialien und Oberflächen finden bei 
Gell jedoch so gut wie keine Erwähnung, obwohl diese eine bedeutende Rolle in der 
Interaktion zwischen Objekt und Mensch spielen. Die vorliegende Arbeit versteht 
Oberflächen, Material und Form hingegen als objekteigene Kommunikationsstrate-
gien von Artefakten, über die sie sich der Welt präsentieren und agency ausdrücken. 
Material und Materialität können dementsprechend als Werkzeuge aufgefasst werden, 
um sich dem Phänomen der Wahrnehmung zu nähern. 

1.2.3	 Material im Mittelalter

Tatsächlich kann die Untersuchung der Materialität – hier verstanden als alle das 
Material einschließenden Bedeutungsebenen von Objekten – viel über die zeitge-
nössische mittelalterliche Rezeption von Artefakten aussagen. Die mittelalterliche 
Kunstgeschichte widmete dem Material schon länger größere Aufmerksamkeit als 
die Teildisziplinen anderer Epochen. Dass Materialien Bedeutung zukam, offenbart 
sich in Inschriften auf Objekten, wo etwa Allegorisierungen von christlichen Tugen-
den mithilfe bestimmter Materialien aufgerufen werden, oder in mittelalterlichen 
Schatzverzeichnissen, wo technischen oder materialbasierten Spezifizierungen ord-
nende Bedeutung zukam. Mehrere Publikationen widmeten sich Untersuchungen 
bestimmter Materialien wie etwa Porphyr, Bronze oder Gold: besonders kostbare und 
daher prestigeträchtige Materialien, an denen sich theologische und / oder politische 

von menschlicher und dinglicher agency, also die Trennung zwischen Sozialem und Materiellem, 
aufgehoben wurde, ebd. Die Aufwertung des Objektes und die Überwindung seiner Passivität 
stellt den material turn damit auch in die Folge der Object und Material Culture Studies, Yonan, 
Fusion, S. 233 f., 238 f.

	53	 Saurma-Jeltsch, Agency; Freedberg u. a., Object; Appadurai, Social Life. 
	54	 Gell, Art, S. 24.
	55	 Ebd., S. 5, 17 f. Vgl. auch Parallelen zur Akteur-Netzwerk-Theorie, van Oyen, Agency, S. 3.



1.2  Methodische Verankerung  |  17 

Argumentationen für spezifische historische Zeitspannen nachverfolgen ließen. Im 
Gegensatz dazu konnten besonders bescheidene Materialien wie Holz in der christ-
lichen Theologie unter anderem mit dem Opfertod Christi in Verbindung gebracht 
und dadurch zu Bedeutungsträgern werden.56

Materialien wie Gold und Bronze, aber eben auch Holz wurden vornehmlich als 
Verweis auf etwas gesehen. Gerade mittelalterliche sakrale Kunst wurde mit Erwin 
Panofsky lange allein auf diese Verweisfähigkeit hin untersucht, wobei pseudo-
dionysischen Lesarten besonderes Gewicht gegeben wurde.57 Neuere Entwicklungen 
führen jedoch weg von dieser Zuspitzung und legen ebenfalls einen Fokus auf Werk-
stätten, Kunstschaffende und Ökonomien. Annäherungen an ein mittelalterliches 
(Selbst-)Verständnis von Künstlerinnen und Künstlern, wie sie in den letzten Jahren 
unter anderem von Albert Dietl, Peter Cornelius Claussen, Rebecca Müller oder 
Bruno Reudenbach unternommen wurden, gehen ebenso in diese Richtung wie 
Versuche, Gewichtungen und Bewertungen von Materialien und Techniken im Mit-
telalter zu fassen.58

Zum Verständnis mittelalterlicher Wertungen von Material wird in der kunst-
historischen Forschung gerne ein Ovid-Zitat herangezogen:59 Im zweiten Buch der 
‚Metamorphosen‘ beschreibt dieser die silbernen Türen des Sonnenpalastes mit den 
Worten „Prächtiger noch als das Material war die Kunst der Gestaltung“ – materiam 
superabat opus –;60 wohl um damit auszudrücken, dass der Wert der kunstvollen 
Bearbeitung des Materials dessen materiellen Wert noch übertreffe.61 Die Bedeutun-
gen, die mit der Rezeption dieser Worte im Mittelalter einhergingen, sind weniger 
eindeutig, auch weil der opus-Begriff sich nicht unbedingt auf einen künstlerischen 
Wert beziehen musste.62 Abt Suger von Saint-Denis scheint das Zitat genutzt zu 
haben, um seine Stiftertätigkeit gegenüber der seiner karolingischen Vorgänger her-
auszustellen. Während ihm „Materialbesessenheit“63 zugeschrieben wurde, wurde 
Bernhard von Clairvaux als sein Antipode skizziert. Durch seine ‚Apologia‘ wird er 
mit einem Bild- und Materialskeptizismus assoziiert, der dem Armutsgebot der Kirche 
entspreche. Oft wird dabei jedoch außer Acht gelassen, dass sich Bernhard in seiner 

	56	 Vgl. zum Holz u. a. D’Ovidio, Scultura, zur Bronze Lutz u. Müller, Bronze; Olchawa, 
Handwaschgefäße; Weinryb, Bronze Object; Gramaccini, Ikonologie; zum Elfenbein: Trinks, 
Chryselephantin oder zum Porphyr bereits Deér, Porphyry Tombs. Auch zu Materialimitationen 
in Manuskripten erschienen in den letzten Jahren einige Publikationen, u. a. Mestemacher, 
Materialimitation; Ackley u. Wearing, Illuminating. Ich danke Christine Jakobi-Mirwald für 
den Hinweis auf Letztere.

	57	 Panofsky, Idea; vgl. dazu Wagner, Material, S. 871; Claussen, Materia, S. 41–44.
	58	 Müller, Künstlersignatur; Reudenbach, Künstlermönche; Claussen, Autorschaft; Dietl, 

Sprache; Reudenbach, Werkkünste; Claussen, Künstlerstolz.
	59	 Raff, Materia, S. 25; Claussen, Materia, S. 40–49; Reudenbach, Gold.
	60	 Ovid, Metamorphosen, Buch II, V. 5, hg. v. Fink.
	61	 Wagner, Material, S. 871.
	62	 Beziehungsweise auf das, was moderne Epochen mit dem Kunstbegriff verbinden.
	63	 Reudenbach, Gold, S. 3, er zitiert hier Büchsel, Geburt, S. 89.



18  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Schrift dezidiert gegenüber Cluny positionieren wollte und seine Aussagen nur für 
einen monastischen Kontext getroffen wurden.64 

Es bleibt meist offen, ob in der Entscheidung, weniger kostbare Materialien zu 
verwenden, ökonomische Bedingungen verschleiert werden sollten oder ob dies 
tatsächlich aus Rücksicht auf die Gefahr der ‚Verblendung‘ durch die Verwendung 
kostbarer Materialien geschah. Auch konnten, wie bei Bernhard von Clairvaux deut-
lich wird, damit monastische Bescheidenheitstopoi ausgedrückt werden. 

Auch das Schreiben kann materiell verstanden werden; Schrift ist in der Lage, 
Gedanken zu materialisieren. So verwundert es nicht, wenn für das Buch immer wieder 
Körper-Metaphern herangezogen wurden und es zu Räumlichkeit in Bezug gesetzt 
wurde.65 Raum entsteht im Buch durch die materielle Bedingtheit des Objektes, durch 
seine Seiten, durch die Ordnung von Text und Bild darin, aber auch durch Bild-Text-
Bezüge zwischen Seiten, durch die imaginären Welten, die das Lesen erzeugt.66 Das 
Durchblättern des Buches wurde mit einem Durchschreiten in Analogie gesetzt; beson-
ders deutlich macht dies der römische Pilgerführer ‚Itinerarium Urbis Romae‘ aus dem 
9./10. Jahrhundert, der die Seite als Weg durch die Stadt versteht (Codex Einsidlen-
sis 326, Abb. 3).67 Schrift ist „nicht nur aufgezeichnete Sprache und Träger von Infor-
mationen, sondern auch Spur von Bewegungen und Ergebnis von Handlungen“, sie 
kann Autorität und Verbindlichkeit erzeugen und als „Medium der Präsenz“68 fungieren. 
Der Bewegung der Hand auf dem zunächst leeren Pergament und im Raum kommt 
dabei zentrale Bedeutung zu. Das griechische γράφειν – gráphein –, übersetzbar mit 
‚schreiben‘ oder ‚zeichnen‘, schließt diese räumliche Dimension ebenfalls ein.69 

Die meisten Überlegungen zum Zusammenhang von Schrift und Raum betreffen 
den Codex. Reudenbach ist gar der Meinung, der Codex sei eher als der Rotulus in 
der Lage, das Räumliche zu konstituieren. „Statt des kontinuierlichen Ablaufs der 
Rolle, deren materielle Zurichtung nirgends eine Unterbrechung bedingt, bietet der 
Codex ein Nacheinander von in sich abgeschlossenen Einheiten, den einzelnen Seiten, 
an.“70 Dabei verkennt Reudenbach die medialen Vorteile der Rolle, die eben gerade 
ein durchgängiges, pfadähnliches Nachverfolgen von Inhalten ermöglicht. Binnen-
räume können auch hier durch die Gestaltung der Oberfläche und in der Beziehung 
von Text und Bild geschaffen werden; mit dem Ent- und Aufrollen des Rotulus lassen 
sich ähnliche Semantiken verbinden wie mit dem Öffnen und Schließen des Codex. 

	64	 Frese, Bernhard von Clairvaux.
	65	 Carmassi, Materialität, S. 17 f., 28–30, vgl. u. a. Böse, Ränder.
	66	 Vgl. u. a. Frese, Keil u. Krüger, Sacred Scripture, darin u. a. Bawden, Interlace; Müller, 

Saurma-Jeltsch u. Strohschneider, Codex.
	67	 Vgl. dazu u. a. Blennow, Guidebooks; Alto Bauer, Anonymus Einsidlensis; Walser, Codex 

Einsidlensis 326 (Digitalisat: https://www.e-codices.unifr.ch/de/searchresult/list/one/sbe/0326, 
09.05.2024).

	68	 Kiening u. Stercken, Vorwort, S. 5.
	69	 Ebd. Vgl. auch Wenzel, Hören. 
	70	 Reudenbach, Codex, S. 60 f.

https://www.e-codices.unifr.ch/de/searchresult/list/one/sbe/0326


1.2  Methodische Verankerung  |  19 

Abb. 3 | ‚Itinerarium Urbis Romae‘, 9./10. Jahrhundert; Einsiedeln, Stiftsbibliothek, Cod. Eins. 
326(1076), fol. 82v und 83r (Stiftsbibliothek Einsiedeln).

Gerade im Falle der süditalienischen Exultet-Rollen ergeben sich vor dem Hintergrund 
ihrer liturgischen Nutzung vielfältige räumliche Bezüge, die die Arbeit nachverfolgt.

1.2.4	 Raumparadigmen in der Mittelalter-Forschung

Text und Raum können auf mehreren Ebenen miteinander verwoben sein. Die Anord-
nung von Wörtern und Textteilen generiert materielle und ideelle Räume, der Akt 
des Schreibens wird mit mnemotechnischen Praktiken verbunden. So funktioniert 
die ars memoriae topisch: Seit Aristoteles stellte man sich das Gedächtnis als eine 
Art räumlichen Speicher vor, in dem Erinnerungen an verschiedenen Stellen (loci) 
deponiert werden können; gerade das mittelalterliche Denken baute auf diesen Vor-
stellungen von Aristoteles auf.71 Raum ist definitorisch nicht einheitlich zu greifen.72 
In der wissenschaftlichen Praxis wird aufgrund der historischen Auseinandersetzung 
mit dem Begriff meist zwischen absoluten und relativen Raumkonzepten unterschie-
den. Während Ersteres Raum als sui generis und damit nicht als Folge menschlichen 

	71	 Carruthers, Memory, S. 16–32.
	72	 Baumgärtner, Klumbies u. Sick, Zielsetzung, S. 10. 

https://www.e-codices.unifr.ch/de/searchresult/list/one/sbe/0326


20  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Handelns, sondern mehr als Behälter von Dingen und Menschen und damit als 
Voraussetzung von Handeln versteht, fasst Letzteres Raum als Beziehungsgeflecht 
zwischen Objekten oder Personen auf.73 Gerade in den Kultur- und Sozialwissenschaf-
ten setzte sich seit dem Ende der 1980er-Jahre mit der Wiederentdeckung von Henri 
Lefebvres Schriften die Vorstellung durch, dass Menschen Räume aktiv strukturieren 
beziehungsweise konstituieren können.74 Raum entsteht nach Lefebvre erst durch 
Handeln und ist somit dynamisch und kontextbedingt: „(social) space is a (social) 
product“.75 Mittelalterliche Räume versteht Lefebvre als durch christliche kosmolo-
gische Vorstellungen geprägt, verfolgt das Thema jedoch aufgrund der Ausrichtung 
seiner Arbeit nicht weiter.76 Zudem geht er von marxistischen Prämissen aus, die 
nur bedingt auf vorkapitalistische Epochen übertragbar sind. 

Dies gilt für viele Arbeiten, die im Zuge des spatial turn entstanden sind, den-
noch sind sie auch für die Untersuchung mittelalterlicher, vor allem liturgischer 
Räume grundlegend, da Raum als Produkt gesellschaftlicher Zustände verstanden 
wird.77 Vertieft man diesen Aspekt, ergeben sich weitere wichtige Impulse auch 
für die mediävistische Forschung, insbesondere auf Grundlage raumsoziologischer 
Theorien. Raum wurde in den Sozialwissenschaften zwar lange als relatives Produkt 
verstanden, aber nicht dahingehend, dass er selbst soziale Handlungen produziert. 
Handlungsorientierte Sozialraumkonzepte entwickelten sich erst in den letzten Jah-
ren mit einem gesteigerten Interesse an Praxistheorien. Die parallele Entwicklung 
in den Kulturwissenschaften mit der Hinwendung zur Ritualforschung führt aktuell 
zu einer Annäherung geistes- und sozialwissenschaftlicher Disziplinen, wozu auch 
die vorliegende Arbeit beitragen möchte.78 

In der mediävistischen Forschung werden auch Rekonstruktionen von Raum-
konstitutionen versucht, „die von handelnden Subjekten in und durch deren Hand-
lungspraxis fortwährend produziert und reproduziert werden“ mit dem Ziel, Prak-
tiken des Alltags „als signifikant-symbolisch akzentuierte Relationierungen von 
Körper, Handeln und Raum“ zu fassen.79 Raum wird dabei als Medium verstanden, 
das Dinge konkret und greifbar macht, sie „mit einer physisch-materiellen Existenz 
ausstattet“ und damit auch als Ort von Kommunikation zwischen sozialen und 

	73	 Löw, Constitution, S. 26.
	74	 V. a. in der Rezeption von Henri Lefebvres bereits 1974 erschienenem La production de l’espace, 

Döring, Spatial Turn, S. 90; Peters u. Kessl, Space; Burbulla, Spatial Turn, S. 32. Vgl. dazu 
auch Löw, Space Oddity; für einen Überblick vgl. Döring u. Thielmann, Spatial Turn.

	75	 Lefebvre, Production, S. 26.
	76	 Cohen, Madeline u. Iogna-Prat, Introduction, S. 6.
	77	 Burbulla, Spatial Turn, S. 61. Den Begriff spatial turn prägte Soja in Postmodern Geographies. 

The Reassertion of Space in Critical Social Theory (1989), Burbulla, Spatial Turn, S. 32; vgl. auch 
Döring, Spatial Turn, S. 94; Löw, Constitution, S. 28 f.

	78	 Aktuelle Kritik bzw. eine Aktualisierung des spatial turn findet aktuell durch eine Hinwendung 
zum Materiellen statt, Lippuner u. Lossau, Raumkehren, S. 112. 

	79	 Miggelbrink, Räume, S. 75; Reckwitz, Grundelemente, S. 282–301.



1.2  Methodische Verankerung  |  21 

materiellen Akteuren fungieren kann.80 Grundlegende Werke, die aus der Raumso-
ziologie zu diesen Ansätzen erschienen sind, stammen von Benno Werlen, Martina 
Löw und Markus Schroer.81 Sie alle gehen der Frage nach, wie Raum durch soziale 
Akteure konstituiert wird und sich im Gegenzug auf Handlungen und Individuen 
auswirkt.82

Martina Löw argumentiert besonders für ein dualistisches Raumverständnis.83 
Sie versucht, eine Beziehung zwischen den materiell wahrnehmbaren Aspekten von 
Raum und den sozialen Konsequenzen von räumlichen Strukturen herzustellen.84 
Daher sind ihre Überlegungen gerade für eine sozialhistorisch sensible Kunstge-
schichtsforschung äußerst spannend. Unter Raum versteht Löw eine „relationale 
(An-)Ordnung von sozialen Gütern und Menschen“, die im Handeln entstehe, die-
sen aber gleichzeitig auch wieder strukturiere.85 Als besonders wichtig erachtet 
sie eine Unterscheidung von Angeordnetem und Anordnendem, da Räume nur 
entstehen, wenn sie aktiv durch Menschen geschaffen werden. Es seien zwei Pro-
zesse auszumachen, die an der Konstitution von Raum im Handeln maßgeblich 
beteiligt seien: zum einen das Positionieren von materiellen, sozialen Gütern und 
Menschen (spacing), zum anderen die Syntheseleistung, die es uns erlaube, über Vor-
stellungs-, Wahrnehmungs- und Erinnerungsprozesse soziale Güter und Menschen 
im Arrangement beziehungsweise als Ensemble zusammenzufassen.86 Im Platzieren 
von Objekten und Menschen manifestierten sich wiederum Machtverhältnisse.87 
Syntheseleistungen seien des Weiteren abhängig von Geschlecht, Klasse, Ethnizität, 
Sozialisierung etc. Allein Menschen werden in ihrem Ansatz als Akteure verstanden, 
doch können Objekte über ihre ‚Außenwirkung‘ ebenfalls Raum konstituieren. Als 
Soziologin interessiert Löw sich vornehmlich für gesellschaftliche Phänomene und 
dementsprechend institutionalisierte Raumkonstitutionen. Diese entstehen nach Löw 
dann, „wenn die (An-)Ordnung über das eigene Handeln hinaus wirksam bleibt und 
genormte Syntheseleistungen und Spacings nach sich zieht“. Institutionalisierungen 
sind bedingt durch Repetitionen und geben Routine; aus gesellschaftlicher Sicht sind 
sie von großer Bedeutung und auch auf das Messgeschehen im Allgemeinen und 
die mittelalterliche Osterliturgie im Besonderen übertragbar. Auch hier entstehen 
durch die alljährliche Wiederholung des feierlichen Ritus Zugehörigkeiten und 
Bedeutungszusammenhänge.

	80	 Miggelbrink, Räume, S. 91.
	81	 Werlen, Ontologie; Löw, Raumsoziologie; Schroer, Räume.
	82	 Kajetzke u. Schroer, Sozialer Raum, S. 193 f.
	83	 Löw, Raumsoziologie, S. 166; Löw, Constitution, S. 25–49.
	84	 Löw, Constitution, S. 31 f.
	85	 Löw, Raumsoziologie, S. 154, 210. 
	86	 Ebd., S. 158.
	87	 Auch Foucault versteht Raum als nicht von Praktiken der Macht zu trennen, Wagner, Topo-

graphical Turn, S. 100.



22  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

Bereits Miriam Czock, Elke Koch und Heike Schlie nutzten Löws Ansatz, um 
sich dem mittelalterlichen Raum anzunähern.88 Ausgehend davon möchte auch diese 
Arbeit Löws Überlegungen nutzen, um sich mit mittelalterlichen Raumphänomenen 
und ihren Bedeutungen auseinanderzusetzen. Besonders fruchtbar hierfür ist Löws 
Aufmerksamkeit für die Wahrnehmung von Räumen im Hinblick auf das, was sie 
als Außenwirkung materieller und sozialer Güter bezeichnet.89 Sie legt besonderes 
Gewicht auf die Oberflächen von Objekten und die daraus resultierenden Wechsel-
wirkungen zwischen Handelndem und materieller Umwelt. Dabei muss es sich nicht 
zwingend um visuell erfahrbare Oberflächen handeln: Für Löw gehören dazu auch 
auditive, taktile oder olfaktorische Eigenschaften von Objekten. Obwohl Löw an dieser 
Stelle viel tiefgehender mit Materialien von Objekten arbeiten könnte, verzichtet sie 
auf diesen Schritt.90 

Sie plädiert darüber hinaus für eine Notwendigkeit, Wahrnehmung als einen 
Aspekt des Handelns zu begreifen. Dabei werden soziale Güter nicht einzeln, sondern 
im Arrangement wahrgenommen, also zusammen mit anderen platzierten Gütern 
und / oder Menschen, aber auch mit den vorgefundenen Handlungssituationen.91 
Mittelalterliche Kirchenräume können in hohem Maße als ‚arrangiert‘ begriffen wer-
den, da ihre Architektur und Ausstattung vornehmlich auf einen Zweck ausgerichtet 
ist: die Feier der Liturgie. Allerdings bleiben ein mittelalterliches Raumverständnis 
oder Phänomene von Wahrnehmung im Allgemeinen schwer greifbar. Wie Pierre 
Bourdieu deutlich herausarbeitete, ist Wahrnehmung zu großen Teilen von sozialen 
Faktoren – Habitus, Sozialisierung, Geschlecht, Klasse, Ethnizität etc. – bestimmt.92 
Vormoderne soziale Bedingungen sind heute nicht nachzuverfolgen – es ist uns heute 
unmöglich, uns in mittelalterliches Denken hineinzuversetzen.93 Die empirischen 
Methoden, mit denen die Soziologie als Disziplin arbeitet, sind auf historische Frage-
stellungen nicht einfach übertragbar.

Um sich einem mittelalterlichen Raumverständnis zu nähern, werden zumeist 
schriftliche Quellen herangezogen, die jedoch nur bedingt persönliche oder kollek-
tive Eindrücke wiedergeben; häufiger beschreiben sie idealisierte oder erwünschte 
Zustände. Aussagen über Räume finden sich auch in Architekturbeschreibungen, 
Beschreibungen von Pilgerreisen oder theologischen Überlegungen.94 Das Mittelalter 

	88	 Czock, Kirchenräume; Schlie, Passionsraum, S. 233, 240–244; Koch u. Schlie, Einleitung, v. a. 
S. 12 f.

	89	 Löw, Raumsoziologie, S. 193.
	90	 Böhme verweist auf die Bedeutung der Materialität in seinem Vorschlag einer neuen Ästhetik 

über Atmosphären, Böhme, Atmosphäre, S. 49–62. Auch Auditives ist bei ihm immer wieder 
von Bedeutung, vgl. ebd., v. a. S. 265–275.

	91	 So entstünde eine „Gestimmtheit“ von Räumen, vgl. dazu auch Böhmes Atmosphären-Konzept, 
Böhme, S. 39–47; Löw, Raumsoziologie, S. 204–210.

	92	 Bourdieu, Kritik, v. a. S. 405–499.
	93	 Goetz, Wahrnehmungsmuster, S. 23–33.
	94	 Vgl. dazu etwa Dünne, Doetsch u. Lüdeke, Raumpraktiken. 



1.2  Methodische Verankerung  |  23 

kannte keine Vorstellungen von physikalischen Räumen; reale Räume scheinen neben 
virtuellen – wie etwa Jenseitsvorstellungen – bestanden zu haben. Zudem überlagern 
sich verschiedene Raumvorstellungen: In liturgischen Räumen sollte der architekto-
nisch gebaute auf den himmlischen Raum verweisen und damit eine Einheit zwischen 
beiden Sphären herstellen.95 Ähnlich wie heute gab es im Mittelalter nicht die eine 
Vorstellung von Raum; zudem sind unsere heutigen Begrifflichkeiten und Vorstel-
lungen von Raum beschränkt und nur mit Vorsicht auf die Zeit von vor 1000 Jahren 
übertragbar. 

In mittelalterlichen Schriften wurde zwischen Raum und Ort (space und place) 
nicht klar getrennt; meist wurde nur der Ort thematisiert. Dies schlug sich auch in 
der wissenschaftlichen Auseinandersetzung der letzten Jahrzehnte mit dem Phä-
nomen nieder. 1998 wurde Raum noch als „Desiderat in der Mittelalterforschung“ 
vorgestellt.96 Mittlerweile haben sich viele Sammelbände an dem Thema versucht. 
Sie summieren meist Fallbeispiele, in denen Raum immer anders verstanden und 
behandelt wird, ohne dass der Versuch unternommen wird, das Phänomen auch 
theoretisch einzugrenzen und zu fassen.97 Auch deshalb unternimmt diese Arbeit 
den Versuch, sich dem Raum aus sozialwissenschaftlicher Perspektive zu nähern. Seit 
kurzem öffnet sich die Kunstgeschichte auch für neue Zugänge und nähert sich unter 
verschiedenen Gesichtspunkten dem Thema, wozu nicht zuletzt die Digitalisierung 
beiträgt: Mithilfe digitaler Methoden werden Rekonstruktionen und Simulationen 
von mittelalterlichen Räumen möglich und virtuelle Räume vorstellbar.98

Gerade sakrale und liturgische Räume sind im Mittelalter durch die Allgegenwart 
und Unendlichkeit Gottes charakterisiert,99 gleichzeitig aber auch durch die Frage 
nach der Lokalisierung des Himmels und Gottes selbst.100 Dies bedingt die Offen-
heit des christlich-mittelalterlichen Raumverständnisses – Gott ist zugleich überall 
und nirgends, „jeder Ort [ist ihm] gegenwärtig“,101 aber er kann von keinem Ort 
tatsächlich aufgenommen oder umschlossen werden.102 Markierungen von Grenzen 
und daraus folgende Gliederungen von Raum sind nicht immer nachvollziehbar. 
Zwar findet eine Unterscheidung in heilig und profan statt, die im pro fanum – ‚vor 
dem Heiligen‘ – eine räumliche Dimension einschließt. Andererseits gab es keine 

	 95	 Rüffer, Raumerfahrung, S. 62.
	 96	 Vgl. auch das Problem der terminologischen Vielfalt (locus, ubi, spatium, orbis, mundus, uni-

versum, vacuum, continuum, perspectiva), Aertsen, Einleitung, S. XI. 
	 97	 Vgl. u. a. Boulton, Hawkes u. Stoner, Space; Cohen u. Madeline, Space; Andrews, Ritual; 

Kundert, Schmid u. Schmid, Ausmessen; Hamilton u. Spicer, Sacred Space; Vavra, Raum-
wahrnehmung; Moraw, Raumerfassung; Vauchez, Lieux sacrés; Hanawalt u. Kobialka, 
Space.

	 98	 Vgl. etwa zur Rekonstruktion von Santa Chiara in Neapel, Bruzelius u. a., Reconstructing.
	 99	 Enders, Begriffsgeschichte; Schwarz, Raumvorstellung.
	100	Aertsen, Einleitung, S. XII f. 
	101	 Ebd., S. XV.
	102	 Dazu Anselm von Canterbury, Proslogion, XIII, nach Aertsen, Einleitung, S. XV.



24  |  1  Exultet in Material und Raum – zur Einführung

vorbestimmten sakralen Räume: Der Gottesdienst wird in der Bibel eindeutig an 
keinen festen Ort gebunden.103 

Mittelalterliche Räume sind meist als Erfahrungsräume zu verstehen; Raum 
erscheint in vielen vor allem hoch- und spätmittelalterlichen Texten als Kategorie der 
Sinneswahrnehmung. Dass es mehr ein solch handlungs- und personengebundenes 
Denken war, welches das Raumverständnis der Vormoderne bedingte, wird in der 
neueren Forschung immer stärker herausgestellt und damit ein Fokus auf Personen-, 
Orts- und Zeitbindungen gelegt. Auch dies macht Ansätze aus der Raumsoziologie 
für das Verständnis mittelalterlicher Räume besonders interessant. 

Beschreibungen von Wahrnehmungsmomenten – von Räumen, aber auch von 
Kunstgegenständen – reflektieren dieses Denken nur zum Teil, da die theoretisch-
theologischen Vorstellungen von Wahrnehmung in Herstellung und Rezeption nur 
in geringem Maße zugänglich waren – auch wenn die Herstellung bis ins Spätmit-
telalter oft in geistlicher Hand lag. Auch deshalb schlägt diese Arbeit den Weg über 
die Produktionsästhetik vor, um eine intendierte Wahrnehmung zu rekonstruieren.104 
Dementsprechend viel Wert wird im Folgenden auf das Objekt – die Exultet-Rolle –, 
seinen historischen und liturgischen Kontext in Bari, seine Herstellung in einem 
lokalen Skriptorium und seine medialen Bedingungen gelegt. Erst darauf aufbauend 
lassen sich weitere Überlegungen zu räumlichen Aspekten der Objekte und deren 
Wahrnehmung im Kathedralraum anstellen. Die beiden hier skizzierten methodischen 
Schwerpunkte dieser Arbeit – Material und Raum – dienen so im Folgenden der 
Auseinandersetzung mit dem Phänomen der süditalienischen Exultet-Rollen, ihrer 
Nutzung und Wahrnehmung aus unterschiedlichen Perspektiven.

	103	 Schaede, Handlungsräume, S. 54. 
	104	 Vgl. eine ähnliche Argumentation bei Lutz, Lesevorgänge, S. 16.



25

2.1	 Die Bareser Exultet-Rollen

2.1.1	 Bari 1

Das älteste bekannte Exemplar einer Exultet-Rolle aus Bari ist 525,5 Zentimeter lang 
und etwa 40 Zentimeter breit. Die Rolle besteht aus acht Pergamentbögen, die an den 
kurzen Seiten leicht überlappen und mit einem durch perforierte Schlitze gefädelten 
schmalen Pergamentstreifen miteinander verbunden sind. Anders als viele andere 
Exultet-Rollen ist sie in ihrer ursprünglichen Form erhalten geblieben und wird heute 
so im Bareser Diözesanmuseum präsentiert.

82 Textzeilen, geschrieben in beneventanischer Minuskel, wechseln sich mit elf 
Miniaturen über die ganze Breite des Schriftspiegels ab (Abb. 4a–g). Der gesamte 
Text ist zudem mit Musiknotation in Neumen ohne Notenzeilen (adiastematisch / in 
campo aperto) überschrieben. Beim Schrifttypus handelt es sich um eine Sonderform 
der beneventanischen Minuskel, den sogenannten Bari-Typ, der in Apulien und 
Dalmatien im 10. und 11. Jahrhundert verbreitet war. Sie ist durch eine rundere Form 
der Buchstaben gekennzeichnet und kommt der byzantinischen Perlschrift nahe.1 
Auch aufgrund paläographischer Vergleiche mit Bareser Urkunden lässt sich die 
Entstehung der Exultet-Rolle in die erste Hälfte des 11. Jahrhunderts datieren.2 Der 
lateinische Text gibt die Benedictio cerei nach der beneventanischen Liturgie wieder; 
er steht – wie im Falle aller bekannten Exultet-Rollen – in einer vertikalen Kolumne 
auf der recto-Seite der Pergamentbögen.3 

	1	 Magistrale, Bari 1, S. 129, 134. Zur Verbreitung in Dalmatien vgl. Petrak, Emperor; Lowe 
u. Brown, Beneventan Script. Zu überlieferten Schreibern und Schreibervermerken vgl. ebd. 
S. 320–333. Zu den Austauschprozessen zwischen Dalmatien und Apulien (v. a. der Capitanata) 
vgl. Elba, Miniatura, S. 67–70.

	2	 Magistrale stellt eine große Ähnlichkeit zu Briefen des Skriptoriums der Kathedrale von 1024 
und 1028 fest, Magistrale, Bari 1, S. 134. 

	3	 Die verso-Seite war nicht zur Beschriftung oder Bemalung vorgesehen, weshalb sie nur rudimen-
tär bearbeitet wurde. Der beneventanische Text des Praeconium paschale wird einer Definition 
Bannisters zufolge auch als Vetus Itala bezeichnet, Bannister, Vetus Itala. Für den römischen 

2	� Der Raum in der Rolle
Werkimmanente Aspekte  
der Exultet-Rollen

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


26  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 4a | Maiestas Domini, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, 
Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  27 

Abb. 4b | Tetramorph, Engel und Initiale E, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo 
Metropolitano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



28  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 4c | Tellus und Fratres carissimi, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metro-
politano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  29 

Abb. 4d | Initiale V und Anastasis, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropoli-
tano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



30  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 4e | Windrose und Bienenlob, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropo-
litano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  31 

Abb. 4f | Geistliche und weltliche Herrscher, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo 
Metropolitano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



32  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 4g | Abschluss des Textes mit Kommemorationen, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  33 

Zierleisten rahmen den Schriftblock und die Miniaturen an den beiden vertikalen 
Seiten. Gebildet werden sie durch geometrische und florale Ornamente, die der Mon-
tecassiner Initialornamentik nahestehen und die in regelmäßigen Abständen durch 
kleine Medaillons unterbrochen werden. Darin finden sich 48 Büsten von Heiligen, 
Bischöfen und Engeln, die größtenteils durch ihre griechischen Didaskalien identifi-
zierbar sind.4 Sie folgen der Leserichtung der Miniaturen und wenden den Blick immer 
nach innen, dem Inhalt der Rolle zu, womit sie auch eine Vermittlungsfunktion für 
die Gläubigen einnehmen.5 Zwei große Initialen gliedern den Text in Prolog und 
Präfation, daneben leiten 20 kleinere Deckfarbeninitialen die einzelnen Textabschnitte 
ein. Die Bilder sind im Fall des Exultet Bari 1 immer einige Zeilen vor ihrem entspre-
chenden Textteil und ihm gegenüber um 180 Grad gedreht angeordnet.

Die Ausstattung des Prologs
Die erste Miniatur befindet sich vor der ersten Initiale E, sie war also zu Beginn des 
Gesanges bereits zu sehen. Es handelt sich um eine Maiestas Domini, die sich – bedingt 
auch durch die Form des Pergamentbogens – stark in die Vertikale entwickelt:6 Eine 
Engelsschar bildet den unteren Abschluss der Szene, ihre Flügelspitzen richten sich 
nach oben (Abb. 4a). Einige Engel blicken auf die Szenerie oberhalb ihres Kopfes, wo 
der thronende Christus in einer goldenen Mandorla erscheint. Der purpurne Mantel 
liegt über dem tiefblauen Gewand, die Rechte hat er zum Segensgestus erhoben. 
Vier weitere Engel tragen die Mandorla, ihre Körper- und Flügelhaltung deutet auf 
eine Aufwärtsbewegung hin, doch ist der erste Bogen derart beschädigt, dass etwa 
die Beinstellung des rechten Engels nicht mehr eindeutig zu erkennen ist. Auch drei 

Text, der auf eine gallikanische Tradition zurückgeht, wählte er die Bezeichnung Vulgata, Zweck, 
Osterlobpreis, S. 236. Die vorliegende Arbeit nutzt die Bezeichnungen ‚beneventanisches‘ und 
‚römisches Praeconium paschale‘, um eine Verwechslung mit der Bibel-Übersetzung zu vermeiden. 
Während Praeconium paschale die christliche Osternachtsfeier bezeichnet, meint Benedictio cerei 
oder Consecratio cerei allein den Gesang, der „ohne österlichen Bezug ist und [dessen] Formular 
einzig auf die Weihe der Kerze ausgerichtet ist“. Zu unterscheiden davon ist des Weiteren die Laus 
cerei, „in der ein großer Teil der Betrachtung den Materialien der Kerze gewidmet ist; und schließ-
lich von den Hymnen des abendlichen Lichtanzündens, des Officium vespertinum“, ebd., S. 13.

	4	 Mayo, Borders, S. 31–83; Falla Castelfranchi, Gioco, S. 29–35. Zu erkennen sind in der 
linken Zierleiste die Apostel Philipp, Jakob und Andreas, die Evangelisten Markus und Lukas, 
der Apostel Petrus, der heilige Johannes Prodromos, die Kirchenväter Johannes Chrysostomos 
und Basilius, die Heiligen Phokas, Theophylakt von Nikomedien und Blasius von Sebaste, die 
Märtyrer Merkurius, Georgius und Theodorus sowie die Heiligen Lukas von Steiris, Maria von 
Ägypten und Pelagia; in der rechten Zierleiste die Apostel Thomas, Bartholomäus und Simon, 
die Evangelisten Johannes und Matthäus, der Apostel Paulus, die Heiligen Zacharias, Gregor, 
Nikolaus von Myra, Arsenios von Korfu, Germanus von Kyzikos und Andreas von Jerusalem, 
die Märtyrer Nestor, Prokopius und Demetrius sowie die Heiligen Marina, Zosima und Sophia, 
Magistrale, Bari 1, S. 131.

	5	 Falla Castelfranchi, Gioco, S. 32 f.
	6	 Der erste Pergamentbogen ist in seiner Funktion vergleichbar mit Antependien, auf denen 

Darstellungen der Maiestas Domini verbreitet waren, vgl. dazu Frese, Aktualpräsenz, S. 141 f., 
147.



34  |  2  Der Raum in der Rolle

der vier Zierleistenmedaillons fehlen. Auffällig ist, dass die Medaillons dieses Bogens 
nicht beschriftet sind; Magistrale vertritt daher die Ansicht, dass sich hier Büsten 
von Engeln befanden.7 

Auf dem zweiten Bogen erscheint der Tetramorph, flankiert von zwei Seraphim 
(Abb. 4b). Während die Symbole von Matthäus und Johannes einen Heiligenschein 
tragen, ist um die beiden seitlich positionierten Symbole von Markus und Lukas keiner 
zu erkennen. Der Johannes-Adler ragt in die Szene darüber, wo zwei hornblasende 
Engel erscheinen. Durch die Andeutung einer Wiese sind diese vom Tetramorph 
getrennt. Beide Engel wenden ihr Instrument leicht vornübergebeugt der Bildmitte 
und damit auch dem Johannes-Adler zu. Die Farbe ist an vielen Stellen deutlich 
abgeblättert, vor allem blaue Flächen sind nur punktuell erhalten. Das Rot dominiert 
heute, es kennzeichnet das Gewand des linken Engels und den Mantel des rechten. 
Blau hingegen waren der Mantel des linken Engels, das Gewand des rechten und 
möglicherweise die beiden Hörner, worauf kleine Farbreste deuten.8 Die Evokation 
des Klangs der Hörner mag in Kombination mit dem Tetramorph die apokalyptischen 
Ereignisse heraufbeschworen haben.9 

Die folgende Initiale E ist in ihrer Flechtbandornamentik und in den zoomorphen 
Abläufen, die sich an den Abschlüssen der drei Balken ausbilden, der Montecassi-
ner Initialornamentik ähnlich und somit als typisch für Süditalien anzusehen (vgl. 
Abb. 4b).10 Auch hier sind die ehemals blauen Stellen abgeplatzt. Zwischen den Quer-
balken des Buchstabens setzt sich das Wort Exultet fort, aufgeteilt in XUL und TET. 
Die Bildlichkeit der Initiale – die mit einer Größe von 34 Zentimetern den Maßen der 
Miniaturen entspricht – spielt hier mit der Schriftlichkeit des Wortes. Auch auf diesem 
Bogen sind die Zierleistenmedaillons nicht beschriftet, und mehrere Stellen sind als 
spätere Übermalungen erkennbar: So ist mehrmals ein goldener Hintergrund unter 
dem Blau erkennbar; auch steht der gute Erhaltungszustand dieser blauen Flächen 
in deutlichem Kontrast zu denen der anderen Miniaturen der Rolle.

Der Gesang preist im Folgenden die tellus inradiata fulgoribus. Bildlich wieder-
gegeben wird dieser Textteil durch eine Personifikation der Erde, die in einem mit 
floralen Ornamenten übersäten goldenen Gewand auf einer von mehreren Vierbeinern 
bevölkerten Wiese steht (Abb. 4c). Ihre Hände greifen zwei meist als Palmbäume 
interpretierte Pflanzen, und auch auf dem Kopf trägt sie ein florales Gebilde. Die Hei-
ligen, die sie mit zum Bildinneren gewandten, nicht nimbierten Köpfen auf goldenem 
Grund in den Zierleisten rahmen, sind beschriftet und als Apostel identifizierbar.11

	 7	 In dem verbleibenden Medaillon sind unter den heutigen Farbschichten Andeutungen von 
Flügeln zu erkennen, Magistrale, Bari 1, S. 131.

	 8	 Womöglich erwecken jedoch auch Verunreinigungen diesen Eindruck: Weiß belassene Hörner 
wären zur Wiedergabe von Olifanten (in dieser Zeit im gesamten Mittelmeerraum verbreiteten 
Instrumenten) eher zu erwarten.

	 9	 Zchomelidse, Art, S. 42.
	10	 Magistrale, Bari 1, S. 131.
	11	 Mayo, Borders, S. 39 f. 



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  35 

Die der Tellus folgende Miniatur bricht den biblisch-christologischen Zyklus 
auf, indem sie die liturgische Szene wiedergibt, die sich während des Gesangs im 
Kirchenraum abspielt (vgl. Abb. 4c). Zu sehen ist der Diakon auf der Kanzel; in den 
Händen hält er die Rolle, die sich bereits über die Hälfte der Kanzel entfaltet hat. Ihm 
gegenüber steht ein Subdiakon mit der noch nicht entzündeten Osterkerze in den 
Händen unter einem Ziborium. Rechts davon thront der Bischof, der durch eine Mitra 
gekennzeichnet ist, und vollzieht den orthodoxen Segensgestus. Ihm zu Füßen steht 
ein weiterer Diakon, der ein Weihrauchgefäß schwenkt und in der Linken ein kleines 
Gefäß hält. Ein schmales Ornamentband grenzt die Darstellung nach oben vom Text 
ab; über dem singenden Diakon und dem thronenden Bischof bildet es Arkaden aus. 
Hinter dem Ziborium sind vier weitere Figuren zu erkennen, die sich stilistisch und 
in der Farbgebung von den anderen Personen unterscheiden; vermutlich handelt es 
sich hier um eine spätere Ergänzung (vgl. Kap. 2.2.1).12 Im Gesang wendet sich der 
Diakon an die Fratres carissimi und bittet sie, in seine Lobpreisung des allmächtigen 
Gottes einzustimmen: Quapropter adstantibus vobis, fratres carissimi, ad tam miram 
sancti huius luminis claritatem, una mecum, quaeso, Dei omnipotentis misericordiam 
invocate.13

Die Ausstattung der Präfation
Die Präfation wird durch das große V des Vere dignum eingeleitet (Abb. 4d). Auch 
diese Initiale ist mit Flechtbandornamentik ausgefüllt und kommt mit 27 cm in der 
Höhe fast an die Maße des E heran.14 Zwei grüne Bänder mit schmalen goldenen 
Zierleisten rahmen die Initiale oben und unten. In ihnen ist das Ende des Prologs 
(Gratias agamus Domino Deo nostro) und der Beginn der Präfation zu lesen. Die rest-
lichen drei Buchstaben des Vere finden sich in drei Ecken um das V. Das V erscheint 
in Leserichtung der Bilder in der Form eines Ω, das einen thronenden Christus rahmt. 
Dieser hält in der Linken einen Rotulus und hat die Rechte im Segensgestus erhoben. 
Auch hier ist die blaue Farbe des Gewandes stark abgeblättert. 

Dem folgt die Darstellung der Anastasis in griechischer Tradition, in der Christus 
nicht bei der Himmelfahrt, sondern beim Abstieg in den Limbus und bei der Befrei-
ung der Ahnen zu sehen ist (vgl. Abb. 4d).15 Salomon und David erscheinen über 
den zerbrochenen Türflügeln zum Unterreich, Sol und Luna begleiten die Szene als 
Personifikationen in kleinen Medaillons. 

Die sich anschließende Miniatur einer Windrose ist ungewöhnlich und einmalig 
in den Exultet-Rollen: Sie ist allein auf dieser Bareser Rolle zu finden (Abb. 4e). Die 

	12	 Magistrale, Bari 1, S. 132. Heckmann identifiziert diese als Bischöfe mit Mitren und verweist 
auf die vier neuen Suffraganbischöfe, die dem Bareser Erzbischof unterstellt wurden, Heckmann, 
Kirche, S. 110. 

	13	 Vgl. Anhang 1.1.
	14	 Magistrale, Bari 1, S. 131.
	15	 Ebd., S. 133.



36  |  2  Der Raum in der Rolle

männlichen Personifizierungen der 12 Winde sind als subsolamen, volturnus, aquilo, 
septentrion, circulus, chorus, fabonius, africus, auster, notus quit et auster, austroafri-
cus, euronotus und eurus bezeichnet, wobei sich die Art der Nomenklatur an Isidor 
von Sevillas Etymologien anlehnt.16 Die vier Winde der Haupt-Himmelsrichtungen 
erscheinen bärtig. Sie alle sind innerhalb eines Rings lokalisiert, um den herum ein 
weiterer Ring mit Flügelpaaren folgt. So entsteht der Eindruck geflügelter Personifi-
zierungen, zudem lässt die Doppelung der Ringe die gesamte Darstellung dynamisch 
und rotierend erscheinen. Im Zentrum der Rose steht Christus, in den Zierleisten 
finden sich die Büsten von vier Kirchenvätern.17

Den größten Umfang der Präfation nimmt die Lobpreisung der Bienen und des 
Wachses ein. Die Bienen werden darin der Jungfrau Maria gleichgestellt, da sie dem 
Vernehmen nach ähnlich wie diese durch den Mund empfangen, zudem aber auch 
durch ihn gebären – Apes siquidem dum ore concipiunt, ore parturiunt; casto corpore, 
non foedo desiderio copulantur; denique virginitatem servantes, posteritatem generant, 
sobole gaudent; matres dicuntur, intactae perdurant; filios generant, et viros non norunt.18 
Die dazugehörige Szene ist eine detailgetreue Darstellung der Bienenzucht und beruht 
vermutlich auf griechisch-byzantinischen ikonografischen Vorbildern. Drei Männer 
sind mit unterschiedlichen Aufgaben der Zucht beschäftigt: Am linken Bildrand wird 
ein Bienenstock geschnitzt, am rechten ein Bienenschwarm in einem Baum eingefan-
gen (vgl. Abb. 4e). Mittig transportiert ein dritter Arbeiter einen Schwarm zum neuen 
Bienenstock. Die Farben sind in erdigen Tönen gehalten und etwas verblasst. Die 
Miniatur, eine sehr frühe und durchaus naturnahe Darstellung der mittelalterlichen 
Bienenzucht, ist auch aus kulturwissenschaftlicher Hinsicht interessant.19 Während 
der Text die Bienen und ihr Produkt lobt und ihre christologische Bedeutung heraus-
stellt, zeigt das Bild den Ursprung ihres Produktes, des Wachses. 

Noch während der Diakon im Gesang die Bienen lobpreiste, entfaltete sich an der 
Kanzel die Darstellung der geistlichen Herrscher. Mittig thront hier ein nimbierter 
Bischof – gekennzeichnet durch die Mitra – auf einem gepolsterten und mit Gem-
men überzogenen Thron (Abb. 4f). Die Rechte hat er zum orthodoxen Segensgestus 
erhoben, die Linke weist im allocutio-Gestus mit der Handfläche nach vorne. Flan-
kiert wird er von zwei ebenfalls nimbierten Klerikern, die ihre Rechte in derselben 
Geste erheben. Beide halten in der Linken zudem einen Codex mit Prachteinband.20 
An einigen Stellen muss die Miniatur Goldaufträge aufgewiesen haben – etwa auf 
den Bucheinbänden –, von denen sich jedoch nur wenige Reste erhalten haben. Die 
Nimben strahlen heute in dunklem Blau, doch handelt es sich hier möglicherweise 
um eine spätere Übermalung (vgl. Kap. 2.2.1). 

	16	 Germanidou, Rose, S. 104. 
	17	 Mayo, Borders, S. 43. 
	18	 Vgl. Anhang 1.1.
	19	 Kritsky, Beekeeping, S. 254.
	20	 Magistrale, Bari 1, S. 133.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  37 

Dieser Miniatur folgen die weltlichen Herrscher, hier in Form zweier durch ihren 
Kleidungsstil eindeutig als byzantinisch zu identifizierende Kaiser (vgl. Abb. 4f).21 
Beide sind durch Kronen, ihren kostbaren loros sowie Nimben gekennzeichnet. Einer 
der beiden hält in der Linken den labaron, der andere eine sphaera; beide umfassen 
mit der Rechten zudem ein byzantinisches Doppelkreuz und heben es vor die Brust. 
Eine starke Frontalität kennzeichnet diese Szene, ebenso wie auch die Darstellung 
des spirituellen Herrschers. Die in den Zierleisten zu identifizierenden Personen sind 
vornehmlich Soldatenheilige.22

Die Ikonografien des Großteils der Miniaturen in Bari 1 folgen byzantinischen 
Vorlagen.23 So weist das Medaillon mit der Büste des heiligen Lukas von Steiris deut-
liche ikonografische Parallelen mit einem Lukas-Fresko des Klosters von Hosios 
Loukas auf (Abb. 5).24 Schon Bertaux stellte Ähnlichkeiten des Bareser Rotulus mit 
dem ,Chludov-Psalter‘ aus dem 9. Jahrhundert fest. So erinnert etwa eine der Ziegen, 
die die Tellus in Bari 1 umringen, in ihrer Körperhaltung stark an einen Paarhufer, 
der im ,Chludov‘- und später im ,Theodor-Psalter‘ König David lauscht (Abb. 6).25 Für 
die die Maiestas Domini umgebenden musizierenden Engel lassen sich ikonografische 
Vorbilder in einigen griechisch-orthodoxen Klöstern finden, wo im Narthex oft Dar-
stellungen des 148. Psalms angebracht wurden, so etwa in Dochiariou und Iviron auf 
dem Berg Athos.26 Die Bareser Tellus hat große stilistische Analogien zu einem 

	21	 Speciale, Liturgia, S. 196.
	22	 Mercurius, Nestor, Theodorius und Demetrius, Lukas von Griechenland, Zosimus, Maria von 

Ägypten, Lukas von Steiris, Marina, Pelagia und Sophia, Mayo, Borders, S. 44.
	23	 Zur Frage, inwiefern byzantinische Maler Vorlagen aus Musterbüchern verwendeten und wie 

viel Eigenständigkeit byzantinische Malerinnen und Maler hatten, v. a. nach Entdeckung des 
Malerbuches vom Berg Athos, vgl. Cormack, Painter’s Guides; Cutler, Visual Memory.

	24	 Germanidou, Rose, S. 100 f.
	25	 Bertaux, Art, S. 236, Tikkanen, Psalterillustration, S. 23, Abb. 21. 
	26	 Hammerstein, Musik, S. 121 f.

Abb. 5 | Heiliger Lukas, Fresko, 
1048–1055, Kloster Hosios 
Loukas, Krypta des katholicon 
(Germanidou, Rose, S. 101, 
Abb. 1b).



38  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 6 | ,Theodor-
Psalter‘, 1066; London, 
British Library, Add. 
Ms. 19.352, fol. 189v 
(British Library, https://
blogs.bl.uk/digitisedma​
nuscripts/2012/03/
the-theodo​re-psalter.html 
[16.11.2024]).

Abb. 7 | Prophet Elias, Fresko, 11. Jahrhundert, Ano Korakiana 
(Korfu), St. Nikolaus (Germanidou, Rose, S. 101, Abb. 2).

https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://gallica.bnf.fr


2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  39 

Elias-Fresko in St. Nikolaus von Ano Korakiana auf Korfu (Abb. 7).27 In beiden Fällen 
werden die großen Augen durch einen betonten Tränensack sowie durch lange, 
geschwungene Augenbrauen herausgehoben. Die lange, schmale Nase wird an beiden 
Seiten durch Schatten gebildet und der kleine Mund durch eine stark geschwungene 
Oberlippe definiert. Das ovale Gesicht wird durch ein rundes Kinn und einen Schat-
tenstrich vom Hals getrennt, halblange Locken rahmen es seitlich.

Schon die Tatsache, dass die meisten der in den Zierleisten versammelten Figuren 
byzantinische Heilige sind, lässt darauf schließen, dass griechische Elemente auch in 
der lokalen beneventanischen Kirche von großer Bedeutung waren.28 Aber auch in 
gestalterischer Hinsicht ergeben sich Analogien: So rahmen in byzantinischen Manu-
skripten Heiligenmedaillons oft liturgische Texte (Abb. 8).29 Durch eine Inschrift lässt 
sich in der Zierleiste von Bari 1 der heilige Arsenios von Korfu, der erste Bischof der 

	27	 Germanidou, Rose, S. 100 f.
	28	 Magistrale, Bari 1, S. 131; Falla Castelfranchi, Gioco, S. 30–33.
	29	 Grabar, Manuscrits, Abb. 23.

Abb. 8 | Heiliger Methodius, 
Clemens von Alexandria, Apo-
stel Thomas und Heiliger Nilus, 
Sacra Parallela des Johannes 
von Damaskus, 9. Jahrhundert; 
Paris, Bibliothèque nationale 
de France, Ms. grec. 923, 
fol. 131v (gallica.bnf.fr / Biblio-
thèque nationale de France).

https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://gallica.bnf.fr


40  |  2  Der Raum in der Rolle

Insel, identifizieren, der außerhalb Korfus relativ selten dargestellt wird.30 Dies deutet 
auf enge Verbindungen und Austauschprozesse mit der westlichen Balkanregion, in 
der auch die Bareser Form der beneventanischen Minuskel verbreitet war.31 Bischofs- 
und Heiligenmedaillons zierten in Süditalien jedoch nicht nur Manuskripte; auch auf 
den Bischofshandschuhen im Diözesanmuseum von Canosa di Puglia (Museo dei 
Vescovi), die ins 10. oder 11. Jahrhundert datiert werden, sind gestickte Medaillons 
aufgebracht (Abb. 9).

Dass um 1025 entstandene Miniaturen in Bari stilistisch und ikonografisch Male-
reien und Mosaiken in Griechenland und auf dem Balkan nahestehen, verwundert 
nicht, war die Stadt doch Verwaltungshauptstadt der byzantinischen Provinz (thema) 
Langobardia in Süditalien und wie alle apulischen Küstenstädte stark gräzisiert.32 
Dies hatte Auswirkungen auf die Kunstproduktion auch in den nicht-orthodoxen 
Klöstern und Skriptorien. Daneben existierte jedoch auch ein eher langobardisch 
geprägter Stil, wie eine Heiratsurkunde (morgincap, ‚Morgengabe‘) belegt, die 1028 
in Bari ausgemalt wurde (Abb. 10). Darin werden die – nach langobardischem Recht 
der Frau zugeschriebenen – Vermögenswerte des Mannes verzeichnet. Der rechtliche 

	30	 Germanidou, Rose, S. 101 f.; vgl. dazu auch Mayo, Borders, S. 53.
	31	 Vgl. u. a. Elba, Miniatura.
	32	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 158–160.

Abb. 9 | Bischofshandschuhe, 10./11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, Museo dei Vescovi (Museo dei 
Vescovi, Canosa di Puglia).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  41 

Abb. 10 | Morgincap, 1028, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, Perg. 14 (Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



42  |  2  Der Raum in der Rolle

Akt wird hier durch die Übergabe des Rotulus auch im Bild festgehalten. Die Gesichts-
züge der beiden Eheleute sind weniger fein gestaltet, der Faltenwurf abstrakter als 
in Bari 1. Die Verflechtung griechisch-orthodoxer und lateinisch-beneventanischer 
Elemente offenbarte sich im Bareser Alltagsleben in vielen Aspekten und prägte auch 
die Herstellung der ersten Bareser Exultet-Rolle: Die Heiligenmedaillons in den 
Zierleisten des Manuskriptes stellen zum großen Teil östliche Heilige mit Didaskalien 
in griechischen Lettern dar, der Exultet-Gesang steht jedoch dem beneventanischen 
Ritus entsprechend in lateinischer Sprache.33 

2.1.2	 Historische Kontextualisierung der Bareser Exultet-Rollen

Neben dem Schrifttypus ist es vor allem die Darstellung der beiden byzantinischen 
Kaiser auf dem vorletzten Bogen, die über den Entstehungskontext der ersten Bareser 
Rolle Aufschluss gibt. Bari war seit 894 Hauptstadt des thema Langobardia und blieb 
bis 1071 Teil des Byzantinischen Reichs.34 Mit der Gründung des Katepanats Italia 
wurde Bari zum Sitz des byzantinischen Regionalverwalters, des Katepanen, dessen 
Regierungspalast sich auf dem Areal befand, wo in normannischer Zeit ab 1087 die 
Basilika San Nicola errichtet wurde.35 Seit 976 regierten die Brüder Basilius II. und 
Konstantin VIII. gemeinsam. Ihre Diarchie, die bis zum Tode Basiliusʼ II. 1025 bestand, 
war von territorialen Expansionen geprägt, im Zuge derer das byzantinische Herr-
schaftsgebiet in Apulien bis über den Fluss Ofanto hinausreichte.36 Ihre Herrschaft 
war aber auch von relativem Wohlstand durch wirtschaftlich günstige Bedingungen 
charakterisiert. In Apulien wurden in dieser Zeit mehrere Siedlungen gegründet, die 
vor allem der Sicherung der Grenzen nach Norden und Westen dienten, beispielsweise 
1018 Troia von Katepan Basilios Boioannes.37 Die zeitweise unter byzantinischer 
Herrschaft stehenden langobardischen Herzogtümer Salerno, Benevent und Capua 
und die damit einhergehende geografische Annäherung an Rom führten dazu, dass 
Papst Benedikt VIII. bei dem deutschen Kaiser Heinrich II. nach militärischer Unter-
stützung verlangte. Im Anschluss daran errangen deutsche Truppen in Süditalien 
kleinere Siege und belagerten Troia, doch mussten sie sich 1022 geschlagen geben.38 

Intern hatten die byzantinischen Herrscher in Apulien mit immer wieder aufflam-
menden Aufständen zu kämpfen. Bis 891 wurde die Region um Bari von Langobarden 

	33	 Micunco, Exultet, S. 24.
	34	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 30. Eingerichtet wurde das thema bereits 891/92, 

zunächst mit der Hauptstadt Benevent, von wo die Byzantiner jedoch bald wieder vertrieben 
wurden, ebd., S. 22 f., 30.

	35	 Ebd., S. 45–50. 
	36	 Nach dem Tode Basilius’ regierte Konstantin bis zu seinem Tod 1028, Speciale, Liturgia, S. 196. 
	37	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 55 f. Vgl. allg. zur byzantinischen Herrschaftszeit in 

Apulien auch Ostrogorsky, Geschichte, S. 250–265.
	38	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 53; Houben, Normannen, S. 61.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  43 

verwaltet, was nicht zuletzt in der byzantinischen Bezeichnung der Provinz (thema 
Langobardia) nachklingt. Auch bestand das langobardische Recht neben dem byzan-
tinischen lange Zeit fort und Latein war die in Urkunden am häufigsten verwendete 
Sprache. Ein Großteil der Bevölkerung verstand sich offensichtlich als langobardisch 
und fühlte sich nicht ausreichend durch die neue Elite repräsentiert, was immer wieder 
zu Unstimmigkeiten führte.39 In Bari sind vor 1000 fünf Aufstände überliefert; in den 
Jahren 1009 und 1017 kam es unter der Führung des Baresers Meles – auch als Melo 
oder Ismael bekannt – zu den heftigsten Rebellionen. Meles selbst scheint einer reichen 
lokalen langobardischen oder armenischen Kaufmannsfamilie zu entstammen, Leo 
von Ostia beschreibt ihn in der ‚Chronica monasterii Casinensis‘ als herausragenden 
Mann: Melus [...,] Barensium civium, immo totius Apuliae primus hic et clarissimus 
erat, strenuissimus valde ac prudentissimus vir.40 Meles schaffte es, im Jahr 1009 eine 
bürgerliche, anti-byzantinische Front hinter sich zu versammeln, deren Aufstand 
in der Stadt große Schäden anrichtete.41 1017 gewann er sogar die Unterstützung 
langobardischer und normannischer Truppen, doch wurde die Armee 1018 durch 
Basilios Boioannes bei Cannae zurückgeschlagen und Meles zur Flucht gezwungen.42 
Vermutlich begab er sich zunächst nach Rom, denn kurz darauf begleitete er Papst 
Benedikt VIII. nach Bamberg zu Kaiser Heinrich II., wo er auch 1020 starb. Sein Grab 
befindet sich noch heute im Bamberger Dom, und eines der Gastgeschenke, die Meles 
mutmaßlich dem Kaiser überreichte, ist immer noch Teil des Bamberger Domschatzes. 
Auf dem sogenannten Bamberger Sternenmantel wird Meles arabisiert als Ismael in 
der gestickten Inschrift erwähnt: Pax Ismaheli qui hoc ordinavit.43 Zusammen mit dem 
Papst muss auch Meles Heinrich II. um Unterstützung in Apulien gebeten haben; kurz 
vor seinem Tod ernannte ihn der Kaiser zudem zum dux Apuleae.44 

Die politische und gesellschaftliche Stabilität Apuliens wurde in den folgenden 
Jahren durch nordafrikanische Flotten bedroht. Vermutlich begann in dieser Zeit 
das byzantinische Interesse an Süditalien bereits nachzulassen.45 Der Region wurde 
mehr und mehr Eigenständigkeit zuerkannt, was sich auch in einer neuen Stellung 
des Bareser Bischofs manifestierte. 1024 oder 1025 erhielt Bischof Bisantius zunächst 
aus Konstantinopel und dann auch von Papst Johannes XIX. die Erlaubnis, offiziell 

	39	 Delogu, Terra, S. 9; Micunco, Exultet, S. 20 f.
	40	 Leo von Ostia, Chronica, II, 37, hg. v. Hoffmann, S. 236 f.
	41	 Lavermicocca, Bari, S. 17. 
	42	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 53.
	43	 Den ehemals purpurfarbenen Trägerstoff mag Meles bereits aus Italien mitgebracht haben, 

unklar ist jedoch, ob die Stickereien ebenfalls in Italien oder erst später in Süddeutschland 
ausgeführt wurden, Dolezalek, Arabic Script, S. 45 f. Vgl. dazu auch mehrere Forschungspro-
jekte zu den Bamberger Kaisergewändern, aus denen mehrere Publikationen resultierten, u. a. 
Kohwagner-Nikolai, Kaisergewänder (Hinweis Christine Jakobi-Mirwald); Russ u. Drewello, 
Kaisergewänder.

	44	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 58. Lupus Protospatarius überliefert für das Jahr 1020 
hoc anno mortuus est [...] Melus Dux Apuliae.

	45	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 53.



44  |  2  Der Raum in der Rolle

den Titel Erzbischof von Bari und Canosa führen zu dürfen. Bari wurden in dieser 
Zeit 12 Suffraganbistümer untergeordnet; die Diözese erstreckte sich im Norden bis 
Siponto und Lucera, im Süden bis Monopoli und im Westen fast bis Salerno.46 Byzanz 
verfolgte mit dieser Strategie wohl auch den Versuch, weiterhin politische Kontrolle 
auszuüben; die apulischen Bischöfe scheinen es den byzantinischen Kaisern mit ihrer 
Treue gedankt zu haben.47 

In dieser Konsolidierungsphase unter Katepan Basilius Boioannes und Erzbi-
schof Bisantius muss die erste Bareser Exultet-Rolle entstanden sein. Inwiefern die 
Darstellungen weltlicher und geistlicher Herrscher auf die damals Herrschenden 
rekurrieren, ist jedoch umstritten. Lucinia Speciale und Ioannis Spatharakis ver-
treten die Auffassung, die Miniatur stimme derart mit den zeitgenössischen offiziellen 
Herrscherdarstellungen überein, dass ohne Zweifel davon ausgegangen werden könne, 
hier seien die Kaiser Basilius II. und Konstantin VIII. zu erkennen.48 Ebenso könnte die 
Darstellung zweier Herrscher – entsprechend dem unspezifischen Wortlaut imperatori 
im Text der Rolle – als rein symbolisch zu verstehen sein (vgl. Kap. 5.2.2).49 Ähnli-
ches gilt für die Darstellung des geistlichen Herrschers, in dem Spatharakis Papst 
Johannes XIX. (1024–1025) erkennen möchte; da von diesem jedoch keinerlei sonstige 
bildliche Zeugnisse erhalten sind, lässt sich diese These nicht ikonografisch erhärten. 
Ebenso könnte hier der Bischof oder Metropolit von Bari abgebildet sein, worauf die 
konische Form seiner Kopfbedeckung verweist.50 Zudem bleibt generell fraglich, ob 
eine der Frühen Neuzeit vergleichbare Vorstellung einer Porträt-Ähnlichkeit für das 
11. Jahrhundert fruchtbar gemacht werden kann.

Auch wenn eine Identifizierung der Dargestellten mit den zeitgenössischen Eliten 
nicht ohne Probleme vollzogen werden kann, deutet doch viel darauf, die Entstehung 
der Bareser Rolle in die Zeit um 1025 oder kurz danach zu datieren. Zum einen weisen 
der Schrifttypus und die Darstellung der Diarchie auf diesen Zeitraum, zum anderen 
ist es naheliegend, dass die Bareser Kirche, die mit der Ernennung eines Erzbischofs zu 
neuem Selbstbewusstsein gelangte, dies mit der Herstellung von neuen Manuskripten 
zeigte. Wohl aus ähnlichem Grund veranlasste Bisantius ab 1034 die Errichtung einer 
neuen Kathedrale für seine Gemeinde (vgl. Kap. 3.1.1).

	46	 Die Bulle von Papst Johannes XIX., die erhalten ist, trägt als Jahreszahl 1025 (Codex Diplomaticus 
Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 13), Barracane, Exultet, S. 131–133; 
vgl. dazu auch Guillou, Puglia, S. 9 f. 

	47	 Wharton Epstein, Canosa, S. 79 f.; vgl. auch Guillou, Puglia, S. 10; von Falkenhausen, 
Untersuchungen, S. 156. 

	48	 Speciale, Liturgia, S. 197. Dabei vernachlässigen beide, dass Herrscherdarstellungen in der 
Vormoderne stark symbolisch konnotiert waren und keinesfalls mit dem heutigen Verständnis 
von einem Porträt gleichgesetzt werden können.

	49	 Micunco, Exultet, S. 39. 
	50	 Spatharakis, Portrait, S. 94; Speciale, Liturgia, S. 198 f.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  45 

Die Kommemorationen
Die Entstehung der ersten Bareser Exultet-Rolle scheint somit eng mit den Geschicken 
der Stadt verknüpft gewesen zu sein. Sie fungierte nicht nur als wichtiges Objekt 
für den Gottesdienst, sondern kommentierte durch die Herrscherdarstellungen auch 
die aktuelle politische Situation. Beide Charakteristika wurden in den Jahrzehnten 
fortgeführt, in denen die Rolle weiterhin liturgische Verwendung fand, was sich 
aufgrund einiger kommemorativer Kommentare vor allem am Ende des letzten Per-
gamentbogens und auf der verso-Seite der Rolle nachvollziehen lässt. Sie alle sind 
mit Musiknotation versehen. Der Text des Bareser Praeconium paschale endet mit 
den Worten: 

Salvum fac populum tuum, Domine, et benedic hereditatem tuam et, redeun-
tes ad festivitatem Paschae, per haec visibilibus et invisibilibus tuis iniantes, 
dum presentium usufruuntur, futurorum desidera accendantur, una cum 
beatissimo papa nostro illo et antistite nostro illo, sed et omnibus presbiteris, 
diaconibus, subdiaconibus cunctoque clero vel plebe; memorare, Domine, 
famulorum tuorum imperatorum nostrorum illius et illis et cunctum exerci-
tum eorum et omnium circumadstantium.51

Um das illius et illis der Kaiser herum finden sich klein geschrieben die Namen 
Constantini et Ebdokie (Abb. 11) und über beatissimo papa nostro illo der Name 
Alexander. Constantini bezieht sich in diesem Fall wohl auf Konstantin X. Dukas 
(1059–1067) und dessen Frau Eudokia Makrembolitissa (gest. 1096); mit Alexander 
könnte Papst Alexander  II. (1061–1073) gemeint sein.52 Zudem findet sich über 
antistite ein gelöschter Name, hinter dem Erzbischof Nikolaus (1035–1062) vermutet 
wird, sowie die noch gut zu lesende Zeile una cum venerabili archiepiscopo nostro 
domno Ursone. Ursus war zwischen 1079/80 und 1089 Erzbischof der Stadt.53

Dass die Namen der jeweiligen weltlichen und geistlichen Herrscher ergänzt 
wurden, diente einerseits wohl als Erinnerungsstütze für den singenden Diakon, 
andererseits auch dazu, den jeweiligen Herrscher dem Objekt einzuschreiben.54 Hin-
gegen sorgte die unspezifische Formulierung des illius et illis dafür, dass der Text 
überzeitliche Gültigkeit erfuhr und die Verwendung des Objektes in die Unendlichkeit 
projiziert wurde. Der Exultet-Text selbst spricht am Ende die sich immer 

	51	 Magistrale, Bari 1, S. 129; vgl. Anhang 1.1.
	52	 Zeitgleich – oder etwas früher – muss auch eine weitere Anmerkung ganz unten auf dem letzten 

Pergamentbogen entstanden sein: Memorare, Domine, famuli tui imperatoris nostri Constantini 
et cunctorum exercitum eius; hier war entweder wieder Konstantin X. oder gar Konstantin IX. 
Monomachos (1042–1055) gemeint, Magistrale, Bari 1, S. 130; Speciale, Liturgia, S. 197, 
Speciale, Immagini, S. 78. 

	53	 Magistrale, Bari 1, S. 130.
	54	 Ebd. Gerade Ränder von Manuskripten waren oft Orte, mit denen während der Lektüre Erin-

nerungsprozesse durch Ergänzungen oder Illustrationen verbunden wurden, Carruthers, 
Thought, S. 161. 



46  |  2  Der Raum in der Rolle

wiederholende Nutzung des Objektes jedes Jahr an Ostern an55 – so erfuhr auch der 
Herrschername ewige Gültigkeit. 

Am Ende des letzten Bogens ist in einer längeren Kommemoration zu lesen (Abb. 12): 

memorare, Domine, famulorum tuorum imperatorum nostrorum domni 
Michahil et domni Constantini atque domne Olimpiade, simulque lucidis-
simi ducis nostri domni Rubberti et domne Sikelgaite ac domni Ruggerii et 
cunctum exercitum (sic) eorum et omnium circumstantium. 

Der erste Teil wurde in regelmäßiger beneventanischer Schrift ausgeführt und refe-
riert auf den byzantinischen Kaiser Michael VII. Dukas (1067/1071–1078), auf seinen 
Sohn Konstantin Dukas Porphyrogennetos (der ab 1074 zusammen mit seinem Vater 
regierte) und auf Olympia, die Tochter des normannischen Herzogs Robert Guiscard, 
die Konstantin zur Frau versprochen wurde. Da die Hochzeitsverhandlungen kurz 
nach der normannischen Eroberung Baris 1071 zwischen 1074 und 1076 stattfanden, 

	55	 Salvum fac populum tuum, Domine, et benedic hereditatem tuam et, redeuntes ad festivitatem 
Paschae, per haec visibilibus et invisibilibus tuis iniantes, dum presentium usufruuntur, futurorum 
desidera accendantur, vgl. Anhang 1.1.

Abb. 11 | Kommemorationen, 
Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; 
Bari, Archivio del Capitolo Me-
tropolitano, Exultet 1 (Archivio 
del Capitolo Metropolitano, 
Museo Diocesano, Bari).

Abb. 12 | Finale Kommemorationen, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropoli-
tano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  47 

muss dieser Teil der Anmerkung in jener Zeit entstanden sein.56 Dem schließen sich 
Worte in einer weniger ausgewogenen beneventanischen Schrift an, die dieser illustren 
Reihe die Namen von Robert Guiscard (1057–1085), seiner zweiten Ehefrau Sikelgaita 
und seinem Erben Roger Bursa (1085–1111) hinzufügen.57 Auf der verso-Seite findet 
sich hier zudem eine Ergänzung, die Papst Gregor VII. (1073–1085) memoriert: una 
cum beatissimo papa nostro domno Gregorio et antistite nostro quem Deus providerit, 
sed et omnibus.58

Auf dem verso desselben Bogens sind drei weitere kommemorative Anmerkun-
gen zu finden, darunter eine der beiden ältesten Ergänzungen: memorare, Domine, 
famulae tuae imperatricis nostrae Theodorae et cunctorum exercituum eius quam et 
sen(io)ris nostri Argiro benignissimi magistri et omnium circumstantium.59 Kaiserin 
Theodora (1055–1056) wird dort ebenso erwähnt wie Argyros, der Sohn des einige 
Jahrzehnte zuvor verbannten Meles, der seit den 1040er-Jahren mit byzantinischer 
Unterstützung Statthalter in Bari war. 

Im Anschluss an den fehlgeschlagenen Aufstand des Meles von 1017 versuchte 
Argyros, die Macht in Bari an sich zu reißen. Er war bereits nach Melesʼ erstem Auf-
stand zusammen mit seiner Mutter als Geisel nach Konstantinopel gebracht worden, 
wo er eine byzantinische Erziehung genoss. Anders als sein Vater schaffte es Argyros 
tatsächlich, Bari und weitere Städte von dem berühmten Feldherrn und damaligen 
Katepanen Georgios Maniakes zu erobern.60 Anschließend handelte Argyros mit 
den byzantinischen Herrschern eine Versöhnung aus, die es ihm erlaubte, Apulien 
in Frieden zu regieren. Die Normannen verliehen ihm 1042 den Titel princeps et dux 
Italiae.61 1045 kehrte er zunächst nach Konstantinopel zurück, wurde jedoch 1051 
erneut nach Apulien geschickt, um der Ausweitung des normannischen Herrschafts-
gebiets Grenzen zu setzen. Dass er in Bari willkommen war, legt die Kommemoration 
in Bari 1 nahe: Er scheint als Bareser und als legitimer Herrscher wahrgenommen 
worden zu sein. Erst durch die Verhandlungen zwischen Papst Stephan IX. mit den 
normannischen Anführern, darunter den Hautevilles, verlor Argyros an Einfluss und 
zog sich 1058 wieder nach Konstantinopel zurück.62 

	56	 Magistrale, Bari 1, S. 130.
	57	 Magistrale weist darauf hin, dass das s von ducis später hinzugefügt worden sein könnte, da es 

sich stilistisch vom Rest der Schrift unterscheidet. So sei die gesamte folgende Anmerkung mit 
den Namen Robert Guiscards und Sikelgaitas erst etwas später hinzugekommen, Magistrale, 
Bari 1, S. 130. Die älteste Kommemoration bezieht sich noch auf Konstantin VIII. und die Zeit, 
in der er allein regierte, famuli tui imperatoris nostri Constantini et cunctorum exercituum eius, 
meint Speciale, Liturgia, S. 197. Damit müsste die Rolle vor 1028 entstanden sein.

	58	 Magistrale, Bari 1, S. 130.
	59	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 60.
	60	 Ebd., S. 58 f.
	61	 Ebd., S. 58.
	62	 Ebd., S. 59 f. Vermutlich trat er auch als Vermittler zwischen dem Patriarchen von Konstantinopel 

Michael I. Kerularios und Papst Leo IX. während des Schismas von 1054 auf. Argyros blieb auch 
als byzantinischer Katepan lateinischer Christ, Lavermicocca, Bari, S. 22.



48  |  2  Der Raum in der Rolle

Eine der letzten Kommemoration fällt in eine Zeit, in der sich das politische 
Gleichgewicht in Bari zugunsten der Normannen verschoben hatte: [memor]are, 
Domine, famulorum tuorum ducum nostrorum [...] Robberti et domne Sikelgaitae ac 
domni Roggerii cunctorumque exercituum eorum et omnium circumastanti[um]. Auch 
hier werden Robert Guiscard und sein Sohn Roger Bursa erwähnt. Dem sollte eine 
weitere Anmerkung folgen, die jedoch unvollendet blieb und wieder gelöscht wurde; 
sie ist heute noch unter ultraviolettem Licht zu erkennen, aber nicht mehr lesbar.63

Anhand der kommemorativen Beischriften wird somit deutlich, dass die Exultet-
Rolle Bari 1 mindestens bis 1074 oder gar 1079/80 verwendet wurde. Der Rotulus und 
sein Inhalt wurden offensichtlich als offener Text verstanden, der ständig aktualisiert 
werden konnte,64 analog zur alljährlichen Vergegenwärtigung und Aktualisierung des 
Heilsgeschehens in der Osterliturgie. Unter den Normannen wurde diese Tradition 
zunächst fortgeführt; in Bari 1 schrieben sie sich mit ihren Kommemorationen in eine 
Herrscher-Linie mit den byzantinischen Kaisern.65

Normannisches Apulien und die späteren Bareser Exultet-Rollen
Bari war am 15. April 1071 nach drei Jahren Belagerung von normannischen Trup-
pen unter Führung von Robert Guiscard erobert worden.66 In Süditalien waren die 
Normannen etwa fünfzig Jahre zuvor erstmals als neue Akteure in Erscheinung 
getreten. Der apulische Chronist Wilhelm von Apulien berichtet in seinen ‚Gesta 
Roberti Wiscardi‘ (abgeschlossen vor 1111) von einer schicksalhaften Begegnung, die 
so tatsächlich wohl nie stattfand. Meles von Bari soll vor seiner Rebellion von 1017 
am Michael-Heiligtum auf dem Monte Gargano normannischen Pilgern begegnet 
sein, die er davon überzeugt habe, ihn bei seinem Aufstand gegen die byzantinischen 
Herrschaftsvertreter in Bari zu unterstützen.67 

Dem Michael-Heiligtum kommt dieser Tradierung nach eine besondere Bedeu-
tung für die normannische Besiedelung Süditaliens zu. Das Heiligtum auf dem Monte 

	63	 Magistrale, Bari 1, S. 131. Dort liest man nur: memorare, Domine, famul...

	64	 Im Anschluss an Derrida, vgl. dazu Böse, Codex. 
	65	 Dies ist auch interessant vor dem Hintergrund englischer genealogischer Rollen, die ebenfalls 

genutzt wurden, um Herrschaftslinien über lange Zeit auch visuell nachvollziehbar zu machen 
und um Legitimation zu schaffen (vgl. Abb. 43). In apulischen Urkunden finden sich bis zur 
Krönung Rogers II. im Jahre 1132 auch noch oft die byzantinischen Herrschaftsformulierun-
gen bzw. Zeitangaben nach byzantinischen Herrscherperioden, Cioffari, Fonti, S. 31. Zu den 
englischen genealogischen Rollen vgl. Holz, Peltzer u. Shirota, Roll.

	66	 Wilhelm von Apulien zufolge gab Bari aufgrund des Hungers auf: Tertius obsessa iam venerat 
annus ab urbe. Multiplici tandem superatur fessa labore, plus tamen esurie, Wilhelm von Apulien, 
Gesta, III, V. 143 f., hg. v. Muratori; Nuzzo, Bari, S. 253.

	67	 Wilhelm von Apulien, Gesta III, I, V. 11–16, hg. v. Muratori, vgl. von Falkenhausen, Untersu-
chungen, S. 54 f.; vgl. auch Oldfield, Sanctity, S. 52. Diese Legende über das Zusammentreffen 
der Normannen und Meles am Monte Gargano ist für Historiker die unwahrscheinlichste 
Theorie darüber, wie die Normannen in Süditalien Fuß fassten, vgl. dazu Joranson, Inception, 
v. a. S. 368. 



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  49 

Gargano gilt seit dem 6. Jahrhundert als bekanntestes Pilgerzentrum Süditaliens, das 
mit den immer zahlreicher werdenden Jerusalem-Pilgern noch an Relevanz gewann. 
Gemäß dem ‚Liber de Apparitione sancti Michaelis in Monte Gargano‘ (9. Jahrhundert) 
soll der Erzengel Michael dort im 4./5. Jahrhundert mehrmals dem Bischof von Siponto 
erschienen sein, worauf ihm das Heiligtum in einer Höhle auf dem Gipfel des Berges 
errichtet wurde.68 Angelsächsische Pilger sind dort seit dem 8. Jahrhundert nachweis-
bar; besonders normannische Wallfahrer verehrten den Erzengel. Das Pilgerwesen in 
Süditalien und die Anwesenheit normannischer Söldner in der Region waren somit 
eng miteinander verbunden, auch wenn die Legende um das Zusammentreffen mit 
Meles unwahrscheinlich ist.69 

Anfang des 11. Jahrhunderts, als vermehrt normannische Söldner in Süditalien 
nachweisbar werden, war Süditalien im Osten und Süden in byzantinischen Händen; in 
Benevent, Capua und Salerno herrschten langobardische Fürsten, und Sizilien wurde 
seit der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts von muslimischen Fürsten regiert.70 Erst 
das 1059 in Melfi besiegelte Konkordat zwischen Papsttum und den normannischen 
Anführern legitimierte deren Anspruch auf die eroberten Gebiete. Robert Guiscard 
wurde zum Herzog von Apulien und Kalabrien ernannt und Richard Drengot zum 
Fürsten von Aversa und Capua; beide wurden zeitgleich Lehnsleute des Papstes.71 
Bari fiel 1071 in normannische Hände und teilte von da an das Geschick des späte-
ren Mezzogiorno. Für das Byzantinische Reich läutete dieses schicksalhafte Jahr das 
vorläufige Ende einer schon seit einigen Jahrzehnten angeschlagenen Großmacht 
ein. Neben dem Verlust der süditalienischen Gebiete wurde dieses Ende vor allem 
durch die Niederlage in der Schlacht bei Manzikert gegen die Seldschuken im selben 
Jahr besiegelt.72 Während die Hauteville im Norden und Westen Apuliens – vor 
allem um Troia und Melfi – stabile Zentren aufbauen konnten, beruhigte sich die 
Lage in Bari selbst nur zeitweise. Auch gegen die neuen Machthaber formierten sich 
immer wieder Aufstände, die 1156 zur völligen Zerstörung der Stadt durch Wilhelm I. 
(1154–1166) führten. Verschont wurde nur die Basilika des heiligen Nikolaus, die 
nach der Reliquientranslation 1087 auch mit großzügigen Spenden der Hauteville 
errichtet worden war. 

	68	 D’Ovidio, Bronze Door, S. 140 f. Vgl. auch Sinisi, Archangel, S. 49 f.
	69	 Oldfield, Use and Abuse; Oldfield, Sanctity, S. 200–208.
	70	 Apulien und Kalabrien waren Teil des byzantinischen Reiches, wozu auch die drei maritimen 

Stadtstaaten Amalfi, Neapel und Gaeta zählten, auch wenn diese autonom verwaltet wurden, 
Delogu, Terra, S. 7.

	71	 Houben, Normannen S. 66; vgl. auch Oldfield, City, S. 19–28.
	72	 1084 fällt dann Antiochia an die Seldschuken. Bereits nach dem Tod von Basilius II. 1025 gin-

gen mit Aufständen Verluste erster Gebiete auf dem Balkan einher. In den 1040/50er-Jahren 
entspannte sich die Lage etwas, kurz darauf kam es jedoch zur Abwertung der Währung und 
zum Verfall des Militärs. Dazu kam das Schisma 1054, ausgelöst auch von den Streitigkeiten 
zwischen römischem Papsttum und orthodoxem Patriarchat, vgl. Ostrogorsky, Geschichte, 
S. 266–296.



50  |  2  Der Raum in der Rolle

In den Jahrzehnten nach 1071 muss die zweite Bareser Exultet-Rolle entstanden 
sein (Abb. 13a–f). Ursprünglich wies sie den beneventanischen Text des Praeconium 
paschale auf; bei einer Überarbeitung im 13. Jahrhundert ersetzte man die Präfation 
durch die römische Version. Dabei wurde auch die Musiknotation durch die neue, 
gotische mit Notenlinien und -schlüsseln abgelöst. Die ornamentierten Initialen des 
alten Textes blieben dabei bestehen, verloren im neuen Text jedoch vollkommen ihre 
Bedeutung (Abb. 14).73

Text und Bilder erstrecken sich über sechs Pergamentbögen, die zusammen 
eine Länge von knapp 413 Zentimetern erreichen. Ab dem fünften Bogen erscheinen 
farbige Elemente nur noch reduziert. Die Farbigkeit nimmt bis zum letzten Bogen 
immer weiter ab – offensichtlich wurde Bari 2 nie vollendet. Der ältere Schrifttypus 
entspricht dem des späten Bari-Typs; im Vergleich zu dem von Bari 1 erscheint er 
weniger regelmäßig und nutzt mehr Abkürzungen.74 Der überarbeitete Teil stellt eines 
der wenigen Beispiele für die Bareser Version der gotischen Schrift dar. Ikonografisch 
und gestalterisch lehnt sich Bari 2 an Bari 1 an, die ältere Rolle diente der zweiten 
ganz offensichtlich als Vorbild. Zierleisten mit Büstenmedaillons rahmen die vertikalen 
Seiten, sieben Miniaturen schmücken den Text: Die Taufe Christi, die Transfiguration 
und das Pfingstwunder fungieren als Art Frontispiz, dem folgen Miniaturen der Mater 
Ecclesia und Fratres carissimi, Christus als Pantokrator und das Bienenlob (15a–f).75 
Danach bricht der Text und damit auch die Bebilderung ab. Die starke Bedeutung 
von Bari 1 als Vorbild von Bari 2 wird im Fall der Initiale V deutlich: Sie ist wie in 
Bari 1 in Ω-Form gestaltet, die den thronenden Christus rahmt; doch hat diese ihren 
literalen Charakter völlig verloren, da nach ihr der Text nicht mit ere dignum einsetzt, 
sondern das V im Vere dignum wiederholt (vgl. Abb. 13c, d).

Auf stilistischer Ebene bestehen einige Unterschiede zwischen Bari 2 und Bari 1. 
Bari 2 steht der langobardischen Buchproduktion und -ausstattung nahe, wie ein 
Vergleich mit der Bareser Heiratsurkunde verdeutlicht (vgl. Abb. 10). Auch sind 
einige Ähnlichkeiten mit Vat. lat. 9820 auszumachen (vgl. Abb. 48a, b, 89, 116) oder 
mit einem in der Nationalbibliothek von Neapel aufbewahrten Homiliar aus Troia 
(Anfang des 11. Jahrhunderts, Cod. VI, B).76

Womöglich wurde Bari 2 in den 1070er- oder 1080er-Jahren in Auftrag gege-
ben; die Kommemorationen in Bari 1 legen nahe, dass Letztere bis in diese Jahre 
noch genutzt wurde. Vermutlich suchte man in normannischer Zeit zunächst an die 
ikonografische und mediale Tradition von Bari 1 anzuknüpfen, doch ergaben sich 
unvorhergesehene Schwierigkeiten, die zum Abbruch des Vorhabens führten. Diese 
könnten extern, also politisch durch die Unruhen in Bari, bedingt gewesen sein, aber 

	73	 Kelly, Exultet, S. 185; Menozzi, Exultet, S. 235.
	74	 Giulia Orofino sieht auch Übereinstimmungen mit dem Schrifttypus des Evangeliars Ms. Vat. 

Ottob. lat. 296 (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana), welches sie ebenfalls nach Bari in dieselbe 
Zeit datiert, Orofino, Vat. Ottob. lat. 296, S. 23–30; Menozzi, Exultet, S. 238 f.

	75	 Vgl. Anhang 2, Nr. 3.
	76	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 112.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  51 

Abb. 13a | Taufe Christi, Transfiguration und Pfingstwunder, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio 
del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



52  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 13b | Initiale E und Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo 
Metropolitano, Exultet 2 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  53 

Abb. 13c | Fratres carissimi und thronender Christus / Initiale V, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archi-
vio del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



54  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 13d | Christus Pantokrator, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, 
Exultet 2 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  55 

Abb. 13e | Bienenlob, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 
(Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



56  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 13f | Letzte (erhaltene) Bögen, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropoli-
tano, Exultet 2 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  57 

auch intern, insofern als die Funktion der Rolle in der Osterliturgie in Bari an Bedeu-
tung verlor. Bari 2 wurde eventuell nie liturgisch genutzt – oder anders als Bari 1.

Es ist unklar, ob Bari 1 zunächst weiterverwendet wurde; dagegen spricht die 
Tatsache, dass sich aus der Herrscherzeit von Roger Bursa oder Bohemund keine Kom-
memorationen auf dem Pergament finden lassen. Gerade die Darstellung der beiden 
byzantinischen Herrscher auf dem letzten Bogen mag unter den Normannen unpas-
send geworden sein. Unklar ist ebenfalls, warum man in Bari 2 im 13. Jahrhundert den 
beneventanischen Text durch den römischen ersetzte. Der Rotulus ist nur als Fragment 
erhalten, es ist nicht bekannt, ob die letzten Pergamentbögen verloren gingen oder 
nie geschaffen wurden; die nicht vollendete farbige Ausmalung spricht für Letzteres.

Etwa zeitgleich mit der Aktualisierung von Bari 2 im 13. Jahrhundert entstand 
sogar eine dritte Exultet-Rolle in Bari. Sie weist keine Miniaturen auf; das Praeconium 
paschale folgt der römischen Fassung. Für die Niederschrift des Textes nutzte man 
eine ältere, byzantinische Rolle; ihr Palimpsest-Charakter wird an mehreren Stellen 
deutlich: Die einleitende Ornamentzierleiste des griechischen Manuskriptes blieb 
bestehen, während man Text und Miniaturen entfernte (Abb. 15). Derlei Ornamentik 

Abb. 14 | Initialornamentik, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, 
Exultet 2 (Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



58  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 15 | Ornamentzierleiste, 
Exultet-Rolle, vermutlich 1. Hälfte 
des 13. Jahrhunderts, Bari; Bari, 
Archivio del Capitolo Metropo-
litano, Exultet 3 (Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Museo 
Diocesano, Bari).

Abb. 16 | Beginn des Markus
evangeliums, Evangeliar, 
12. Jahrhundert; Vatikanstadt, 
Biblioteca Apostolica Vaticana, 
Vat. Barb. gr. 520, fol. 48v 
(Cavallo, Bizantini, Abb. 498).



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  59 

Abb. 17 | Reste von zwei Gesichtern, Exultet-Rolle, vermutlich 1. Hälfte des 
13. Jahrhunderts, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 3 (Archivio 
del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



60  |  2  Der Raum in der Rolle

an Textanfängen findet sich in vielen byzantinischen, aber auch islamischen Manu-
skripten (Abb. 16).77 Einige Buchstaben sowie insgesamt zwölf menschliche Gesich-
ter lassen sich noch auf dem Pergament erkennen (Abb. 17). Vermutlich handelte 
es sich um keinen liturgischen Text, sondern um eine Auflistung von Evangelien, 
wie einige Wörter des Titels, die noch zu entziffern waren, nahelegen. Allerdings 
ist unklar, ob die griechische Rolle in Bari oder Süditalien hergestellt oder aus einer 
anderen Region des Byzantinischen Reiches importiert wurde.78 Datiert werden kann 
das griechische Manuskript wohl ins 11. Jahrhundert. Die neue Beschriftung muss 
in Bari stattgefunden haben; darauf verweist der Schrifttypus, eine späte Form der 
beneventanischen Minuskel.79

2.1.3	 Das Praeconium paschale in Süditalien im 9. bis 12. Jahrhundert

Der liturgische Kontext, in dem die Exultet-Rollen Verwendung fanden, ist zum 
Verständnis der Objekte von zentraler Bedeutung. Erst im Ritual entfalteten sie ihre 
Wirkung und Funktion, somit hatte der liturgische Kontext große Auswirkungen auf 
die Rezeption der Manuskripte. Das Praeconium paschale ist wichtiger Bestandteil der 
im Hochmittelalter bereits stark ausdifferenzierten Osterliturgie. Es wird während 
der Ostervigil gesungen, also am Abend beziehungsweise in der Nacht vor Oster-
sonntag, und symbolisiert damit das Wachen am Grab Christi. Mit dem Entzünden 
der Osterkerze wird dementsprechend die Auferstehung Christi versinnbildlicht. Der 
Benedictio cerei voraus gehen das Entzünden des Neuen Feuers, mehrere Lesungen und 
der Gesang Lumen Christi. Im Anschluss an die Benedictio cerei wurde die Prozession 
zum Taufbecken, die Weihe des Taufwassers und die Taufe vollzogen. Die Anzahl der 
Lesungen und die genaue Reihenfolge der einzelnen liturgischen Elemente wichen 
bis zu einer ersten Vereinheitlichung 1570 je nach Ritus voneinander ab.80

Der Exultet-Gesang besteht aus zwei Textteilen: dem Prolog und der Präfation. 
Der Text des Prologs geht auf das 4. oder 5.  Jahrhundert zurück, erreichte aber 
erst ab dem 7. beziehungsweise 8. Jahrhundert eine feste, geschriebene Form.81 Der 
zweite Teil des Exultet-Textes, das eigentliche Osterlob oder Praeconium paschale, 
entwickelte sich aus den frühchristlichen Lucernarien-Feiern (Anzünden des Lichts) 
und dem jüdischen Passahfest. Auch hierfür lassen sich erste schriftliche Fixierungen 

	77	 Orofino, Oriente, S. 282–293, v. a. S. 287 f. 
	78	 Jacob, Rouleaux, S. 78 f. 
	79	 Menozzi, Exultet, S. 240.
	80	 Cavallo, Exultet Bari Troia, S. 3. 
	81	 Kelly, Exultet, S. 31. Im 4./5. Jh. wurde der Gesang als Laus cerei, Laudes cerei oder Carmen cerei 

bezeichnet, Zweck, Osterlobpreis, S. 7. Datierbar sind die Texte durch den cursus, bestimmte 
Kadenzen an Satzstücken, Kelly, Exultet, S. 45. Vgl. zum Exultet im Allgemeinen: Fuchs u. 
Weikmann, Exsultet.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  61 

im 4. Jahrhundert belegen, wobei der Gesang in den meisten Fällen noch recht frei 
improvisiert gewesen zu sein scheint.82 

Die Autorschaft des Osterlobes wurde lange Zeit Augustinus zugeschrieben.83 Ein 
gallikanisches Sakramentar vom Beginn des 8. Jahrhunderts behauptet, Augustinus 
habe das Osterlob in der Zeit geschrieben, als er als Diakon in Mailand tätig war; 
Quellen aus dem 9. Jahrhundert ordnen den Text hingegen Ambrosius zu. Heute 
tendiert die Forschung eher dazu, den Text im Ambrosius-Umfeld zu verorten.84 
Der ‚Liber Pontificalis‘ bezeugt bereits für das 5. Jahrhundert die Benediktion der 
Osterkerze in Rom, doch ist sie in der päpstlichen Liturgie erst ab dem 11. Jahrhun-
dert nachweisbar.85 Als wichtigste Quelle und älteste Erwähnung einer Laus cerei 
dient ein Brief von Hieronymus an den Diakon Praesidius von Piacenza aus dem 
Frühjahr 384, in dem er es – offensichtlich als Antwort auf eine Bitte des Diakons 
aus Piacenza – ablehnt, eine Laus cerei zu verfassen (vgl. Kap. 4.3.1). Offensichtlich 
wird hier, dass „es bereits im Frühchristentum zu den Aufgaben und Pflichten des 
Diakons [gehörte], den Text des Osterpraeconiums nicht nur zu erstellen, sondern 
ihn auch in der Osternacht vorzutragen.“86 Jedoch gab es auch Ausnahmen von die-
ser Praxis, wie ein Brief Gregors des Großen an Bischof Marinianus von Ravenna 
(595–606) vom Februar 601 belegt. Hierin bittet Gregor den Bischof aufgrund von 
dessen Krankheit, die Osterliturgie ausnahmsweise nicht zu vollziehen; offensichtlich 
war es in Ravenna also üblich, dass der Bischof selbst anstelle eines Diakons den 
Ritus ausführte.87 

Erst ab dem 7.  Jahrhundert bildeten sich festere Texttraditionen heraus, die 
dazu führten, dass das Praeconium paschale in einer gallikanischen, einer ambrosi-
anischen, zwei sogenannten ennodischen, der gelasianischen, einer altspanischen, 
der beneventanischen und der sogenannten escorialen Version überliefert ist.88 Die 
einzelnen Texttraditionen weisen an einigen Stellen Überschneidungen auf, doch 

	82	 Magrassi, Preghiera, S. 49; vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 204.
	83	 Avery, Saint Ambrose, S. 374. Augustinus schreibt, dass er selbst eine Laus cerei verfasst habe: 

Quod in laude quadam cerei breviter versibus dixi. Haec tua sunt, bona sunt, quia tu bonus ista 
creasti. Nil nostrum est in eis, nisi quod peccamus amantes ordine neglecto pro te, quod conditur 
abs te, De civitate Dei XV, 22, zitiert nach Zweck, Osterlobpreis, S. 9. 

	84	 Stilistisch steht der Text des Exultet denen des Ambrosius näher, Magrassi, S. 50; Avery, Saint 
Ambrose, S. 374. Avery argumentiert, auch die Tatsache, dass der Text um 700 Augustinus und 
dessen Zeit in Mailand zugeschrieben wurde, deute auf eine Niederschrift in der Stadt, ebd., 
S. 378; Micunco, Exultet, S. 13 f.

	85	 Zweck, Osterlobpreis, S. 10.
	86	 Ebd., S. 9. Vgl. auch Avery, Saint Ambrose, S. 375. 
	87	 A vigiliis quoque temperandum est; sed et preces illae quae super cereum in Ravennati civitate 

dici solent vel expositiones evangelii, quae circa paschalem sollemnitatem a sacerdotibus fiunt, 
per alium dicantur, Gregorii Magni Registrum Epistolarum Libri VIII–XIV, zitiert nach Zweck, 
Osterlobpreis, S. 11.

	88	 Zweck, Osterlobpreis, S. 14 f. Dies scheint auch der Zeitpunkt zu sein, an dem die Weihe der 
Osterkerze zunehmend an Bedeutung gewann, ebd., S. 8.



62  |  2  Der Raum in der Rolle

unterscheiden sie sich dann wieder signifikant voneinander, sodass der Versuch, die 
einzelnen Textgenesen nachzuverfolgen, recht komplex ist.89

Das beneventanische Praeconium paschale
In Süditalien nutzte man bis ans Ende des 11. Jahrhunderts und vereinzelt darüber 
hinaus die beneventanische Version des Praeconium paschale.90 Theologisch lässt sich 
der Text untergliedern in die einleitende Präfation (Vere quia dignum et iustum est), 
die neutestamentliche Pascha-Erzählung (mit dem Abstieg Christi in die Vorhölle 
und der Befreiung der Ahnen, also der eigentlichen Erlösungserzählung nach dem 
Neuen Testament) und das Lob Christi als Schöpfer (Vere tu pretiosus es opifex), dem 
dann das Bienen- (Apes siquidem dum ore concipiunt) und das Kerzenlob (Sed inter 
haec, que dinumeravimus, huius cerei gratiam praedicemus) folgen. Dem schließen sich 
die Bitte um den Segen Gottes, die Fürbitten und die Doxologien an. Im Vergleich 
zu anderen Versionen des Praeconium paschale fällt auf, dass das Taufgeschehen im 
beneventanischen Gesang nicht Teil des Textes ist.91 

Das beneventanische Praeconium paschale hat sich nur auf wenigen Exultet-
Rollen erhalten, da der entsprechende Textteil nach der Einführung der römischen 
Liturgie von vielen Rollen entfernt und ersetzt wurde. Bari 1 ist die älteste Exultet-
Rolle, auf der sich der beneventanische Text erhalten hat.92 Des Weiteren findet 
man ihn auf den Exultet-Rollen aus Mirabella Eclano und Gaeta sowie im Missale 
antiquum VI. 33 aus Benevent, in den Fragmenten von Farfa aus dem 11. Jahrhun-
dert (auch bekannt unter der Bezeichnung Palmieri-Fragmente) und im Graduale 
Vat. lat. 10673.93 Die letzten drei Manuskripte sind zudem wichtige Quellen für die 
liturgische Nutzung der Rollen, da sich dort die vollständigsten erhaltenen Beschrei-
bungen der beneventanischen Liturgie finden lassen.94 Darüber hinaus ist das bene-
ventanische Praeconium paschale auch in zwei Missalien aus dem 15. Jahrhundert 
überliefert, die sich im Archiv der Salernitaner Kathedrale befinden. Dies ist ein 
wichtiger Hinweis darauf, dass die beneventanische Liturgie auch weit über das 

	89	 So ist etwa das beneventanische Osterlob dem Mailänder und dem gelasianischen recht ähnlich, 
Zweck, Osterlobpreis, S. 15. Vgl. zum beneventanischen Lob und seinen Verbindungen zu den 
anderen Versionen sowie weiteren Quellen, v. a. natürlich der Bibel, Zweck, Osterlobpreis, 
S. 241–255.

	90	 Einige Textelemente weisen darauf hin, dass diese Version vor dem Ende des 6. Jh. entstanden 
sein muss, Kelly, Exultet, S. 53–56; Zweck, Osterlobpreis, S. 241–256, v. a. S. 247.

	91	 Zweck, Osterlobpreis, S. 230–256.
	92	 Da der Bareser Text auch die zuerst publizierte Fassung des beneventanischen Praeconium 

paschale ist, schlug René-Jean Hesbert als Bezeichnung für das beneventanische Praeconium 
paschale auch „Exultet von Bari“ oder schlicht „beneventanisches Exultet“ vor, Zweck, Oster-
lobpreis, S. 236. Die erste Publikation des Textes findet sich im Codex Diplomaticus Barensis 1, 
hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, S. 212–215, Bannister, Vetus Itala, S. 44. 

	93	 Hesbert, Antiphonale, S. 184.
	94	 Im Ganzen ist die beneventanische Osterliturgie jedoch nicht rekonstruierbar, Menozzi, Exultet, 

S. 232; Hesbert, Antiphonale, S. 161. 



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  63 

12. Jahrhundert hinaus nicht in Vergessenheit geriet und in lokalen Abwandlungen 
weiterhin genutzt wurde.95

Die Quellen lokalisieren die Benedictio cerei erst nach der elften Lesung, womit die 
beneventanische Liturgie von vielen anderen Liturgien abweicht. Im Folgenden wird 
die von René-Jean Hesbert erstellte Gegenüberstellung des liturgischen Ablaufs nach 
dem Missale antiquum VI. 33 und dem Graduale Vat. lat. 10673 wiedergegeben – wo 
das Missale vom Graduale abweicht, wird dies in Klammern angegeben:

Post hec accendatur ignis novus ex ignario vel alio (quolibet) livet modo; 
dicaturque super eum oratio hec: Deus qui Filium tuum angularem scilicet 
lapidem (oratio suprascripta). De quo igne (benedictio igne) accendetur cereus; 
et, quasi ex occulto, proferatur in puplicum (puplico). Tunc episcopus aut 
(vel) presbyter cum eodem (ipso) cereo accendat (accendatur) Cerei (Cereum) 
preparatum ad benedicendum. Et accensum tangat (tangat eum) cum Crisma 
(Chrisma), faciendo (faciens) in illum signaculum sanctae Crucis (signum 
Crucis). Deinde diaconus sumens (tangens diaconus) Cereum, ter pronuntiet: 
Lumen Christi. Respondit in choro (cunctis)96: Dei gratias. Et incipit bene-
dicere Benedictio quae hic notata est (Deinde dicit diaconus): Exultet jam 
angelica ... Deinde incipit benedictionem cereis.97

Der Ort, an dem das neue Feuer während der Oration Deus qui Filium tuum angula-
rem scilicet lapidem entzündet wurde, wird in den Quellen nicht spezifiziert; sofern 
möglich, fand dies aber vermutlich im Atrium vor der Kirche statt.98 Von diesem 
Feuer entzündete man zunächst eine kleine Kerze,99 die man quasi ex occulto [...] 
in puplicum [puplico] brachte. Mit dieser Kerze wurde die Osterkerze von einem 
Bischof oder Diakon entzündet. Auf Letzterer wurde dann mit Chrisam ein Kreuz 
gezeichnet,100 bevor der Diakon sie entweder umfasste (nach dem Graduale) oder nur 
berührte (nach dem Missale). Anschließend stimmte er dreimal das Lumen Christi 

	 95	 Menozzi, Exultet, S. 232; Hesbert, Antiphonale, S. 187.
	 96	 Cunctis steht im Graduale, nicht im Missale.
	 97	 Dieser letzte Satz kommt im Missale nicht vor. Alles nach Hesbert, Antiphonale, S. 188.
	 98	 Auch Lanfranc von Canterbury überliefert dies so. Er spezifiziert zudem, dass das Inuentor rutili 

von zwei Jungen intoniert werden müsse, Lanfranc von Canterbury, Decreta, hg. v. Knowles 
u. Brooke, S. 66 f. 

	 99	 Das Pontificale Romanum des 12. Jh. beschreibt hierfür den Stab aus der Pfahlrohrpflanze, 
der auch in einigen Miniaturen der Exultet-Rollen erscheint: Iunior diaconus diaconorum 
cardinalium, iuxta consuetudinem romanae ecclesiae, de ipso novo igne triplicem candelam 
coniunctam accendat et eam in capite harundinis ponat, zitiert nach Capomaccio, Monu-
mentum, S. 197.

	100	 Als Anspielung auf die Kennzeichnung der israelitischen Häuser mit Lammblut, vom Hoff, 
Osternachtfeiern, S. 212.



64  |  2  Der Raum in der Rolle

an, bevor er mit dem Exultet-Gesang begann.101 Dem folgte die zwölfte Lesung mit 
dem Haec est hereditas, bevor der Bischof mit dem Omnes sitientes die Prozession zum 
Taufbecken und die Benedictio fontis vollzog. Nach dem Taufgeschehen begab sich 
der Zelebrant zum Altar.102 

In der römischen Liturgie leiten an dieser Stelle Litaneien zur Eucharistiefeier 
über; das Beneventaner Graduale und das Missale geben hierzu keine Auskunft und 
die Fragmente von Farfa enden hier ebenfalls. Hesbert geht jedoch davon aus, dass 
die beneventanische Liturgie nun wieder den anderen Versionen ähnelte.103

Puplicum / puplico übersetzt Hesbert nicht gesondert und so wird nicht klar, 
ob ihm zufolge damit die Menge gemeint ist, in deren Mitte der Diakon das Feuer 
zunächst möglichst unauffällig bringen solle, oder ob damit möglicherweise sogar 
der Ambo – pulpitum – gemeint sein könnte, wie Brenk vermutet.104 Gerade in der 
beneventanischen Liturgie ist nicht klar, ob die Weihe der Osterkerze vom Ambo 
aus geschah oder auch von einem kleinen Lesepult aus gefeiert werden konnte, wie 
etwa die Darstellung der Fratres carissimi in Bari 1 nahelegt.105 Prinzipiell ist eine 
Unterscheidung von publicum und pulpitum an dieser Stelle nicht einmal besonders 
von Bedeutung; Ambo und Lesepult sind diejenigen erhöhten Orte, von denen der 
Diakon die von allen sicht- und hörbare Evangelienlesung vornahm – an dem er also in 
publico sein sollte. Am deutlichsten wird dies bei Isidor von Sevilla: Pulpitum, quod in 
eo lector, vel psalmista positus in publico conspici a populo possit, quo liberis audiator.106 

Festzuhalten ist, dass der Exultet-Gesang ganz klar als von einem Diakon vor-
getragen beschrieben wird, während das Entzünden der Kerze sowohl vom Bischof 
als auch von einem anderen Diakon vollzogen werden konnte. Da der die Liturgie 
leitende Diakon die Kerze berühren musste, muss diese sich in der Nähe der Kanzel 
befunden haben. 

Das römische Praeconium paschale
Der Ablauf der Osterliturgie änderte sich in Süditalien mit der Einführung des römi-
schen ordo, was auch Auswirkungen auf den Text des Praeconium paschale hatte. Die 
in der römischen Liturgie verwendete Version des Praeconium paschale folgte bis ins 

	101	 Hesbert, Antiphonale, S. 189. Dass der Diakon den Exultet-Gesang übernahm, verdeutlicht 
die Parität von diesem und der Evangelienlesung, da der Diakon auch für diese zuständig war, 
vgl. dazu u. a. Schreiner, Buch, S. 297 f.

	102	 Hesbert, Antiphonale, S. 191–202.
	103	 Ebd., S. 206.
	104	 Brenk, Committenza, S. 286.
	105	 „[I]n the Beneventan rite the Exultet was not at first sung from the ambo“, Kelly, Exultet, 

S. 193.
	106	 „Pulpitum (Brettergerüst, Bühne, Katheder, Pult, Lehnstuhl) [heißt so], weil an dieses gestellt 

der Vorleser oder Vorsänger vom Volk (in publico) gesehen werden kann, wodurch er besser 
gehört wird“, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, XV, IV, 15, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von 
Sevilla, Enzyklopädie, hg. v. Möller, S. 562 f.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  65 

12. und 13. Jahrhundert dem gelasianischen Osterlob und wurde dann dem gallika-
nischen angepasst, welches letztendlich 1570 ins Missale Romanum aufgenommen 
wurde und dementsprechend bis heute fast unverändert gesungen wird.107 Da der 
Prolog in allen Exultet-Versionen übereinstimmt, mussten Exultet-Rollen, auf denen 
der beneventanische Text dem römischen angepasst wurde, nicht komplett erneuert 
werden.

Über den genauen Zeitpunkt der Einführung der römischen Osterliturgie in 
Süditalien besteht Unklarheit. Vermutlich stand sie in Zusammenhang mit den Gre-
gorianischen Reformen, in deren Kontext Montecassino als wichtigem monastischen 
und kirchenpolitischen Zentrum eine Vorreiter- und Verstärkerrolle zukam. Die große 
Produktion von Exultet-Rollen mit dem römischen Text dort sollte womöglich zur 
Verbreitung der Liturgie beitragen (vgl. Anhang 2, Nr. 19–22).

In der älteren Literatur wurde lange argumentiert, die Textänderung lasse sich auf 
einen bestimmten historischen Moment zurückverfolgen: den Besuch Papst Stephans IX. 
in Montecassino im Jahr 1058. In der Chronik des Klosters ist von ihm folgender Aus-
spruch überliefert: Tunc etiam et Ambrosianum cantum in ecclesia ista cantari penitus 
interdixit.108 (Mit Ambrosianum cantum wurde in Süditalien der beneventanische Ritus 
bezeichnet.109) Ein tatsächliches Verbot der beneventanischen Version scheint es aber 
nicht gegeben zu haben.110 Offensichtlich verbreitete sich der römische Text, wie auch 
der römische ordo, in Süditalien nur nach und nach, sodass lange Zeit lokal unter-
schiedliche Misch-Versionen existierten. In einem Manuskript aus Montecassino hält 
eine Rubrik etwa fest: Item quando non canimus ipse a[ntiphone] secundum romano, 
quo modo supra scripte sunt, canimus secundum ambro[sianum] hoc modo – Antiphone 
sollten hier also nicht nach dem römischen Ritus gesungen werden, sondern nach 
dem beneventanischen.111 Unklar bleibt, inwiefern mit der Übernahme des neuen 
Textes auch die Osterliturgie angepasst wurde. Möglich ist, dass beide Liturgien für 

	107	 Zweck, Osterlobpreis, S. 32–82, v. a. S. 38–42; vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 147. Das gallika-
nische Praeconium paschale erscheint als erste, schriftliche Überlieferung um 700 im Missale 
Gothicum, ebd., S. 210; Kelly, Exultet, S. 59. Zur römischen Osterliturgie im Frühmittelalter 
vgl. de Blaauw, Cultus, S. 186–195.

	108	 Leo von Ostia, Chronica monasterii Casinensis, II, 94, hg. v. Hoffmann, S. 353; vgl. auch Kelly, 
Chant, S. 173; Speciale, Montecassino, S. 7 f.; Avery, Lections.

	109	 Die Bezeichnung der eigenen Liturgie als ‚ambrosianisch‘ deutet ebenfalls auf die engen (evtl. 
nur idealisierten?) Bezüge des beneventanischen Ritus zu Mailand hin, Hesbert, Antiphonale, 
v. a. S. 159 f. Hesbert verweist aber auch auf die deutlichen Unterschiede beider Liturgien. Es 
ist unklar, ob die Bezeichnung darauf zurückzuführen ist, dass man in Süditalien selbst die 
Ursprünge der eigenen Liturgie in der ambrosianischen Liturgie vermutete oder ob man mit 
dem Verweis auf Mailand die Opposition zu Rom stärker herausstellen wollte, ebd., S. 160, 
168–170. Vgl. dazu auch Kelly, Chant, S. 173 f. bzw. ganzer Aufsatz; Kelly, Montecassino, 
S. 80–83. Zur Hypothese, in Mailand liege der Ursprung des beneventanischen Gesangs, vgl. 
auch Bailey, Ambrosian Chant; Boe, Source.

	110	 So geben in Salerno zwei Missalien aus dem 15. Jh. noch immer den beneventanischen Ritus 
wieder, Kelly, Exultet, S. 59, 144. 

	111	 Vat. Ottob. lat. 145, fol. 124, nach Kelly, Exultet, S. 188; dazu auch Boe, Source, S. 123–125.



66  |  2  Der Raum in der Rolle

einige Zeit nebeneinander bestanden, worauf eine Rubrik in Vat. lat 10673 deutet, 
in der der Schreiber auf die Schwierigkeiten verweist, beide Liturgien in Einklang 
miteinander zu bringen. Er hält fest, dass die Lesung Hec est hereditas im römischen 
Ritus bereits an fünfter Stelle komme, im ambrosianischen (und er meint damit wie-
der den beneventanischen) jedoch erst nach der Benedictio cerei.112 Eventuell wurde 
der römische Text für einige Zeit auch in einer noch dem beneventanischen Ritus 
folgenden Osterfeier verwendet.113 

Indem in der beneventanischen Liturgie der Exultet-Gesang der elften Lesung 
folgte, bildete er einen liturgischen Höhepunkt – gerade auch im Vergleich zum römi-
schen ordo, der das Anzünden der Osterkerze schon zu Beginn der zwölf Lesungen 
platziert.114 Genaueres zum Ablauf der Liturgie der Ostervigil lässt sich aus einem 
Pontifikale aus Montecassino aus der Zeit des Abtes Desiderius ablesen, das demnach 
kurz nach der Einführung des römischen ordo in Süditalien entstanden ist:

Hora nona ingrediantur secretarium sacerdotes et ministri et induant se 
vestimentis sollempnibus et antecedente acolito cum accensa candela in 
arundine procedant de more in ecclesiam cum silentio, et inclinati ad altare, 
vadant sedere. Qui autem lectiones legere et tractus debent cantare omnes 
induti pluvialibus stent in capite utriusque chori per ordinem. Tunc diaconus 
postulata benedictione a sacerdote tollat benedictionem cerei desuper altare. 
Et egrediens per medium chori inclinato capite dicat secrete fratribus: „Orate 
pro me.“ Quem precedant duo subdiaconi et predictus acolitus ferens cereum 
in arundine. Diaconus vero ascendens in ammonem, dicat tribus vicibus alta 
voce: „Lumen Christi.“ Et respondeant omnes: „Deo gratias“, similiter tribus 
vicibus. Interim acolitus illuminet cereum magnum qui benedicendus est, 
et post hec diaconus incipiat benedictionem ipsius: „Exultet iam angelica.“ 
Qua expleta revertatur ad altare. Tunc accendantur ad altare in duobus 
candelabris duo cerei. Et de ipso igne accendatur in omni domo, quia omnis 
ignis anterior extingui debet. Finita vero benedictione cerei non dicat sacerdos 
orationem, sed mox primus lector ascendens in gradum incipiat legere: „In 
principio creavit Deus celum et terram.“115

Der Textabschnitt setzt in dem Moment ein, in dem die festlich gewandeten Kleriker 
in stiller Prozession den Akolythen, der die vom neuen Feuer entzündete Kerze auf 
einem Pfahlrohrstab (candela in arundine) de more trägt, in den Kircheninnenraum 
begleiten. Vor dem Altar verneigen sie sich, bevor sie Platz nehmen; stehen bleiben 
nur die in pluvialibus gewandeten Kleriker, die im Folgenden die Lesungen und 

	112	 Lectio Hec est hereditas, que quinta est ordinata, secundum romanum legatur hic; secundum 
ambrosianum legatur post Benedictionem Cerei, Hesbert, Antiphonale, S. 158.

	113	 Vgl. dazu auch Zweck, Osterlobpreis, S. 237.
	114	 Kelly, Cerimonia, S. 33.
	115	 Ordo casinensis, hg. v. Leuterman, S. 114 f.; Kelly, Exultet, S. 148 f.



2.1  Die Bareser Exultet-Rollen  |  67 

Gesänge übernehmen. Ein Diakon, der zuvor vom Bischof (sacerdos) gesegnet wurde, 
nimmt dann die Benedictio cerei vom Altar (tollat benedictionem cerei desuper altare). 
Aufgeführt ist leider nicht, ob diese Rollen- oder Codexform aufweisen, aber da wir 
wissen, dass gerade in desiderianischer Zeit viele Exultet-Rollen in Montecassino 
produziert wurden (Exultet Avezzano, Vat. lat. 3784, Barb. lat. 592, London Add. 30337), 
ist es sehr wahrscheinlich, dass hier die Rolle gemeint war. Zwei Subdiakone und der 
bereits erwähnte Akolyth, der die Kerze trägt, gehen dem Diakon voran durch die 
Reihen der Kleriker zum Ambo. Offenbar spricht der Diakon beim Hinaufsteigen auf 
den Ambo (ascendens in ammonem) bereits dreimal das Lumen Christi, während der 
Akolyth mit seiner Kerze die große Osterkerze anzündet (Interim acolitus illuminet 
cereum magnum qui benedicendus est). Erst danach wird die Kerze vom Diakon durch 
das Singen des Exultet iam angelica turba gesegnet. Nach dem Gesang kehrt er zum 
Altar zurück (qua expleta revertatur ad altare). Dort werden anschließend zwei Kerzen 
in Kerzenhaltern angezündet (accendantur ad altare in duobus candelabris duo cerei), 
von deren Feuer aus der gesamte Raum erhellt wird (de ipso igne accendatur in omni 
domo). Nach der Segnung der Osterkerze – also während der Diakon bereits zum 
Altar schreitet? – steigt ein weiterer Kleriker (primus lector) die ersten Stufen des 
Ambo hinauf und beginnt, In principio creavit Deus celum et terram zu lesen, also die 
erste der zwölf Lesungen, die nun folgten.

Gegenüberstellung der beiden Liturgien
Die Reihenfolge der einzelnen Elemente der Ostervigil unterscheidet sich im römischen 
Ritus von der im beneventanischen. In Letzterem bildet der Exultet-Gesang, wie bereits 
oben beschrieben, eine Art Höhepunkt, dem sich Taufe und Eucharistiefeier anschlie-
ßen.116 Das Hinaufsteigen des Diakons auf die Kanzel sowie der (in den Quellen nicht 
spezifizierte) Wechsel des Mediums vom Codex zur Rolle schaffen dabei ein retardie-
rendes Moment. Das beneventanische Praeconium paschale ist zudem das einzige, in 
dem die Benediktionen des Feuers und der Osterkerze erst am Ende der Vigil ausgeführt 
werden; in allen anderen Praeconia eröffnen sie die Funktionen.117 Hesbert vermu-
tet, dass das Entzünden der Osterkerze zu Beginn der Feier praktische Gründe hatte 
(Sichtbarkeit) und die Entwicklung des Praeconium paschale aus den Lucernarien dabei 
eine Rolle gespielt haben könnte. Aus theologischer Sicht hätte es allerdings mehr Sinn 
ergeben, die Kerze als Sinnbild für die Auferstehung Christi erst am Ende der Feier zu 
entzünden. In der Osternacht gehe es nicht darum, „d’entourer le Seigneur ressuscité, 
mais bien de veiller, pour commémorer, dès l’aube, cette résurrection. [... L]a Bénédiction 
du Feu nouveau n’a vraiment son sens que vers la fin du jour, au moment où la nuit 
va venir“.118 Allein die beneventanische Ostervigil käme damit diesem theologischen 

	116	 Hesbert, Antiphonale, S. 154.
	117	 Ebd., S. 190.
	118	 Ebd.



68  |  2  Der Raum in der Rolle

Anspruch nach und stelle die christologische Bedeutung des Entzündens der Osterkerze 
auch durch die Verwendung eines eigenen Mediums – der Rolle – heraus.

Ein weiterer Aspekt im Vergleich der beiden Quellen über die beneventanische 
und die römische Ostervigil ist besonders zu betonen: Die Montecassiner Quelle gibt 
die Uhrzeit an, zu der die Ostervigil begonnen werden sollte, und zwar zur neunten 
Stunde, hora nona, was einer heutigen Uhrzeit von 15 Uhr nachmittags entspricht. Da 
die Ostervigil das Wachen der Frauen am leeren Grab und das Entzünden der Oster-
kerze die Auferstehung Christi in der Nacht versinnbildlichen und zudem typologisch 
die Verbindung zum nächtlichen Auszug der Israeliten aus Ägypten herstellen sollte, 
wurde sie zu frühchristlicher Zeit in der Nacht von Samstag auf Sonntag abgehalten. 
Schon damals jedoch fanden zeitliche Vorverlegungen statt, was unter anderem von 
Hieronymus kritisiert wurde.119 

Im 8. Jahrhundert finden sich dann Nachweise, dass die Osternachtsfeier bereits 
um 18 Uhr begann.120 

Die Zeit des Einbruchs der Dunkelheit (ca. 18 Uhr) blieb im Frühmit-
telalter (9.–12. Jahrhundert) der übliche Zeitpunkt für den Beginn der 
Feier, bevor sie noch weiter im Tagesverlauf vorrückte auf die Zeit der 
9. Stunde (15 Uhr). Damit war die Ostervigil dem Beginn der Fastenmessen 
angeglichen.121 

Wann genau die beneventanische Osterfeier abgehalten wurde, ist nicht überliefert; 
wenn man der Aussage von vom Hoff folgt, wäre jedoch von einer Uhrzeit am 
späten Nachmittag, gegen 18 Uhr, auszugehen. Beim Verlesen der 12 Lesungen muss 
der Kirchenraum also im Dunkeln beziehungsweise in der Dämmerung gelegen 
haben, erst durch das Entzünden der Kerze am Anfang des Exultet-Gesangs entstand 
eine Lichtquelle. Von dieser ausgehend wurden im Anschluss weitere Kerzen im 
Kirchenraum angesteckt, wie dies im Montecassiner Pontifikale überliefert ist: Et 
de ipso igne accendatur in omni domo, quia omnis ignis anterior extingui debet.122 Der 
Exultet-Gesang selbst dauerte etwa 20 Minuten.123 

	119	 Bei Hieronymus findet man etwa kritische Äußerungen dazu, dass die Feier schon vor Mitter-
nacht am Samstag zu Ende sei. Auch für die Zeit von Gregor dem Großen scheint Ähnliches 
zu gelten, vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 143. 

	120	 Vom Hoff meint, diese Vorverlegung könne mit einer Verkürzung der Osternachtsfeier einher-
gehen, die wiederum mit der Praxis der Kindertaufe zusammenhing. Möglich ist auch, dass man 
den Ostersonntag noch einmal besonders herausstellen wollte, vom Hoff, Osternachtfeiern, 
S. 143 f.

	121	 Ebd., S. 144. Die neunte Stunde ist nach dem Markusevangelium auch die Zeit, in der Jesus starb, 
Mk 15,34–37. In der päpstlichen Osterliturgie feierte man das Praeconium paschale vermutl. 
schon im 8. Jh. am Anfang des Nachmittags, de Blaauw, Cultus, S. 189.

	122	 In omni domo mag in übertragenem Sinn zu verstehen sein, könnte sich aber auch auf die Praxis 
beziehen, ein Stück der Osterkerze nach der Messe mit nach Hause zu nehmen, vgl. Kap. 4.3.2.

	123	 Kelly, Exultet, S. 79.



2.2  Oberflächen  |  69 

2.2	 Oberflächen

2.2.1	 Mise en page und Materialien

Die liturgische Verwendung von Exultet-Rollen war eng mit ihrem Herstellungspro-
zess verbunden, da die Musiknotation in Neumen, wie sie auf den älteren Exultet-
Rollen zu finden ist, nur von wenigen Schreiberinnen und Schreibern beherrscht 
wurde. Anders als das heutige Notensystem bildeten Neumen die Bewegung der 
Stimme während des Gesanges ab, eine Niederschrift setzte also das Nachvollziehen 
des Gesanges im Kopfe der schreibenden Person voraus, das nur möglich war, wenn 
diese selbst auch im Gesang ausgebildet war.124 Auch das Lesen von Neumen konnte 
somit nur von Personen vollzogen werden, die die Melodie bereits kannten (vgl. 
Kap. 4.2.1).125 Der Prozess, die Melodie einem Text anzupassen, erforderte gramma-
tisches und rhetorisches Verständnis, weshalb Kelly die These vertritt, dass während 
der Niederschrift des Exultet-Textes faktisch gesungen wurde.126 Musiknotation und 
Text sind im Herstellungsprozess von Exultet-Rollen derart miteinander verflochten, 
dass eine schriftliche Fixierung beider Zeichensysteme vermutlich von derselben 
Person ausgeführt wurde; diese war demnach für die Abschrift verantwortlich und 
sang auch das Exultet in der Osternacht.

Wie biblische und liturgische Texte in den Klosterschulen von den Novizen und 
Novizinnen durch ständiges Wiederholen auswendig gelernt wurden, so mussten 
auch die liturgischen Gesänge auf ähnliche Art und Weise memoriert werden. Im 
11. Jahrhundert wurde Wissen noch meist oral vermittelt, weshalb sich über Ausbil-
dungspraxis oder Arbeitsteilung in den Skriptorien dieser Zeit nur wenige Aussagen 
treffen lassen. Auch über die Arbeitsprozesse zur Fertigung der drei Bareser Exultet-
Rollen und des Benediktionale ist wenig bekannt. Eine Lokalisierung in Bari selbst 
ist, wie bereits dargelegt, aufgrund paläografischer Übereinstimmungen relativ sicher, 
womit als Anfertigungsorte das Skriptorium des Benediktinerklosters San Benedetto, 
das den Annales Barenses zufolge 979 von einem Abt Hieronymus gegründet wurde, 
und das der damaligen Kathedrale Santa Maria in Betracht kommen.127 Von dem 
mittelalterlichen Kloster sind nur die Krypta der Klosterkirche, die im 18. Jahrhundert 
komplett überarbeitet wurde, und ein Teil des mittelalterlichen Kreuzganges erhalten, 
der Anfang des 20. Jahrhunderts freigelegt wurde.128 Über die dortigen Schreib- und 

	124	 Ebd., S. 10, 23; Kelly, Cerimonia, S. 19.
	125	 Kelly, Exultet, S. 90. 
	126	 Ebd., S. 93; vgl. auch Boynton, Orality, S. 151.
	127	 Magistrale, Bari 1, S. 134; Newton, Scribes. Vgl. zur mittelalterlichen, apulischen Buch-

produktion u. a. Cordasco, Libri. Neben Bari befanden sich andere wichtige benediktinische 
Skriptorien u. a. in Montecassino, Capua, Benevent, Fondi und Mirabella Eclano. 

	128	 Für San Benedetto ist vor 1039 kein Abt überliefert. Dann finden sich Nachweise über einen 
Leukius (Codex Diplomaticus Barensis 4, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 26), Belli 
D’Elia, Sorgenti, S. 193. 1087 wird der den normannischen Herrschern nahestehende Elias Abt, 



70  |  2  Der Raum in der Rolle

Arbeitsprozesse ist jedoch so gut wie nichts bekannt; um den Herstellungsprozess 
der Exultet-Rollen nachvollziehen zu können, sollen an dieser Stelle vor allem die 
Objekte selbst in den Blick genommen werden.

Mise en page
Aufgrund der relativ großen Zahl an erhaltenen Rollen und ihrem oft noch recht 
guten Erhaltungszustand durch die jahrhundertelange Aufbewahrung in den lokalen 
Domschätzen lässt sich aus den Rotuli eine Vielzahl von Informationen gewinnen. 
So ist ihnen allen gemeinsam, dass sie nur auf der Fleischseite beschrieben wurden, 
auf der nach der Bearbeitung der Pergamentbögen mithilfe von Vorzeichnungen die 
Anlage von Text und Bild erfolgte. Um die Größe des Bogens optimal zu nutzen, 
wurden mit dem Lineal Linien gezogen, die sowohl die Breite der Text- und Bildfelder 
als auch die Zeilen für den Text selbst markierten. An den Rändern der Pergament-
bögen lassen sich etwa auf dem Beneventaner Pontifikale noch die Linien erkennen, 
die den Schriftspiegel und die Maße der Miniaturen abgrenzen. Dazwischen wurden 
im rechten Winkel die horizontalen Linien gezogen, auf die man anschließend die 
Textzeilen schrieb. In einigen Fällen erkennt man sogar in den Seitenlinien noch die 
Einstiche des Zirkels für die Zeilenliniierung. Im Beneventaner Pontifikale laufen 
diese Linien über den ganzen Bogen und sind auch hinter den Miniaturen zu erkennen; 
hier wurde im Planungsprozess auf die Verteilung von Text und Bild offenbar nicht 
gesondert Rücksicht genommen (Abb. 18). Ähnliches lässt sich für die Exemplare 
Capua, Gatea 3, Troia 1 und Manchester Latin Ms. 2 postulieren.129

Im Herstellungsprozess der meisten Exultet-Rollen scheint vor der Anlage der 
Liniierung eine Reflexion über die ideale mise en page stattgefunden zu haben. An 
erster Stelle sollte vermieden werden, dass Bilder sich über zwei Pergamentbögen 
erstreckten, was eine genaue Planung der für den Text benötigten Anzahl an Zeilen 
voraussetzte.130 Dass dies nicht immer ganz einfach war, zeigt das Beispiel von Mon-
tecassino 2, wo eine Miniatur in Bezug auf den zugehörigen Text zu spät erscheint, 
da offensichtlich der vorgesehene Platz für die Ausführung des Bildes nicht mehr 
ausreichte. Es wurde dann erst am Beginn des nächsten Bogens positioniert. Ähn-
liche Planungsfehler unterliefen im Fall des Rotulus von Capua. Um dergleichen zu 
vermeiden, wurden manchmal bereits die Umrisse für die Miniaturen angefertigt, 
vermutlich noch bevor der Text niedergeschrieben wurde.131 Die Kolorierung der 
Miniaturen, die meist ohne Grundierung geschah, fand erst nach dem Schreiben des 
Textes und dem Auftragen der Goldemulsion statt.132

der für die Zeit zuvor mit Giovinazzo assoziiert wird. Er wird mit der Gründung San Nicolas 
nach 1087 betraut und 1089 zum Erzbischof von Bari und Canosa gewählt. 

	129	 Kelly, Exultet, S. 176 f. 
	130	 Ebd., S. 174.
	131	 Ebd., S. 176, 182 f.
	132	 Dies entspricht den Arbeitsschritten der meisten Manuskripte, Alexander, Illuminators, S. 40.



2.2  Oberflächen  |  71 

Abb. 18 | Ordination der Lektoren: Übergabe der Codices, Pontifikale, um 970, Benevent; Rom,  
Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 80).

Die Farben wurden meist nacheinander auf jeden Bogen aufgetragen; man vervoll-
ständigte also nicht erst eine Miniatur, bevor man mit der nächsten begann. Der 
Arbeitsprozess lässt sich am Beispiel der zweiten Bareser Exultet-Rolle besonders gut 
nachvollziehen, da diese unvollendet blieb: Von den elf erhaltenen Miniaturen und 
Initialen wurden nur die ersten acht vollständig koloriert, ab der Präfation lassen die 
Farbausführungen nach. So sind die Flügel der zweiten Reihe der Seraphim, die dem 
thronenden Christus im V (in Ω-Form) folgen, nur teilweise ausgemalt, und auch 
die Zierleisten und die dort aufgereihten Bischofsmedaillons sind an einigen Stellen, 
etwa in den Gewändern, weiß belassen (vgl. Abb. 13d). Die Darstellung Christi in 
der Mandorla auf demselben Bogen ist hingegen wieder vollständig koloriert, offen-
sichtlich wurde den bedeutenderen Szenen im Herstellungsvorgang Vorrang gegeben. 
Deutlicher wird der unterbrochene Malprozess auf dem nächsten Bogen: Als einzige 
Szene findet sich hier das Bienenlob, das sich als eine von wenigen Darstellungen 
stilistisch deutlich vom Vorbild Bari 1 unterscheidet. Ausgeführt sind hier nur die 
roten und schwarzen Konturen der Zeichnung sowie einige goldene Sterne am Himmel 
(Abb. 19). In den Zierleisten finden sich im oberen Bereich des Bogens (entsprechend 
der Textausrichtung) die Farben Rot und Blau, weiter unten wurde nur noch Blau 
verwendet. Der Großteil des Flechtbandes ist weiß belassen. Die Medaillons weisen 
nur den Goldgrund auf, ebenfalls die blauen Stolen der Bischöfe (vgl. Abb. 13e). Auf 
dem letzten Bogen finden sich nur noch Konturen und Goldauftrag (vgl. Abb. 13f).

Da eine Vollendung des Manuskriptes auch später nie in Angriff genommen 
wurde, lässt sich aus diesem Exemplar einiges über die Vorgehensweise im Skripto-
rium ablesen. Offenbar wurden die Pergamentbögen nacheinander vervollständigt: 
Nachdem der Schreiber den Text niedergeschrieben hatte, wurde der Bogen dem 
Illuminator übergeben, der eine Farbe nach der anderen auftrug, bevor er den nächsten 



72  |  2  Der Raum in der Rolle

Bogen zur Hand nahm. Davon auszunehmen sind die Konturlinien und Goldaufträge, 
die offensichtlich vor den Kolorierungen ausgeführt wurden. Die Zierleisten wurden 
von Medaillon zu Medaillon vervollständigt, dabei überrascht das synchrone Vorgehen 
zu beiden Seiten. Die Reihenfolge der Ausführung der Miniaturen war von der Rich-
tung der Schrift vorgegeben; diese galt in diesem Fall gegenüber den Darstellungen 
offensichtlich als ‚tonangebendes‘ Zeichensystem.133

Die Musiknotation wurde erst nach dem Schreiben des Textes und möglicher-
weise auch erst nach den Miniaturen ausgeführt; ein Vorgehen, das eventuell auch 
dazu diente, den Text am Ende noch einmal zu überprüfen und – wo nötig – zu 
korrigieren.134 Die Neumen wurden in den älteren Exultet-Rollen in campo aperto 
über den Text geschrieben, stehen also ohne Notenlinien.135 Gerade für die älteren 
Objekte bedeutet dies, dass in der mise en page auch hierfür genug Platz eingeplant 
werden musste. Gleiches gilt für die Nahtstellen, wo sich die Pergamentbögen ein bis 

	133	 Dies ist auch in einem anderem unvollendeten Exultet erkennbar, dem zweiten Exemplar aus 
Gaeta: Hier wurden an Kolorierungen nur Rot, Blau und Gelb (oder Gold) ausgeführt, der 
letzte Bogen ist farblos belassen. Die Vorzeichnungen sind zwar sehr gut zu erkennen, jedoch 
lassen sich daraus keine Rückschlüsse auf die auszuführende Kolorierung ziehen. Es finden 
sich keine Beschriftungen der Farben in den Vorzeichnungen, wie dies Alexander für einige 
englische und französische Handschriften v. a. zwischen dem 12. und dem 14. Jh. beschreibt, 
Alexander, Illuminators, S. 42–47.

	134	 Kelly argumentiert, dass Exultet-Rollen – sowie im Allgemeinen musikalische Abschriften – 
deshalb erstaunlich wenige Fehler aufwiesen, Kelly, Exultet, S. 171.

	135	 Ebd., S. 173 f.

Abb. 19 | Bienenlob, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 
(Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



2.2  Oberflächen  |  73 

Abb. 21 | Nahtstelle, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 
(Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 20 | Nahtstelle, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, 
Vat. lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 216).



74  |  2  Der Raum in der Rolle

zwei Zentimeter überlappten; erst nach der Niederschrift von Text und Neumen und 
der Ausführung der Miniaturen wurden die einzelnen Pergamentbögen zusammen-
genäht. Nicht immer wurde dies jedoch in der Herstellung bedacht: In Pisa 2 reicht 
die Schrift teilweise über die Überlappungen hinaus und in Vat. lat. 3784 verlaufen 
die Stiche der Naht an einer Stelle über den Miniaturen (Abb. 20). Bei Bari 2 und 
Troia 2 passen manche Pergamentbögen an den durchlaufenden Zierleisten nicht 
genau aufeinander (Abb. 21) und auch im Bareser Benediktionale und den Objekten 
aus Velletri und Salerno gibt es vereinzelt ‚Anschlussprobleme‘. In einigen Fällen wie 
Cas. 724 [B I 13] 2, Vat. lat. 9820, Pisa 2 und Troia 3 wurden manche Verbindungs-
stellen im Nachhinein mit Ornament-Zierleisten übermalt (Abb. 22).136 

	136	 Maniaci u. Orofino, Rouleaux, S. 73. 

Abb. 22 | Zierleisten, Exultet-Rolle, 2. Hälfte 12. Jahrhundert, Troia; Troia, Archivio 
Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 114).



2.2  Oberflächen  |  75 

Materialien der Herstellung
Die meisten Exultet-Rollen sind trotz ihrer oft langen Nutzung sehr gut erhalten, 
was darauf schließen lässt, dass sie als wertvolle Objekte des jeweiligen Domschatzes 
besonders sorgfältig aufbewahrt wurden. Die häufigsten Schäden sind Abplatzungen 
von Farben an exponierteren Stellen – wie etwa dem äußersten Bogen – oder verein-
zelt Schimmelbefall aufgrund mangelhafter Lagerung.137 Bari 1 weist die stärksten 
Abnutzungsspuren auf dem ersten Bogen auf, also demjenigen, der den Rotulus 
umschloss. Hier sind die Farben stark abgerieben und die goldenen Stellen zum 
größten Teil abgefallen. Der vermutlich spitz zulaufende Beginn des ersten Bogens 
ist nicht mehr erhalten. Auch dies ist auf die Nutzung zurückzuführen, da hier die 
Kordel angebracht war, mithilfe derer die Rolle verschlossen wurde. Eine bildliche 
Wiedergabe dieser Kordel findet sich auf dem Rotulus Montecassino 2 (Abb. 23).

Zur Vorbereitung der Ausstellung 1953 im Palazzo Venezia in Rom wurden die 
meisten Exultet-Rollen restauratorisch begutachtet, wobei jedoch keine tatsächlichen 
Restaurierungen oder eingehenderen Materialanalysen stattfanden. In vielen Fällen 
wurden die Pergamente geglättet und mithilfe von Japanpapier Löcher, Risse und 
schadhafte Ränder stabilisiert. Erst in den letzten Jahrzehnten wurden einige Exultet-
Rollen umfassend restauriert und / oder materialtechnisch untersucht, darunter etwa 
das Exemplar aus Salerno, aber auch Bari 1 (Abb. 24). Die Ergebnisse der Analyse der 
organischen und anorganischen Stoffe, die die Universität Bari durchgeführt hatte, 
wurden in mehreren Aufsätzen publiziert.138 2019/2020 befanden sich alle Bareser 
Pergamentrollen für eine Restaurierung am Istituto centrale per la patologia degli 
archivi e del libro (ICPAL) in Rom, deren Ergebnisse jedoch bisher nicht veröffentlicht 
und nicht zugänglich sind.139 

Im Falle der Pergamentbögen von Bari 1 handelt es sich um sorgfältig ausgewählte 
und bearbeitete Schafshäute, die mit Maßen von 40 × 60 Zentimetern fast der gesamten 
zur Verfügung stehenden Größe der Haut entsprechen.140 Ähnliche Maße, wenn auch 
etwas kleiner (32 cm Breite), weisen die späteren Bareser Rollen auf. Besonders im 
Vergleich mit anderen Exultet-Rollen zeigt sich die außergewöhnliche Dimension der 
Bareser Objekte: Die einzelnen Pergamentbögen der ersten Rollen aus Benevent 
entsprechen mit etwa 28 Zentimetern Breite dem Durchschnitt, während die Troianer 
Rollen nur 20 und 25 Zentimeter (Troia 3) messen und damit zu den schmalsten Rollen 
gehören. Für die Herstellung dieser Exemplare konnten aus einer Haut somit zwei 
oder gar drei Pergamentbögen gewonnen werden.141 Allein Bari 3 ist mit 13 cm noch 
schmaler, jedoch handelt es sich hier um eine wiederverwendete Rolle, die auch noch 

	137	 Palma, Struttura, S. 40.
	138	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari; van der Werf u. a., Chemical Characterization; Ramos 

Rubert, Restauración, S. 90–93; Vardaro, Restauro S. 553–560.
	139	 Ein Kurzbericht: https://www.arcidiocesibaribitonto.it/news/gli-exultet-del-museo-diocesano-

per-una-strategia-di-valorizzazione-a-favore-della-citta (09.05.2024).
	140	 Van der Werf u. a., Chemical Characterization, S. 150.
	141	 Maniaci u. Orofino, Rouleaux, S. 73.

https://www.arcidiocesibaribitonto.it/news/gli-exultet-del-museo-diocesano-per-una-strategia-di-valorizzazione-a-favore-della-citta
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/news/gli-exultet-del-museo-diocesano-per-una-strategia-di-valorizzazione-a-favore-della-citta


76  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 23 | Laus cerei, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 2 
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 386).

Abb. 24 | Säuberung der 
Exultet-Rolle Bari 1 während der 
letzten Restaurierung (https://
www.arcidiocesibaribitonto.
it/curia/museo-diocesano/
restauro-rotoli-exultet/galleria-
fotografica-lavori-di-restauro 
[16.11.2024]).

https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro


2.2  Oberflächen  |  77 

an mindestens einer Seite beschnitten wurde. Breiter als die erste Bareser Rolle sind 
nur die späteren Manuskripte aus Salerno (47 cm) und Pisa (45 cm). Die Pergament-
bögen der süditalienischen Exultet-Rollen sind somit auch um einiges größer als die 
Folia von Codices derselben Region. Für die Beschreibung nutzte man in Süditalien 
vornehmlich Pergament aus Schafs- und Ziegenhäuten, die zwar kleiner sind als 
Kalbshäute, diese aber in Qualität und farblicher Homogenität übertreffen. Viele 
Exultet-Rollen lassen erkennen, dass auf einen einheitlichen Farbton und auf eine 
ähnliche Dicke der Pergamentbögen großer Wert gelegt wurde.142 Die Pergamente, 
die für die Exultet-Herstellung genutzt wurden, sind im Durchschnitt etwas dicker 
als in Codices üblicherweise verwendete Bögen. Dies liegt zum einen daran, dass die 
Pergamentbögen der Exultet-Rollen nur auf einer Seite beschrieben und bemalt 
wurden und man deshalb auch nur eine Seite bearbeitete und glättete.143 Zum anderen 
wurden die Pergamente wohl relativ dick belassen, um ihre Nutzung im liturgischen 
Ritual zu gewährleisten: Das Ent- und Aufrollen des Objektes, das Herunterhängen 
vom Ambo und das Berühren durch Kleriker und Laien machten ein robustes Material 
notwendig. Auch wurden Pergamentstellen, die bemalt werden sollten, oft etwas 
dicker belassen und aufgeraut, um das Absorbieren der Farben zu erleichtern.144 

Diese wurden im Falle aller Exultet-Rollen direkt auf das Pergament aufgetra-
gen, der grünliche Grund unter den goldenen Stellen ist keine Grundierung, sondern 
verweist auf einen Kupferanteil im Gold,145 das mit einem organischen Bindemittel 
aufgetragen wurde.146 Gold findet oder fand sich in der Mandorla der Maiestas Domini 
und des V (in Ω-Form), in den Nimben, auf Textilien wie etwa Stolen oder dem Kleid 
der Tellus, womöglich auch in den Hintergründen der Personifikationen der Winde 
in der Windrose sowie in den Initialen E und V. 

Als Bindemittel der Farben wurden während einer vor einigen Jahren durchge-
führten Materialanalyse im Falle von Bari 1 Schafs-Kollagen und Obstbaum-Gummen 
festgestellt, für ein Benediktionale, das kurz nach Bari 1 ebenfalls nach dessen Vorbild 

	142	 Palma, Struttura, S. 41. Teilweise wurden für kostbare Manuskripte die Pergamente sogar von 
weither importiert, um die richtige Farbe und Größe für bestimmte Miniaturen zu gewähr-
leisten, Alexander, Illuminators, S. 35. Aufgrund des Kostenfaktors und des hohen Bedarfes 
an Häuten hatten Klöster im Frühmittelalter und zum Teil auch noch später eigene Tiere, die 
die Häute lieferten. Lähnemann verdeutlicht den Kostenfaktor am Beispiel des Doppelklos-
ters Monkwearmouth-Jarrow: Die lange Planung dreier Vulgata-Exemplare – darunter der 
,Codex Amiatinus‘ (Florenz, Bibliotheca Laurenziana, Ms. Amiatinus 1) – begann bereits mit 
der Pacht der Weideflächen für die Tiere. Erst ab dem 12./13. Jh. kauften Klöster Pergamente; 
Lähnemann, Schrift, S. 124 f.

	143	 Palma, Struttura, S. 42.
	144	 Ebd., S. 43; vgl. auch Bischoff, Lagenbrüche, S. 90 f. Bischoff verweist auf ein Traktat aus 

dem 11. Jh. eines Anonymus Bernensis, der auch über die Brauchbarkeit verschiedener Perga-
mentarten für die Bemalung schreibt, ebd., S. 91. Gerade Pergament eignet sich sehr gut zum 
Absorbieren von Farbe, da die Oberfläche sehr gut haftet, Alexander, Illuminators, S. 35.

	145	 Für diesen Hinweis danke ich Christine Jakobi-Mirwald sehr herzlich, vgl. Panayotova, 
Materials, S. 132.

	146	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 97.

https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro


78  |  2  Der Raum in der Rolle

entstand, verwendete man hingegen Eiweiß und etwas Eigelb als Bindemittel.147 Da 
Obstbaum-Gummen darüber hinaus auch in allen anderen Proben von Bari 1 nach-
weisbar waren, wird im Bericht eine Oberflächenbehandlung der gesamten Rolle 
mit diesem Material vorgeschlagen.148 Die Nutzung von Pflanzengummen für eine 
abschließende Oberflächenbehandlung ist auch im Falle anderer illuminierter Manu-
skripte belegt, und auch der unter dem Pseudonym Theophilus Presbyter auftretende 
Kleriker beschreibt diese Praxis im ersten Buch seiner ‚Schedula diversarum artium‘ 
(Kapitel 21: „Vom klebrigen Firnis“, De glutine vernition).149 Malereien können ihm 
zufolge mit einer Mischung aus Leinöl und Harz überzogen werden, damit sie „Glanz 
und „Schönheit“ erlangen und sehr haltbar werden (hoc glutine omnis pictura superli-
nita lucida fit et decora ac omnino durabilis). Dass ihn vor allem der Glanz interessierte, 
wird offensichtlich, wenn er hier auch davon schreibt, dass das Harz aussehen solle 
wie ganz heller Weihrauch, um einen noch höheren Glanz zu erreichen (fulgorem 
clariorem reddit).150 In einer Probe des Benediktionale fand man zudem Fruktose, 
was darauf schließen lassen könnte, dass hier Honig oder ein anderes zuckerhaltiges 
Material für diesen Glanzeffekt verwendet wurde, was ebenfalls in mittelalterlichen 
Traktaten überliefert ist.151 

Obwohl das ,Theophilus-Traktat‘ etwa hundert Jahre nach der ersten Bareser 
Exultet-Rolle und in ganz anderem geografischen Kontext entstand, wurden viele der 
von Theophilus beschriebenen Techniken offenbar schon lange praktiziert. Bewährte 
Techniken änderten sich jahrhundertelang nicht und wurden immer wieder tradiert, 
zudem ist die ‚Schedula‘ vermutlich kein um 1130 neu verfasstes Traktat, sondern 
eine Kompilation vieler älterer Rezepte, auch aus dem byzantinischen und arabischen 
Kulturraum, worauf die vielen übereinstimmenden Textstellen mit der ‚Mappae 
Clavicula‘ oder dem ,Lucca-Manuskript‘ aus dem 8./9. Jahrhundert deuten.152

	147	 Van der Werf u. a., Chemical Characterization, S. 150. Materialproben wurden an den Über-
lappungen der Pergamentbögen entnommen, was die Verwendung invasiver Methoden ermög-
lichte, wie sie sonst bei Manuskripten nur sehr selten möglich ist. Die Analysen wurden mithilfe 
des Py-GC-MS-Verfahrens durchgeführt (pyrolysis-gas chromatography-mass spectrometry). 
Bei nicht-invasiven Analysen ist es schwierig, die beiden am häufigsten verwendeten Binde-
mittel Eiweiß und Gummi arabicum zu erkennen, da es oft Interferenzen mit dem Pergament 
gibt, ebd., S. 147.

	148	 Van der Werf u. a., Chemical Characterization, S. 151; Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 100.
	149	 Kapitel 21 bezieht sich zwar auf den Firnis von mit Tierhäuten bezogenen Türen, aber wenn 

Theophilus etwas später die Buchmalerei abhandelt, verdeutlicht er: „Alle Farbmischungen, 
die man zum Malen der Figuren braucht, stelle für die Buchmalerei genauso zusammen wie 
oben“, Schedula diversarum artium I, XXXII, hg. v. Brepohl, S. 130.

	150	 Schedula diversarum artium I, XXI, hg. v. Brepohl, S. 66.
	151	 Van der Werf u. a., Chemical Characterization, S. 151; Kroustallis, Binding Media. Vgl. auch 

Schedula diversarum atrium I, XXXV, hg. v. Brepohl, S. 130.
	152	 Stiaffini, Ricette; Muñoz Viñas, Sources; Parker Johnson, Schedula; Parker Johnson, 

Mappae Clavicula. Die Untersuchungen hinsichtlich der Realisierbarkeit der Malanleitungen 
der ‚Schedula‘ durch Roosen-Runge offenbarten ebenfalls Interessantes: Er ging davon aus, 
dass die ‚Schedula‘ ins 9.–11. Jh. datiert werden könne, und wählte seine Vergleichsbeispiele aus 
dieser Zeitspanne. Die Übereinstimmungen stützten seiner Meinung nach seine These, deuten 



2.2  Oberflächen  |  79 

Auch die Farbzusammensetzungen des ältesten Bareser Rotulus wurden mithilfe inva-
siver und nicht-invasiver Methoden untersucht.153 Bei den gefundenen Pigmenten 
handelt es sich um rote Erden, Minium, Lapislazuli, Azurit, grüne Erden (Terra Verona), 
Auripigment (Arsensulfid) sowie gelbe Erden und Gold (Abb. 25).154 Minium und Azurit 
wurden nur gefunden, wo sich die Farben in einem sehr guten Erhaltungszustand 

laut den neuen Erkenntnissen jedoch darauf, dass die Maltechniken im 12. Jh. noch stark mit 
denen der vorherigen Jahrhunderte übereinstimmten, Roosen-Runge, Buchmalereirezepte, 
S. 168 f.

	153	 Es wurden fünf Pergamentproben entnommen (zwei vom Benediktionale und drei von der 
Exultet-Rolle) und sechs Farbproben (drei vom Benediktionale und ebenso viele von der 
Exultet-Rolle). Alle Farbproben stammen aus den Zierleisten und von den überlappenden 
Stellen, wo der invasive Eingriff nicht auffällt, van der Werf u. a., Chemical Characteriza-
tion, S. 148. Die Entnahme der Proben an diesen Stellen legt auch nahe, dass es sich bei den 
untersuchten Stoffen um die originalen Farben handeln muss, die vor dem Zusammenbinden 
der Pergamentbögen angebracht wurden. Die anorganischen Stoffe wurden bereits einige Zeit 
zuvor mit nicht-invasiven Methoden untersucht: Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 93–102. 
Die Untersuchungen fanden mithilfe eines mobilen Labors statt, als man den Kasten, in dem 
das erste Bareser Exultet aufbewahrt ist, für einige Tage für Reinigungsarbeiten öffnete, ebd., 
S. 94. Genutzt wurden folgende Methoden: faseroptische Reflexions-Spektroskopie (FORS) im 
visuellen und nahinfraroten Bereich, Röntgenfluoreszenz-Spektrometrie (XRF) und μ-Raman-
Spektroskopie, ebd.

	154	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 96 f.

Abb. 25 | Probestellen für Farbanalysen auf der Exultet-Rolle Bari 1 (Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, 
S. 91, Abb. 2).



80  |  2  Der Raum in der Rolle

präsentieren, wie etwa im Ziborium der Fratres carissimi-Szene und in den Gewändern 
der vier Personen dahinter. Diese Szenen unterscheiden sich auch stilistisch vom Rest 
der Darstellung. Ferner treten diese beiden Farben in den Darstellungen der weltlichen 
und geistlichen Herrscher auf (vgl. Abb. 4f).155 Dies legt nahe, dass diese Stellen später 
noch einmal überarbeitet wurden – vermutlich zu einer Zeit, in der die Rolle noch 
liturgisch genutzt wurde (vgl. Kap. 5.2.2). Eine Aktualisierung der Objekte fand somit 
nicht nur auf textlicher Ebene – wie im Falle der Herrscher-Kommemorationen – statt, 
sondern auch auf bildlicher. Für die ursprüngliche Kolorierung der blauen Stellen von 
Bari 1 nutzte man hingegen Lapislazuli.156 Dessen Erhaltungszustand in Bari 1 ist nicht 
besonders gut, die entsprechenden Stellen weisen viele Risse und Fehlstellen auf.

Auch ließ sich in mehreren Proben Kalzium nachweisen, das eventuell für die 
Bearbeitung des Pergaments genutzt wurde oder aus der Verwendung von Kalzi-
umpulver stammt. Letzteres war bei Schreiberinnen und Schreibern beliebt, um 
Fettrückstände auf dem Pergament zu binden und um die Absorption der Tinte zu 
erleichtern.157 Darüber hinaus waren überall Spuren von Blei zu finden, die vermut-
lich auf den Stift zurückgehen, mit dem die Vorzeichnungen angefertigt wurden.158

2.2.2	 Schreibende Sänger und malende Schreiberinnen

Die Herstellung von liturgischen Pergamentrollen war für ein mittelalterliches Skrip-
torium relativ ungewöhnlich, da vorrangig Codices produziert wurden, und stellte es 
vor besondere Herausforderungen. Etwa musste das Verhältnis von Text und Bild so 
geplant werden, dass der Bezug beider zueinander ersichtlich blieb, oder die Abfolge 
von Text und Bild mit Abstand erfolgen, sodass das Bild während des dazugehörigen 
Gesanges nicht gerade erst an der Umbruchkante des Pultes erschien.159 Exultet-Rollen 
waren in den wenigsten Fällen Kopien älterer Rollen, allein in Montecassino unter 
Abt Desiderius entstanden fast identische Rotuli.160 In den meisten Fällen wurde 
die Bildauswahl neu getroffen und das Verhältnis von Text und Bild dem jeweiligen 
Kontext angepasst, was mit einem erheblichen Aufwand bei der Abschrift einher-
ging – auch wenn bestimmte Vorgängerobjekte als Inspirationsquelle anzunehmen 
sind, wie etwa im Fall der Bareser Rollen. Die Bildzyklen sind durch die unterschied-
liche Auswahl an Szenen und Ikonografien oft von lokalen Bedingungen abhängig 
und spiegeln politische und theologische Diskurse ihrer Zeit. Die Darstellung der 

	155	 Ebd., S. 96. Unter den Minium-Schichten wurden Rückstände roter Erden gefunden, ebd.
	156	 Ebd., S. 100.
	157	 Ebd., S. 97. Kalzium bzw. Kalkstein fand vor allem im westeuropäischen Bearbeitungs- und 

Herstellungsprozess von Pergamenten und Codices Verwendung, während im östlichen Mittel-
meerraum Substanzen auf Enzym-Basis genutzt wurden, ebd., S. 98. 

	158	 Ebd.
	159	 Kelly, Exultet, S. 3–5.
	160	 Ebd., S. 95; Speciale, Montecassino.



2.2  Oberflächen  |  81 

Fratres carissimi wurde allein für dieses Medium konzipiert, auch wenn Vorbilder 
an Miniaturen liturgischen Inhalts schon aus der Karolingerzeit bekannt sind (vgl. 
Kap. 3.2.1). Exultet-Rollen sind somit äußerst kreative Objekte und ungewöhnlich im 
Kontext der früh- und hochmittelalterlichen Buchmalerei, die sich häufig auf Vorlagen 
bezog.161 Darüber hinaus ist nicht klar, inwiefern Wünsche von Auftraggeberinnen 
oder Auftraggebern mit in die Gestaltung der Rollen einflossen.

Auch über die Personen, die die Rotuli abschrieben und ausmalten, ist sehr 
wenig bekannt. Zwar signierten Schreiberinnen und Schreiber ihre Werke bereits in 
frühchristlicher Zeit und Malerinnen und Maler sind ab dem 9. Jahrhundert unter den 
Signaturen oder in Selbstdarstellungen auszumachen, doch bleibt das Phänomen der 
Signatur von Künstlerinnen und Künstlern in der Buchkunst lange die Ausnahme. 
Wo es sich nicht um besonders prachtvolle und reich illuminierte Codices handelte, 
lagen Abschrift und Ausmalung üblicherweise in einer Hand, jedoch bleibt auch dies 
aufgrund mangelnder Evidenzen spekulativ.162 

Exultet-Rollen bilden hier also keine Ausnahme. Einige wenige Rollen weisen im 
Frontispiz oder am Ende des letzten Bogens – analog zu Codices – kleine Stifter- oder 
Künstlerselbstdarstellungen auf.163 Meist geschieht dies in Form eines Mönchs, der im 
Begriff ist, die Rolle einem Heiligen oder dem Bischof zu überreichen. Am Ende des 
Rotulus Montecassino 2, der um 1105/1110 womöglich in Sorrent entstand, überreicht 
ein mit Bonifacius diaconus bezeichneter Kleriker dem in der Mandorla thronenden 
Christus eine auf beiden Seiten aufgerollte Schriftrolle (Abb. 26).164 Bonifacius ist als 
einfacher Mönch in eine braune Kutte gekleidet, die Tonsur kennzeichnet ihn zudem. 
Zwei Engel zur Linken und zur Rechten der Mandorla rahmen und präsentieren die 
Szene. Auch auf dem letzten Bogen der ältesten erhaltenen Exultet-Rolle Vat. lat. 9820 
findet sich eine vergleichbare Darstellung: Hier wird ein als iohannes presbiter et prae-
positus bezeichneter Kleriker dargestellt, der die Rolle dem heiligen Petrus, dem Patron 
des Frauenklosters in Benevent, dem Johannes vorstand, in Proskynese überreicht 
(vgl. Kap. 2.3.2, vgl. Abb. 48b). Auch eine längere Beischrift identifiziert Johannes 
nicht eindeutig als Stifter oder Schreiber.165 

Auf dem Benediktionale aus Bari ist am Beginn des spitz zulaufenden ersten 
Pergamentbogens ebenfalls die Überreichung des Rotulus zu sehen. Zu erkennen ist 
hier ein Kleriker namens Silvester – beschriftet mit primicerus opus Silvester hoc fero 

	161	 Alexander, Illuminators, S. 83.
	162	 Ebd., S. 7–9.
	163	 Kelly kommt durch den Vergleich mit anderen Manuskripten zu der Meinung, dass diese Art 

der Darstellung den Schreiber charakterisiere und nicht den Stifter bzw. Auftraggeber des 
Objektes, Kelly, Exultet, S. 169.

	164	 Orofino, Montecassino 2, S. 380.
	165	 Hoc pa[rvum] munus [dig]nanter susc[ipe] sancte / Petre apostole quod devote tibi con[fer]

t ioannes / presbiter atque sem[per] precibus de[fende?] [pet]entem / gaudia cu[m] sanctis illi 
ut concedat ha[bere]. Amen deo gratias, zitiert nach Belting, Malerei, S. 168; vgl. dazu auch 
Zchomelidse, Schriftrollen, S. 16; Cavallo, Cantare, S. 55 f.; Pace, Vat. lat. 9820, S. 102.



82  |  2  Der Raum in der Rolle

pronus – zu Füßen Christi, ebenfalls in Proskynese (vgl. Abb. 142a).166 Silvester ist im 
Vergleich zum stehenden Christus sehr klein dargestellt, wenige Details sind somit 
erkennbar, die ihn als Schreiber oder Stifter identifizieren würden. Für Bari 1 ergibt 
sich durch diese Szene die Situation, dass sowohl das Vorbild der Rolle in Benevent 
(Vat.  lat. 9820) als auch das lokale Nachfolgeobjekt (das Bareser Benediktionale) 
Stifter- oder Künstlerdarstellungen aufweisen. Bei Bari 1 ist der spitz zulaufende 
Beginn des ersten Bogens nicht erhalten – naheliegend ist, dass sich auch hier eine 
vergleichbare Darstellung befand.

Selbstdarstellungen von Künstlerinnen und Künstlern in Codices können nur als 
solche identifiziert werden, wenn die jeweiligen Personen angeben, ob sie geschrieben 
oder gemalt haben.167 Die bekannte Darstellung des Hugo Pictor in einem in den 
Bodleian Libraries aufbewahrten Jesaja-Kommentar vom Ende des 11. Jahrhunderts 
ist etwa durch die Art der Repräsentation und die Beschriftung eindeutig zuzuord-
nen.168 Hugo sitzt frontal unter einer Arkade auf zwei schmalen Säulen, die ihn rahmen, 
und wendet den Kopf nach links, dem Schreibpult zu, auf dem ein aufgeschlagener 

	166	 Kelly, Exultet, S. 126. Vgl. Anhang 2, Nr. 2.
	167	 Alexander, Scribi; Reudenbach, Künstlermönche, S. 169–189.
	168	 Pächt, Hugo Pictor, S. 10; Oxford, Bodleian Libraries, Ms. Bodley 717, fol. 287v (Digitalisat: 

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/, 13.01.2025).

Abb. 26 | Bonifacius diaconus, 
Exultet-Rolle, 1105–1110, 
Sorrent; Montecassino, Archivio 
dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 392).

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/


2.2  Oberflächen  |  83 

Abb. 27a, b | Hugo Pictor, Jesaja-Kommentar, 
um 1100, Normandie; Oxford, Bodleian Libraries, 
Ms. Bodley 717, fol. 287v (Oxford, Bodleian 
Libraries MS. Bodl. 717: https://digital.bodleian.
ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-
eb9a9ed30f40/ [16.11.2024], CC-BY-NC 4.0).

27a

27b

https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/


84  |  2  Der Raum in der Rolle

Codex liegt. Um seinen Kopf bilden sich die Worte hugo pictor, über der Arkade wird 
dies noch einmal ausführlicher festgehalten: Imago pictoris et illuminatoris hujus 
operis (Abb. 27a, b).169 Der Maler stellt sich mit der Feder in der Linken dar, im Begriff, 
diese ins Tintenfach zu tauchen. In der Rechten hält er ein Werkzeug, mit dem der 
Federkiel gespitzt werden kann. Beide Attribute kennzeichnen ihn, entgegen der 
Inschrift, als Schreiber und nicht als Illuminator. Dass er sich im Bild als Schreiber 
und im Text als Maler verewigt, mag auf seine Doppelfunktion im Skriptorium ver-
weisen und scheint im Kontext mittelalterlicher Buchproduktion nicht unüblich 
gewesen zu sein. 

Derselbe Zusammenhang begegnet im Selbstbildnis eines Isidor, der sich in einem 
Evangeliar, das 1170 für die Kathedrale von Padua kopiert wurde, folgendermaßen 

	169	 Alexander, Scribi, S. 194. Aber er war wohl nicht der einige Illuminator, Pächt macht im 
Manuskript drei Hände aus, Pächt, S. 101.

Abb. 28 | Ysidorus finxit, Evangeliar, um 1170; 
Padua, Biblioteca Capitolare, Ms. E 1, fol. 85v 
(Legner, Artifex, S. 269).

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14495
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14495


2.2  Oberflächen  |  85 

präsentiert: Si vis scripturas quis fecit scire figuras, Ysidorus finxit doctor bonus aurea 
pinxit.170 Inschriftlich definiert Isidor sich hier als Maler, stellt sich jedoch als Schreiber 
dar, der im Begriff ist, den Buchstaben x des finxit zu vollenden, während er in der 
Linken ein kleines Messer zum Spitzen der Feder (temperino) hält (Abb. 28). In beiden 
Fällen ist die Funktion des Schreiber-Malers sowohl durch die Inschrift als auch durch 
die Art der Darstellung klar auszumachen. Dagegen erscheint die Nonne Guda in 
der Initiale eines Homiliars aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts weder als 
Schreiberin noch Malerin, doch identifiziert sie eine Beischrift in der sie rahmenden 
Blattranke als beides: „Guda, die sündige Frau, hat dieses Buch geschrieben und 
gemalt.“171

Darstellungen von Skriptorien, aus denen Arbeitsdynamiken und Werkstattpro-
zesse nachvollziehbar werden könnten, sind noch rarer. Das Frontispiz eines in Bam-
berg aufbewahrten Manuskripts mit Ambrosius’ ‚De officiis ministrorum‘, einem 
Werk über die Pflichten des Klerus, zeigt verschiedene Arbeitsschritte der Buchpro-
duktion von der Bearbeitung des Pergaments bis zur Einbandherstellung (Abb. 29). 
Doch ist die Illustrierung idealisierend zu verstehen und nicht unbedingt als Hinweis 
auf die Arbeitsteilung im klösterlichen Skriptorium; mehr scheint es sich hier um 

	170	 Toniolo, Evangelistario, S. 8 f.; Padua, Biblioteca Capitolare, Ms. E 1.
	171	 Guda peccatrix mulier scripsit quae pinxit hunc librum, Luckhardt, Homiliar, S. 244; Frankfurt a. M., 

Stadt- und Universitätsbibliothek, Ms. Barth. 42, fol. 110vb (Digitalisat: https://sammlungen.
ub.uni-frankfurt.de/msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14495 [13.01.2025]).

Abb. 29 | Bamberger Schreiberbild, ,De officiis 
ministrorum‘, Mitte 12. Jahrhundert; Bamberg, 
Staatsbibliothek, Ms. Patr. 5, fol. 1v (Staatsbiblio-
thek Bamberg, Ms. Patr. 5, CC BY-SA 4.0).

https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14495
https://sammlungen.ub.uni-frankfurt.de/msma/urn/urn:nbn:de:hebis:30:2-14495


86  |  2  Der Raum in der Rolle

eine Repräsentation der Autarkie der benediktinischen Klöster und ihrer Dedikation 
zum ora et labora zu handeln.172 Ein in New York aufbewahrtes Manuskript, das 
um 1220 datiert wird und ein älteres Manuskript aus dem 10. Jahrhundert kopiert, 
zeigt das Skriptorium des Klosters von Tavara in Spanien: Ein Helfer schneidet Per-
gament in einem offenen Raum, ein weiterer hantiert mit einem Zirkel, wohl für die 
Liniierung der Seite, und ein dritter Kleriker ist im Begriff zu schreiben. Ein neben 
dem Skriptorium dargestellter Glockenturm verdeutlicht den monastischen Kontext 
der Werkstatt (Abb. 30).173 Auf die Arbeitsteilung im mittelalterlichen Skriptorium 
weist auch die berühmte Darstellung des Schreibers Hildebertus, der mit seinem 
Gehilfen Everwinus die Mühen der Buchherstellung am Abschluss einer Abschrift 

	172	 Alexander, Illuminators, S. 12, Reudenbach, Künstlermönche, S. 186; Bamberg, Staatsbi-
bliothek, Ms. Patr. 5, fol. 1v (Digitalisat: https://www.bavarikon.de/object/bav:SBB-KMB-
00000BAV80012010?lang=de, 13.01.2025).

	173	 Alexander, Illuminators, S. 9; New York, Pierpont Morgan Library, Ms. 429, fol. 183 (Digitalisat: 
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348, 13.01.2025).

Abb. 30 | Skriptorium von 
Tavara, Beatus-Kommentar der 
Apokalypse, um 1220, Toledo; 
New York, Pierpont Morgan 
Library, Ms. M. 429, fol. 183 
(Pierpont Morgan Library, New 
York, https://www.themorgan.
org/collection/commentary-
apocalypse/112348/369 
[13.01.2025]).

https://www.bavarikon.de/object/bav:SBB-KMB-00000BAV80012010?lang=de
https://www.bavarikon.de/object/bav:SBB-KMB-00000BAV80012010?lang=de
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348/369
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348/369
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348/369


2.2  Oberflächen  |  87 

von Augustinus’ ‚De civitate Dei‘ aus der Mitte des 12. Jahrhunderts veranschaulicht: 
Während der Gehilfe Ornamente malend am Boden kauert, ärgert sich der am Pult 
sitzende Schreiber über eine Maus, die sich währenddessen an der Tafel genüsslich 
tut (Abb. 31). Dass beide in weltlicher Kleidung zu sehen sind, mag als Hinweis darauf 
verstanden werden, dass sie keine Kleriker waren.174 

Von Hugo Pictor, der den heute in New York aufbewahrten Jesaja-Kommentar 
kopierte und illuminierte, ist ein weiteres Werk bekannt, das ebenfalls in Jumièges 
entstand. Von diesem hat sich nur ein Einzelblatt erhalten, darauf findet sich mit der 
illuminierten Initiale E der Beginn des Exultet-Textes.175 Der Text der Benedictio cerei 
folgte in der Normandie der gallikanischen Version, die sich in einigen Aspekten vom 
beneventanischen Osterlob unterschied.176 Hier wird der Text nicht in einem Rotulus, 
sondern wie üblich in einem Codex festgehalten, jedoch ebenfalls mit durchgehender 
Musiknotation über dem Text. In der historisierten Initiale steht ein Priester vor einem 
Pult, auf dem sich ein aufgeschlagenes Buch und eine Kerze in einem kleinen Kan-
delaber befinden (Abb. 32a, b). Neben dem Kopf des Priesters sind noch vage in roter 
Tinte die Worte Hugo levita zu erkennen, die Pächt zufolge nur der Beginn einer 

	174	 Alexander, Illuminators, S. 15. Vgl. dazu auch Löhr, Hildebertus, S. 26 f.; Legner, Artifex, 
S. 188–190; Rehm, Hildebertus; Fricke, Opifex, S. 47–49; Prag, Bibliothek des Metropolitanka-
pitels, Ms. A XXI/I, fol. 153v.

	175	 Es datiert um 1100, Dosdat, Frammento; Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. 
lat. 13765, Jumièges, fol. Br (Digitalisat: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10542364c/f10.
item, 13.01.2025).

	176	 Zweck, Osterlobpreis, S. 26–37.

Abb. 31 | Schreiberdarstellung von Hildebertus 
und Everwinus, ,De civitate Dei‘, um 1140; Prag, 
Bibliothek des Metropolitankapitels, Ms. A XXI/I, 
fol. 153v (Pfisterer u. von Rosen, Künstler, S. 27).

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10542364c/f10.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10542364c/f10.item


88  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 32a | Hugo levita, Beginn des Exultet, um 1110, Jumièges; Paris, Bibliothèque nationale de 
France, Ms. lat. 13765, fol. Br (gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

https://gallica.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


2.2  Oberflächen  |  89 

längeren Signatur waren.177 Aufgrund der großen stilistischen Übereinstimmung der 
Darstellung, der Entstehung des Blattes in Jumièges, der paläografischen Einordnung 
um das Jahr 1100 und der inschriftlichen Verewigung Hugos ordnete Pächt auch 
dieses Blatt dem Hugo Pictor des Jesaja-Kommentares zu.178 In der Exultet-Initiale 
stellt sich Hugo jedoch nicht als Schreiber oder Illuminator, sondern als Diakon dar; 
zudem als der Diakon, der den Exultet-Gesang gerade ausführt. Damit findet sich 
auch in dieser französischen Version des illuminierten Exultet eine bildliche Wieder-
gabe der sich gerade abspielenden liturgischen Szene – auch wenn diese Miniatur 
anders bewertet werden muss, da sie nicht an ein größeres Publikum, sondern allein 
an den Singenden gerichtet war. Die Selbstdarstellung des Hugo, der nachweislich 
sowohl als Schreiber als auch als Buchmaler tätig war, in seiner Funktion als Diakon 
ist ein deutlicher Hinweis darauf, dass der Schreiber beziehungsweise Illuminator 
hier auch der den Gesang ausführende Kleriker war.179

	177	 Die folgenden Wörter wurden gelöscht, Pächt, Hugo Pictor, S. 100. 
	178	 Ebd., S. 98 f.
	179	 Speciale verweist ebenfalls auf dieses Exultet-Fragment von Hugo, setzt es aber nicht zum 

Herstellungskontext in Bezug. Sie zitiert es allein als Beispiel dafür, dass der Exultet-Gesang 
auch in anderen Regionen Europas abgeschrieben wurde, Speciale, Exultent, S. 178. 

Abb. 32b | Hugo levita 
(Detail), Beginn des Exultet, 
um 1110, Jumièges; Paris, 
Bibliothèque nationale de 
France, Ms. lat. 13765, fol. Br 
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque 
nationale de France).

https://gallica.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


90  |  2  Der Raum in der Rolle

Künstlermönche und Künstlernonnen
Obwohl sich aus den süditalienischen Exultet-Rollen aufgrund der schlechten Über-
lieferung der Herstellungskontexte keine derart eindeutigen Schlussfolgerungen 
ziehen lassen, deuten einige Hinweise darauf, wie eng der Bezug von Schreiben, 
Malen und Singen auch hier war. In der Rolle aus Capua etwa wurde eine Textstelle 
(o felix culpa) nachträglich ausradiert und auf eine andere musikalische Formel neu 
geschrieben. Ähnliches geschah in dem Rotulus, der in der Biblioteca Casanatense in 
Rom aufbewahrt wird (Cas. 724 [B I 13] 3).180 In beiden Fällen war ein musikalisches 
Verständnis nötig, um Text und Melodie in Einklang zu bringen.181

Die Herstellung der Manuskripte durch Kleriker und Klerikerinnen in monasti-
schen oder kirchlichen Skriptorien legt darüber hinaus nahe, dass eine theologische 
Auseinandersetzung mit dem Arbeitsprozess stattgefunden haben muss. Das Frontispiz 
aus St. Michael in Bamberg verdeutlicht dies, aber auch die Selbstdarstellungen des 
Hugo pictor-levita. Neben den theologischen Assoziationen zu Bild, Text und Gesang, 
die in den folgenden Kapiteln weiter ausgearbeitet werden, ist es vor allem die Entschei-
dung für das Medium der Rolle und die Neuerung, die Bilder entgegengesetzt zum Text 
zu positionieren, die die Exultet-Rollen als besonders kreative Objekte kennzeichnen.

Es lässt sich nur fragmentarisch rekonstruieren, welche Bedeutungen Personen 
im Mittelalter der eigenen Schreib- oder Kunstleistung und dem jeweiligen Werkpro-
zess beimaßen. Außer in Signaturen und den wenigen erhaltenen schriftlichen Quellen 
zum Werkprozess wie etwa dem ‚Theophilus-Traktat‘ vom Beginn des 12. Jahrhun-
derts lassen sich darüber wenige Hinweise finden – zudem ist im Falle des Letzteren 
stark umstritten, inwiefern aus den Prologen tatsächlich ein jeweiliges Selbstverständ-
nis spricht oder ob dort nicht ehrfürchtige Demut vor Gott kommuniziert wird.182 
Die Prologe der ‚Schedula diversarum artium‘ scheinen darüber hinaus stark in den 
zeitgenössischen theologischen Diskursen verwurzelt zu sein, die von den Schriften 
des Hugo von St. Viktor ausgingen und in deren Zusammenhang die Aufwertung 
der artes mechanicae steht; inwiefern dieser Zustand auf ein vom benediktinischen 
Orden geprägtes Süditalien zu Beginn des 11. Jahrhunderts übertragbar ist, kann an 
dieser Stelle nicht weiter verfolgt werden.183 Allein an die unter anderem von Peter 
Cornelius Claussen und Albert Dietl angestoßene kunsthistorische Debatte um 
eine möglicherweise in Signaturen fassbare Autorität von Künstlerinnen und Künst-
lern ließe sich anschließen, doch steht dem – im Falle der Exultet-Rollen – oft eine 
fehlende Kontextualisierung vieler Namensnennungen im Wege, wie oben bereits 

	180	 Der Textschreiber scheint die Melodie ebenso gekannt zu haben wie der Notenschreiber; oft 
muss man wohl davon ausgehen, dass die Personen identisch waren, Kelly, Exultet, S. 97. 

	181	 Nach Kelly zeigen gerade solche Beispiele, dass Exultet-Rollen weniger als Kopien von Vorlagen 
aufzufassen sind als vielmehr als kreative Neuschöpfungen eines Mediums, das Text und Bild 
auf immer neue Weise miteinander verknüpfte, Kelly, Exultet, S. 97.

	182	 Mariaux, Faire Dieu, S. 105. Vgl. dazu auch Reudenbach, Künstlermönche.
	183	 Reudenbach, Werkkünste, S. 243–248; Reudenbach, Praxisorientierung. Zum ‚Didascalicon‘ 

des Hugo von St. Viktor vgl. u. a. Senger, Hugo von St. Viktor; Kruse, Begründungen.



2.2  Oberflächen  |  91 

dargelegt wurde.184 Wenige der erhaltenen Rollen geben Grund zur Annahme, dass 
sich ihre Künstler besonders profilieren wollten; sie alle präsentieren sich durch ihre 
Kleidung, Tonsur oder verwendete humilitas-Formeln in erster Linie als Mönche. 
Bruno Reudenbach schlug vor, diesbezügliche Namensnennungen in den Werken 
vor allem unter diesem Gesichtspunkt zu untersuchen: Ähnlich wie in Fürbittgebeten 
hätten auch hier die ‚Einschreibungen‘ der Namen der memoria der Ausführenden 
dienen können. Dies kommt bereits in frühen Signaturen von Schreiberinnen und 
Schreibern zum Ausdruck, wie zwei Beispiele aus der insularen und karolingischen 
Buchmalerei (beide um 820) verdeutlichen: Macregol, Abt von Birr, verewigt sich in 
seinem Werk mit den Worten „Macregol malte dieses Evangeliar. Wer immer es lese 
und seine Geschichte verstehe, bete für Macregol den Schreiber“,185 und ein Minia-
tor Adelricus, der mit dem Kloster Corvey assoziiert werden kann, schreibt in einer 
Kopie von Terenz’ ‚Andria‘: „Habe Erbarmen mit mir, oh Gott, entsprechend deiner 
großen Gnade. Adelricus fertigte mich“.186 Beide empfehlen sich durch ihr Werk und 
ihre Tätigkeit des Schreibens beziehungsweise Illuminierens der Güte Gottes, wobei 
Ersterer sich an den Lesenden als Fürbittenden wendet, Letzterer an Gott selbst. 
Die Nonne Guda, die in der oben bereits thematisierten Initiale als Schreiberin und 
Malerin auftritt, bezeichnet sich selbst als „sündige Frau“ (peccatrix mulier).187 Die 
Blattranke, auf der die Beischrift geschrieben ist und die von Guda mit der Linken 
ergriffen wird, mag hier auch auf die Erbsünde anspielen.

Der hohe Stellenwert, den die Nennung eines Namens im Memorialwesen 
hatte, wirft auch ein bezeichnendes Licht auf die Namensnennung in Schrei-
bervermerken, erst recht, wenn diese wie beim Totengedenken mit der an die 
Leser gerichteten Bitte um Gebet und Fürbitte verbunden waren. Das legt den 
Schluss nahe, dass die Schreibernamen wenig zu tun haben mit einem Bruch 
der Anonymität aus künstlerischem Selbstbewusstsein, Stolz oder Ruhmes-
sucht. Es ging vielmehr um die Erwartung des Seelenheils für den jeweiligen 
namentlich identifizierbaren Schreiber, der dafür seine Schreibarbeit verrich-
tet hatte und dem auch nach seinem Tod noch das vom Leser erbetene und 
erbrachte Gebet zugutekommen sollte. Dabei folgen die Vermerke zugleich 
dem monastischen Gebot der humilitas und verzichten auf das Ruhmes- und 
Würdigungsrepertoire, wie es in der Epigrafik zu beobachten ist.188

	184	 Bari war 1025 noch Teil des Byzantinischen Reiches, in dem das Künstlerselbstverständnis 
möglicherweise anders gelagert war, vgl. dazu Lidova, Signature. Ich danke Mandy Telle 
(Heidelberg) für den Hinweis auf diesen Aufsatz.

	185	 Macregol dipinxit hoc Evangelium. Quicumque legerit vel intellegerit istam narrationem orat pro 
macreguil scriptori, Alexander, Illuminators, S. 6.

	186	 Miserere mei deus se[cundum magnam misericordiam tuam, Ps. 59]. Adelricus me fecit, Alexander, 
Illuminators, S. 6.

	187	 Luckhardt, Homiliar, S. 244, vgl. Anm. 171 in diesem Kapitel.
	188	 Reudenbach, Künstlermönche, S, 187. 



92  |  2  Der Raum in der Rolle

Da Abschrift und Ausmalung oft in einer Hand lagen und die Zeichensysteme Bild 
und Schrift im Mittelalter in einer Art Analogie verstanden wurden (vgl. Kap. 4.1.1 
und 4.1.4), kann eine Selbstdarstellung im Bild ähnlich der schriftlichen Namens-
nennung verstanden werden. Eine Bezugnahme auf den schreibenden Körper findet 
sich zudem, wenn in monastischem Kontext Signaturen und Vermerke selbst darauf 
verweisen, wie anstrengend das Handwerk für die ausführenden Personen war.189 
So hinterlässt uns etwa ein Schreiber aus Corbie im 9. Jahrhundert die Anmerkung: 

Freund, der du dies liest, halte deine Finger zurück, damit du nicht unver-
sehens die Buchstaben verdirbst, denn ein Mensch, welcher nicht schreiben 
kann, glaubt, es mache ihm keine Arbeit; jedoch so willkommen wie dem 
Seemann der Hafen lacht, ist dem Schreiber die letzte Zeile. Die Feder wird 
mit drei Fingern gehalten, und der ganze Körper müht sich ab. Gott sei Dank. 
Ich in Gottes Namen Warembert habe dies geschrieben. Gott sei Dank.190

Nach dem benediktinischen Gebot des ora et labora war das Schreiben eine ange-
sehene Tätigkeit.191 Dass der Schreiber dies dem Lesenden in Erinnerung ruft, mag 
nicht nur geschehen, um die sorgsame Handhabung des Manuskriptes zu gewähr-
leisten, sondern auch, um in ihm die memoria des Warembert über dessen Arbeit 
aufrechtzuerhalten.

2.2.3	 Bezüge zwischen Bild und Text

Im Prolog eines Manuskripts aus dem 7. Jahrhundert wird das Werk mit den Worten 
librorum formatio kommentiert und die eigene Arbeit damit als „formgebende und 
ordnende Tätigkeit [...], die eine materielle Entsprechung im fertigen [...] Buch findet“, 
definiert.192 So wird auch hier der Herstellungsprozess der mise en page angespro-
chen – also das Anordnen von Buchstaben, Zeilen, Text und Bild. Die Buchseite wird 
als Raum verstanden, in dem eine materielle Positionierung von schriftlichen und 
bildlichen Systemen möglich ist. Die Kunstgeschichte setzt sich seit einiger Zeit mit 
diesem Verhältnis von Bild und Text auseinander. Vor allem interessierten bisher die 
schon erwähnten Beischriften von Ausführenden und Stiftenden, aber auch tituli und 
Spruchbänder in Fresken oder in der Bildhauerei zogen immer wieder Aufmerksamkeit 

	189	 Hamburger, Script, S. 10.
	190	 Amice qui legis, retro digitis tene, ne subito litteras deleas, quia ille homo qui nescit scribere, nul-

lum se putat habere laborem, quia sicut navigantibus dulcis est portus, ita scriptori novissimus 
versus. Calamus tribus digitis continetur, totum corpus laborat. Deo gracias. Ego in dei nomine 
Vuarembertus scripsi. Deo gratias, nach Reudenbach, Künstlermönche, S. 185, 188; Paris, 
Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 12296, fol. 162r.

	191	 Vgl. dazu auch Kiening, Schrift, S. 34. 
	192	 Carmassi, Materialität, S. 26.



2.2  Oberflächen  |  93 

auf sich. In der Kombination von Text und Bild lässt sich der Versuch konstatieren, 
„über die Bilder den Betrachter auf eine höhere Wirklichkeit einzustimmen, an die 
der Text nur heranführt.“193 Tituli in Versform sind zwar seit karolingischer Zeit 
verbreitet, mit der kulturellen Wende von einer oralen zu einer schriftlich geprägten 
Kultur um das Jahr 1100 gewannen Text und Schriftlichkeit jedoch immer mehr an 
Bedeutung.194 Zwar verlagerte sich in dieser Zeit in erster Linie das Verhältnis zwi-
schen geschriebener und artikulierter Sprache, doch waren textbegleitende Bilder 
von dieser Neujustierung ebenfalls betroffen. Susanne Wittekind etwa macht dies 
daran fest, dass ab dem Ende des 11. Jahrhunderts vermehrt mündliche Rede im Bild 
verschriftlicht wurde. Dialoge konnten so bei der Lektüre imaginiert hörbar werden, 
was die visuelle Wahrnehmung um eine auditive Dimension bereicherte.195

Im Falle der Exultet-Rollen tritt Text jedoch nicht begleitend zum Bild auf, viel-
mehr folgt hier das Bild dem Text. Auch entfällt die Transferleistung vom gelesenen 
zum innerlich gesprochenen Wort, wie es bei gemalten oder gemeißelten Spruchbän-
dern der Fall ist, in der Exultet-Liturgie – hier ist der Gesang, den die Bilder illustrieren, 
tatsächlich zu vernehmen.196 Als Vergleiche bieten sich daher Gegenüberstellungen 
mit illuminierten Chorbüchern an, in denen sich das Phänomen der Visualisierung 
von gesprochenen Inhalten besonders oft finden lässt. In einem österreichischen 
Antiphonar aus der Mitte des 12. Jahrhunderts leitet die Initiale C das auf Jesaja 40,6–9 
basierende Stundengebet des Clama in fortitudine ein. Darin findet sich eine Darstel-
lung des Propheten. Er ist im Begriff, die entsprechenden Worte zu rufen und hält 
zur Verdeutlichung auch ein Schriftband in den Händen, das sich in den Text des 
Gesanges hineinrollt (Abb. 33).197 Bild und Schrift – beziehungsweise Gesang – sind 
hier auf visueller Ebene mehrfach miteinander verschränkt: durch die bevölkerte 
Initiale, den im Singen begriffenen Propheten und das Spruchband, das die Initiale 
und den folgenden Text zeichnerisch miteinander verbindet.

	193	 Curschmann, Schnittpunkt, S. 36.
	194	 Stella, Versus.
	195	 Wittekind, Schriftband, S. 345, 350.
	196	 Ob alle Gläubigen den lateinischen Gesang verstanden, ist fraglich, ebenso, ob sie die lateini-

schen Inschriften lesen konnten.
	197	 Curschmann, Schnittpunkt, S. 43.

Abb. 33 | ,Gottschalk-Antipho-
nar‘, 1190/1199, Lambach 
(Österreich); New Haven, Bei-
necke Rare Book & Manuscript 
Library, Ms. 481,51, fol. 1v 
(Beinecke Rare Book & Ma-
nuscript Library, Yale University).



94  |  2  Der Raum in der Rolle

Trotz der engen medialen Verzahnung blieb Schrift, die im Christentum im logos 
das Wort Gottes selbst reflektiert und somit vor anderen Zeichensystemen ab origine 
Vorrang hatte, dem Bild meist überlegen – entsprechend dem Johannesevangelium 1,1: 
„Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott.“ Auch 
waren Bilder nicht liturgisch notwendig, anders als das gesprochene Wort. Dass 
Bilder dennoch Funktionen übernehmen konnten, die Schrift nicht leistete, steht 
dabei außer Frage. In den Exultet-Rollen fungieren sie (nicht nur) als Kommentare 
zum Text und Multiplikatoren der geschriebenen Botschaft: Die dargestellten Sze-
nen – sowohl biblischer als auch liturgischer Natur – gehen weit über die im Text 
enthaltenen Informationen hinaus. Anders als im Text, der institutionalisiert war, 
konnten im Bild auch regionale Besonderheiten zum Ausdruck kommen oder lokale 
Gegebenheiten aufgegriffen und sogar kommentiert werden. Derlei Bezüge werden 
in den folgenden Kapiteln vertieft; an dieser Stelle interessieren vornehmlich die 
materiellen Verflechtungen von Bild und Text. 

Sowohl der Akt des Schreibens wie auch die Ausführung der Miniaturen sind 
als materialisierende Vorgänge im Raum zu begreifen.198 Die Wahrnehmung der 
liturgischen Rollen im Ritual ist determiniert durch das Material des Trägermediums, 
seine Form wie seine Oberfläche, die in der Tinte, den Farben und dem Anbringen 
von Gold manifest wird; das Layout beeinflusst somit Rezeptionsmodi.199 Auch im 
Herstellungsprozess wurde bereits offensichtlich, wie eng die Bezüge zwischen Text, 
Bild und Musiknotation in der Gestaltung und liturgischen Verwendung der Objekte 
sind. In den meisten Exultet-Rollen wurde das Bild vor dem entsprechenden Textteil 
positioniert, auch im Falle der Bareser Rolle; so wurde sichergestellt, dass es beim 
Gesang der zugehörigen Stelle (theoretisch) zu sehen war.200 Dass jede Rolle als eigen-
ständiges Objekt und für einen bestimmten Kontext kreiert wurde, zeigt sich neben 
ikonografischen Aspekten vor allem im Verhältnis von Text und Bild. Das formale 
Verhältnis beider Systeme zueinander unterscheidet sich in den einzelnen Rollen 
sehr stark voneinander, teilweise gibt es sogar Divergenzen innerhalb einer Rolle, 
was in solchen Fällen jedoch Hinweise auf schlecht geplante Herstellungsprozesse 
oder spätere Überarbeitungen sein können. 

Bari 2 ist hier wieder ein gutes Beispiel: Trennungen zwischen Text und Bild erschei-
nen entweder gar nicht, sind durch einfache rote oder schwarze Linien markiert oder 
durch breite Flechtbänder, deren Ornamentik die der seitlichen Zierleisten aufnimmt 
(vgl. Abb. 13a). In Vat. lat. 9820 finden Grenzziehungen durch einfarbige grüne Streifen 
statt, die auch die Zierleisten miteinander verbinden, sodass ein Gliederungssystem 
entsteht, das an großflächige Zyklen der Wandmalerei – wie in Sant’Angelo in Formis 
oder zuvor schon in Müstair – erinnert. An anderer Stelle wird diese visuelle Grenze 
Teil des Bildes: In der Darstellung der Übergabe des Rotulus durch Johannes auf dem 

	198	 Horstkotte u. Leonhard, Einleitung, S. 6 f.; Greber, Ehlich u. Müller, Einleitung, S. 9.
	199	 Dies konnte so weit gehen, dass das Pergament mit der Haut Christi assoziiert wurde und die 

rote Tinte mit Christi Blut, vgl. Richter, Pergamentbearbeitung; Hamburger, Script, S, 10.
	200	 Maniaci u. Orofino, Rouleaux, S. 75.



2.2  Oberflächen  |  95 

Abb. 35 | Jerusalem, Bibliothek 
des griechischen Patriarchen, 
Ms. Stavrou 42, fol. 114v 
(Tsamakda, Companion, 
Abb. 53).

Abb. 34 | Darstellung der 
Kirche und Weihe der Gaben, 
Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; 
Gaeta, Museo Diocesano, Exul-
tet 3 (Cavallo, Orofino u. Pecere, 
Exultet, S. 372).



96  |  2  Der Raum in der Rolle

letzten Bogen von Vat. lat. 9820 fungiert der grüne Streifen als Grund, auf dem sich die 
Szene abspielt. Im Falle von Gaeta 3 rahmen die schmalen grünen Linien nur die jeweilige 
Miniatur, was sie besonders nobilitiert und stärker vom Text abhebt (Abb. 34). Parallelen 
dazu lassen sich in der byzantinischen Manuskriptproduktion finden (Abb. 35).

In den meisten Exemplaren besteht jedoch keine Trennung durch Linien zwischen 
Bild und Text, wie etwa in Bari 1 und Bari 2. In dem Pontifikale aus Benevent – dem 
ältesten erhaltenen liturgischen Rotulus Süditaliens – werden Bild und Text nicht 
besonders visuell geschieden, zudem scheinen die Figuren durch das Fehlen eines 
Hintergrundes wie im Raum zu schweben (vgl. Abb. 46a, b). Ähnlich wie in Pisa 2 
und Troia 3 erscheinen hier außergewöhnlich viele Miniaturen, die dementspre-
chend schmaler sind und dadurch mehr wie Bildkommentare zum Text wirken. Im 
Vergleich dazu nehmen die Szenen in Bari 1 oder dem Rotulus von Salerno geradezu 
monumentale Maße ein. Vermutlich deutet sich bereits in der Anlage der Bilder ein 
unterschiedlicher funktionaler Kontext an: Das Pontifikale war auf eine andere Art der 
visuellen Wahrnehmung ausgelegt als Bari 1. Ersteres wurde vom Bischof während 
der Ordination der Kleriker genutzt; die Miniaturen laufen in dieselbe Richtung wie 
der Text und wenden sich allein an den die Liturgie Ausführenden.201 Demgegenüber 
stehen in Bari 1 wenige, dafür aber großformatige Miniaturen, die umgedreht zum 
Text vielmehr den Willen erkennen lassen, sie auch den Rezipienten gegenüber dem 
Diakon auf der Kanzel erkennbar zu machen.

Wo Text und Bild materiell miteinander verschränkt sind, ist nicht immer klar, 
inwiefern dies bewusst geschah. In Gaeta 2 reichen Musiknotation und Text öfter ins 
Bild hinein, ähnliches geschieht in dem älteren, in Neapel aufbewahrten Exemplar 
aus Mirabella Eclano: In der Szene des Entzündens der Osterkerze, die der Initiale E 
vorangestellt ist, reicht der Text ins Bild oder ist Teil des Bildes. LUMEN XPI erscheint 
rechts vom Haupt des Diakons, der gerade die Kerze umfasst, während der Bischof – 
gekennzeichnet durch die reiche Kleidung, auf der noch Farbrückstände erkennbar 
sind – die Kerze mithilfe eines Stabes entzündet (Abb. 36).202 Eine ähnliche Verschrän-
kung von Text und Bild findet sich in der analogen Szene von Pisa 2: Auch hier 
umgreift der Diakon auf der Kanzel die Kerze und ist im Begriff, das Lumen Christi 
anzustimmen. Die Worte Lumen xριστός erscheinen dabei rechts und links von seinem 
Kopf in Richtung des Textes, also entgegengesetzt zur Bildrichtung (Abb. 37). Der 
Gesang wird hier durch die Buchstaben rings um sein Haupt visualisiert, dabei ver-
binden sich die beiden Leserichtungen von Text und Bild mit dem Raum des Perga-
ments. Trotz des großen Potenzials dieser medialen Verschränkung gerade in den 
performativ angelegten liturgischen Szenen wurde dies nur selten genutzt.

	201	 Die Funktion des Rotulus wurde immer wieder diskutiert: Belting geht aufgrund der außer-
gewöhnlichen Detailliertheit in der Darstellung lokaler Riten davon aus, dass die Miniaturen 
als Anhaltspunkte und Handlungsanweisungen für die Ordination dienen konnten, Belting, 
Malerei, S. 146; Zchomelidse, Schriftrollen, S. 10. Vgl. auch Reynolds, Image, S. 27.

	202	 Das Entzünden der Kerze während des Gesanges des Lumen Christi noch vor dem Anstim-
men des Exultet war eine der Neuerungen der römischen Liturgie, die in Süditalien unter Abt 
Desiderius eingeführt wurde.



2.2  Oberflächen  |  97 

Abb. 36 | Entzünden der Osterkerze, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Benevent (?); Neapel, Biblioteca 
Nazionale Vittorio Emanuele III, Exultet 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 307).



98  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 37 | Lumen Christi, Exultet-Rolle, vor 1071, Capua / Apulien?; Pisa, Museo dell’Opera del Duomo, 
Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 163).

https://gallica.bnf.fr


2.2  Oberflächen  |  99 

Ein weiteres Beispiel der Verflechtung von Text und Bild findet sich in allen Rollen 
in den beiden Initialen, die Prolog und Präfation einleiten. Das VD des Vere dignum 
war bereits in karolingischer Zeit als Gestaltungsfläche beliebt.203 So ist es bemer-
kenswert, dass die Illuminatoren der Exultet-Rollen zugunsten einer größeren Ver-
schmelzung von Text und Bild mit dieser Tradition brachen und das V über Kopf in 
Bildrichtung in Form eines Ω darstellten, in dem sie meist eine Darstellung Christi 
ansiedelten (vgl. Abb. 4d, 13c). Allein in der Rolle von Avezzano findet sich die VD-
Initiale, dieses Manuskript wurde jedoch nicht mit großformatigen Miniaturen aus-
gestattet. In den Rollen Troia 1 und Gaeta 3 erscheint die Kreuzigung im V (in Ω-Form), 
eine ebenfalls karolingische Tradition, die sich in Kombination mit der Initiale T des 
Te igitur schon im ,Gellone-Sakramentar‘ (Paris, Bibliothèque nationale de France, 
lat. 12048, 2. Hälfte des 8. Jahrhunderts, Abb. 38), den ‚Leges Langobardorum‘ in 
St. Gallen (Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 730, 8. Jahrhundert) oder im ,Drogo-Sakramen-
tar‘ aus Metz (Paris, Bibliothèque nationale de France, lat. 9428, Mitte des 9. Jahrhun-
derts) finden lässt.204 

	203	 Hamburger, Script, S. 16. 
	204	 Die T-Initiale des Te igitur gehörte zu den frühesten und meistverwendeten historisierten 

Initialen überhaupt, Ott, Text, S. 347–349. Vgl. dazu auch Jakobi-Mirwald, Text, S. 40, 44, 57. 

Abb. 38 | Initiale Te igitur, ,Gellone-Sakramentar‘, 
750/790; Paris, Bibliothèque nationale de France, 
Ms. lat. 12048, fol. 143v (gallica.bnf.fr / Biblio-
thèque nationale de France).

https://gallica.bnf.fr


100  |  2  Der Raum in der Rolle

In Bari 1 misst die Initiale E 34 Zentimeter, sie nimmt mit der ganzen Breite des 
Schriftspiegels also ebenfalls Bildgröße ein. Die Initialen fungieren so auch als Verweis 
auf die Bildlichkeit des Textes und die Schriftlichkeit des Bildes. Dies trifft nicht nur 
auf Exultet-Rollen zu. Schon in der insularen Buchmalerei entstanden seitengroße 
Initialen.205 Hamburger konstatiert, dass „the elaborately inscribed and decorated 
written word could also be seen as a form of imagery“.206 Er vertritt dabei jedoch 
die These, dass Bilder anders als Texte ‚gelesen‘ wurden – schon allein deshalb, weil 
sie auch von Personen verstanden wurden, die nicht lesen konnten (vgl. Kap. 4.1.1). 
Die Funktion von Initialen sei zum einen narrativ, gehe zum anderen aber weit 
darüber hinaus, da sie den Text auch interpretierten. Initialen können die Funktion 
von Lesezeichen übernehmen, sie erleichtern das Auffinden bestimmter Textstellen 
und gliedern im Falle der Exultet-Rollen den Text in Prolog und Präfation.207 Darauf, 
dass die Initialen mancher süditalienischer Rollen dennoch mehr als Bild denn als 
Text behandelt wurden, deutet die Initiale E in Bari 2 hin: Die Ecken des Buchstabens 
sind durch Medaillons mit Büsten der Evangelisten sowie von Maria und Christus 
herausgehoben, die sich nicht am Schriftspiegel, sondern an der Bildrichtung orien-
tieren (vgl. Abb. 13b).

Text im Bild findet sich in allen Exultet-Rollen nur an einer Stelle: Wo in den 
Darstellungen der liturgischen Szenen der entrollte Rotulus zu sehen ist, sind darauf 
in einigen Fällen die ersten Worte der entsprechenden Gesangseinheiten oder der 
Beginn des Exultet-Textes zu erkennen. Aufgrund der medialen und performativen 
Bedeutung dieser bildlichen Inszenierung von Schrift im Bild soll dieser Aspekt im 
folgenden Kapitel weiter ausgeführt werden. Text am Bild findet sich nur im Fall 
von Barb. lat. 592, wo die Miniaturen nachträglich beschriftet wurden. Da diese Art 
der Beschriftung nicht im Herstellungsprozess der Rolle angelegt war, sondern eine 
spätmittelalterliche Rezeption und Bewertung der Rolle spiegelt, wird auch darauf 
an späterer Stelle eingegangen (vgl. Kap. 5.2.3). 

Der Gestaltungsprozess beziehungsweise die Herstellung der liturgischen Rollen 
konnte ihre Wahrnehmung und Bedeutung grundlegend definieren. Da die Herstel-
lung von Schrift und Bild im Falle der Exultet-Rollen sehr wahrscheinlich in geistlichen 
Händen lag – darauf deuten sowohl die Darstellungen von Stiftenden und Ausführen-
den als auch die Verzahnung von Liturgie und Herstellung –, ist es wahrscheinlich, 

Schon Isidor von Sevilla zieht eine Verbindung zwischen dem Buchstaben T und dem Kreuz, 
Isidor von Sevilla, Etymologiarum, I, III, 9, hg. v. Lindsay. Vgl. dazu auch Frese, Aktualpräsenz, 
S. 166; Kitzinger, Cross, S. 70, S. 74–81.

	205	 Vgl. etwa Dublin, Trinity College Ms. A. 4. 6 (56), fol. 22, Alexander, Insular Manuscripts, 
Abb. 275. Zum Verhältnis von Bild und Text in historisierten Initialen vgl. Jakobi-Mirwald, 
Text, S. 94–108.

	206	 Hamburger, Script, S. 1. Mohnhaupt postuliert, dass zwischen Bild und Schrift bzw. Buchstabe 
unterschieden werden müsse: Wenn Initialen sowohl bildlich als auch textlich funktionier-
ten, müsse zwischen den beiden Zeichensystemen eine Divergenz erkennbar gewesen sein, 
Mohnhaupt, Initialzündungen, S. 35. 

	207	 Mohnhaupt, Initialzündungen, S. 41.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  101 

dass im Herstellungsprozess theologische Überlegungen greifbar werden. Gerade wo 
die liturgische Nutzung und die Produktion im Skriptorium personell zusammen-
fallen, ist es naheliegend, dass auch die Wahrnehmung im Ritual in der Herstellung 
mit bedacht wurde – das Objekt also für eine bestimmte Wahrnehmung geschaffen 
wurde. Zu unterscheiden ist hier jedoch zwischen einer klerikalen und einer Laien-
Rezeption; es ist offensichtlich, dass die theologische Ausbildung das Verständnis und 
die Rezeption der Rollen im Ritual determinierte. 

2.3	 Zum Medium der Rolle

2.3.1	 Rollen als Schrift- und Bildträger im Mittelalter

Warum man in Süditalien im 10. Jahrhundert begann, einen Teil der Osterliturgie in 
Rollen abzuschreiben, ist ungewiss und aus keiner anderen Region des christlichen 
Europa bekannt. Der Exultet-Gesang wurde für gewöhnlich ebenso wie der Rest der 
Osterliturgie in Codices tradiert. Vor der Verbreitung des Codex im 3. und 4. nach-
christlichen Jahrhundert waren Rollen das meistgenutzte Schreibmedium im Mittel-
meerraum, aber auch darüber hinaus, etwa in Asien, verbreitet.208 Als Beschreibstoff 
nutzte man in der griechischen und römischen Antike wie in Ägypten meist Papyrus 
und vereinzelt auch Pergament, das etwas robuster, aber auch schwerer herzustellen 
war.209 Im antiken Griechenland wurde die Rolle als byblos, biblion, charta oder tomos 
bezeichnet,210 die römische Antike nutzte vor allem die Begriffe volumen und stramen, 
aber auch liber oder libellus.211 Im Mittelalter findet sich neben der Bezeichnung 
volumen am häufigsten rotulus, auf welches unter anderem das deutsche ‚Rolle‘, das 
englische ‚roll‘ oder das französische ‚rouleau‘ zurückgehen.212 

Mit dem Medienwandel von der Rolle zum Codex gingen kulturelle Prozesse 
einher, die trotz ihrer immensen Bedeutung für Schreib-, Lese- und damit auch mne-
motechnische Vorgänge noch nicht vollständig geklärt sind. Antike Rollen waren 
meist horizontal und einseitig beschrieben und der Text war in Kolumnen unterteilt, 
was die Handhabung des Mediums erleichterte. Beide Hände waren notwendig, um sie 
auf der einen Seite ab- und auf der anderen wieder aufzurollen; das Blättern im Codex 
gestaltete sich daher um einiges praktikabler. Dort waren bestimmte Textstellen auch 

	208	 Kelly, Exultet, S. 14. Vgl. zu Asien Giele, Peltzer u. Trede, Rollen, S. 684–686. Vgl. auch 
Santifaller, Papyrusrollen mit einer Aufzählung von 128 ihm damals bekannten Rollen. 
Schon vor der christlichen Zeitrechnung wurde auch Papyrus in Codexform genutzt, vgl. 
hierzu Zammit Lupi u. a., Graz Mummy Book. Ich danke Christine Jakobi-Mirwald für diesen 
Hinweis.

	209	 Weitzmann, Illustrations, S. 83.
	210	 Seltener findet sich auch die Bezeichnung teuchos, Birt, Buchrolle, S. 21.
	211	 Ebd., S. 22.
	212	 Während das englische ‚roll‘ eine vertikale Rolle meint, bezeichnet das nicht wortverwandte 

‚scroll‘ die horizontale Version, Hamburger, Script, S. 49; Kelly, Exultet, S. 13.



102  |  2  Der Raum in der Rolle

einfacher zu finden und zu markieren. Zudem fand auf dem beidseitig beschreibbaren 
Pergament doppelt so viel Text Platz und die die Codices ließen sich unkomplizierter 
transportieren und aufbewahren als Rollen.213 

Kurt Weitzmann stellte die These auf, dass mit dem Medienwechsel auch eine 
intensivere Nutzung von Bildern einherging: In Codices waren Miniaturen durch 
die gegenüberliegende Seite und den Einband sowie durch das flache Format besser 
geschützt als in Rollen, wo die Farben weniger gut hafteten und durch die Rundung 
leichter Gefahr liefen, abzuplatzen. Das Auf- und Abrollen der Rollen führte zu einer 
ständigen Beanspruchung vor allem der äußeren Blätter, was auch die vielen Mate-
rialverluste auf den ersten Pergamentbögen der Exultet-Rollen verdeutlichen. Erst 
im Codex konnten sich die Bilder vom Text emanzipieren: Immer öfter nahmen sie 
die ganze Seite ein und etablierten sich als eigenständiges Ausdrucksmittel neben 
der Schrift.214

Verwendungskontexte von Rollen im Mittelalter
Trotz der Ausbreitung des Codex seit der Spätantike verlor die Rolle nie vollkommen 
an Bedeutung und wurde weiterhin genutzt, wenn auch vereinzelter als zuvor. Erhal-
tene Rollen, aber auch ihre bildliche Darstellung, zeigen, dass sie noch bis in die Frühe 
Neuzeit Verwendung fanden, aber auch, dass bestimmte mediale Zuschreibungen mit 
der Nutzung einhergingen.215 In der christlichen Kunst etwa ist die Rolle zentraler 
Bestandteil der traditio legis und symbolisiert den Missionsauftrag Christi an Paulus 
(Abb. 39), zudem erscheint sie als Attribut der Propheten (Abb. 40). In beiden Fällen 
sollte das Medium wohl weniger auf seinen Text verweisen als vielmehr auf das davon 
verlesene Wort und den Akt des Sprechens.216 Wo es im Bild auf die Evokation des 
geschriebenen Wortes ankam, wählte man als darzustellendes Schriftmedium hingegen 
den Codex. Anschaulich wird diese Unterscheidung etwa in einer doppelseitigen 
Miniatur, die das ,Abdinghofer Evangeliar‘ (Köln, um 1050) einleitet (Abb. 41).217 Im 
linken Bildfeld ist Christus frontal dargestellt, in der Rechten hält er einen aufgeschla-
genen Codex, in dem die ersten Worte aus Johannes 10,9 zu lesen sind (Ego sum ostium 
per me si quis introierit salvabitur et pascua inveniet), während er in der Linken einen 
vertikal entrollten Rotulus vorweist. Dort liest man eine Paraphrasierung von 

	213	 Gern wird zur Verdeutlichung dieses Umstandes auf Gregor den Großen verwiesen, von dem 
überliefert ist, dass er ein Werk, für das zuvor 35 Rollen nötig waren, in nur sechs Codices 
abgeschrieben habe, Kelly, Exultet, S. 14. 

	214	 Alexander, Illuminators, S. 35. Außerdem bekamen Bilder nun immer öfter auch Rahmungen 
und Hintergründe, Weitzmann, Illustrations, S. 83–112. Vgl. zur unterschiedlichen Medialität 
von Text in Rollen und Codices Kössinger, Gerollte Schrift. 

	215	 Doublier, Johrendt u. Alberzoni, Einleitung, S. 11. Die Rollenform wird auch heute noch 
für bestimmte Kontexte genutzt, vgl. dazu Hartnell, Scrolls.

	216	 „Es handelt sich nicht um pragmatische Schriftlichkeit, sondern um Texte, die durch rhetorische 
Stilmittel, Metrik und / oder Reim sprachlich markiert sind“, Miedema, Reiseliteratur, S. 39.

	217	 Berlin, Kupferstichkabinett, SMB, Ms. 78 D 3, ff. 1v–2r.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  103 

Abb. 39 | Einband des ,Codex 
Wittekindeus‘, Elfenbein, 962–973, 
Mailand; Berlin, Staatsbibliothek, Ms. 
theol. lat., fol. 1 (Staatsbibliothek zu  
Berlin – Stiftung Preußischer Kulturbe-
sitz).

Abb. 40 | Prophet mit Kapuze und 
Spruchband, 1383/1387, Ulmer Müns-
ter, Chor (prometheus Bildarchiv).



104  |  2  Der Raum in der Rolle

Markus 16,15 (Ite in orbem universum predicate evangelium meum omni creaturae). Im 
Bildfeld auf der gegenüberliegenden Seite sind die zwölf Apostel versammelt, Christus 
zugewandt und die Hände ihm – sogar über die Rahmung des Bildfeldes hinaus – 
entgegengestreckt; bereit, das Wort offenbar auch materiell zu empfangen. Ihre Blicke 
richten sich dabei vornehmlich auf den ihnen zugewandten Rotulus. Während der 
offene Codex mit Christus als logos und Vermittler des christlichen Erlösungsgedan-
kens assoziiert und während der Lektüre des Evangeliars vor Augen gestellt wird, 
versinnbildlicht der Rotulus die Verbreitung des logos durch die Missionstätigkeit der 
Apostel und somit die mündliche Weitergabe der christlichen Heilslehre.218 

Auf diese orale Konnotation von Schriftrollen verweisen auch erhaltene mittel-
alterliche Rotuli über den religiösen Kontext hinaus. Die im Mittelalter vornehmlich 
vertikal beschriebenen Pergamentbögen wurden auch im Theater oder im geistlichen 
Spiel genutzt, wo die zu rezitierenden Texte auf kleinen Rotuli standen, die es erlaub-
ten, immer nur den jeweiligen Text vor Augen zu haben. Erhalten sind von diesen 
Theater-Rollen aufgrund ihrer ephemeren Bestimmung nur sehr wenige, doch in 

	218	 Hamburger, Script, S. 49–52.

Abb. 41 | ,Abdinghofer Evangeliar‘, um 1050, Köln; Berlin, Staatliche Museen, Kupferstichkabinett, 
Ms. 78 D 3, fol. 1v–2r (Kupferstichkabinett, Staatliche Museen zu Berlin – Stiftung Preußischer Kulturbesitz).



2.3  Zum Medium der Rolle  |  105 

einigen spätmittelalterlichen Darstellungen von Dichtern und Minnesängern sind 
diese mit schlicht gestalteten Rollen in den Händen zu sehen, wie etwa im ‚Codex 
Manesse‘ (Abb. 42).219

Die Rolle als Sinnbild für das gesprochene beziehungsweise gesungene Wort ist 
auch für den Verwendungskontext von Exultet-Rollen ausschlaggebend, doch reicht 
dies nicht als Erklärung für die Wahl des Mediums: Der christliche Gottesdienst war – 
und ist – in hohem Maße durch Musik und das Verkünden des Wortes charakterisiert, 
dennoch nutzte man für die Aufzeichnung der meisten Gesänge Codices. Nur sehr 
vereinzelt finden sich Hinweise auf musikalische Kompositionen im religiösen Kon-
text, die auf Rollen niedergeschrieben wurden.220

	219	 Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. Pal. germ. 848 (digitale Edition: https://doi.org/10.11588/
diglit.2222). Hiervon kommt seit dem 16. Jh. auch die Redewendung, ‚eine Rolle spielen‘ bzw. 
(im Theater)‚ eine Rolle übernehmen‘, Langer, Rolle, S. 864 f. Zu weiteren Theaterrollen auch 
Cavallo, Genesi, S. 216; Kössinger, Gerollte Schrift, bes. S. 152; Miedema, Reiseliteratur, S. 26 f. 
Miedema zählt hierfür nur drei erhaltene Beispiele auf – allerdings nur für den deutsch- und 
niederländischsprachigen Raum: Das sog. Osterspiel von Muri, aus der Mitte / 2. Hälfte 13. Jh., 
die Breslauer Heroldsrolle (15. Jh.) und die Frankfurter Dirigierrolle (Anfang 14. Jh.), ebd. 
S. 40–43. 

	220	 Von Notker von Sankt Gallen ist etwa überliefert, dass seine musikalischen Notizen in Teilen 
zu Rollen zusammengefügt wurden, Kelly, Exultet, S. 18; Gyug, Fragment, S. 270 f.

Abb. 42 | Minnesänger Graf Rudolf von Neu-
enburg, ,Codex Manesse‘, 1300/1340, Zürich; 
Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. Pal. germ. 
848, fol. 20r (Universitätsbibliothek Heidelberg, 
https://doi.org/10.11588/diglit.2222#0035, 
Public Domain).

https://doi.org/10.11588/diglit.2222
https://doi.org/10.11588/diglit.2222
https://doi.org/10.11588/diglit.2222#0035


106  |  2  Der Raum in der Rolle

Die performative Bedeutung von Rollen im Kontext des Theaters und des 
Botenwesens könnte im Gesang des Exultet aufgerufen worden sein. Die bekann-
ten Theater-Rollen sind allerdings alle später datiert, und auch eine Analogie von 
christlichem Ritual und Schauspiel – die in der Forschungsliteratur immer wieder 
gesehen wird – möchte ich an dieser Stelle nicht weiterführen; auch wenn gerade die 
spätmittelalterlichen Osterspiele sich in diesem Kontext als interessante Entwicklung 
zeigen.221 Obwohl das antike Theater in gewisser Weise auf die rituellen Handlungen 
im Christentum Einfluss gehabt haben mag, speziell im Bezug auf die dort erstrebte 
Katharsis, ist nicht immer klar, inwieweit Mitglieder des Klerus selbst im Früh- und 
Hochmittelalter eine derartige Analogie vor Augen hatten oder beabsichtigten.222

Die häufigsten Bereiche, in denen im Mittelalter Rollen Verwendung fanden, 
sind die der Administration und Gesetzgebung. So sind etwa Konziliarakten, Diplome 
und Statuten, Sterbeverzeichnisse und Todesanzeigen bedeutender Persönlichkeiten, 
aber auch Genealogien, Chroniken und Karten in diesem Medium erhalten.223 In 
einigen Kontexten wurden Rollen durchgehend als Schreibmedium genutzt und erst 
sehr spät vom Codex abgelöst, wie etwa im Falle der römischen Papsturkunden, die 
noch bis 1057 an der Rollenform – teilweise sogar auf Papyrus – festhielten.224 Eine 
Verwendung von Rollen für derlei Belange muss so verbreitet gewesen sein, dass der 
auf das Griechische zurückgehende Begriff der charta oder carta im Mittelalter sogar 
oft mit dem der Rolle gleichgesetzt wurde.225 Bindende Akte wurden in Form von 
Rollenübergaben auch verbildlicht, was sich nicht zuletzt auch in der christlichen 
Bildtradition der traditio legis spiegelt. Auch die Bareser Heiratsurkunde von 1028 – 
selbst eine Rolle – zeigt den rechtskräftigen Abschluss der Vermählung in Form einer 
Übergabe eines Rotulus (vgl. Abb. 10).

Unendlichkeit
Eng verbunden mit Semantiken der Rechtskräftigkeit sind die Bedeutungsebenen, 
die das Medium der Rolle auch in materieller Hinsicht mit sich bringt: die Möglichkeit, 
Pergamentbögen unendlich hinzuzufügen oder sogar einzelne Pergamentstreifen 
wieder zu entfernen, ohne dass dies die Erscheinung des ursprünglichen Objekts 

	221	 Vgl. auch Petersen, Ritual.
	222	 Auch Zchomelidse spielt mit ihrem ‚stage‘-Begriff auf eine Analogie von Liturgie und Theater 

an, ebenso Cavallo, Cantare, S. 57. Dort spricht er von einer ‚Theatralisierung‘ aufgrund der 
Inszenierung der Rolle im Ritual. Zur Parallelisierung von Osterliturgie und Theater vgl. auch 
Kobialka, Staging. 

	223	 Goldschmidt, Rotulus. Als einzige Chronik in Rollenform hat sich in Süditalien das sog. ‚Bre-
bion‘ von Reggio Calabria erhalten, eine Art Inventar der Stadt, das 1050/60 in einem Rotulus 
abgeschrieben wurde, Jacob, Rouleaux, S. 76 f.; Guillou, Production. Daneben wurden auch 
Gebete oder Zaubersprüche in Rollen festgehalten, ebenso apotropäische Texte (vgl. Arma 
Christi-Rollen), Kelly, Exultet, S. 18 f.; Cavallo, Genesi, S. 216; Miedema, Reiseliteratur, S. 26 f. 

	224	 Doublier, Johrendt u. Alberzoni, Einleitung, S. 11; Birt, Buchrolle, S. 36.
	225	 Kelly, Exultet, S. 15.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  107 

Abb. 43 | ,Canterbury Roll‘, 1429–1438, 
489 × 34 cm; Christchurch, Macmillan Brown 
Library, University of Canterbury, Ms. 1  
(Macmillan Brown Library, Canterbury).



108  |  2  Der Raum in der Rolle

beeinträchtigte.226 Genutzt wurde diese Möglichkeit etwa von Universalchroniken, 
um so auch „materiell die lange Entwicklung der Welt seit ihrer Erschaffung zum 
Ausdruck [zu] bringen“.227 Diese Offenheit des Mediums machte die Rollen lange 
verwendbar, sodass mit der Form auch eine gewisse zeitliche, geradezu ins Unendliche 
reichende Dimension einherging, die wiederum für eine reklamierte ewige Gültigkeit 
von Gesetzestexten oder Papsturkunden von Bedeutung gewesen sein mag. In England 
wurde diese Eigenschaft des Mediums noch offensichtlicher zur Herrschaftsreprä-
sentation und -legitimation genutzt: Dort wurden vor allem im Spätmittelalter genea-
logische Rollen hergestellt, die sowohl durch Schrift als auch durch grafische Elemente 
Herrschergeschlechter über Generationen hinweg nachzeichneten (Abb. 43).228 
„Dynastische und herrschaftliche Kontinuität ließen sich durch das Rollen leichter 
entwickeln und fassen als durch das Blättern des Codex, der gleichwohl häufig für 
solche Texte genutzt wurde.“229

Die Möglichkeit des Hinzufügens weiterer Bögen hatte für die süditalienischen 
liturgischen Rollen fast keine Bedeutung; der Text des Exultet-Gesanges war institutio-
nell festgelegt und begrenzt. Allein in einem Fall findet sich ein Widmungstext, der auf 
einem weiteren Bogen der Rolle hinzugefügt wurde – jedoch geschah dies zeitnah zur 
Entstehung des Rotulus und wurde auch nicht weiter praktiziert (vgl. Kap. 2.3.2). Die 
idealiter ewige Verwendung über einen langen Zeitraum hinweg nutzen Exultet-Rollen 
jedoch auch. Anstatt spezifische Namen der jeweiligen Würdenträger im Ursprungstext 
zu fixieren, aktualisierte man diese im Laufe der Jahre um unspezifische Formulierungen 
herum und auf der Rückseite der Pergamentbögen. Ähnliches geschah durch die Erneu-
erung der Miniaturen: Auch hier mögen memoriale und repräsentative Bedeutungszu-
schreibungen des Mediums eine Rolle gespielt haben, wo der Darstellung geistlicher 
und weltlicher Macht zum Abschluss des Gesanges eine zentrale Funktion zukam.230

Semantiken der Unendlichkeit sind schließlich auch in einem anderen Erscheinungs-
kontext von sich aufrollenden Rotuli von Bedeutung, nämlich in Bildern zu jener Szene 
des Jüngsten Gerichtes, in der die Engel das Firmament aufrollen (Offb 6,14, Abb. 44, 
45).231 Diese Konnotation muss vielen Gläubigen beim Betrachten der sich entrollenden 
Objekte in der Exultet-Liturgie in den Kopf gekommen sein. Während mit dem Aufrollen 

	226	 Giele, Peltzer u. Trede, Rollen, S. 687; vgl. auch Kelly, Exultet, S. 15; Kössinger, Gerollte 
Schrift, S. 164. 

	227	 Vanelli, Universalchronik. Doch ist bei großformatigen Pergamenten nicht klar, ob die auf-
rollbare Form wirklich mit einem Rotulus gleichsetzbar ist, Miedema, Reiseliteratur, S. 24 f. 

	228	 Christchurch, Macmillan Brown Library, University of Canterbury, Ms. 1 (digitale Edition: 
https://canterburyroll.canterbury.ac.nz/, 11.05.2024). Holz, Peltzer u. Shirota, Roll; Shirota, 
Canterbury Roll; Bombi, Methods.

	229	 In England konnten diese Rollen derart lang und unhandlich werden, dass unklar ist, inwiefern 
sie – außer zur reinen Aufzeichnung – genutzt bzw. gezeigt wurden, Giele, Peltzer u. Trede, 
Rollen, S. 682. 

	230	 Doublier, Johrendt u. Alberzoni, Einleitung, S. 14.
	231	 Bérard, Ciel. Das Motiv erscheint bereits in den Fresken von Müstair und war ab dem 11. Jh. 

verbreiteter, ebd., S. 51.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  109 

Abb. 44 | Engel rollen das 
Firmament ein, Fresko, um 
800, Müstair, St. Johann 
(Goll, Exner u. Hirsch, Müst-
air, S. 215).

Abb. 45 | Aufrollen des Fir-
maments, Fresko, um 1320, 
Istanbul, Chora-Kloster  
(prometheus Bildarchiv).



110  |  2  Der Raum in der Rolle

Semantiken der Endlichkeit einhergingen, wurde vermutlich das Entrollen im heilsge-
schichtlichen Kontext demgegenüber als Erleichterung empfunden und mit der Aufer-
stehung Christi und der Erneuerung der Welt an Ostern verbunden. Die Wahrnehmung 
dieser Bewegung des Objektes war für alle im Raum Anwesenden möglich, auch wenn 
sie die visuellen Details der Miniaturen auf der Rolle wohl nicht erkannten.

Die Wahl der Rolle liegt auch in den vielfältigen Bedeutungsebenen des Mediums 
begründet. Sie verweist historisch-semantisch auf das frühe Christentum. „Bei der 
Wahl der Rollenform hatte man offenbar ältere Rotuli der spätesten Antike im Auge, 
die lange nach Einführung des Codex als Buchform für die Herausstellung bestimmter 
liturgischer Gebete vereinzelt noch fortbestanden hatten.“232 So konnte für den dort 
niedergeschriebenen Text Antiquität, aber auch Authentizität eingefordert werden.233 
Die Evokation der Anfangszeit der christlichen Heilslehre hat nicht zuletzt in der 
Osternacht besondere Bedeutung, wo die Vergegenwärtigung des christologischen 
Geschehens zentraler Bestandteil der Liturgie ist. Dass illuminierte Rollen in Süditalien 
fast nur im sakralen Bereich Verwendung fanden, mag mit der frühen und starken 
Besetzung des Mediums für die Osterliturgie beziehungsweise seiner Vereinnahmung 
durch die Bischöfe zusammenhängen, die in diesem Medium jedoch nicht nur die 
geistliche Macht für sich reklamierten.

2.3.2	 Erste liturgische Rollen in Süditalien

Hierauf deutet schon der Entstehungskontext der ältesten bekannten liturgischen 
Rollen Süditaliens, die in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts in Benevent gefer-
tigt wurden.

Erhalten haben sich ein Pontifikale, ein Benediktionale und eine Exultet-Rolle; 
Letztere kopiert Belting zufolge ein lokales Vorgängerobjekt.234 Alle drei sind ver-
tikal beschriftet und illuminiert, wobei die Bilder in Richtung des Textes verlaufen. 
Das Pontifikale und das Benediktionale aus Benevent sowie das Benediktionale aus 
Bari sind darüber hinaus weitere Sonderfälle, da sie die einzigen liturgischen Rollen 
Süditaliens sind, die nicht den Exultet-Gesang aufweisen.235 

Bei der ältesten Beneventaner Rolle handelt es sich um ein Pontifikale (Biblioteca 
Casanatense, Ms. 724 [B I 13] 1), also eine Sammlung zeremonieller Gebete für die 
klerikalen Weihen, die der Bischof ausführte (Abb. 46a, b). Jedem der Gebete ist eine 

	232	 Belting, Malerei, S. 182; Cavallo, Genesi, S. 217.
	233	 Marinis, Liturgical Scrolls, S. 310.
	234	 Belting, Malerei, S. 179.
	235	 Weitere Ausnahmen bilden ein Fragment einer Rolle, die im 12. Jh. in Montecassino entstand 

und Teile der Karfreitagsliturgie enthält, sowie der Vermerk von 964 im ,Codex Diplomaticus 
Caietanus‘, der unum rotulo ad benedicendum cereum et fontes erwähnt, Cavallo, Cantare, 
S. 53. Das Fragment aus Montecassino wird als Teil der sog. ‚Compactiones XVI‘ im Archiv von 
Montecassino aufbewahrt, Cavallo, Rappresentazione, S. 393; Gyug, Fragment, S. 268–277.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  111 

Abb. 46a, b | Ordination 
der Ostiarier: Überreichen 
der Schlüssel und Weihe 
(46a) und Ordination der 
Priester: Salbung der rechten 
Hand (46b), Pontifikale, um 
970, Benevent; Rom, Biblio-
teca Casanatense, Cas. 724 
[B I 13] 1 (Cavallo, Orofino 
u. Pecere, Exultet, S. 79, 85).

46a

46b



112  |  2  Der Raum in der Rolle

Miniatur nachgestellt, die durch Rubriken erläutert wird.236 Meist tauchen diese 
Gebete im Zusammenhang mit anderen Riten auf und nicht als eigene Medien, wes-
halb sie nicht eigens ausgemalt wurden – anders als etwa Evangeliare, die generell 
prachtvoller geschmückt und inszeniert wurden.237 Aus Überlieferungen sind Ponti-
fikalien in Rollen-Form bekannt: In einem Brief von Hinkmar von Reims (gest. 882) 
an Bischof Adventius von Metz, einen Nachfolger Drogos von Metz, ist die Rede von 
einem rotulus consecrationis, von dem der Ordinationsritus verlesen wurde.238

Beim Text des Pontifikales von Benevent handelt es sich um eine lokale Version, 
die sonst nicht überliefert wird; in großen Teilen stimmt er jedoch mit dem des römisch-
germanischen Pontifikale überein.239 Der Rotulus wurde wohl um 969/970 in Benevent 
gefertigt und misst eine Länge von 353 cm bei einer Breite von etwa 28 cm.240 Heute 
werden die fünf Pergamentbögen in getrenntem Zustand in einem Album aufbewahrt; 
die ursprüngliche Rollenform hat sich also nicht erhalten. Der Schrifttypus ist die für 
diese Zeit und für die Region typische Beneventana. Sowohl der Text als auch die 
Bilder haben sich, bis auf kleinere Farbabblätterungen und Verblassungen, sehr gut 
erhalten. Insgesamt erscheinen auf dem Pergament zehn Initialen mit Gold und zwölf 
Miniaturen.241 Letztere sind nicht vollständig farbig ausgemalt, aber wichtige Objekte 
oder Personen, wie etwa der Bischof, in diesem Falle in einer blauen Kasel, sind meist 
in denselben Farben gehalten.242 Im Fokus der Miniaturen stehen der durch einen 
rechteckigen Nimbus gekennzeichnete und leicht vergrößert dargestellte Bischof und 
seine Handlungen, die er stets nach rechts gerichtet ausführt.

Für das Beneventaner Pontifikale lassen sich keine direkten Vorgängerobjekte 
nachweisen, weder medial noch ikonografisch. Vermutlich entstand es um 969 eigens 
für Bischof Landulf I. (957–982). Er wird am Ende der Rolle auch namentlich in großen 
Goldbuchstaben als Besitzer genannt: Landolfi episcopi sum (vgl. Abb. 46b). Diese lokale 
Verankerung der Rolle muss dazu geführt haben, dass die Miniaturen recht genau den 
Ordinationsritus in Benevent wiedergeben.243 „The [...] illustrator, or the mind behind 

	236	 Diese geben noch einmal detaillierte Anweisungen für die Durchführung der jeweiligen 
Ordination, Belting, Malerei, S. 145; Kelly, Exultet, S. 195; Zchomelidse, Schriftrollen, S. 9. 
Vgl. auch Anhang 2, Nr. 6.

	237	 In den ‚Ordines Romani‘ finden sich diese in Form von libelli, Reynolds, Image, S. 27 f. 
	238	 Et post Gloria in excelsis Deo, dicat hanc orationem, quae prima est in rotula consecrationis, Epi-

stula ad Adventium episcopum Metensem, in: Patrologia Latina 126, hg. von Migne, Sp. 87C, 
zitiert nach Reynolds, Image, S. 31.

	239	 Belting, Malerei, S. 145; Reynolds, Image, S. 35.
	240	 Belting, Malerei, S. 144; Brenk, Pontificale, S. 75. Avery vermutete eine Herstellung in San 

Vincenzo al Volturno. Zur früheren Datierungsgeschichte vgl. Zuccaro, Miniatures, S. 424 f.
	241	 Belting, Malerei, S. 147–152. Vgl. auch Anhang 2, Nr. 6.
	242	 Belting geht davon aus, dass nie geplant wurde, die Szenen zu kolorieren, ebd., S. 146.
	243	 Belting meint, „[d]ie Zeichnungen im Rotulus sind primär als Lehr- und Schaubilder für den 

Ritus zu verstehen, den sie wie die zugehörigen Rubriken erläutern, [...] obwohl ihr didaktischer 
Zweck nicht ohne weiteres bemerkbar ist“, ebd., S. 149. Vgl. auch Zchomelidse, Schriftrollen, 
S. 10; Reynolds, Image, S. 27. 



2.3  Zum Medium der Rolle  |  113 

him (probably Landulf himself), understood the prayers to be almost as important in the 
ordination rite as the traditio instrumentorum, and was careful to include depictions of 
them.“244 In der Darstellung der Ordination der Ostiarier liest der Bischof aus einem ihm 
von einem niedrigeren Kleriker vorgehaltenen Rotulus, der, anders als das Trägermedium 
der Darstellung, jedoch horizontal beschriftet ist (vgl. Abb. 46a). Der Bischof fährt mit 
der Linken die Zeilen Dominus vobiscum, et cum spiritu tuo oremus nach, während er 
mit der Rechten die vor ihm Knienden segnet. Beat Brenk führt diese Selbstreferentia-
lität auf die „Verwendung eines entsprechenden Vorbildes durch den Miniator“ zurück; 
infrage kommt auch ein Verweis auf die frühchristliche Tradition des horizontalen 
Rotulus.245 Die rechtsbindende Funktion seiner Intonation mag zudem auf Apostel- und 
Prophetendarstellungen verweisen; der Bischof erscheint hier als Missionar Christi und 
Nachfolger Petri. In Benevent wird der Rotulus damit zum bischöflichen Medium, das 
diese Funktion auch in den folgenden beiden Rollen beibehalten sollte, da ähnliche medi-
ale Überlegungen auch die Entstehung eines Benediktionale (Biblioteca Casanatense, 
Ms. 724 [B I 13] 2) kurz nach dem Pontifikale begleitet haben müssen (Abb. 47a, b).246

Es handelt sich um den Text der Benedictio fontis, welche in der beneventani-
schen Osterliturgie auf den Exultet-Gesang folgte; er entspricht zum größten Teil dem 
Missale Romanum.247 Es sind keine vergleichbaren illuminierten Benediktionalien 
in Rollenform bekannt, die als Vorbilder dieses beneventanischen Exemplars hätten 
dienen können; auch hier schuf das Skriptorium – in Anlehnung an das Pontifi-
kale – ein gänzlich neues Medium. Wie das Pontifikale ist auch das Benediktionale 
nicht in Rollenform erhalten und die einzelnen Pergamentbögen werden in einem 
Album aufbewahrt. Es ist ebenfalls um die 28 cm breit und besteht aus acht Bögen, 
die zusammen eine Länge von knapp 5 Metern ergeben.248 Die Miniaturen sind hier 
teilweise gerahmt und unterscheiden sich auch stilistisch von denen des Pontifikale. 
Alle 13 Abbildungen erscheinen vor dem Text, den sie illustrieren. Die ersten bei-
den Darstellungen beziehen sich auf keine spezifische Textstelle und fungieren als 
Art Einleitung oder Frontispiz.249 Auch diese unterschiedlichen Text-Bild-Bezüge in 
Pontifikale und Benediktionale sprechen dafür, dass hier nicht dieselben Personen für 
Schrift und Ausstattung verantwortlich zeichneten.250 Doch ist der Bischof ähnlich 
prominent herausgestellt wie im Pontifikale; vermutlich entstand auch diese Rolle zu 

	244	 Reynolds, Image, S. 34. 
	245	 Brenk, Committenza, S. 284; Zchomelidse, Art, S. 39.
	246	 Zchomelidse, Schriftrollen, S. 9–24; Brenk, Benedizionale; Zuccaro, Miniatures, S. 425–427. 

Vgl. auch Anhang 2, Nr. 7.
	247	 Belting, Malerei, S. 154; Brenk, Benedizionale, S. 87.
	248	 Die Maße der einzelnen Pergamentbögen ergeben addiert eine Länge von 495,8 cm. Aufgrund 

der Überlappungen der Bögen durch das Vernähen war die Länge der Rolle allerdings kürzer 
als die Summe der einzelnen Bögen. 

	249	 Belting, Malerei, S. 157–166. Vgl. auch Anhang 2, Nr. 7.
	250	 Brenk argumentiert ebenfalls für unterschiedliche Skriptorien, Brenk, Pontificale, S. 77. 

Belting hingegen geht vom selben Skriptorium aus, wo beide Rollen vermutlich nach 969 
entstanden, Belting, Malerei, S. 153 f.



114  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 47a | Segnung des Taufwassers, Benediktionale, nach 969, Benevent; Rom, Biblio-
teca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 97).



2.3  Zum Medium der Rolle  |  115 

Abb. 47b | Taufe der Kinder und Widmungsgedicht, Benediktionale, nach 969, Benevent; 
Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 98).



116  |  2  Der Raum in der Rolle

Ehren Landulfs I.251 Zudem folgt dem Text der Benedictio fontis ein Widmungsgedicht 
in 14 Hexametern, in dem Bischof Landulf ebenfalls namentlich genannt und gepriesen 
wird (vgl. Abb. 47b; vgl. Kap. 4.1.1). 

Das älteste erhaltene Exemplar einer Exultet-Rolle (Vat. lat. 9820) muss in den Jahren 
zwischen 981 und 987 entstanden sein (Abb. 48a, b).252 Hans Belting identifizierte es 
als Kopie einer älteren, unter Bischof Landulf I. entstanden Rolle.253 Auf 20 Pergament-
bögen finden sich hier 17 Miniaturen, von denen fünf dem Text wieder als Art Frontispiz 
vorangestellt sind.254 Am Ende der Rolle findet sich die bereits thematisierte Stifter- oder 
Selbstdarstellung des Schreibers, eines Presbyters Johannes (vgl. Abb. 48b). Er kann als 
Propst des Frauenklosters von Sankt Peter extra muros in Benevent identifiziert werden, 
welches der Abtei von San Vincenzo al Volturno unterstellt war.255 Belting und Brenk 
sind der Überzeugung, Johannes habe den Rotulus für eine Nutzung im Kloster nach 
dem Vorbild einer nicht mehr erhaltenen Exultet-Rolle von Landulf I. in Auftrag gegeben. 
Womöglich war Johannes zuvor als Diakon Landulfs Nachfolger Alfanus direkt unter-
stellt; aus Dankbarkeit ließ er diesen in den bildlichen Kommemorationen auch mit 
darstellen.256 Auf dem ersten Bogen erscheint der thronende Erzbischof Alfanus unter 
einer Säulenarkade, wie er einem Diakon zur Rechten einen Rotulus überreicht; in der 
Linken hält er einen prachtvoll geschmückten Codex (vgl. Abb. 48a).257

In der Osterliturgie selbst fand eine Übergabe des Rotulus vom Bischof an den 
Diakon vermutlich nicht statt; der Diakon nahm die Rolle vom Altar auf, bevor er 
die Stufen zur Kanzel hinaufstieg (vgl. Kap. 2.1.3). Zchomelidse und Brenk deuten 
diese einleitende Darstellung daher als ‚Autorisationsbild‘, also als bildlich inszenierte 
Selbstdarstellung des Erzbischofs mit der Rolle, die beim Betrachter Assoziationen mit 
der traditio legis wecken sollte. Durch die Übergabe autorisiert er den Diakon, den 
Gesang an seiner statt auszuführen – die Darstellung der Übergabe der Buchrolle im 

	251	 Ebd., S. 153; Brenk, Benedizionale, S. 89; Zchomelidse, Schriftrollen, S. 12 f.
	252	 Belting, Malerei, S. 167, 180 f., 230 ff. Vgl. auch Anhang 2, Nr. 8.
	253	 Belting, Malerei, S. 178; Zchomelidse, Schriftrollen, S. 9; Brenk, Committenza, S. 290. 
	254	 Belting, Malerei, S. 173–180.
	255	 In einer weiteren Kommemoration wird auch die Äbtissin erwähnt: Nec non et famulam tuam 

abbatissam nostram illam cum [...] universa congregacione, Speciale, Liturgia, S. 202 f. Auch in 
Klöstern wurden Osterfeiern und anschließende Taufen vollzogen. Ab der merowingischen Zeit 
war es den Klöstern allerdings nur mit Erlaubnis des Bischofs gestattet, zu taufen, Uggé, Battisteri, 
S. 392–394. Eine Quelle aus der Nähe von Lucera aus dem 5. Jh. legt nahe, dass im dortigen Kloster 
Osterfeiern durchgeführt wurden, ebd. S. 394 f. Klosterkirchen standen an bestimmten Festtagen 
auch Laien für die Messe offen, darunter oft an den Osterfeiertagen, Piva, Spazio, S. 147.

	256	 Brenk, Committenza, S. 291.
	257	 Der Bischof erscheint noch vor der Darstellung des Lamm Gottes, umgeben von den vier Evan-

gelistensymbolen, und nimmt die Stelle ein, die in anderen Rollen der Maiestas Domini oder 
der Deesis vorbehalten ist, vgl. dazu Zchomelidse, Schriftrollen, S. 15. Er erscheint außerdem 
wie gekrönt durch den Leuchter über ihm. Eine ganz ähnliche Szene findet sich zu Beginn des 
Rotulus von Salerno; Brenk geht daher davon aus, dass beide Manuskripte das gleiche Vorbild 
kopierten, Brenk, Committenza, S. 288 f.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  117 

Abb. 48a, b | Übergabe des Rotulus (48a) und 
Dedikation des Rotulus an den Heiligen Petrus 
(48b), Exultet-Rolle, 981–987, Benevent;  
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana,  
Vat. lat. 9820 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 107, 118).

48a

48b



118  |  2  Der Raum in der Rolle

Frontispiz käme somit dem christlichen Sendungsbefehl gleich.258 Die ersten litur-
gischen Rollen aus Benevent standen in engem Zusammenhang mit bischöflicher 
(Selbst-)Repräsentation und fungierten vermutlich als ‚Statussymbol‘ der jeweiligen 
geistlichen Würdenträger, auch wenn die erste erhaltene Exultet-Rolle dezidiert nicht 
für einen Bischof, sondern für ein Kloster gefertigt wurde.259 Die Bischöfe werden 
bildlich, aber auch schriftlich besonders hervorgehoben, im Benediktionale sogar in 
Form eines Widmungsgedichts. Historisch hängt dies womöglich mit der Fragilität 
des Bischofsamtes in Benevent zu dieser Zeit zusammen. Vor allem stand die Ordi-
nationsgewalt des obersten Klerikers infrage; dies könnte auch erklären, weshalb die 
Bischofsweihe in der Exultet-Rolle aufgegriffen wurde, wo diese Thematik eigentlich 
keine Bedeutung hatte.260

2.3.3	 Mögliche Vorbilder für Exultet-Rollen

Das Medium der Rolle wurde unter Bischof Landulf I. und seinem Nachfolger Alfanus 
offensichtlich zu einem wichtigen Werkzeug zur Legitimation und Repräsentation. 
Dennoch kam es um 960 relativ unvermittelt auf, und es ist nach wie vor umstritten, 
auf welche Tradition man sich in Benevent hätte beziehen können. Liturgische Rollen 
sind vor dem 10. Jahrhundert nur sehr vereinzelt erhalten oder bekannt, noch seltener 
waren sie illuminiert.261 Die Frage nach der Wahl des Mediums ist daher grundlegend 
für das Verständnis möglicher Bildfunktionen in den süditalienischen Exultet-Rollen. 

Aus Westeuropa hat sich als einzige ältere liturgische Rolle der sogenannte 
‚Rotulus von Ravenna‘ erhalten, der vermutlich in der zweiten Hälfte des 7. Jahr-
hunderts entstand und Gesänge und Gebete für den Advent und die Weihnachtsvigil 
enthält, aber nicht illuminiert ist.262 Schriftlich lassen sich noch weitere Zeugnisse 
für die Verwendung von Rollen in der Liturgie finden: Der oben bereits erwähnte 
Brief von Hinkmar von Reims an Bischof Adventius aus dem 9. Jahrhundert nennt 
einen Rotulus, der die Texte zur Bischofsweihe enthält.263 Auch in einem Brief von 
Papst Zacharias (741–752) an den später heiliggesprochenen Missionar Bonifatius, 
der ins Jahr 751 datiert und damit älter ist als der Brief Hinkmars, ist von einem 

	258	 Zchomelidse, Schriftrollen, S. 16, 18; Zchomelidse, Art, S. 37; Brenk, Committenza, S. 289; 
Kelly, Cerimonia, S. 31.

	259	 Brenk, Benedizionale, S. 89; Kelly, Exultet, S. 199; Zchomelidse, Schriftrollen, S. 12. Allerdings 
ist dies bei Pontifikalien keine Besonderheit, vgl. dazu Wittekind, Pontifikale.

	260	 Zchomelidse, Schriftrollen, S. 19 f.; Speciale, Liturgia, S. 205.
	261	 Zchomelidse, Schriftrollen, S. 9.
	262	 Cavallo, Genesi, S. 216; Benz, Rotulus, S. 29, 81; Reynolds, Image, S. 31. Der ‚Rotulus von 

Ravenna‘ ist auf beiden Seiten beschrieben: Auf die Rückseite wurden im 10. Jh. acht Briefe 
kopiert, die die Kirche von Ravenna betreffen, Benz, Rotulus, S. 1.

	263	 Reynolds, Image, S. 31; Cavallo, Genesi, S. 216 f.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  119 

Rotulus für den Messkanon die Rede.264 In Mailand wurden Rotuli offenbar ebenfalls 
immer wieder in der Liturgie verwendet. Im Ordinarium der Mailänder Kirche vom 
Anfang des 12. Jahrhunderts, in dem auch ältere Traditionen der ambrosianischen 
Liturgie überliefert und vereint sind, wird die Nutzung eines Rotulus für die Litaneien 
beschrieben. Der Rotulus wurde zunächst auf dem Altar platziert, von dort für das 
Verlesen der Litaneien genommen und anschließend wieder auf den Altar gelegt. Im 
Laufe der Liturgie nahm ihn auch der Erzbischof offensichtlich für weitere Lesungen 
von dort auf.265 An einer anderen Stelle des Ordinariums wird sogar die Nutzung einer 
Rolle für die Benedictio ignis und die Benedictio cerei beschrieben:

Tunc sacerdos ecclesiae s. Sepulcri debet cereum unius librae portare ab 
ecclesia sua, accensum novo igne et benedictum, in ecclesiam hyemalem, et 
ponere ante altare s. Mariae pro ficto, ex quo cicendelarius ebdomadarius 
debet habere candelam accensam in secretario ecclesiae estivae. Post haec tres 
diaconi induti dalmaticis debent ire super tribunam ecclesiae estivae, duobus 
portantibus duos cereos sine lumine, et unus subdiaconus ebdomadarius debet 
portare rotulum similiter indutus alba, et debet tenere ipsum rotulum ante 
diaconum, donec legerit et benedixerit ceram et ignem.266 

Auch aufgrund liturgischer Ähnlichkeiten des beneventanischen Ritus mit dem 
ambrosianischen und der gemeinsamen langobardischen Wurzeln könnten Mailänder 
Rollen als Vorbilder für die Beneventaner Rotuli fungiert haben.267 Allerdings sind 

	264	 Votis autem tuis clementer inclinati, in rotulo dato praedicto Lul religioso presbitero tuo, per loca 
signa sanctae crucis quante fieri debeant, infiximus, Jaffé, Monumenta, S. 226, zitiert nach Benz, 
Rotulus, S. 21; Cavallo, Genesi, S. 218 f.

	265	 Et sciendum est, quia ante tertiam cantatam minor custodum ebdomadariorum ponit rotulum 
letaniarum super altare, primum in prima ebdomanda, secundum in secunda, tretium in tertia. 
In quarta feria, finita tertia, presbyter tollit rotulum ab altari, et dicit orationem ante altare, et 
primicerius lectorum incipit letanias; et pergunt in ecclesiam aestivam, cum rotulo presbyter, 
cicendelarius ebdomadarius cum pallio, et ponit illud super altare [...] Et in his tribus diebus 
ebdomadarii majores ostiarii vicissim portant crusem auream [...] Et rotularius archiepiscopi 
semper portat rotulum, et ministrat archiepiscopo; sed si archiepiscopus defuerit, ostiarius, qui 
portat crucem auream, fert ipsum rotulum, et ponit super singula altaria, a quibus sacerdos 
aufert, et dicit orationes, Mailand, Biblioteca Ambrosiana Ms. I. 152, hg. v. Magistretti, S. 119, 
zitiert nach Cavallo, Genesi, S. 220. Vgl. auch Benz, Rotulus, 21 f.; vgl. zum ‚Beroldus‘ auch 
Carmassi, Eredità, S. 161–165.

	266	 Beroldus, hg. v. Magistretti, S. 109 f., zitiert nach Jacob, Rouleaux, S. 96.
	267	 Kelly, Chant, S. 176–178, bzw. ganzer Aufsatz; Kelly, Exultet, S. 208–210. Zchomelidse meint 

ebenfalls, die Entstehung der Exultet-Rollen sei eng an diesen Ritus gebunden, Zchomelidse, 
Art, S. 3. Als einzige mittelalterliche liturgische Rolle aus Mailand hat sich Ms. 810 aus der 
Zeit um 1300 in der Beinecke Library erhalten (New Haven, Beinecke Rare Book & Manuscript 
Library, Ms. 810), vgl. dazu Kelly, Processional Roll. Für mehr Verwirrung als Aufklärung 
sorgte lange Zeit die Zuschreibung des Bienenlobes an Augustinus, der sich zur Zeit der 
Formulierung des Gesangs (oder Briefes) in Mailand aufgehalten haben soll. Von Baldass 
formulierte die These, dass die Entstehung der Exultet-Rollen damit zusammenhänge, und 
war der Meinung, alle zwischen dem 4. und dem 10. Jh. hergestellten Objekte seien verloren 



120  |  2  Der Raum in der Rolle

keine Rollen aus der Langobardia maior erhalten und es bleibt unklar, ob diese auch 
illuminiert waren. Zudem ist ihre liturgische Nutzung über die Erwähnung im Ordi-
narium nicht eindeutig zeitlich zu fixieren, weshalb Mailand als Vorbild vage bleibt, 
aber nicht auszuschließen ist. 

Orthodoxe liturgische Rollen
Als weitere ‚Ursprungshypothese‘ tritt der byzantinische Raum in den Fokus, wo 
Rotuli auch lange nach der Einführung des Codex breite Verwendung fanden.268 Neben 
Chrysobullen, Inventaren, Typika und anderen säkularen und kirchlichen Urkunden 
haben sich dort mehrere liturgische Rollen erhalten.269 Die byzantinischen Exemplare 
sind bis zu 12 Meter lang und bestehen meist aus sieben bis neun Pergamentbögen, 
in Einzelfällen wurden aber auch bis zu 20 Pergamente verwendet. Mit einer Breite 
von elf bis 32 Zentimetern sind sie etwas schmaler als die meisten bekannten Exultet-
Rollen.270 Die griechischen Rollen sind zudem oft auf beiden Seiten beschrieben und 
schlichter gestaltet, Miniaturen finden sich – wenn überhaupt – nur auf den Fron-
tispizen oder in Form von Autorenbildern (vgl. Abb. 59).271 Sie sind – bis auf eine 
Ausnahme – ebenfalls vertikal beschriftet.272 Der Großteil der bekannten orthodo-
xen Rollen, die auch als kontakia oder eiletaria bezeichnet werden, wird in die Zeit 
zwischen dem 12. und dem 15. Jahrhundert datiert.273 Lange herrschte die Meinung 
vor, dass sie vor dem 12. Jahrhundert nur sehr vereinzelt existierten, weshalb sie als 
mögliche Vorbilder für die süditalienischen Pergamente ausgeschlossen wurden.274 
Jacob konnte dies revidieren und über 20 griechische Rollen auflisten, die in Süditalien 
entstanden oder sich dort zur Entstehungszeit der Exultet-Rollen befanden.275 Sein 

gegangen: „Es wäre naiv zu glauben, dass man erst im späten 10. Jh. [...] darangegangen ist, 
diese Texte zu illustrieren. Wir haben eine verlorene Tradition bis in die Zeit Augustinus und 
Hieronymus [...] anzunehmen,“ von Baldass, Miniaturen, S. 217.

	268	 Cavallo, Genesi, S. 221; Reynolds, Image, S. 31; Cavallo, Rappresentazione, S. 394 f.
	269	 Marinis, Liturgical Scrolls, S. 310. 
	270	 Maniaci u. Orofino, Rouleaux, S. 76. 
	271	 Marinis, Liturgical Scrolls, S. 311; Cavallo, Cantare, S. 55; Cavallo, Genesi, S. 228. Vgl. 

Jerusalem, Bibliothek des griechisch-orthodoxen Patriarchen, Hagios Stavros 109, Marinis, 
Liturgical Scrolls, S. 311. Zum Rotulus in Jerusalem vgl. Grabar, Rouleau liturgique, S. 161, 
163–199. Er entstand im 11. Jh. in Konstantinopel, ist auf beiden Seiten beschrieben und weist 
so gut wie keine figürlichen Darstellungen auf; Schellewald, Zeremoniell, S. 144–148.

	272	 Bei der Ausnahme handelt es sich um die Josua-Rolle, die wohl um 950 in Konstantinopel 
geschrieben und illuminiert wurde (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Ms. Vat. Pal. graec. 431), 
Tsamakda, Joshua Roll, S. 207–213.

	273	 Maniaci u. Orofino, Rouleaux, S. 76 f.; Kelly, Exultet, S. 20–24; Marinis, Liturgical Scrolls, S. 310.
	274	 Belting, Malerei, S. 183; Cavallo, Cantare, S. 54; Zchomelidse, Art, S. 37; Gerstel, Liturgical 

Scrolls; Jacob, Rouleaux, S. 70. Zu möglichen byzantinischen Vorbildern aber schon Cavallo, 
Genesi, S. 221–223; Wurfbain, Liturgical Rolls, S. 14 f.

	275	 Zudem werden auch die griechischen Rotuli erst in letzter Zeit systematischer untersucht, 
Jacob, S. 69–71. Ein Überblick zu griechisch-italienischen Manuskripten bei Cavallo, Cultura. 



2.3  Zum Medium der Rolle  |  121 

ältestes Beispiel datiert in den Übergang vom 9. zum 10. Jahrhundert; es handelt sich 
um eine Rolle, die im basilianischen Kontext in Kalabrien verortet werden kann (Grot-
taferrata, Cryptensis Γ.β. VI). Wie die meisten orthodoxen Rollen Süditaliens enthält 
sie die Liturgie nach Johannes Chrysostomos und dem Kirchenvater Basilius, die zu 
Beginn des 10. Jahrhunderts in den basilianischen Messen eingeführt wurde.276 Einen 
Rotulus aus dem Salento lokalisiert Jacob in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts, 
er enthält den Text zur Weihe einer Kirche, wurde also ebenfalls in bischöflichem 
Kontext genutzt (London, BL Arundel 529).277 Bari 3 legt nahe, dass griechische Rollen 
auch in Bari genutzt wurden (vgl. Kap. 2.1.2). Zudem erwähnt eine Bareser Urkunde 
von 1032 ein griechisches kontakion (kondakion peri tes leitourgias).278 Eine Nutzung 
liturgischer Rollen in den griechischen Klöstern Süditaliens kann somit als gesichert 
gelten, auch lange nach der normannischen Eroberung der Region.279

Eine Orientierung der langobardischen Bevölkerungsschichten am mächtigen 
Kaiserreich im Osten, wie sie im Entstehungskontext der Exultet-Rollen somit vorlie-
gen könnte, ist bei weitem kein Phänomen des 10. Jahrhunderts, wie unter anderem 
der Bau der Sophienkirche in der zweiten Hälfte des 8. Jahrhunderts in Benevent 
belegt. Sie entstand als Pfalzkapelle und Teil des Palastes des langobardischen Her-
zogs Arechis II. (758–787) und wurde noch vor 768, also vor der Konsolidierung des 
langobardischen Herzogtums Benevent 774, vollendet.280 Bei dem Bau handelt es sich 
um einen Zentralbau mit zwei Umgängen, dem sich im Osten drei Apsiden anschlie-
ßen, von denen die zentrale durch ihre Größe herausgehoben ist. Durch die zwei 
durch antike Säulen gebildeten Umgänge formt sich in der Mitte ein überkuppeltes 

	276	 Jacob, Rouleaux, S. 92; Schellewald, Zeremoniell, S. 141 f. Daneben wurden aber auch Ves-
pern sowie Gebete zu spezifischen Festen wie der Kommunion oder für Hochzeiten auf Rollen 
abgeschrieben, Cavallo, Genesi, S. 222 f.; Maniaci u. Orofino, Rouleaux, S. 76 f. 

	277	 Bei den weiteren, orthodoxen Rollen aus Süditalien handelt es sich um ein Kontakion Officii 
Ecclesiastici aus dem 10. Jh., das nicht mehr erhalten ist, aber im ‚Diarium Italicum‘ von Bernard 
de Montfaucon (1702) erwähnt wird; vermutlich enthielt es einen Taufritus. Hinzu kommt das 
ebenfalls nicht mehr erhaltene ‚Cryptoferratense Arsenii‘, das die Liturgie des heiligen Basilius 
enthielt. Ein Kolophon überliefert das Jahr der Entstehung (1001) und den Namen des Kopisten, 
eines Mönchs Arsenius. Ms. Messanensis gr. 177 (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana) datiert 
kurz nach 1005 und entstand in oder um Rossano, Jacob, Rouleaux, S. 73–76.

	278	 Codex Diplomaticus Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 18, Jacob, Rouleaux, 
S. 93.

	279	 Cavallo meint, die Verbreitung der Rotuli geschah auch über wandernde Mönche, etwa von 
Kalabrien nach Kampanien, Cavallo, Cantare, S. 54 f. Vgl. dazu auch Wurfbain, Liturgical 
Rolls, S. 14 f. Vgl. zur Flucht kalabresischer Mönche nach Apulien auch von Falkenhausen, 
Untersuchungen, S. 159. Ms. Borgianus gr. 27 (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana), in dem des 
Erzbischofs Alfanus von Salerno und Roger Bursas gedacht wird, entstand in normannischer Zeit, 
Jacob, Rouleaux, S. 82 f. Ebenso weisen lokale Liturgien, wie etwa in Salerno, noch weit bis in die 
frühe Neuzeit griechisch-orthodoxe Elemente auf, sei dies in der Verzeichnung von Texten auf 
Griechisch oder im Singen byzantinischer Hymnen, Kelly, Chant, S. 180; Kelly, Musica, S. 191.

	280	 Belting, Hof, S. 180–182. Ab dem 9. Jh. ist sie urkundlich als Krönungskirche belegt, ebd., 
S. 185.



122  |  2  Der Raum in der Rolle

Hexagon.281 Das architektonische Vorbild ist durch das Patrozinium der Kirche und 
in ihrer Doppelfunktion als Sophien- und Pfalzkapelle deutlich in der Konstantinopo-
litaner Sophienkirche auszumachen.282 In zeitgenössischen langobardischen Quellen, 
etwa der ‚Translatio‘ der 12 Märtyrer, wird auf Justinian als Erbauer des Vorbildes ver-
wiesen und auch spätere Quellen suchen immer wieder diesen Vergleich.283 Arechis II. 
nahm als erster Fürst der Langobardia minor den Titel princeps an, womit eine rela-
tive Unabhängigkeit des Dukates von der fränkischen Oberhoheit einherging. Die 
Nachahmung der Konstantinopolitaner Sophienkirche muss wohl in diesem Kontext 
gesehen werden. Das Oströmische Reich fungierte als christliche Referenzmacht im 
Mittelmeerraum und Bestrebungen, politische Eigenständigkeit und Legitimität mit 
den Mitteln der Kunst zu repräsentieren, manifestierten sich gerade im Süden der 
Apenninhalbinsel immer wieder. Herrscher suchten bewusst diese Verbindung, um 
sich in eine Traditionslinie mit dem christlich-römischen Reich zu setzen.284 Ähnlich 
wie Arechis II. durch den Bau seiner Palastkapelle im 8. Jahrhundert seine Erhebung 
zum princeps durch Verweise auf das zeitgenössische, aber auch spätantike Konstan-
tinopel konsolidieren wollte, mag dies Bischof Landulf I. 200 Jahre später in Form der 
liturgischen Rolle getan haben. 

Ein neues Medium
Das Medium der Rolle wurde womöglich für die liturgische Funktion der bischöflichen 
Ordinationen, der Benedictio fontis und der Benedictio cerei aus Byzanz nach Benevent 
‚importiert‘, es zeigte sich aber auch, dass in Benevent zu Abschrift und Ausmalung 
eine ganze Reihe an weiteren Referenzpunkten zur Verfügung standen. Es verwundert, 
dass in der bisherigen Suche nach medialen Vorbildern jüdische Tora-Rollen so gut 
wie keine Beachtung erfuhren. Dies mag an der spärlichen Auseinandersetzung der 
europäischen Kunstgeschichte mit der jüdischen Kunst liegen, die wiederum durch 
eine nur fragmentarisch überlieferte materielle Kultur bedingt ist. Linda Safrans 
Publikation zum mittelalterlichen Salento geht dieser Forschungslücke für das süd-
liche Apulien nach und versammelt eine Vielzahl an Objekten und Inschriften, die 
Hinweise auf die bedeutenden jüdischen Gemeinden im Salento geben.285 Aus anderen 
apulischen Städten, wie etwa Bari oder Trani, sind ebenfalls jüdische Gemeinden im 
Mittelalter bekannt; zukünftige Forschungen auf diesem Gebiet sind jedoch noch 

	281	 Belting, Hof, S. 176 f. 
	282	 Ebd., S. 184. Die Sophienkirche ist nicht die Kathedrale von Benevent, diese liegt weiter unten 

in der Stadt. Sie wurde im 2. Weltkrieg komplett zerstört.
	283	 Hic dux Arichis pario de marmore templum construxit, speciem cui tunc sine mole ferebat, Iustiniane, 

tuus labor omni pulcrior (sic) arce, zitiert nach Belting, Hof, S. 183.
	284	 Ebd., S. 185. Keineswegs kann hier also die Rede vom byzantinischen ‚Einfluss‘ sein; einerseits, 

weil die Langobarden diese Verbindung bewusst suchten, andererseits, weil große Regionen 
Süditaliens bis weit ins 11. Jh. Teil des Byzantinischen Reiches waren und Austauschprozesse 
zwischen diesen und dem Langobardenreich alltäglich waren.

	285	 Safran, Salento.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  123 

nötig.286 Die Rollenform war und ist im Judentum nicht allein der Tora vorbehalten: 
Die teilweise auch bebilderten Esther-Rollen trugen zur alljährlichen Aktualisierung 
der Esthergeschichte während des Purimfestes bei; das älteste erhaltene Exemplar 
entstand jedoch erst Mitte des 16. Jahrhunderts.287

Ob nun in religiöser Abgrenzung zu jüdischen, griechisch-orthodoxen oder 
antiken Rollen in Benevent eine vertikale, bebilderte Form gewählt wurde oder man 
gänzlich eigene Akzente setzen und ein eigenes Medium schaffen wollte, kann bisher 
nicht beantwortet werden. Der Fall der byzantinischen Rollen zeigt, dass die fehlende 
Auseinandersetzung mit den erhaltenen Rollen bisher zu einigen Fehleinschätzungen 
führte.288 Gerade die Suche nach ‚direkten Vorbildern‘ musste scheitern: Exultet-Rollen 
entsprechen in ihrer Vertikalität weder antiken noch jüdischen Rollen und im Layout 
beziehungsweise der Art ihrer Illuminierung weder dem ‚Rotulus von Ravenna‘ noch 
griechisch-orthodoxen Rollen. Mehr noch sollte an dieser Stelle darauf verwiesen 
werden, dass die Rollenform für das liturgische Ritual aus verschiedensten Kontexten 
bekannt war und die Illustrierung ein europäisch-christliches Element war, das seine 
Vorbilder womöglich im Codex hatte. Wie dort nehmen die Bilder der Exultet-Rollen 
die gesamte Breite des Bogens an, treten durch ihre Dimension und Bedeutung also 
keineswegs hinter denen der Texte zurück.289 Der Bildgebrauch unterscheidet sich 
von dem der orthodoxen Rollen sehr, was durch andere liturgische Funktionen und 
womöglich auch andere Arten von Sichtbarkeit bedingt gewesen sein mag. Vieles 
weist somit darauf hin, dass man in Benevent bewusst ein neues und eigenständiges 
Medium konstituieren wollte, das geeigneter war, die eigenen Ansprüche zu materi-
alisieren.290 Hingegen scheint das Medium in der orthodoxen Liturgie – zumindest in 
Süditalien – keinen besonders großen Erfolg gehabt zu haben: Viele Rotuli wurden wie 
im Falle von Bari 3 für andere Zwecke wiederverwendet. Dies könnte auch mit einer 
bereits erfolgten symbolischen Besetzung des Mediums durch die beneventanische 
Kirche zusammenhängen. Festzuhalten bleibt, dass die vertikale Rollenform in der 

	286	 Ich danke Martin Raspe (Rom) für den Hinweis auf die Tora-Rollen und die Diskussion dazu. 
Vgl. zu Trani und u. a. Oria: Saban, Cultura; Safran, Salento. Es gab viele größere jüdische 
Gemeinden in Apulien, „sie genossen Rechtsschutz der byzantinischen Behörden“. Erst unter 
den Normannen waren Juden weniger geduldet, von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 144 f.

	287	 Rohrbach, Aura, S. 202; Franz-Klauser, Estherrolle; Gutmann, Estherrolle.
	288	 Maniaci u. Orofino finden zu viele Unterschiede, etwa im Layout, sodass sie meinen, die 

byzantinischen hätten die Exultet-Rollen nicht ‚direkt‘ beeinflusst, Maniaci u. Orofino, 
Rouleaux, S. 78. Auch Zchomelidse schließt byzantinische Rollen als Vorbilder für die süd-
italienischen Manuskripte aus, Zchomelidse, Schriftrollen, S. 9.

	289	 Zur „Eroberung“ der Seite durch das Bild vgl. Weitzmann, Illustrations, S. 83–112. Zu den 
verschiedenen medialen Möglichkeiten im Text-Bild-Verhältnis in Codex und Rolle vgl. Worm, 
Medium.

	290	 Aufgrund der Vielfältigkeit und Quantität der möglichen Vorbilder für Exultet-Rollen gerade 
im süditalienischen Kontext verwundert es eher, dass illuminierte liturgische Rollen dort 
nicht schon vor dem 10. Jh. für die lokale Liturgie entstanden. Byzantinische Rollen hingegen 
waren eventuell gar nicht für die Sichtbarkeit hergestellt, Maniaci u. Orofino, Rouleaux, 
S. 79; Gerstel, Liturgical Scrolls, S. 195–204. 



124  |  2  Der Raum in der Rolle

griechischen Kirche weit verbreitet war und vieles darauf deutet, dass diese auch in 
Benevent bekannt war. Dabei müssen griechische Rollen nicht als einziges ‚direktes‘ 
Vorbild verstanden werden; auch die in Mailand genutzten liturgischen Rollen müs-
sen durch die hohe Mobilität von Klerikern in Benevent rezipierbar gewesen sein. 
Die verschiedenen Inspirationsquellen sind vielmehr ein Hinweis darauf, auf wie 
vielen Ebenen die Form der Rolle in Benevent ihre Bedeutung entfalten konnte: Mit 
ihnen einher gingen neben der Sakralität auch Konnotationen von Repräsentation, 
Legitimation und der Konsolidierung von Macht. 

2.3.4	 Inszenierungen eines Mediums

Die Form der Rolle war im Vergleich mit der des Codex enger mit dem gesprochenen 
Wort verbunden, wie oben herausgearbeitet wurde. Wer die Rolle in den Händen hatte, 
besaß auch Verfügungsmacht über das Wort; sei dies im christlich-theologischen oder 
im politisch-repräsentativen Kontext. Exultet-Rollen nutzen diese Mediensemantiken in 
regional oft unterschiedlicher Art und Weise, doch dass das Medium in der Konzeption 
der Rollen zentral war, darauf verweist auch die Inszenierung der Rolle im Bild; die 
Medienwahl ging also durchaus Hand in Hand mit ihren performativen Möglichkeiten.291

Die Miniaturen der Exultet-Rollen spiegeln vor allem in den Darstellungen litur-
gischer Handlungen ein hohes Maß an Selbstreferentialität und Performativität. Eine 
der zentralen und außergewöhnlichsten Szenen des Exultet-Zyklus ist jene, in der 
sich der Diakon an die anwesenden Fratres carissimi wendet – Quapropter adstantibus 
vobis, fratres carissimi, ad tam miram sancti huius luminis claritatem, una mecum, 
quaeso, Dei omnipotentis misericordiam invocate.292 In den Miniaturen erscheint der 
Diakon auf der Kanzel, vor ihm ist der Osterleuchter mit der Osterkerze positioniert 
und in Händen hält er den bereits zum Teil entrollten Rotulus. Meist sind auch der 
Bischof sowie einige Kleriker zu sehen, in vielen Rotuli erscheinen zudem Laien. Die 
Darstellung des Rotulus variiert, manchmal erscheint er pergamentsichtig belassen, 
in anderen Fällen ist er farblich hervorgehoben.

Wie bereits erwähnt, ist die Darstellung von Rollen in Bildern im Mittelalter 
recht häufig; meist erscheinen sie in Form von Spruchbändern oder in den Händen 
von Propheten oder Evangelisten, wo sie sinnbildlich für das von ihnen übermittelte 
Wort Gottes stehen. Oft „genügt [...] schon die unbeschriebene Rolle als Hinweis, als 
Sinnbild des Evangeliums“.293 Wo die Rollen beschrieben sind, erscheinen meist nur 
die einleitenden Worte eines Textes oder einer Bibelstelle, die dann repräsentativ für 
den gesamten Text stehen.294

	291	 Zchomelidse, Art, S. 39.
	292	 Vgl. Anhang 1.1.
	293	 Wittekind, Schriftband, S. 343.
	294	 Ebd. 



2.3  Zum Medium der Rolle  |  125 

Eine Fratres carissimi-Darstellung, in der Text auf der gemalten Rolle zu erkennen ist, 
findet sich in der ältesten Rolle von Gaeta, wo die ersten Worte des Prologs zu lesen 
sind (Abb. 49).295 Die Miniatur ist wegen zweier weiterer Details bemerkenswert: Die 
Rolle läuft nach unten spitz zu, wie sich dies auch an den ersten Pergamentbögen von 
Vat. lat. 9820 und dem Bareser Benediktionale zeigt. Zudem ist hier der umbilicus mit 
abgebildet, um den die Pergamentbögen gerollt waren: Zwei goldene Dreiecke ragen 
aus dem noch aufgerollten Teil heraus. Auch in der Laus cerei-Szene in Montecassino 2 
läuft die Rolle spitz nach unten zu, hier ist auch die Kordel zu sehen, die an der Spitze 
befestigt war, um den Rotulus in geschlossenem Zustand zu verschnüren (vgl. Abb. 23). 
In beiden Fällen wurde offensichtlich Wert auf eine realitäts- beziehungsweise gebrauchs-
nahe Darstellung des Mediums gelegt.

In Pisa 2 findet sich eine beschriftete Rolle nur in der Eingangsszene des Diakons 
auf dem Ambo (vgl. Abb. 37); erstaunlicherweise wird der Rotulus in der Versammlung 
der Fratres carissimi nicht mehr gezeigt. Darüber hinaus weisen weitere Rollen Text 
auf oder deuten diesen an: das älteste Objekt Vat. lat. 9820 – bei der Segnung der 
Osterkerze liest man hier auf der gemalten Rolle ut supernae benedictionis munus 
accomodes –, Vat. lat. 592, Exultet Paris nouv. acq. lat. 710 und eine spätere Rolle aus 
Montecassino (Cas. 724 [B I 13], 3).296 Während auch in Troia 1 Schriftzeichen auf 

	295	 Pace, Gatea 1, S. 342.
	296	 In der Rolle aus Fondi erscheint nur ein P auf der Rolle, in den anderen Zickzack- oder Wellen-

linien, die eventuell Schrift andeuten sollen.

Abb. 49 | Fratres carissimi, 
Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, 
Gaeta; Gaeta, Museo Diocesa-
no, Exultet 1 (Cavallo, Orofino 
u. Pecere, Exultet, S. 346).



126  |  2  Der Raum in der Rolle

der Rolle zu erkennen sind (Abb. 50), kopiert das zweite Exemplar aus Troia diese 
Selbstreferentialität nur noch durch die Form der Rolle, sie erscheint in der Szene der 
Versammlung der Gläubigen ohne Text (Abb. 51).297

Andere Beispiele weisen Text nicht in Form von Schrift auf, sondern evozieren 
diesen nur durch verschiedenfarbige Querstreifen. In der Rolle aus dem Domschatz 
in Capua tauchen auf der gemalten Rolle in der Szene der Kerzenweihe derartige 
Streifen auf (Abb. 52), ebenso in Montecassino 2 und dem Exemplar aus Salerno. 
Eventuell stellen diese nur Textzeilen dar, die durch die Farbigkeit besser voneinander 

	297	 Magistrale, Troia 1, S. 180. Weitere Darstellung der Rolle ohne Text: Vat. lat. 3784 (Fratres 
carissimi), Gaeta 2 (Sacrificium vespertinum), London (Weihe der Osterkerze), Fondi (Weihe der 
Osterkerze), Capua (Weihe der Osterkerze), Montecassino 2 (Fratres carissimi), Bari 2 (Fratres 
carissimi).

Abb. 50 | Salvum fac populum, 
Exultet-Rolle, um 1050, Troia; 
Troia, Archivio Capitolare, Exul-
tet 1 (Maitilasso, Troja, S. 74).

Abb. 51 | Salvum fac populum, 
Exultet-Rolle, 1. Hälfte des 
12. Jahrhunderts, Troia; Troia, 
Archivio Capitolare, Exultet 2 
(Maitilasso, Troja, S. 84).



2.3  Zum Medium der Rolle  |  127 

absetzbar sind; möglich ist aber auch, dass hier eine verkürzte Darstellung des Bild-
Text-Bezuges auf den Bildern zu finden ist. 

Inszenierung des Mediums im Bild
Zu dieser besonderen Aufmerksamkeit für das eigene Trägermedium ist die ebenfalls 
oft prominente Inszenierung der Rollen im Bild zu zählen. Sie erscheinen in den 
meisten Fratres carissimi-Darstellungen im Zentrum der Szene; aber auch in den 
Dedikationsszenen ist die Wiedergabe des Rotulus von Bedeutung, wie das Beispiel 
Montecassino 2 zeigt (vgl. Abb. 26). In dem in Paris aufbewahrten Exemplar (Exultet 
Paris nouv. acq. lat. 710) erstreckt sich der ausgerollte Rotulus bereits über die gesamte 
Höhe des Ambo (vgl. Abb. 2), eine ähnliche Darstellung findet sich in Troia 3 (Abb. 53). 
In diesem Fall ist der Ambo so hoch und schmal, dass er durch die mauerartige Ober-
fläche ähnlich einem Turm erscheint, von dem sich der Rotulus herabrollt und in 

Abb. 52 | Kerzenweihe, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Capua; Capua, Tesoro della 
Cattedrale, Exultet (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 300).



128  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 53 | Verlesen des Exultet, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, Troia; 
Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 99).

Abb. 54 | Kerzenweihe, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, Troia; Troia, 
Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 120).



2.3  Zum Medium der Rolle  |  129 

seiner Vertikalität geradezu ausstellt. In der Kerzenweihe desselben Exemplars ist der 
Rotulus wieder ausgerollt vom Ambo zu sehen, er wird unten sogar noch von einem 
weiteren Kleriker gehalten (Abb. 54), wobei die Praxisnähe hier im Bild überrascht.

Aufschlussreich sind auch die Miniaturen, in denen kein Rotulus dargestellt wird, 
sondern ein Codex. Dies lag vermutlich an der Semantik der Rolle, die nur mit einem 
besonderen Moment der Liturgie assoziiert wurde. So etwa erscheint in der Szene 
des Sacrificium vespertinum in Troia 3 und dem in London aufbewahrten Rotulus 
(Exultet Add. 30337) ein Codex in den Händen des Diakons (Abb. 55). Auch fungiert 
der Codex immer wieder als Attribut des Bischofs (vgl. Abb. 48a; Abb. 56). Dass das 
Medium des Rotulus klar mit der Exultet-Liturgie in Verbindung gebracht wurde, 
zeigen Miniaturen aus anderen süditalienischen Manuskripten, wie dem Fragment 
eines Graduales, das vermutlich im 10. Jahrhundert in Capua entstand (Abb. 57),298 
und einem Codex aus Molfetta aus dem 15. Jahrhundert (Abb. 58).299 In beiden Fällen 
wird die Exultet-Liturgie bildlich wiedergegeben; zu sehen ist jeweils ein Diakon vor 
einer Kerze, der einen Rotulus in den Händen hält.300 In der Miniatur aus dem 10. Jahr-
hundert steht der Diakon am rechten Bildrand und hält die entfaltete Rolle. Ihm 

	298	 Cavallo, Cantare, S. 54; Cavallo, Genesi, S. 226.
	299	 Cavallo, Cantare, S. 54 f.; Wurfbain, Liturgical Rolls, S. 10; Bertaux, Art, S. 231.
	300	 Womöglich besaß Capua zu dieser Zeit jedoch ebenfalls eine derartige Rolle, wie ein Eintrag 

im ,Codex Diplomaticus Caietanus‘ offenbart: Dort wird für das Jahr 964 unter den Objekten, 
die ein Priester Peter der Kirche San Michele Archangelo in Planciano stiftete, unum rotulo ad 
benedicendum cereum et fontes aufgezählt, Cavallo, Cantare, S. 53.

Abb. 55 | Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, Troia; Troia, Archivio 
Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 116).



130  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 56 | Fratres carissimi, Exultet-Rolle, Mitte 13. Jahrhundert, Salerno; Salerno, 
Museo Diocesano, Exultet (Museo Diocesano San Matteo, Salerno).

Abb. 57 | Graduale, 10. Jahr-
hundert, Capua; Vatikanstadt, 
Biblioteca Apostolica Vatica-
na, Vat. lat. 10673, fol. 35v 
(Cavallo, Orofino u. Pecere, 
Exultet, S. 54).



2.3  Zum Medium der Rolle  |  131 

gegenüber befinden sich zwei weitere Kleriker, von denen einer die Osterkerze (oder 
den Osterleuchter) greift; sie alle sind von einem mit Perlstab umrandeten Nimbus 
hinterfangen. Die spätere Darstellung zeigt einen im Vergleich zur Exultet-Rolle 
unterdimensionierten Kleriker. Fast hat er Mühe, den ausgebreiteten Rotulus auf dem 
Lesepult zu handhaben. Umgeben wird die Szene von blühenden Blumen und bunten 
Blättern, die wohl auf den Frühling beziehungsweise auf Ostern verweisen. Unklar 
ist, inwiefern hier noch eine Art Bedeutungsperspektive zu fassen ist oder ob litur-
gische Rotuli in dieser Zeit bereits monumentale Maße annahmen. Auf beiden Rollen 
ist Schrift zu erkennen, jedoch keine Andeutung von Miniaturen.

Die schon beschriebene mediale Selbstreferentialität vieler Miniaturen macht 
deutlich, wie bedeutsam das Trägermedium für die Funktion des Objektes war, aber 
auch, dass dieses Medienbewusstsein in der Konzeption und materiellen Ausführung 
der Rotuli von großer Bedeutung war. Es ist jedoch nicht nur auf den süditalienischen 
Raum beschränkt: Griechische liturgische Rollen wurden zwar nur selten bebildert, 
doch wenn das geschah, maß man der Selbstreferentialität eine bedeutende Stellung 
bei. Ein bekanntes Beispiel hierfür ist das Frontispiz der Rolle aus Patmos, in der der 
heilige Basilius in einer eindrucksvollen liturgischen Architektur mit einer Rolle in 
den Händen die Messe zelebriert (Abb. 59). Ihm zur Seite sorgen zwei Kleriker mit 
flabelli dafür, dass die eucharistischen Gegenstände auf dem Altar von Fliegen ver-
schont bleiben.301 Die Darstellung fungiert hier als Art Autorenbild, versinnbildlicht 

	301	 „Zwei Diakone sollen zu beiden Seiten des Altars einen Fächer aus leichten Häutchen oder 
einen Wedel von Pfauenfedern oder von Leinwand halten und sanft die kleinen Insekten ver-
scheuchen, damit sie nicht in die Kelche eindringen“, ‚Constitutiones Apostolorum‘ VII, 12,3 
zitiert nach Frese, Aktualpräsenz, S. 103. 

Abb. 58 | Molfetta, Fondo del Capitolo Cattedrale dell’Archivio diocesano (Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 55).



132  |  2  Der Raum in der Rolle

Abb. 59 | Frontispiz, ,Basilius-
Liturgie‘, 2. Viertel 12. Jahr-
hundert; Patmos, Kloster des 
Heiligen Johannes des Theo-
logen, Cod. 707 (Schellewald, 
Zeremoniell, S. 143, Abb. 1).

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84238343/f118.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84238343/f118.item


2.3  Zum Medium der Rolle  |  133 

aber laut Barbara Schellewald auch die Monumentalität der Liturgie. Gerade dass 
hier kein Rahmen die Szenerie dem Text gegenüber abgrenze, unterstreiche die 
Unmittelbarkeit dieser Darstellung.302 Im unteren Bereich geht die Architektur in 
florale Gebilde über; die Ornamentik erinnert hier wieder sehr stark an die oft in 
byzantinischen und muslimischen Manuskripten zu findende Zierleiste zu Beginn 
eines Textes. Ähnlich wie dort fungiert die Festarchitektur in der Patmos-Rolle auch 
als Tor zum Text – sowohl inhaltlich wie auch formal.

Bei der in den Exultet-Rollen oftmals zu findenden Zurschaustellung der Selbst-
referentialität überrascht es, weshalb im Bild nur die Form der Rolle, nicht aber deren 
Bebilderung aufgegriffen wurde. Gerade die Illuminierung unterscheidet die süditalieni-
schen Manuskripte von anderen liturgischen Rollen; die Miniaturen und ihre performa-
tiven Möglichkeiten waren ein zentraler Aspekt der Medialität und damit der Funktion 
der Objekte. Möglicherweise ist die Nicht-Darstellung des Bildes im Bild durch den 
liturgischen Kontext bedingt, wo Bilder nicht notwendig waren, Schrift hingegen auf 
das Wort Gottes verweisen konnte. Ein anderer Grund könnte die Fernwirkung sein, 
auf die die Objekte ausgelegt waren: In den meisten Exultet-Rollen fällt auf, dass die 
Darstellungen nicht besonders kleinteilig gestaltet sind und dies auch nicht nötig war, 
wenn die Betrachter sich in einiger Entfernung der Rolle aufhielten. Die Evokation 
von Bildern durch die Andeutung eines Bild-Text-Bezuges in einigen gemalten Rollen 
kommt der Darstellung von Bildern somit wohl am nächsten (vgl. Abb. 52).

Inszenierung des Mediums vor und nach dem Exultet-Gesang
Leider lässt sich aus den Quellen recht wenig über den Verbleib der Exultet-Rollen 
vor und nach ihrer liturgischen Nutzung herauslesen. Die Montecassiner Quelle 
beschreibt den Rotulus (oder Codex), wie er vom Diakon vom Altar genommen wurde 
(Tunc diaconus postulata benedictione a sacerdote tollat benedictionem cerei desuper 
altare). In der römischen Liturgie befand sich die Rolle offensichtlich zunächst auf 
dem Altar, von wo sie aufgenommen und mit auf die Kanzel getragen wurde.303 Ob 
dem Diakon dort beim Entrollen der unhandlichen Objekte assistiert wurde, oder ob 
es Vorrichtungen am Lesepult gab, mit denen er den Rotulus blockieren konnte, ist 
nicht bekannt. Vermutlich hatte er die Möglichkeit, den zumeist hölzernen umbilicus 
am Pult einzuklemmen, denn den schweren Rotulus mit nur einer Hand zu entrollen, 

	302	 Marinis, Liturgical Scrolls, S. 312 f.; Schellewald, Zeremoniell, S. 142–144; Patmos, Johannes-
kloster, Ms. 707.

	303	 Aufbewahrt wurden die Rollen außerhalb ihrer liturgischen Inszenierung in eigens für sie 
geschaffenen Kapseln, die ähnlich kostbar gestaltet gewesen sein müssen. In der Antike wurden 
Rollen wohl in runden Behältern gemeinsam mit weiteren aufbewahrt, wie bildliche Quellen 
nahelegen. Weder in dem auf ein antikes Vorbild rekurrierenden karolingischen Evangelisten-
bild von Markus (Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. 17968, fol. 55v, Digitalisat: https://
gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84238343/f118.item [27.11.2024]), noch in einer mosaizierten 
Darstellung des Evangelisten Matthäus in San Vitale in Ravenna erscheinen die Rollen extra 
in Kapseln verpackt.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84238343/f118.item
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b84238343/f118.item


134  |  2  Der Raum in der Rolle

während er etwa den Segensgestus zur Weihe der Kerze mit der anderen ausführte, 
erscheint kaum möglich. Die meisten Rollen – ob diese nun vertikal oder horizontal 
verliefen – weisen oder wiesen einen oder zwei dieser umbilici auf, doch sind nur 
sehr wenige davon erhalten, weshalb über deren Beschaffenheit nicht viel bekannt 
ist.304 Aus Erwähnungen bei Martial und Lukian ist zu entnehmen, dass diese farbig 
gefasst oder sogar vergoldet gewesen sein konnten.305 Für die Handhabung von Tora-
Rollen sind die Stäbe bis heute unabdinglich.306 Antike Rollen hatten im Vergleich zu 
diesen jedoch nur einen dieser Stäbe, der oft nur lose in die Mitte gesteckt war, ohne 
dass das Pergament daran befestigt war.307 Von der Seite betrachtet erscheinen antike 
Rotuli und Exultet-Rollen als eine Art Schnecke, die sich um einen zentralen Punkt 
windet; die Bezeichnung umbilicus (im Griechischen werden sie analog als ompha-
los bezeichnet) verweist genau darauf.308 Die Mailänder Quelle aus dem ‚Beroldus‘ 
erwähnt keinen Ambo, von dem die Rolle zur Segnung der Kerze verlesen wurde, 
jedoch einen Subdiakon, welcher die Schriftrolle vor dem Diakon halten musste, bis 
dieser das Wachs und das Feuer gesegnet hatte (debet portare rotulum [...] et debet 
tenere ipsum rotulum ante diaconum, donec legerit et benedixerit ceram et ignem).309 
Hier wird also beschrieben, wie der Diakon in der Liturgie bei der Handhabung des 
Rotulus von einem Subdiakon unterstützt wurde.

Was nach der Benedictio cerei in der beneventanischen Liturgie mit der Rolle 
geschah, ist ebenso unklar. Der Diakon kehrte nach dem Entzünden der Kerze durch 
einen Akolythen und dem Exultet-Gesang zum Altar zurück; in keiner der Quellen 
findet das Medium der Benedictio cerei nun mehr Erwähnung. Im Falle von Evange-
lienbüchern lässt sich besser rekonstruieren, wo der Codex nach seiner liturgischen 
Nutzung beziehungsweise Inszenierung verblieb. An bedeutenden christlichen Festta-
gen begleitete in der Papstliturgie auch ein kostbares Evangeliar den Papst auf dessen 
Ritt zwischen den Stationskirchen. „[Ein] Akolyth bringt dann das in sein Gewand 
gehüllte Buch in den Chor der Kirche, wo es der Subdiakon ehrfurchtsvoll auf den 
Altar legt.“310 Der Diakon, der das Evangelium verlesen sollte, warf sich zunächst vor 
dem Papst auf den Boden, um ihm die Füße zu küssen; der Papst seinerseits bat um 
Gottes Gnade für die folgenden Handlungen des Diakons. Anschließend trat Letzterer 
zum Altar, vollzog dort den Buchkuss und nahm das Evangeliar auf, um sich mit ihm 
zur Kanzel zu begeben. Auch dieser kurze Weg ist in den ‚Ordines Romani‘ genau 

	304	 An Troia 2 ist ein mittelalterlicher hölzerner umbilicus erhalten, von dem jedoch keine guten 
Abbildungen zu finden sind.

	305	 Birt, Buchrolle, S. 232 f.
	306	 Giele, Peltzer u. Trede, Rollen, S. 680. 
	307	 Birt, Buchrolle, S. 228. 
	308	 Das damalige Zentrum der christlichen Welt, Jerusalem, wurde als umbilicus mundi verstanden, 

aber auch Christus als Nabel bezeichnet, um den herum sich die (christliche) Welt entfaltete, 
vgl. Wolf, Umbilicus.

	309	 Beroldus, hg. v. Magistretti, S. 109 f., nach Jacob, Rouleaux, S. 96.
	310	 Heinzer, Inszenierung, S. 45. Er zitiert nach Ordines romani, hg. v. Andrieu, § 31, S. 77.



2.3  Zum Medium der Rolle  |  135 

beschrieben: Zwei Subdiakone mit Rauchfass und zwei Akolythen mit brennenden 
Kerzen prozessierten vor dem Diakon. Sie positionierten sich neben dem Ambo, 
sodass der Diakon sie passierte, um zur Kanzel zu gelangen.311 Die zu lesende Stelle 
im Codex war bereits markiert, 

[a]uch der scheinbar banale Vorgang der Buchöffnung wird daher zere-
moniell aufgewertet: Der Subdiakon, der kein Rauchfass trägt, lässt sich 
das Buch auf seinen linken Arm legen und öffnet den Codex für den 
Diakon an der mit einem Lesezeichen gekennzeichneten Stelle, in die 
der Diakon seinen Finger legt. Der Diakon stellt sich dann mit dem Buch 
auf die oberste Stufe des Ambo (in loco lectionis), und die Subdiakone 
ziehen sich – im Sinne einer räumlichen Verdeutlichung des Rangs – auf 
eine weiter unten gelegene Treppenstufe zurück, solange der Diakon das 
Evangelium vorträgt.312

Nach dem Verlesen des Evangeliums nahm einer der Subdiakone das Buch wieder 
an sich und reichte es dem ihm am nächsten stehenden Subdiakon. „Dieser hält es 
vor seine Brust und reicht es allen an der Liturgie Beteiligten ihrer Ordnung nach 
zum Kuss, wobei er seine Hände dabei mit dem liturgischen Gewand verhüllt.“313 Im 
Anschluss wurde das Evangeliar nicht zurück auf den Altar gebracht, sondern wieder 
in seiner Umhüllung verschlossen. Vermutlich geschah dies an der Chorschranke nahe 
der Kanzel, bevor ein Akolyth es wieder zurück in den Lateran brachte.314 

Nicht nur der päpstliche liturgische Kontext unterscheidet den hier beschriebenen 
Ablauf von dem in Bari möglichen in der Osternacht. Auch die medialen Bedingun-
gen divergieren grundlegend voneinander: Während ein Codex wieder geschlossen 
und vom Diakon zurück auf den Altar gelegt werden kann, gestaltet sich dies bei 
einer Rolle weitaus schwieriger. Ein Aufrollen durch den Diakon auf der Kanzel 
scheint schwer vorstellbar: Dies würde nicht nur zu viel Zeit in Anspruch nehmen, 
ein solcher Moment des ‚Aufräumens‘ wäre zudem in der feierlichen Umgebung 
nicht vorstellbar – zudem, wenn sich mit dem Aufrollen des Rotulus eschatologische 
Assoziationen verbanden. Blieb die Rolle an der Kanzel hängen? Dann würden viele 
Rotuli – bei einer Länge von bis zu 10 Metern und gar darüber hinaus – einen Großteil 
des Presbyteriums bedecken und nicht nur die der Taufe folgende Eucharistiefeier 
stören, sondern auch die Unversehrtheit des Manuskriptes selbst gefährden. Möglich 
ist jedoch, dass die Rolle bereits während des Gesangs von einem zweiten Kleriker, 
etwa einem Akolythen, am unteren Ende wieder eingerollt wurde. Eine Miniatur in 
Troia 3 verweist genau darauf: In der Darstellung der Weihe der Osterkerze befindet 

	311	 Heinzer, Inszenierung, S. 46.
	312	 Ebd., S. 47, Ordines romani, hg. v. Andrieu § 61 f., S. 88 f.
	313	 Ebd., S. 48, Ordines romani, hg. v. Andrieu § 64.
	314	 Ebd., Ordines romani, hg. v. Andrieu § 65.



136  |  2  Der Raum in der Rolle

sich vor dem Diakon auf dem Boden ein weiterer Kleriker, der den Rotulus unten 
hält und ihn wieder aufzurollen oder zu drapieren scheint (vgl. Abb. 54). Dies ist die 
einzige Quelle, die sich für die konkrete Handhabe der Rollen während der Liturgie 
finden lässt.

Auf den vorangehenden Seiten wurde deutlich, wie grundlegend das Verständnis 
materialer und medialer Aspekte der Exultet-Rollen für deren Nutzung und Wahrneh-
mung im liturgischen Raum waren. In diesem Kapitel wurden sie vor allem werkim-
manent untersucht. Zunächst war es notwendig, die Objekte historisch und liturgisch 
zu kontextualisieren, bevor die Herstellung der Rollen diskutiert werden konnte, die 
wiederum eng mit ihrer Nutzung zusammenhing: Die Rollen wurden wohl von eben 
den Diakonen abgeschrieben, die die Rollen dann zur Grundlage ihres Gesanges in 
der Osternacht nutzten. Anhand des unvollendet gebliebenen Rotulus Bari 2 konnte 
der Herstellungsprozess der Objekte gut nachvollzogen werden. Die Oberflächen der 
Rollen – die Anordnung von Bild und Text – dienten dann als Ausgangspunkt für die 
Diskussion medialer Beobachtungen. Das Medium der Rolle wurde im Mittelalter sel-
ten genutzt; als Bild- und Schriftträger gingen mit ihr spezifische Konnotationen von 
Oralität und Unendlichkeit einher. Konkrete Vorbilder für die süditalienischen Exultet-
Rollen ließen sich im byzantinischen Raum, aber auch in Mailand und in jüdischen 
Objekten ausmachen. Dabei wurde jedoch auch offensichtlich, dass Exultet-Rollen 
durch die einzigartige Kombination von Text und Bild als neues und eigenständiges 
Medium zu begreifen sind, die den Raum der Betrachter und Betrachterinnen medial 
und rezeptionsästhetisch ganz besonders einzubinden verstanden. Abschließend wur-
den diese Objekt-Raum-Bezüge werkimmanent im Bild untersucht und die praktische 
Nutzung der Rollen in der Liturgie diskutiert, um im folgenden Kapitel räumliche 
Aspekte der Objekte detaillierter zu verfolgen.



137

3.1	 Materiale Räume

3.1.1	 Der mittelalterliche Kathedralraum in Bari

Der räumlich-architektonische Kontext war für den Vollzug des Rituals und dessen 
Rezeption sowie auch für die Wahrnehmung der Exultet-Rollen von großer Bedeutung. 
Die Positionierung des Ambos und der Chorschranken bedingte die Sichtbarkeit der 
Rollen und damit die Funktion der Miniaturen. Der umgebende Raum wirkt somit 
auf mehreren Ebenen: als architektonisch gebauter Raum, der Objekten und Men-
schen ihren Platz zuweist, aber auch als soziales Gefüge, in dem jede Person sich in 
Beziehung zu anderen und zu Objekten setzt. Die Verflechtungen von Objekten und 
Personen im Raum konstituieren sich auf immaterieller und materieller Ebene und 
sind im Ritual wiederum eng miteinander verzahnt. An dieser Stelle sollen zunächst 
die baulichen und materiellen Voraussetzungen der Wahrnehmung von Exultet-Rollen 
nachvollzogen werden, bevor im folgenden Kapitel auf imaginierte und relationale 
Räume Bezug genommen wird.

Die heutige Kathedrale San Sabino e Santa Maria Assunta in Bari geht in die 
1170er-Jahre zurück. Die geostete, dreischiffige Basilika befindet sich im Zentrum der 
Altstadt. Neun Joche bilden das Langhaus, dem sich im Osten ein leicht akzentuiertes 
Querhaus anschließt (Abb. 60). Drei Apsiden, die – dem Bautypus San Nicolas in Bari 
folgend – von einem Ostbau umfasst werden und daher von außen nicht zu erkennen 
sind, bilden den Abschluss des Langhauses. Drei Portale geben Einlass in den Kir-
chenbau.1 Die Existenz mehrerer Vorgängerbauten ist durch archäologische Unter-
suchungen und schriftliche Zeugnisse belegt. Erste Grabungen fanden in den Jahren 
zwischen 1966 und 1976 statt, die damals das Eindringen von Grundwasser in die 
Unterkirche verhindern sollten.2 2005 wurden die Grabungsarbeiten wieder 

	1	 Kappel, San Nicola, S. 156–184 als immer noch sehr guter Überblick zur Bareser Kathedrale; 
S. 168–183 mit ausführlicher Baubeschreibung.

	2	 Derosa, Storiografia, S. 19; Pellegrino, Succorpo, S. 105; Bertelli, Cattedrale paleocristiana, 
S. 91. Vgl. dazu auch die Publikation von Pellegrino, Restauri.

3	 Räume des Exultet

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


138  |  3  Räume des Exultet

Abb. 60 | Grundriss der Oberkirche der Kathedrale San Sabino, Bari, 1:300 (Kappel, 
San Nicola, Abb. 112).

aufgenommen, mit dem Ziel, den Unterbau zu restaurieren und das Areal durch eine 
Musealisierung zugänglich zu machen. Der sogenannte succorpo konnte damals in 
mehrere Bauphasen eingeteilt werden: In die römisch-antike Zeit ließen sich mehrere 
Mauerreste und einige Fußboden-Mosaiken, die ehemals eine domus schmückten, 
datieren; zudem fanden sich Keramikfragmente und ein Teil einer Straße.3 Einer 
frühchristlichen Basilika konnten weitere Mosaikfragmente sowie einige Fundamente 
und Mauerreste zugeordnet werden. In den 1030er-Jahren errichtete man darüber 
einen Neubau; die Räume der frühchristlichen Basilika wurden als Krypta weiterhin 

	3	 Depalo, Scavi, S. 30.



3.1  Materiale Räume  |  139 

genutzt. Aus einer späten Phase stammen zudem mehrere frühneuzeitliche Gräber 
und Grabkammern (Abb. 61).4

Die frühchristliche Basilika
Die Mauerreste, die bei den beiden Grabungen gefunden wurden, deuten darauf hin, 
dass es sich bei der frühchristlichen Kathedrale um eine geostete, dreischiffige Basilika 
mit einer halbkreisförmigen Apsis handelte (Abb. 62). Neben der Apsis befanden sich 
zwei Pastophorien; die Basilika verfügte über kein Querhaus. Im Norden fand sich 
eine Art viertes Schiff, in dessen Bereich mehrere frühchristliche Gräber gefunden 
wurden.5 Es ist möglich, dass dieser Raum in Verbindung mit der Taufliturgie stand.6 
Grabungen waren nicht im gesamten Areal möglich, da sich der Westteil der 

	4	 Pellegrino, Succorpo, S. 117.
	5	 Depalo, Scavi, S. 38.
	6	 Ristow, Baptisterien, S. 23.

Abb. 61 | Bauphasen der Kathedrale in Bari. Lila markiert die römisch-spätantiken baulichen Reste, Rosa 
die frühchristliche und hochmittelalterliche (5.–10. Jh.) Bauphase und Grün den romanischen Bau, der 
1034 bis 1156 bestand. Die schraffierten Stellen wurden vermutlich in den Neubau ab 1170 übernom-
men (Belli D’Elia u. Pellegrino, Radici, Tafel VII).



140  |  3  Räume des Exultet

frühchristlichen Basilika direkt unter der Fassade der heutigen Kathedrale befindet. 
Ein in diesem Bereich teilweise zutage getretenes Bodenmosaik muss sich im Ein-
gangsbereich des frühchristlichen Baues befunden haben; aufgrund seiner Maße lässt 
sich für die frühchristliche Basilika von einer ungefähren Länge von 40 Metern 
ausgehen, während sie in der Breite etwa 18 Meter einnahm.7

Die Konsolidierungsmaßnahmen, die sich den Grabungen in den 1970er-Jahren 
anschlossen, machen es heute fast unmöglich, aus der Mauerung und den Fugen wei-
tere Rückschlüsse über den frühchristlichen Bau zu ziehen.8 Für den Bau wurden an 
mehreren Stellen antike Spolien genutzt; meist sind sie in den Mauern verbaut oder 
dienten als Fundamente der Säulen.9 Zwischen dem frühchristlichen Mauerwerk und 
dem der römischen domus bestehen nur geringe Unterschiede, was darauf schließen 
lässt, dass der Übergang recht zeitnah stattgefunden hat; auch entspricht das antike 

	7	 Depalo, Scavi, S. 33. Das Verhältnis des Mittelschiffes zu den beiden Seitenschiffen beträgt 2 : 1 
und entspricht somit den damals gebräuchlichen Maßen.

	8	 Nur an einem Teil der Nordwand fanden keine Restaurierungsarbeiten statt; hier zeichnet sich 
das Mauerwerk durch unregelmäßig geformte und unterschiedlich große, nur karg behauene 
Tuffsteinblöcke aus, die eine hellgelbliche Farbe aufweisen, Triggiani, Analisi, S. 180.

	9	 Unter anderem wurde eine Inschriftentafel aus dem 2. Jh. n. Chr. als Fundament des Mosaiks 
genutzt, ferner eine weitere römische Spolie als Fundament eines Pilasters, Bertelli, L’edificio, 
S. 123. 

Abb. 62 | Rekonstruktion der frühchristlichen Basilika von Bari (Belli D’Elia u. Pellegrino, Radici, Tafel X).



3.1  Materiale Räume  |  141 

Bodenniveau dem der frühchristlichen Basilika und die Pavimente der Letzteren 
liegen übergangslos auf denen der domus. 

Von dem im Westen gefundenen, die ganze Breite des Mittelschiffes einnehmen-
den Bodenmosaik erhoffte man sich Rückschlüsse auf die Datierung des Baues, da eine 
lange, in Kapitalen verfasste Inschrift in einer tabula ansata neben einem Künstler 
Timotheus auch einen Bischof Andreas erwähnt: 

Die geheiligte Kirche Baris freut sich an ihrem Bischof Andreas, mit ihm 
jubelt der Klerus und Timotheus, der durch göttliche Hilfe ein Gelübde 
mit seinem Können einlöste und der mit besserer Technik die Dekoration 
dieser Halle vollendet hat, zum Lobe des heiligen Volkes Gottes.10

Über einen Bischof Andreas schweigen die spärlichen frühchristlichen Quellen.11 
Eine Zierleiste umschließt das teppichartig anmutende Mosaik, sie ist mit Pflanzen-
motiven aus der Nilregion und Meerestieren gefüllt, die an ein Mosaik im diaconicon 
von San Lorenzo Maggiore in Neapel erinnern.12 Weitere Vergleichsbeispiele aus 
dem Mittelmeerraum führen Gioia Bertelli dazu, das Bareser Mosaik in die zweite 
Hälfte des 6. Jahrhunderts zu datieren.13 An den beschädigten Rändern des Mosaiks 
lassen sich darunter liegende, also ältere, Mosaikfragmente erkennen, und auch die 
Inschrift nimmt offensichtlich auf ein Vorgängerwerk Bezug. 

Die schriftlichen Quellen zur Bareser Kirchengeschichte sind ebenfalls dürftig. 
Bari war lange Zeit Teil der Erzdiözese von Canosa di Puglia. Letztere bewahrte 
die Reliquien des heiligen Sabinus auf, des ersten Bischofs der Stadt und lange Zeit 
wichtigsten Heiligen Apuliens.14 Als Canosa 851 von nordafrikanischen Flotten 
bedroht wurde, floh der damalige Bischof Angelarius mitsamt den Reliquien des 
Heiligen nach Bari, wie das ‚Chronicon Salernitanum‘ überliefert.15 Der Canosiner 
Bischofssitz befand sich von nun an faktisch in Bari, was eine jahrhundertelange 
Rivalität zwischen den Städten begründete. Ein Bareser Bischof ist jedoch bereits 
vor Angelarius bekannt: Unter den Unterzeichnern eines römischen Konzils, das 465 
von Papst Hilarius I. (461–468) einberufen worden war, findet sich auch ein Bischof 

	10	 Beata Ecclesia Varina gaudet in suo antistite Andrea / cum suis clerus pariter exultat Timotheus 
cum suis qui adiutus divino / beneficio ad laudem sancte Dei plebis praesentis aule de donis / eius 
votum persolvens tutius opere ornatum explebit, Bertelli, L’edificio, S. 128, Übers. durch die 
Autorin.

	11	 Ein Bischof Andreas wird in einer Urkunde für das 8. Jh. überliefert, jedoch handelt es sich hier 
vermutlich um eine Fälschung aus dem 18. Jh. (die sog. ‚Cronaca del prete Gregorio‘). Einen 
gesicherten Bischof dieses Namens gab es erst Mitte des 11. Jh., vgl. dazu auch Kappel, San 
Nicola, S. 156. 

	12	 Bertelli, L’edificio, S. 129.
	13	 Bertelli, Cattedrale paleocristiana, S. 93.
	14	 Canosa di Puglia war bereits seit dem 4. Jh. Bischofssitz und damit der älteste in Apulien, 

Wharton Epstein, Canosa, S. 80; Campione, San Sabino; Oldfield, Sanctity, S. 31 f.
	15	 Dalena, Viabilità, S. 73; Bertelli, S. Maria, S. 36.



142  |  3  Räume des Exultet

Concordius aus Bari.16 Möglicherweise wurden alle später überlieferten Bischöfe 
der Diözese mit Canosa identifiziert, denn aus Bari ist kein weiterer frühchristlicher 
Bischof bekannt.17 Erst 983 firmiert in einer Urkunde aus dem Archiv der Kathedrale 
wieder ein archipresbiter sancte Barine ecclesie und primicerius istius episcopii Barine 
ecclesie.18 Es handelt sich hier auch um den ältesten Text, der eine Bareser Kathedrale 
erwähnt. Eine Urkunde von 1024 überliefert nostra sancte ecclesie intus civitate; zu 
ihren Unterzeichnern gehört hier ein Johannes clericus et abbas sancte varine ecclesie.19 
In einer vier Jahre später datierten Urkunde ist die Rede von einer S. Maria que est 
episcopio. In derselben Urkunde wird auch ein Bischofssitz attestiert, ubi residevat 
dominus Bisantius.20

Der Bisantius-Bau (1034–1156)
Unter Erzbischof Bisantius (1025–1035) wurde mit dem Neubau der Kathedrale begon-
nen; der Moment lässt sich zeitlich recht genau festlegen, sofern man der Chronik des 
anonymen Baresers folgt: anno 1034. Bisantius Archiepiscopus dirupavit episcopium 
et coepit laborare.21 Den in Bari unternommenen Grabungen zufolge dürfte die früh-
christliche Basilika – die bis in diese Zeit genutzt wurde – zum großen Teil abgetragen 
worden sein, um Raum für den Neubau zu schaffen.22 Ein Teil des Vorgängerbaus 
diente fortan als Krypta des Neubaus, der sich etwa 5 Meter über dieser erhob. Beim 
Neubau handelte es sich ebenfalls um eine dreischiffige, geostete Basilika, auch wenn 
die Ausrichtung etwas von der des Vorgängerbaues abwich (vgl. Abb. 61). Es ist nicht 
klar, ob sich bis heute Bauelemente von der Kathedrale des Bisantius erhalten haben. 
Bei der Zerstörung Baris 1156 durch Wilhelm I. wurde sie stark beschädigt – doch 
es ist wahrscheinlich, dass in den Neubau Reste noch erhaltener Mauern integriert 
wurden. Der heutige Bau scheint an einigen Stellen, vor allem im Portalbereich, mit 
dem Bisantius-Bau übereinzustimmen.23

	16	 Eventuell handelt es sich dabei jedoch um den Bischof von Bari und Canosa, Bertelli, S. Maria, 
S. 11.

	17	 Bertelli, Cattedrale paleocristiana, S. 92.
	18	 Codex Diplomaticus Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 7 erwähnt einen 

Pavo als Bischof von Canosa, Bari und Brindisi, Bertelli, S. Maria, S. 38. 
	19	 Codex Diplomaticus Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 12.
	20	 Codex Diplomaticus Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 15, Bertelli, Cat-

tedrale paleocristiana, S. 91. Damit gemeint sind neben liturgischen Bauten auch der Wohnsitz 
des Bischofs sowie Gebäude zur Verwaltung, Belli D’Elia, Radici, S. 197. 

	21	 Chronicon ignoti civis Barensis sive Lupi Protospatae, hg. v. Muratori, S. 149. Der anonyme 
Bareser berichtet über die Zeit von ca. 860–1118.

	22	 Man fand bei den Grabungen Teile eines Freskos, das einen Bischof darstellte und das ins 
10./11. Jh. datiert werden kann, Bertelli, L’edificio, S. 127; Depalo, Scavi, S. 37; Bertelli, 
Cattedrale paleocristiana, S. 91–97.

	23	 Belli D’Elia vermutet gar, dass sich die Apsis der romanischen Basilika an derselben Stelle wie 
die heutige befand, der Grundriss der heutigen Kathedrale entspräche damit im Großen und Gan-
zen – bis auf das Querhaus, das sich am Vorbild San Nicolas anlehnt – dem der frühromanischen 



3.1  Materiale Räume  |  143 

Dass die frühchristliche Kirche oder Teile davon als Krypta genutzt wurden, 
wird durch archäologische Befunde deutlich. So fand man ein Arkosolgrab, das in die 
normannische Zeit datiert werden kann.24 Des Weiteren wird aus mehreren Urkun-
den vom Ende des 11. oder Anfang des 12. Jahrhunderts deutlich, dass die Krypta 
zugänglich war. Der ‚Historia inventionis sancti Sabini‘ des Erzdiakons Johannes 
zufolge wurden hier im Jahr 1091 die Reliquien des heiligen Sabinus aufgefunden, die 
der Canosiner Bischof 850 retten konnte.25 Die Stelle wurde anschließend mit einem 
Altar markiert, an dem im 18. Jahrhundert zwei Inschriftentafeln befestigt wurden.26 
Eine dieser Tafeln soll aus der Zeit der inventio stammen und beschreibt diese.27 Die 
Wiederauffindung der Sabinus-Reliquien in Bari geschah zu einem Zeitpunkt, als die 
Hafenstadt die jahrhundertelange Konkurrenz um den Bischofssitz zwischen Bari und 
Canosa für sich entschieden hatte. Obwohl sich der Bischofssitz faktisch bereits seit 
dem 9. Jahrhundert in Bari befand, fand erst unter Erzbischof Elias (1089–1105) die 
offizielle Titelübertragung statt. Die Wiederentdeckung der Sabinus-Reliquien 1091 in 
Bari legitimierte die Verlegung des Bischofssitzes zusätzlich. Elias wird in der inventio-
Tafel als archiepiscopi Barinorum et Canosinorum charakterisiert, womit ganz klar 
die Vorherrschaft der Bareser Diözese über die Canosas zum Ausdruck kommt. Den 
Wendepunkt dieses sich über Jahrhunderte ziehenden Prozesses markierten jedoch 
bereits zuvor der Raub der Nikolaus-Reliquien im Jahr 1087 und der Baubeginn der 
Nikolaus-Basilika kurz darauf.28

Kathedrale, Belli D’Elia, Radici, S. 206. Der Neubau wurde unter den Bareser Erzbischöfen 
Johannes V. (1151–1169) und Rainaldus (1171–1188) ausgeführt, Kappel, San Nicola, S. 165 f.

	24	 Es befindet sich an einer Mauer, die das frühchristliche Bodenmosaik mit Nilmotiven im Osten 
abgrenzt, Bertelli, L’edificio, S. 128. Arkosolgräber aus normannischer Zeit sind auch aus der 
Santissima Trinità von Venosa bekannt, Bertelli, Cattedrale paleocristiana, S. 96; Herklotz, 
Sepulcra, S. 87–89. 

	25	 Erzdiakon Johannes soll selbst auch Zeuge der Auffindung der Reliquien durch Bischof Elias 
1091 gewesen sein. Nur einige Jahre zuvor verfasste er eine Vita des Heiligen, Bertelli, S. Maria, 
S. 35. Dalena, Viabilità, S. 73. 

	26	 Der Altar stammt vermutl. ebenfalls aus dem 11. Jh., Bertelli, Cattedrale paleocristiana, S. 96.
	27	 Angelarius archipresul Canusii attulit huc corpus s[an]c[t]i Sabini a Canusio quod fuit occultum in 

hoc templo us[que] ad tempus Helie archiepiscopi Barinorum et Canosinorum a quo fuit inventum 
et hic honorifice collocatu m[ense] febr[uarii] ind[ictione] XV. Epigraphisch wird die Inschrift ins 
letzte Jahrzehnt des 11. Jh. datiert, Pierno, Iscrizioni, S. 227 f. Die zweite Inschrift stammt aus 
der Zeit des Bischofs Johannes V. (1151–1169), der die confessio renovieren lies, ebd., S. 229.

	28	 Bis heute ist umstritten, wer die treibende Kraft dieser ‚Aktion‘ war; vieles spricht dafür, 
dass damals weniger die lokalen geistlichen Würdenträger als vielmehr die starke Bareser 
Kaufmannsschicht die Fäden in den Händen hielt. Dies ist auch ein Hinweis darauf, dass die 
Emanzipation dieser sozialen Gruppe in Bari schon recht früh begann, Oldfield, Sanctity, 
S. 67; Wharton Epstein, Canosa, S. 80 f. Auf dem Bischofsthron, der Ende des 11./Anfang des 
12. Jh. entstand, wird Elias weiterhin als Bischof von Bari und Canosa bezeichnet, vgl. dazu 
Aceto, Cattedra, S. 132. Es ist auch möglich, dass der Heiligenkult des Sabinus im Kontext der 
Bemühungen Papst Urbans II., zwischen Ost- und Westkirche zu vermitteln, eine Rolle gespielt 
hat und am Ende des 11. Jh. in Apulien gefördert wurde, Musca, Crociate, S. 13. Das Bestreben 
des Papstes gipfelte 1098 in der Ausrichtung des zweiten ökumenischen Konzils in Bari, womit 
die Stadt ihre kirchenpolitische Bedeutung stärkte, Lavermicocca, Bari, S. 30.



144  |  3  Räume des Exultet

Neben der spärlichen Überlieferung aus der Chronik des anonymen Baresers ist 
über diesen Neubau lediglich bekannt, dass er zunächst nicht dem heiligen Sabinus, 
sondern weiterhin der Mutter Gottes geweiht war.29 Es ist unklar, ob eine wachsende 
Gemeinde einen größeren Kirchenraum benötigte oder ob es vor allem repräsentative 
Überlegungen und Ansprüche waren, die Erzbischof Bisantius dazu inspirierten, die 
frühchristliche Basilika abzutragen und einen Neubau von Grund auf zu beginnen. 
Der Neubau könnte durchaus ein materielles Zeichen des neu gewonnenen Selbstbe-
wusstseins der beneventanisch-christlichen Gemeinde in Bari gewesen sein. Obwohl 
Bisantius selbst vermutlich nicht gegen Byzanz auftrat, stilisieren ihn Quellen dement-
sprechend. Besonders deutlich wird dies in einer Textpassage der ‚Annales Barenses‘, 
die Bisantius als piissimus pater orphanorum, et fundator sanctae ecclesiae Barensis, et 
cunctae urbis custos ac defensor, atque terribilis et sine metu contra omnes graecos cha-
rakterisiert.30 Ob Bisantius tatsächlich so kriegerisch auftrat, darf bezweifelt werden, 
doch ist die Quelle ein wichtiger Hinweis auf die anti-byzantinische Stimmung in 
der Stadt, die immer wieder hochkochte. Bisantius starb 1035 in Konstantinopel; vor 
allem seine Nachfolger Nikolaus (1035–1061) und Andreas (1062–1078) führten den 
Kirchenbau weiter. Bereits 1064 schien dieser so weit fortgeschritten zu sein, dass 
Bischof Andreas dort eine Synode abhalten konnte.31 

Die erste Bareser Exultet-Rolle entstand vermutlich einige Jahre vor dem Beginn 
des Neubaus, wie paläografische Übereinstimmungen und der Schrifttypus nahele-
gen (vgl. Kap. 2.1.1). Obwohl zu diesem Zeitpunkt noch die frühchristliche Basilika 
genutzt wurde, war der Neubau der Kathedrale wohl bereits in Planung; einer Ver-
wirklichung des Bauvorhabens mag lange die unsichere politische Situation in Bari 
nach dem Tode Basilius II. entgegengestanden haben.32 Es kann vermutet werden, 
dass Bari 1 im Hinblick auf diesen neuen Bau geschaffen wurde; hierauf deutet auch 
die Tatsache, dass Exultet-Rollen offensichtlich auf unbestimmte Zeit hin oder sogar 
für die Ewigkeit ausgelegt waren. 

Kirchenbau in Apulien zur Mitte des 11. Jahrhunderts
Über den Bisantius-Bau ist außer dem Grundriss nicht viel bekannt; ein Vergleich 
mit zeitgenössischen Bauten der Region kann jedoch Aufschlüsse über lokale archi-
tektonische Besonderheiten geben, die so womöglich auch in der Bareser Kathedrale 
zu finden waren. Um gerade das Zusammenwirken von architektonischem Raum 
und Exultet-Rollen um 1030 zu ergründen, kommt zunächst ein Vergleich mit der 

	29	 Codex Diplomaticus Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 21 (1046) erwähnt 
eine Sta. Maria que est episcopio.

	30	 Belli D’Elia, Radici, S. 197.
	31	 Ebd., S. 197 f. 
	32	 „Nach einer Quelle des 17. Jh. habe Bisantius schon 1028 für den Kathedralbau 20 große und 

200 kleine Säulen von der Insel Paros kommen lassen“, Kappel, San Nicola, S. 157. Zur Situation 
in Bari vgl. Ostrogorsky, Geschichte, S. 266–296.



3.1  Materiale Räume  |  145 

Kathedrale von Benevent in Betracht – auch wenn sich die Medialität der dortigen 
Rollen von der der Bareser signifikant unterscheidet. Im architektonischen Vergleich 
ergeben sich ebenfalls Schwierigkeiten: Die heutige Kathedrale von Benevent ist ein 
Neubau der Nachkriegszeit, da der Vorgängerbau im Zweiten Weltkrieg komplett 
zerstört wurde.33 Unter der Kathedrale fanden Grabungen statt; die Stätte ist auch 
Besuchern zugänglich. Aus Fundamenten und Mauerresten lässt sich schließen, dass 
es sich bei dem mittelalterlichen Bau um eine dreischiffige Säulenbasilika handelte, 
deren Querhaus recht weit über die Breite des Langhauses hinausreichte.34 Vermutlich 
geben diese Mauerreste den Zustand der Kirche in der ersten Hälfte des 12. Jahr-
hunderts wieder; für diese Zeit ist ein Neubau in den Quellen erwähnt. Es ist jedoch 
unklar, inwiefern dieser einen Vorgängerbau ersetzte oder der Bau nur instand gesetzt 
wurde.35 Erdbeben in den Jahren 1688 und 1702 müssen den mittelalterlichen Bau 
bereits stark beschädigt haben, und schon 1456 zerstörte ein Erdbeben vermutlich 
die mittelalterliche Krypta.36 Die wenigen Quellen sowie die schwierige Situation der 
Bausubstanz führten nicht zuletzt dazu, dass die Rekonstruktion der Beneventaner 
Kathedrale bis heute ein Forschungsdesiderat ist; zur Erhellung der Situation in Bari 
nach Benevent zu schauen, führt somit nicht weiter. 

Als weiterer Vergleich kann die Kathedrale San Sabino in Canosa di Puglia in 
Betracht gezogen werden. Allzu deutlich wurde die Konkurrenzsituation, in der sich 
Canosa und Bari befanden; ein Vorbild für den Bisantius-Bau ausgerechnet in Canosa 
zu suchen, mag zunächst verwundern. Dennoch entstand hier wohl etwa zeitgleich zur 
Kathedrale in Bari ein Neubau, der bis heute erhalten ist. Auch die Baugeschichte der 
Kathedrale von Canosa ist umstritten; bis heute ist der mittelalterliche zentrale Bauteil 
nicht eindeutig datiert. Als wichtigstes Zeugnis gilt eine Bulle von Papst Paschalis II., 
nach der die Weihe des Kirchenbaues im Jahr 1101/02 stattgefunden habe.37 Bauliche 
Befunde weisen jedoch darauf, dass der Großteil der Architektur in vornormannische 
Zeit datiert.38 In einer in Trani aufbewahrten Urkunde von 1063 ist die Rede von einer 

	33	 „Die Bedingungen für eine Rekonstruktion des mittelalterlichen Bauwerks und seiner Krypta 
sind außerordentlich ungünstig, da weder der Zustand vor dem Bombardement im letzten 
Kriege noch die Situation während des Wiederaufbaues festgehalten worden sind“, Belting, 
Malerei, S. 54. Vgl. auch Iadanza u. Bove, Benevento. 2005–11 fanden die letzten archäologi-
schen Grabungen statt, vgl. Iadanza, Pseudocripta.

	34	 Vermutlich im Spätmittelalter wurde an beiden Seiten jeweils ein weiteres Schiff hinzugefügt, 
Belting, Malerei, S. 55.

	35	 Iadanza u. Bove, Benevento, S. 116. 
	36	 Iadanza, Pseudocripta, S. 355. Nach dem Beneventaner Vorbild soll Erzbischof Adalbert von 

Bremen seine Kathedrale in der Mitte des 11.  Jh. errichtet haben, Gesta Hammaburgensis 
ecclesiae pontificum, III, 3. Die Weihe des Domes in Benevent fand eventuell durch Bischof 
David (ca. 780–796) statt, aber auch darüber gibt es keine verlässlichen Quellen. Belting geht 
davon aus, dass der frühchristliche Bau älter gewesen sein muss und man ihn im frühen 9. Jh. 
erweiterte bzw. restaurierte, als die aus Neapel geraubten Januarius-Reliquien 829 oder 831 
nach Benevent gelangten, Belting, Malerei, S. 57.

	37	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 72; Wharton Epstein, Canosa, S. 81. 
	38	 Eine Diskussion der Forschungsgeschichte bei Fernie, Date, v. a. S. 167–169.



146  |  3  Räume des Exultet

den Heiligen Johannes und Paul geweihten Kathedrale in Canosa; möglicherweise fand 
1101/02 also nur eine Neuweihe des Gebäudes statt.39 Die liturgische Ausstattung der 
heutigen Kathedrale muss in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts entstanden sein, 
was ebenfalls darauf deutet, dass der Bau zu dieser Zeit bereits bestand und er unter 
Fürst Bohemund von Antiochien (gest. 1111) nur erneuert und restauriert wurde.40 
Eine Dedikation an den heiligen Sabinus hätte demnach kurz nach der Auffindung 
der Sabinus-Reliquien in Bari stattgefunden.

Der von fünf Kuppeln im Lang- und Querhaus überspannte Bau ist in Apulien 
einzigartig und weist Gemeinsamkeiten auf mit San Marco in Venedig und dessen 
Vorbild, der von Justinian I. gestifteten und nicht mehr erhaltenen Apostelkirche 
in Konstantinopel.41 Verschmelzungen eines überkuppelten Zentralbaus mit einem 
Longitudinalbau sind in dieser Zeit in Apulien nicht ungewöhnlich, meist überspan-
nen die Kuppeln jedoch nur die Vierung oder das Mittelschiff (sog. cupole in asse).42 
Zudem finden sich dort meist Pendentifkuppeln, die Seitenschiffe sind von Halbtonnen 
überfangen; in Canosa jedoch konstruierte man Hängekuppeln. Bedeutende Beispiele 
für den apulischen Kuppelbau finden sich in der Kathedrale der Ognissanti in Cuti 
bei Valenzano (geweiht 1061),43 in San Benedetto in Conversano (11. Jahrhundert) 
und in San Corrado in Molfetta (12./13. Jahrhundert). Die Ursprünge des apulischen 
Kuppelbaus lassen sich bis ins 8. Jahrhundert zurückverfolgen, wie die älteren Bei-
spiele von Seppannibale bei Fasano,44 Sant’Apollinare (Rutigliano),45 San Pietro di 
Crepacore (Torre Santa Susanna)46 und Santa Maria di Gallana (Oria) zeigen. Es scheint 
sich hier um eine lokale Konstruktionsweise zu handeln, die jedoch Parallelen zu 
Bauweisen in der Kaukasusregion, auf Zypern, aber auch in Frankreich und Spanien 
aufweist.47 In der Terra di Bari sind cupole in asse ab dem 10. Jahrhundert nachweisbar 

	39	 Bertelli, Puglia, S. 77; Fernie, Date, S. 170 f. 
	40	 Wharton Epstein, Canosa, S. 82.
	41	 Vgl. ebd., S. 83 f. Der Markusdom wurde um 1063 begonnen, die Apostelkirche 1461 abgerissen. 

An ihrer Stelle errichtete man die Fatih-Moschee. In beiden Fällen besaßen die Kirchen eben-
falls Pendentifkuppeln, Fernie, Date, S. 170. An dieser Stelle möchte ich Thomas Kaffenberger 
(Fribourg) für die Diskussion zum Thema danken, der jedoch einer allzu großen Ähnlichkeit 
des Canosiner Baus mit der Apostelkirche in Konstantinopel kritisch gegenübersteht.

	42	 Vgl. dazu Marina Falla Castelfranchi, Origine; de Cadilhac, Chiese; Carannante, Influenze. 
Vgl. dazu auch Bertaux, Art, Bd. 1, S. 375–399.

	43	 Wharton Epstein, Canosa, S. 82; de Cadilhac, Chiese, S. 59–62.
	44	 Zwei Kuppeln erheben sich hier über dem Langhaus, das von zwei Jochen gebildet und durch 

eine quadratische Apsis im Osten abgeschlossen wird, Bertelli, Seppannibale.
	45	 Der einschiffige Raum ist in zwei Joche unterteilt, die ursprünglich wohl jeweils eine pyrami-

denförmige Kuppel besaßen, Lepore, Sant’Apollinare. Ähnliches nimmt man für die Bauten 
in Seppannibale und Crepacore an. Datiert wird die Kirche bei Rutigliano zwischen das 8. und 
das 11. Jh.

	46	 Die Kuppeln stammen vermutlich vom Ende des 9./Anfang des 10. Jh., Falla Castelfranchi, 
San Pietro di Crepacore. Ein weiteres Beispiel findet sich in Benevent in SantʼIlario a Porta Aurea. 
Die auf einer Achse liegenden Kuppeln sind also auch in der langobardischen Bauweise bekannt.

	47	 Carannante, Influenze, S. 10–14. Zu Frankreich auch Andrault-Schmitt, Domed Churches.



3.1  Materiale Räume  |  147 

und bleiben dort bis ins 12. Jahrhundert sehr verbreitet.48 Möglicherweise besaßen 
die beiden Bareser Kirchen Santi Giovanni e Paolo (in Quellen erwähnt ab 1047) und 
San Benedetto ebenfalls Kuppeln in asse.49 

Auch die späteren Bauten der Region, die in Nachfolge der Basilika von San Nicola 
zu verstehen sind, weisen Kuppeln auf – nun allerdings allein über der Vierung.50 Kai 
Kappel geht davon aus, dass diese beim Bau von San Nicola schon recht früh angelegt 
war (spätestens um 1105/06).51 Der Neubau der Bareser Kathedrale ab den 1070er/80er-
Jahren weist ebenfalls eine Kuppel über der Vierung auf. Es ist dementsprechend 
möglich, dass auch die Bisantius-Basilika überkuppelt war – in asse oder allein über 
der Vierung. Vor allem der enge Zusammenhang mit Canosa di Puglia kann weitere 
Rückschlüsse auf den Bareser Kathedralraum geben. Beide Kathedralen waren Teil 
einer Diözese, die 1025 zwar offiziell ihren Sitz noch in Canosa hatte, faktisch aber 
schon lange in Bari residierte. 

3.1.2	 Liturgisches Mobiliar in Bari und Canosa 

Neben den architektonischen Gegebenheiten war es vor allem das liturgische Mobiliar 
und dessen Disposition, die die Wahrnehmung der Rollen im Ritual konstituierten. 
Ausschlaggebend für die Sichtbarkeit der Miniaturen waren vor allem die Höhe und 
Positionierung der Chorschranken sowie der Kanzel und ihrer Ausrichtung. Oster-
leuchter, die ähnlich den Exultet-Rollen nur einmal im Jahr zum Einsatz kamen, 
werden im Zusammenhang mit der Osterkerze erst an späterer Stelle eingehender 
untersucht (vgl. Kap. 4.3.1).

Von der hochmittelalterlichen liturgischen Ausstattung der Bareser Kathedrale 
San Sabino und Santa Maria Assunta haben sich nur wenige Fragmente erhalten, die 
zudem nicht eindeutig datierbar sind. Einige im heutigen Bau integrierte Spolien 
lassen sich in das 5. oder 6. Jahrhundert datieren, aber auch Marmorfragmente aus 
dem 10. oder 11. Jahrhundert finden sich darunter.52 Die heutige Ausstattung der 

	48	 Carannante, Influenze, S. 8; de Cadilhac, Chiese, v. a. S. 18–89.
	49	 Auch San Gregorio in Bari (ca. 1015) könnte überkuppelt gewesen sein, Carannante, Influenze, 

S. 9 f.
	50	 Kappel, San Nicola, S. 50.
	51	 „Nach den Bauuntersuchungen des Verfassers gehört die Ausscheidung der Vierung und wohl 

auch die Anlage eines Vierungsturmes vermutlich bereits zu dem 1105/06 weitgehend fertig-
gestellten Urplan von S. Nicola in Bari. Vorläufer für diese Baulösung finden sich in Apulien 
selbst“, Kappel, San Nicola, S. 78 f. Als Beispiele hierfür nennt Kappel die Kirchen von Bovino 
(10./11. Jh.), San Basilio in Troia (vor 1087), Otranto (Weihe des Hochaltars 1088); weitere Vor-
bilder könnten sich in Kampanien finden: Caserta Vecchia, San Giovanni del Toro und Santa 
Maria a Gradillo in Ravello, ebd., S. 86. 

	52	 Gioia Bertelli ordnet einige Fragmente, die in der romanischen Kathedrale wiederverwendet 
wurden oder ins Diözesanmuseum gelangten, der Ausstattung der frühchristlichen Basilika zu, 
darunter einige Kapitelle, die ihrer Meinung nach aus dem östlichen Teil des Byzantinischen 
Reiches importiert wurden, und Platten, die im Südportal Verwendung fanden. All diese Stücke 



148  |  3  Räume des Exultet

Kathedrale geht zum größten Teil auf das 13. Jahrhundert zurück. Auf dem Ziborium 
(datierbar zwischen 1228 und 1233) findet sich die Signatur eines Alfanus von Termoli, 
der sich hier als sculptor bezeichnet;53 die Chorschranken hingegen sind von einem 
Peregrinus von Salerno signiert.54 Beiden Ausstattungsgegenständen ist anzusehen, 
dass ihr Zustand auf einer Rekonstruktion aus der Mitte des 20. Jahrhunderts basiert, 
als der damalige Soprintendente Franco Schettini ab 1954 die Entbarockisierung der 
Kathedrale einleitete. Auch die Kanzel im südlichen Langhaus setzte er aus unter-
schiedlichen Fragmenten zusammen, die aus diversen Sammlungen der Stadt zusam-
mengetragen worden waren (Abb. 63). Die einzelnen Fragmente wurden bereits von 
Martin Wackernagel katalogisiert und von Horst Schäfer-Schuchardt und Pina 
Belli D’Elia weiter untersucht. In den meisten Fällen ist nicht klar, aus welchen 
Kontexten die Fragmente stammen und ob sie auch ursprünglich eine Kanzel bildeten. 
Schäfer-Schuchardt ordnete die Fragmente mindestens zwei Zeitphasen zu, geht 
also von mindestens zwei mittelalterlichen Kanzeln aus. Die erste stamme aus der 
zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts – sie wäre somit für den Bisantius-Bau entstan-
den –, die zweite datiert er ins zweite Drittel des 13. Jahrhunderts, als bereits der 
Neubau existierte.55

Aussagen darüber, wie die liturgische Ausstattung in der ersten Hälfte des 11. Jahr-
hunderts ausgesehen haben und angeordnet gewesen sein könnte, lassen sich aufgrund 
des Mangels an materiellen Überlieferungen in Bari selbst somit nur schwer treffen. 
Dieser Zeit rechnet Belli D’Elia einige Kapitelle und zwei Fragmente eines Adler
lesepultes – einen Flügel und den unteren Teil des Leibes – zu (Abb. 64). Die Fragmente 
sind ein erster Hinweis darauf, dass in jener Zeit eine Steinmetzwerkstatt in Bari aktiv 
gewesen sein muss. Darüber hinaus vermuteten bereits Émile Bertaux und Martin 
Wackernagel, dass sich auch die marmornen Rahmungen der Westportale aufgrund 

datiert sie ans Ende 5. oder den Anfang des 6. Jh., Bertelli, Cattedrale paleocristiana, S. 93; 
vgl. auch Bertelli u. Mittica, Marmi, S. 97 f.

	53	 Dietl, Sprache, Bd. 2, Kat.-Nr. A 59, S. 596–598. Im Diözesanmuseum der Stadt finden sich 
außerdem Fragmente der Ziborien der Seitenaltäre vom Ende 13./Anfang 14. Jh., ebd., Kat.-
Nr. A 61, S. 599–601.

	54	 Ebd., Kat.-Nr. A 71, S. 609–611. Peregrinus von Salerno ist womöglich identisch mit einem 
Peregrinus, der auch in Sessa Aurunca und Foggia aktiv war, ebd., Kat.-Nr. A 61, S. 610. Vgl. zu 
den Inschriften in der Bareser Kathedrale Bordi, Calò u. Fioretti, Leggere. Weitere skulptu-
rale Gegenstände werden Anseramo von Trani zugeschrieben. Die Pergola orientiert sich an 
byzantinischen Vorbildern; um eine bessere Sichtbarkeit des Altares zu gewährleisten, wurde 
der westliche Teil der Pergola im 17. Jh. entfernt, Belli D’Elia, Contributo, S. 20.

	55	 Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, S. 65. In einer neapolitanischen Urkunde, die den Angaben 
zufolge 1697 von einem Lombardi abgeschrieben wurde, wird die Kanzel in das Episkopat von 
Erzbischof Andreas verortet, der sich ab 1071 einer neuen liturgischen Ausstattung der Kirche 
gewidmet haben soll. Darunter soll sich auch ein kunstvoll gestalteter palchetto aus feinsten 
Marmorsorten befunden haben, der seitlich vom Chor aufgestellt war und für die Lesungen 
gedient haben soll. Überliefert ist in in dieser Urkunde auch eine Inschrift, die sich auf der 
Vorderseite der Kanzel befunden haben soll: vis evangelii demones fugat, atria coeli pandet vir-
tutes confert, reparatque salutem, ebd., S. 47 f. Vgl. auch Bordi, Bari, S. 387–403; Bordi, Calò 
u. Fioretti, Leggere, S. 152–173.



3.1  Materiale Räume  |  149 

Abb. 63 | Kanzel, 11. (?)/13. 
und 20. Jahrhundert, Bari, 
Kathedrale (Fotografie von 
Giulia Bordi, mit freundlicher 
Genehmigung des Capitolo 
Metropolitano, Bari).

Abb. 64 | Fragmente eines 
Adler-Lesepults, 11. Jahrhun-
dert (?), Bari (Belli D’Elia, Sorgenti, 
S. 110, Kat.-Nr. 125).



150  |  3  Räume des Exultet

stilistischer Vergleiche in die Zeit des Bisantius-Baus datieren lassen (Abb. 65a, b). Sie 
weisen derart viele Übereinstimmungen mit der Ornamentik mehrerer erhaltener 
Fragmente in Canosa, Siponto und Monte Sant’Angelo auf, dass von einem Ursprung 
in derselben Werkstatt ausgegangen werden kann.56

Die Acceptus-Werkstatt 
Der Neubau der Bareser Kathedrale fällt in eine Zeit, in der die gesamte Region neue 
Impulse durch mehr Unabhängigkeit und Förderung vonseiten der byzantinischen 
Machthaber erfuhr. Ähnliche Prozesse wie die Aufwertung der Stellung des Bischofs 
Bisantius in Bari um 1025 liefen auch in Siponto und Monte Sant’Angelo ab. Zu 
Beginn des 11. Jahrhunderts lassen sich dort ebenfalls Erneuerungen von wichtigen 
Kathedralen und neue liturgische Ausstattungen nachweisen.

Seit dem Ende des 7. Jahrhunderts waren die Kathedrale von Siponto am heu-
tigen Golf von Manfredonia und das Michael-Heiligtum auf dem Gargano Teil der 

	56	 Wackernagel, Acceptus; vgl. auch Belli D’Elia, Radici, S. 200; Bertelli, S. Maria, S. 10; 
Bertaux, Art, S. 463.

Abb. 65a, b | Rahmungen der Westportale, 11. Jahrhundert, Bari, Kathedrale (Fotografie der Autorin).

65a 65b



3.1  Materiale Räume  |  151 

beneventanischen Diözese.57 Bischof Leo II. (ca. 1023–1050) soll im Jahr 1023 mithilfe 
byzantinischer Unterstützung die Unabhängigkeit der beiden Bistümer erwirkt haben. 
Damit einher ging eine stärkere Zuwendung zum byzantinischen Teil von Apulien, 
auch in politischer Hinsicht.58 

In Siponto und Monte Sant’Angelo haben sich mehrere Fragmente erhalten, dank 
derer sich die beiden Kanzeln, Bischofsthrone und zum Teil auch die Ziborien und 
Chorschranken teilweise rekonstruieren lassen. Durch Inschriften sind sie eindeutig 
in die Zeit Bischof Leos II. datierbar; zudem wird mit der wiederholten Nennung des 
Acceptus ein Bildhauer oder der Leiter einer Werkstatt identifiziert, die an beiden 
Orten aktiv war.59 Die in Siponto gefundenen Fragmente stammen von einer Kanzel, 
einem Bischofsthron, Chorschranken und eventuell einem Ziborium. Mehrere Bruch-
stücke von marmornen Rahmenleisten weisen mittig Ornamentfriese auf, welche 
oben und unten von Inschriften in Latein und Griechisch gefasst werden.60 Einige 
Fragmente geben Hinweise auf weitere Ausführende, darunter einen David magi-
ster.61 Ein Paneel mit Palmettenfries, zwischen dem kleine Granatäpfel auftauchen, 
nennt Acceptus: lo d dmitte crimina Accepto, darunter liest sich mit vent mille 
triginta novem auch das Jahr der Ausführung 1039.62 

Von der Kanzel in Siponto hat sich ein Adlerlesepult aus Marmor erhalten, das 
heute im Museo Diocesano von Manfredonia aufbewahrt wird. Der Kopf des Vogels 
fehlt vollkommen und von den Flügeln hat sich nur einer zur Hälfte erhalten (Abb. 66). 
Der Adler ist frontal und mit angewinkelten Flügeln dargestellt; durch die statische 
Haltung wirkt er majestätisch und elegant. Das Federkleid wird von symmetrischen 
und regelmäßig gezogenen bogenförmigen Linien gebildet, die einen starken 

	57	 Bertelli, Introduzione, S. 13, 24.
	58	 Siponto war seit 892 Teil des byzantinischen themas der Langobardia, 978 wurde es zusammen 

mit Monte Sant’Angelo an Benevent zurückgegeben, von Falkenhausen, Untersuchungen, 
S. 30, 54. Bertelli, Acceptus, S. 69. Als 969 Benevent von Otto I. den Rang eines Erzbistums 
bekam, reagierte Byzanz mit der Einrichtung mehrere Erzbistümer in Apulien: „[I]n Tarent 
begegnet ein Erzbischof zum ersten Mal im Jahre 978, in Trani 987, in Lucera 1005, in Brindisi 
1010 und in Siponto 1023“, von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 152 f.

	59	 Zuordnung nach Wackernagel, Acceptus, S. 143–150, vgl. auch Wackernagel, Plastik, S. 4–9. 
Vermutlich stammte Acceptus aus der Region, wo der Name nicht ungewöhnlich war, Petrucci, 
Accetto.

	60	 Einige dieser Leisten fungierten wohl ursprünglich als Architrav eines Ziboriums, andere als 
Chorschranken. Zwei ähnlich ornamentierte Stücke lassen sich möglicherweise dem Architrav 
eines Ziboriums zuordnen. Auf einem Fragment ist in griechischen Lettern ναω cου κηβο… zu 
erkennen, wobei das κηβο mit keborion in Verbindung gebracht wird, Belli D’Elia, Sorgenti, 
S. 61; vgl. auch Bertelli, Acceptus, S. 63–71; Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, S. 9–13.

	61	 Das Fragment weist oben folgende Inschrift auf: summo archipresul cathedram resi… und 
unten david magister fe… Gaborit rechnet diese Fragmente einer Kanzel zu, Gaborit, 
Ambon, S. 256. 

	62	 Andere Fragmente tragen im Ornamentfries stark geometrisierte Palmenkronen, die an den 
Rändern des Balkens von im Profil dargestellten Löwenköpfen mit herausgestreckter Zunge 
gerahmt werden. Auf einem Fragment liest man oberhalb des Ornamentes ...sulatum eius 
nono und rechts des abschließenden Löwenkopfes mes octb, Belli D’Elia, Sorgenti, S. 59–63.



152  |  3  Räume des Exultet

Licht-und-Schatten-Effekt erzielen. Der 
Raubvogel krallt sich in einen mensch-
lichen Kopf mit tiefliegenden Augen, 
der den Abschluss einer kleinen Säule 
bildet.63 Zudem wird ebenfalls in Man-
fredonia ein marmorner Löwe aufbe-
wahrt, der ehemals die Kathedra von 
Siponto getragen haben muss. Er ist nur 
auf der linken Seite vollständig ausge-
arbeitet, während die rechte Seite unbe-
arbeitet ist (Abb. 67). Vermutlich war 
diese Seite nicht sichtbar, da der Löwe 
den linken Träger des Stuhls bildete. 
Das analoge rechte Stück ist nicht 
erhalten.64 

Mit den Chorschranken wird 
zudem ein kleiner Balken assoziiert, 
der an der Längsseite mit einem Pal-
mettenmotiv ornamentiert ist. Nicht 
nur nennt die Inschrift oberhalb des 
Ornamentes den mutmaßlichen Stifter 
des Ausstattungsteils – [...] memor 
esto Leoni – zudem stimmt der Pal-
mettenfries mit dem der Portalrah-
mung der Kathedrale von Bari überein 
(Abb. 68, vgl. Abb. 65a, b).65

Die konkrete Lokalisierung der 
Ausstattung in Siponto lässt sich auf-
grund der unklaren Baugeschichte der 
Kathedrale nicht mehr rekonstruie-

ren. Der heutige Bau – ein Kuppelbau über quadratischem Grundriss, mit einer Apsis 
im Osten und einer weiteren im Süden66 – ist nicht klar datierbar, wobei der Beginn 

	63	 Ebd., S. 58. Bei Wackernagel sind zudem weitere Fragmente publiziert, die heute verloren 
sind, Wackernagel, Acceptus, S. 199, Fig. 1.

	64	 Belli D’Elia bezweifelt eine Fertigung des Löwen von Siponto in der Acceptus-Werkstatt, 
Belli D’Elia, Sorgenti, S. 64. 

	65	 Auf einem analogen Marmorfragment übersetzt Gioia Bertelli die schwer zu entziffernde 
Inschrift mit „per la tua chiesa ho fatto erigere un cibo[rio],“ Bertelli, Acceptus, S. 65–70. Auch 
hier ist die Inschrift oberhalb des Frieses in Latein, unterhalb in Griechisch verfasst. Des Wei-
teren haben sich einige Paneele der Chorschranken erhalten, die denen in Monte Sant’Angelo 
ähneln, Belli D’Elia, Sorgenti, S. 63, 66 f.

	66	 Das Hauptportal befand sich vermutlich ursprünglich im Norden und die Apsis gegenüber im 
Süden, ebd., S. 52.

Abb. 66 | Adlerlesepult aus 
Siponto, Marmor, 11. Jahrhun-
dert, Museo dell’Episcopio, 
Manfredonia (Fotografie von 
Giulia Bordi, mit freundlicher 
Genehmigung des Museo 
dell’Episcopio, Manfredonia).



3.1  Materiale Räume  |  153 

Abb. 67 | Thron-Löwe aus Siponto, Marmor, 11. Jahrhundert, Museo dell’Episcopio, 
Manfredonia (Fotografie von Giulia Bordi, mit freundlicher Genehmigung des Museo 
dell’Episcopio, Manfredonia).

Abb. 68 | Balken mit Palmettenfries, Marmor, 11. Jahrhundert, Museo dell’Episcopio, 
Manfredonia (Fotografie von Giulia Bordi, mit freundlicher Genehmigung des Museo 
dell’Episcopio, Manfredonia).



154  |  3  Räume des Exultet

des 12. Jahrhunderts am wahrscheinlichsten ist, da eine Quelle von einer Weihe einer 
Kathedrale Santa Maria im Jahr 1117 spricht.67 Neben der mittelalterlichen Kirche 
stießen Ausgrabungen auf die Überreste einer frühchristlichen Basilika, für die die 
liturgische Ausstattung ebenfalls hergestellt worden sein könnte.68

In der Grotte des Michael-Heiligtums auf dem Monte Gargano unterscheiden sich 
die baulichen Gegebenheiten von denen in Siponto. Dem ‚Liber de Apparitione sancti 
Michaelis in Monte Gargano‘ (9. Jahrhundert) nach erschien hier um das Jahr 500 
der Erzengel Michael dem heiligen Laurentius von Siponto, dem damaligen Bischof 
Sipontos.69 Schnell wurde die Grotte zu einem der bedeutendsten Heiligtümer Europas, 
das unter den Langobarden und später den Normannen besonders gefördert wurde. 
Religiös und politisch war es in langobardischer Zeit und bis ins 11. Jahrhundert Teil 
der Diözese von Benevent, bis es, wie bereits erwähnt, 1023 unter Bischof Leo II. 
wieder Teil der Diözese von Siponto wurde.70 Die in etwa zeitgleich geschaffene 
liturgische Ausstattung von Siponto und Monte Sant’Angelo wird derselben Werkstatt 
zugerechnet, deren Prestige aufgrund der Bedeutung der beiden religiösen Stätten 
beachtlich gewesen sein muss.

Die in Fragmenten erhaltene – heute restaurierte – Bischofskathedra befindet 
sich links vom Altar, direkt an der Felswand, die dort nischenförmig ausgearbeitet 
worden war. Getragen wird der Sitz von zwei Löwen, die den Blick nach außen wen-
den; der Sitz selbst wird von einer hohen, nach oben hin spitz zulaufenden Rücken-
lehne sowie zwei seitlichen Paneelen gebildet. Die Rückenlehne ist als durchbrochenes 
Flechtwerk gearbeitet (Abb. 69).

Heinrich Wilhelm Schulz will unterhalb des Sitzes, vermutlich auf einem Quer-
balken zwischen den Löwen, noch die Worte sume Leoni erkannt haben, die auch 
Bertaux erwähnt; das fragliche Fragment ist jedoch nicht erhalten.71 Die Inschrift 
würde die Kathedra wieder mit dem Sipontiner Bischof Leo in Verbindung bringen,72 
bezieht sich zugleich aber auch auf die beiden Löwen, auf denen der Thron des Bischofs 
ruht. Eine ähnliche Doppeldeutigkeit findet sich in einer Inschrift, die am oberen 
Abschluss der spitz zulaufenden Rückenlehne entlangläuft (Abb. 70):

sedes hec nu[mero] differt a sede sip 
� onti. 
ius et honor se[dis] que sunt sibi sunt quoque m

	67	 Der quadratische Neubau wurde womöglich über dem frühchristlichen Baptisterium erbaut, 
Bertelli, Siponto, S. 61.

	68	 Ebd. 
	69	 D’Ovidio, Bronze Door, S. 140 f.
	70	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 31. Vgl. dazu Grabar, Trônes, S. 7.
	71	 Bertaux, Art, Bd. 1, S. 448 f.; Schulz, Denkmäler, Bd. 1, S. 241, Bd. 2 (Atlas), Taf. XLI.
	72	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 31.



3.1  Materiale Räume  |  155 

Abb. 69 | Bischofsthron, Mar-
mor, 11. Jahrhundert, Monte 
Sant’Angelo, Santuario di San 
Michele Arcangelo (Fotografie 
der Autorin, mit freundlicher Ge-
nehmigung der Musei dei Tesori 
del Culto Micaelico, Monte 
Sant’Angelo).

Abb. 70 | Inschrift auf Bischofsthron, 11. Jahrhundert, Monte Sant’Angelo, Santuario di San Michele  
Arcangelo (Fotografie der Autorin, mit freundlicher Genehmigung der Musei dei Tesori del Culto  
Micaelico, Monte Sant’Angelo).



156  |  3  Räume des Exultet

Die Inschrift bezieht sich sowohl auf den materiellen Sitz des Thrones als auch auf den 
Bischofssitz; da sich dieser in Siponto befand, stand der Thron in Monte Sant’Angelo 
somit nur stellvertretend für den Bischof.73 Die Datierung des Thrones in die Zeit 
Leos II. ist nicht unumstritten, auch weil es große stilistische und materielle Unter-
schiede zwischen den einzelnen Fragmenten gibt. Die Löwen, auf denen der Sitz 
ruht, sind nicht aus Marmor, sondern aus einem grobkörnigen, sehr harten Kalkstein. 
Belli D’Elia datiert sie aus stilistischen Gründen ins 13. Jahrhundert – doch kann 
der Stil hier auch vom Material bedingt sein.74 Eins der beiden seitlichen Paneele, 
das den Kampf des Erzengels mit dem Drachen zeigt, ist offensichtlich nach dem 
11. Jahrhundert entstanden.75 

Nach dem Tod Leos wurden Monte und Siponto für einige Jahre wieder Teil 
der Beneventaner Diözese. Bereits 1066 folgte die erneute Unabhängigkeit; Bertaux 
datiert die Kathedra in diese Zeit und bringt sie mit Unabhängigkeitsstrebungen 
Montes Siponto gegenüber in Verbindung.76 Grabar hingegen spricht sich für eine 
Datierung unter Leo aus; aus späterer Zeit stamme nur das seitliche Panel mit der 
Darstellung des Erzengels.77 Der heutige Standort an der Felswand scheint dem 
ursprünglichen Zustand zu entsprechen.78 

Auch in Monte haben sich von der Kanzel nur einige Fragmente erhalten: ein 
Adlerpult, das im Lapidarium des Heiligtums aufbewahrt wird, sowie einige Marmor-
balken ähnlich denen in Siponto, auf welchen noch einige Inschriften lesbar sind. Der 
Adler erscheint auch hier mit offenen Flügeln und frontal; er wirkt dabei sehr statisch 
(Abb. 71). Das Schattenspiel der Federn gibt ihm besondere Eleganz. Er ruht ebenfalls 
auf einem menschlichen Kopf, der einer Halbsäule ohne Kapitell aufsitzt. Die Halb-
säule ist einem Pilaster vorgeblendet, der an den Seiten Schlitze aufweist; dort waren 
vermutlich die Paneele der Kanzel eingefügt. Das erhaltene Lesepult ist in Form eines 
aufgeschlagenen Buches gestaltet, auf dessen Buchdeckeln die Inschrift an[o] d[omi]
ni mil[e]s[im] quadragesimo + indic[ti]o VIIII zu erkennen ist (Abb. 72). Die grie-
chische Indiktion weist darauf, dass der Ambo vor August des Jahres 1041 geschaffen 

	73	 Zudem bezieht sie sich im ius et honor auf die Löse- und Bindegewalt des Bischofs.
	74	 Die beiden Löwen könnten ältere Träger ersetzt haben, die womöglich zu Bruch gingen. Im 

oberen Teil des Thrones konnte Belli D’Elia mehrere Brüche nachweisen, was auch darauf 
deuten könnte, dass der Thron versetzt wurde, Belli D’Elia, Sorgenti, S. 34. Sowohl in Canosa 
als auch in Siponto richten die Tiere unter dem Thron diesen exzessiv in die Höhe, was in 
Monte nicht der Fall ist. Belli D’Elia zufolge ist auch dies ein Hinweis darauf, dass die Löwen 
aus einem anderem Kontext kommen und andere Tiere ersetzten, ebd. Jedoch spricht sie sich 
nicht wirklich zur Datierung des Thrones aus; sie meint, er könnte auch aus der 2. Hälfte des 
12. Jh. stammen, ebd., S. 35.

	75	 Grabar, Trônes, S. 8.
	76	 Bertaux bezeichnet den Thron als „véritable faux en marbre“; Bertaux, Art, Bd. 1, S. 449; vgl. 

auch Schubring, Bischofsstühle, Sp. 199.
	77	 Grabar, Trônes, S. 7 f. 
	78	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 35.



3.1  Materiale Räume  |  157 

wurde.79 Auch ein erhaltener Pilaster 
sowie weitere Balkenfragmente erinnern 
wieder sehr stark an die Stücke aus 
Siponto.80 Alle erhaltenen Teile ergeben 
ein recht vollständiges Bild der Kanzel 
von Monte Sant’Angelo, die Erzbischof 
Leo bei dem Künstler Acceptus und sei-
ner Werkstatt in Auftrag gegeben haben 
muss.81 Da der Raum der Grotte relativ 
niedrig ist, kann der Ambo nicht beson-
ders hoch gewesen sein; Schäfer-
Schuchardt rekonstruiert ihn als „kas-
tenförmiges Gehäuse, das an seinen vier 
Ecken von Eckpilastern gerahmt wurde“ 
(Abb. 73a, b).82 Die Inschrift, die hier wie 
in Siponto auf den Chorschranken ange-
bracht war, lässt sich zum Teil rekonst-
ruieren und nennt wieder den Künstler:

+ hoc munus parvum confer / sibi tu / pie magnum atque poli p / [...] 
am scandere fac animam / [s]culptor et acceptus + bulgo / sic no/
men adeptus poscit ut a t/ [...] tivi nullo sentiat ictus.83

	79	 Bertelli, Acceptus, S. 67.
	80	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 40.
	81	 Ebd., S. 39.
	82	 Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, S. 18. Eine Rekonstruktion in der Grotte gestaltet sich schwie-

rig, da diese unter Karl I. von Anjou umgestaltet wurde, ebd., S. 18–20.
	83	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 43. Schäfer-Schuchardt übersetzt folgendermaßen: „Dieses kleine 

Werk überbringe Du, oh Gnädiger, Ihm als ein großes. Veranlasse auch, daß [meine oder die 
fromme] Seele in ... des Himmels aufsteige. Der Bildhauer und der beim Volk Beliebte, der sich 
so einen Namen gemacht hat [nämlich als Beliebter, als Acceptus, Anm. Schäfer-Schuchardt] 
bittet, daß er von keinem ... die Schläge spüre“, Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, S. 17.

Abb. 71 | Adlerlesepult, Marmor, 11. Jahr-
hundert, Monte Sant’Angelo, Santuario di San 
Michele Arcangelo (Fotografie der Autorin, mit 
freundlicher Genehmigung der Musei dei Tesori 
del Culto Micaelico, Monte Sant’Angelo).



158  |  3  Räume des Exultet

Abb. 72 | Lesepult in Form eines aufgeschlagenen Buches, Marmor, 11. Jahrhundert, Monte 
Sant’Angelo, Santuario di San Michele Arcangelo (Fotografie der Autorin, mit freundlicher Genehmigung 
der Musei dei Tesori del Culto Micaelico, Monte Sant’Angelo).

Abb. 73a, b | Rekonstruktion der Kanzel von Monte Sant’Angelo (Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, 
Tafel I A).

73a 73b



3.1  Materiale Räume  |  159 

Canosa und Bari
In einer ähnlichen Beziehung wie Monte und Siponto standen auch Bari und Canosa 
zueinander. In der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts befand sich der Bischofssitz 
offiziell in Canosa, auch wenn mit dem Bareser Neubau die Aspirationen eindeutig 
abgesteckt waren. Auch in Canosa war die Werkstatt des Acceptus aktiv, was somit 
wiederum Rückschlüsse auf ein Engagement der Steinmetze auch in Bari erlauben 
könnte.

Beim heutigen Betreten der Canosiner Kathedrale sticht zunächst die hohe, 
kastenförmige Kanzel auf vier schmalen oktogonalen Säulen ins Auge (Abb. 74). Die 
Arkaden sind mit einem flachen floralen Ornament versehen, die vier Seitenpaneele 
der Kanzel weisen – von einer Inschrift abgesehen – jedoch keine plastischen Ver-
zierungen auf. Ein Adler trägt das Lesepult in Form eines aufgeschlagenen Buches, 
ähnlich dem in Monte Sant’Angelo (Abb. 75). Die Höhe der Kanzel beträgt 2,74 Meter, 
womit sie hoch über die um sie angebrachten, nicht mehr mittelalterlichen Chor-
schranken hinausragt.84 

Trotz mehrerer Restaurierungen ist der Erhaltungszustand der Kanzel sehr gut.85 
Auf dem rechten Seitenpaneel, das sich dem Kirchenschiff zuwendet, findet sich – 
zentral und die ganze Breite des zur Verfügung stehenden Raumes einnehmend – eine 
Stifter- und Künstlerinschrift (Abb. 76):

+ ego acceptvs peccator archidiac[o]n[vs] feci hoc opvs / + p[er] 
ivssionem d[omi]ni mei gvitberti ven[erabili]s86 p[res]b[ite]r[i].87 

Albert Dietl übersetzt die Inschrift folgendermaßen: „Ich, Acceptus, der Sünder und 
Archidiakon, habe dieses Werk gefertigt auf Befehl meines Herrn, des ehrwürdigen 
Presbyters Guitbertus.“88 Während sich Acceptus in der Inschrift von Monte 
Sant’Angelo als sculptor bezeichnet, firmiert er hier als archidiaconus. Ist es möglich, 
dass ein Erzdiakon auch ausführender Künstler war, oder ist dies mehr ein Hinweis 
darauf, dass er der Leiter einer einem Kloster angegliederten Steinmetzwerkstatt war? 
Vor allem die unterschiedlichen Selbstbezeichnungen des Acceptus führten dazu, dass 
man für die Kanzeln von Canosa und Monte Sant’Angelo lange Zeit unterschiedliche 
Werkstätten annahm. Erst Wackernagel zog – auch aufgrund der offensichtlichen 
stilistischen Übereinstimmungen – den Schluss, beide Werke derselben Werkstatt 
zuzuordnen.89 Könnten die verschiedenen Bezeichnungen also darauf weisen, dass 
die Kanzel von Canosa später zu datieren ist als die des Michael-Heiligtumes und 

	84	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 80.
	85	 Vgl. dazu u. a. Menduni, Malcangi; Matarrese, Lavori.
	86	 Schubring löste vens mit venusini auf, Schubring, Bischofsstühle, S. 206.
	87	 Dietl, Sprache, Bd. 2, Kat-Nr. A 130, S. 702.
	88	 Ebd.
	89	 Wackernagel, Acceptus, S. 143–150. 



160  |  3  Räume des Exultet

Abb. 74 | Kanzel, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, Kathedrale (Fotografie 
der Autorin, mit freundlicher Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).



3.1  Materiale Räume  |  161 

Abb. 75 | Adlerlesepult, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, Kathedrale (Foto-
grafie der Autorin, mit freundlicher Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).



162  |  3  Räume des Exultet

Abb. 76 | Stifter- und Künstlerinschrift auf der Kanzel, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, 
Kathedrale (Fotografie der Autorin, mit freundlicher Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).

Abb. 77 | Bischofsthron, Mar-
mor, 11. Jahrhundert, Canosa 
di Puglia, Kathedrale (Fotografie 
der Autorin, mit freundlicher Ge-
nehmigung der Diözese Canosa 
di Puglia).



3.1  Materiale Räume  |  163 

Acceptus mittlerweile die klerikale Würdenleiter hinaufgestiegen war?90 Laut einer 
in Trani aufbewahrten Urkunde wurde die Kathedrale 1063 den Heiligen Johannes 
und Paul geweiht, womöglich war zu diesem Zeitpunkt auch die liturgische Ausstat-
tung vollendet.91 Es wäre möglich, dass diese somit um die 20 Jahre nach dem Mobiliar 
von Siponto (um 1039) und Monte Sant’Angelo (um 1041) entstand.

Unklar ist, auf welcher Seite der Kanzel die Künstlerinschrift platziert war. Dietl 
argumentiert für eine Lokalisierung des Paneels an der östlichen Seite der Kanzel, 
somit dem Chorbereich zugewandt.92 War sie auf der westlichen Seite platziert, hätte 
sie sich dem Laienraum zugewandt. In beiden Fällen ließen sich Acceptus und Guit-
bertus hier überaus prominent und monumental verewigen. 

Die Kathedra befindet sich heute an der Apsisstirnwand, zwei marmorne Ele-
fanten tragen den Thron (Abb. 77). Ihre Stoßzähne sind beschädigt, die Rüssel aber 
noch gut erhalten. Ein hoher Sitz aus dem gleichen grauen Marmor wie die Kanzel 
und mit ähnlichen Handknäufen wie jenen auf den vier Ecken der Kanzelbrüstung 
machen eine Zuschreibung zur Acceptus-Werkstatt sehr wahrscheinlich. Das Rücken-
teil läuft nach oben spitz zu, auf der breiten Rahmung mögen sich ehemals opus sectile-
Einlagen befunden haben.93 Auf den beiden aufstrebenden Rahmenteilen findet sich 
eine Inschrift (Abb. 78): 

p[re]sul ut et[er]na post hac potiare cathedra[m] / q[uod] vox 
exterius res ferat interius / q[uod] geris in spe da gestes lum[en] 
ut in re lum[en] cu[m] p[re]stas lumine ne careas.94

Aufgrund des komplexen Inhalts soll auch hier die Übersetzung von Dietl wieder-
gegeben werden:

Bischof, damit Du später den ewigen Thron nach dieser irdischen Kathedra 
in Besitz nehmen kannst: Mach, daß die Sache selbst in Deinem Inneren 
trägt, was Deine Stimme äußerlich verkündet. Mach, daß Du das Licht 

	90	 Auch wird vermutet, dass in Acceptus der Auftraggeber des Monumentes gesehen werden 
könnte, doch macht die Inschrift für diese Rolle klar einen Presbyter Guitbert aus. Claussen 
meint zwar, dass Ich- / Ego-Formulierungen in mittelalterlichen Stifterinschriften viel häufiger 
vorkamen als in Künstlersignaturen; doch ist die Formulierung gerade in Süditalien auch für 
Künstlerinschriften nicht unbekannt, sie taucht etwa in Kampanien bis ins 13. Jh. vereinzelt auf 
(vgl. die Kanzel von Ravello, signiert von Magister Nicolaus de Bartolomeo da Foggia), Claussen, 
Autorschaft, S. 78–89. Guitbertus ist evtl. mit einem Bischof aus Ruvo zu identifizieren, der auch 
bei der Weihe von Montecassino 1071 bezeugt ist, Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, S. 21.

	91	 Bertelli, Puglia, S. 77; Fernie, Date, S. 170 f. 
	92	 Dietl, Sprache, Bd. 2, Kat-Nr. A 130, S. 701.
	93	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 86. Opus sectile-Einlagen zierten vermutlich auch die Eckstücke der 

Kanzel in Canosa, ebd., S. 63.
	94	 Ebd., S. 88.



164  |  3  Räume des Exultet

in der Sache selbst hast, was Du in Deinem äußeren Anschein trägst. 
Während Du Licht bietest, möge es Dir nicht an innerem Licht fehlen.95

Das Licht und die Stimme des Bischofs werden hier als die Merkmale genannt, die ihn 
sowohl auf Erden als auch im Himmel besonders auszeichnen würden. Äußeres und 
Inneres werden hier ebenso verbunden wie Irdisches und Himmlisches; der Bischof 
erscheint als Vermittler zwischen den verschiedenen Sphären. Da einige Buchstaben 
von den seitlichen Platten überdeckt werden, wurde die Inschrift wohl vor der Montage 
der einzelnen Teile angebracht und ist daher in die Entstehungszeit des Thrones zu 
datieren. Der untere Teil des Thrones besteht aus einem kastenförmigen Träger, der 
auf den beiden Elefanten ruht. Die frontale Platte dieses Kastens ist mit einem fast 
vollplastischen Adlerpaar verziert, das ein Sitzen auf dem Thron praktisch unmöglich 
macht, da es sich genau an der Stelle befindet, wo die Beine des Würdenträgers hätten 
Platz finden sollen. Sie sind in hellerem Marmor ausgeführt und vermutlich erst in der 
zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts entstanden. Durch diese Platte ist der Thron zudem 
so hoch, dass er zur Nutzung über einen Fußschemel verfügt haben muss.

Ein weiterer Balken verbindet die beiden Elefanten; seine Dekoration mit Pal-
metten und Löwenköpfen zeigt Analogien zu einem Fragment aus Siponto.96 Auf den 

	95	 Dietl, Sprache, Bd. 2, Kat.-Nr. A 132, S. 708.
	96	 Das Stück aus Siponto befindet sich heute im Bode-Museum in Berlin, muss aber bis 1908 noch 

in der Sakristei der mittelalterlichen Kirche von Siponto gewesen sein, Wackernagel, Acceptus, 
S. 150, Bertelli, Acceptus, S. 69.

Abb. 78 | Inschrift auf der 
Rückenlehne des Bischofsthrons, 
Canosa di Puglia, Kathedrale 
(Fotografie der Autorin, mit 
freundlicher Genehmigung der 
Diözese Canosa di Puglia).



3.1  Materiale Räume  |  165 

Armlehnen findet sich eine weitere Inschrift: „+ urso p[re]cep[tor ro]moaldus 
a[d hec fu]it actor“.97 Erwähnt wird hier also ein weiterer Bildhauer, ein gewisser 
Romualdus, und darüber hinaus ein Auftraggeber namens Ursus. Es könnte sich hier 
um den Bareser Erzbischof handeln, der zwischen 1079/80 und 1089 das höchste 
klerikale Amt der Stadt innehatte. Zeitlich würde dies nicht mit der Aktivität der 
Acceptus-Werkstatt zusammenfallen, aber wie in Monte ist es auch hier durchaus 
möglich, dass einige Teile des Thrones wie etwa die Platte mit dem Adlerpaar, die 
Elefanten und diese Inschrift später hinzugefügt wurden.98 Ähnlich wie am Thron 
des Michael-Heiligtums konnten damit kirchenpolitische Überlegungen einhergehen. 
Mit der Ankunft der Nikolaus-Reliquien 1078 in Bari und dem Beginn des Baues 
der Nikolaus-Basilika verschob sich der institutionelle Schwerpunkt der Diözese 
zugunsten der Hafenstadt. Eine Überarbeitung des Bischofsthrones in Canosa kommt 
daher vor allem aus repräsentativen Gründen infrage; die Erhöhung des Sitzes durch 
die Anbringung der vollplastischen Adler an der Front behinderte zwar die prakti-
sche Nutzung, verlieh dem Thron aber mehr Sichtbarkeit.99 Inwiefern der Thron in 
der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts tatsächlich vom Bischof genutzt wurde, ist 
zudem fraglich, da der Bischofssitz genau in diesen Jahren auch offiziell nach Bari 
verlegt wurde.

Angesichts der engen Verbindung von Bari und Canosa, den zeitgleichen Neu-
bauten beziehungsweise Überarbeitungen des Kirchenraums und der Tatsache, dass 
die Acceptus-Werkstatt die wichtigsten Bauten der Region ausstattete, ist es äußerst 
naheliegend, dass sie auch für die Ausstattung in Bari verantwortlich zeichnete. 
Hierauf weisen nicht zuletzt die Portalrahmungen der Kathedrale in Bari, deren 
Ornamentik mit mehreren Fragmenten aus der Acceptus-Werkstatt übereinstimmt 
(vgl. Abb. 65a, b, 68).100 Man kann somit auch in Bari von einer hohen, kastenförmigen 
Kanzel auf Säulenarkaden ausgehen, ähnlich der in Canosa, die mit einem Adlerle-
sepult ausgestattet war. Das mögliche Adlerlesepult in Bari ist zu schlecht erhalten, 
um davon ausgehend Vergleiche herzustellen (vgl. Abb. 64). Andere Skulpturen weisen 
wieder große Ähnlichkeiten mit den Objekten aus der Acceptus-Werkstatt auf: Die 
filigranen Doppelkapitelle, die man in den 1970er-Jahren während der Freiräumung 
der Unterkirche fand (Abb. 79) ähneln einem Doppelkapitell, das in der Kathedrale 

	 97	 „Ursus war Planer, Romoaldus war für dieses Werk Schöpfer,“ Übers. Dietl, Sprache, Bd. 2, 
Kat.-Nr. A 132, S. 708.

	 98	 Vgl. hierzu Sommerer, Animal Agency. Belli D’Elia hingegen geht davon aus, dass die 
heutige Gestalt des Thrones auf das Ende des 11. Jh. zurückgeht, man damals aber ältere Teile 
wiederverwendete, Belli D’Elia, Sorgenti, S. 88–90. 

	 99	 An dieser Stelle möchte ich der Exkursionsgruppe nach Apulien unter der Leitung von Valentino 
Pace (Udine) und Tarek Ibrahim (Berlin) danken, mit der wir im März 2016 Fragen der Sichtbar-
keit des Thrones diskutierten. Ebenfalls zu großem Dank verpflichtet bin ich Sabine Sommerer 
(Zürich), die sich in ihrer Habilitation mit ganz ähnlichen Fragestellungen auch den südita-
lienischen Bischofsthronen widmet und die sich viel Zeit für eine Diskussion der Canosiner 
Situation nahm.

	100	 Bertaux, Art, S. 463. 



166  |  3  Räume des Exultet

von Canosa heute eine kleine Marmorplatte zur Linken des Altares trägt (Abb. 80). 
Sie sind durch abgerundete Formen und durch von Ornamenten gegliederte, sonst 
glatte Oberflächen gekennzeichnet sowie durch eine starke Abstraktionsleistung, die 
alle Erzeugnisse der Acceptus-Werkstatt ausmacht.101 Die beiden addossierten geflü-
gelten Wesen fallen durch eine ähnliche Beinstellung auf, ihre Flügel werden durch 
ein Perlband vom Körper abgesetzt. Das in Canosa flachere Relief mag durch den 
Gebrauch bedingt sein; anders als die lange Zeit verschütteten Bareser Kapitelle 
fanden die Canosiner Skulpturen vermutlich immer im Kirchenraum Verwendung. 

Aufgrund der vielen Übereinstimmungen in den skulpturalen Ausstattungsge
genständen von Bari, Canosa, Monte Sant’Angelo und Siponto ist eine Anwesenheit 
der Acceptus-Werkstatt auch in Bari sehr wahrscheinlich, womöglich war sie dort 
sogar lokalisiert.102 Außer aus Bari sind für diese anderen Kathedralräume keine 
Exultet-Rollen bekannt. Letztere wäre in Siponto und Monte vielleicht auch fehl am 

	101	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 67; Belli D’Elia, Radici, S. 200; Bertelli, Puglia, S. 19.
	102	 Dietl, Sprache, Bd. 1, S. 95; Bordi, Bari, S. 390 f.

Abb. 80 | Doppelkapitell, Mar-
mor, 11. Jahrhundert, Canosa 
di Puglia, Kathedrale (Fotografie 
der Autorin, mit freundlicher Ge-
nehmigung der Diözese Canosa 
di Puglia).

Abb. 79 | Doppelkapitell, 
Marmor, 11. Jahrhundert, Bari, 
Castello Svevo (Fotografie der 
Autorin).



3.1  Materiale Räume  |  167 

Platz gewesen, da man sich soeben von Benevent losgelöst hatte. Canosa stand hinter 
Bari zurück; allein die Bareser Kirche hingegen hatte ein Interesse daran, Benevent 
und die dortige Bischofswürde auch mithilfe dieses neuen Mediums nachzuahmen.

3.1.3	 Dispositionen liturgischer Ausstattung

Eine Kontextualisierung der liturgischen Ausstattungsgegenstände aus der Acceptus-
Werkstatt sowie die enge Verbindung von Canosa und Bari ist für das Folgende 
äußerst bedeutsam, da der Canosiner Kirchenraum als Ausgangspunkt eines besseren 
Verständnisses des Bareser Bisantius-Baus verstanden werden kann. Da diese Arbeit 
nicht nur danach fragen möchte, was im Ritual auf den oder über die Exultet-Rollen 
wahrgenommen wurde, sondern auch danach, wo dies stattfand und von wem sie 
gesehen wurden, ist eine Rekonstruktion auch der Disposition der liturgischen Aus-
stattung von grundlegender Bedeutung. Wo genau die Kanzel sich befand und in 
welche Richtung sie ausgerichtet war, ist für die – zumindest visuelle – Erfahrung der 
Rollen ebenso ausschlaggebend wie die Höhe und Lage der Chorschranken. Wie nah 
kamen die Gläubigen tatsächlich an die Rolle heran und wer stand ihr am nächsten? 
Sind der Bischof und weitere Kleriker im Presbyterium als privilegierte Rezipienten 
zu begreifen und wo genau befanden sie sich? Saß der Bischof während des Rituals 
auf der Kathedra und wo war diese lokalisiert?

Kanzeln
Neben kastenförmigen Kanzeln wie der in Canosa waren in Süditalien auch trapez-
förmige Amben verbreitet. Hier befanden sich Treppen zu beiden Seiten der erhöhten 
Plattform, von denen meist die eine dem Auf-, die andere dem Abstieg vorbehalten 
war. So konnte diese Form auch stärker in liturgische Abläufe integriert werden. 
Ihr Ursprung ist vermutlich im byzantinischen Raum auszumachen; schon Paulus 
Silentiarius beschreibt für die Hagia Sophia einen ebensolchen trapezförmigen Ambo 
(Abb. 81). Im byzantinischen Raum wurde die Kanzel als òmfalos bezeichnet, da sie 
in der Mitte des Kirchenraumes positioniert war. Auch die Tatsache, dass man dort 
hinaufsteigt, erfährt bei Paulus Silentiarius besondere Beachtung: 

So ist denn der Ambon mit seinen beiden Zugängen prächtig ausgeziert; 
denn diesen Namen gab man dem Ort, weil er auf herrlichen Treppen 
erstiegen werden kann. Das Volk aber lenkt seinen achtsamen Blick dort-
hin, wenn es den heiligen Geheimnissen göttlicher Lehre lauscht.103

	103	 Paulus Silentiarius, Ekphrasis, V. 209–212, hg. u. übers. v. Veh, S. 361 f.



168  |  3  Räume des Exultet

Paulus thematisiert sowohl das Sehen als auch das Hören; für beides war die erhöhte 
Position der Kanzel ausschlaggebend. Auch bei Isidor von Sevilla findet sich etwas 
später genau dies als Charakteristikum der Kanzel: „Pulpitum (Brettergerüst, Bühne, 
Katheder, Pult, Lehnstuhl) [heißt so, Anm. Autorin], weil an dieses gestellt der Vorleser 
oder Vorsänger im Volk (in publico) gesehen werden kann, wodurch er besser gehört 
wird.“104 Aus diesem Grund galt die Kanzel als liturgischer Ort des Wortes, von dem 
die Texte der Propheten und Apostel verlesen wurden, aber auch ‚weltlichere‘ Inhalte 
wie etwa Rechtsakte.105 Damit war sie vor allem Subdiakonen für die Epistellesungen 
und Diakonen für die Evangelienlesung vorbehalten, ferner den Sängern; unter 
bestimmten Umständen wurde sie jedoch auch von Bischöfen genutzt.106 So wurden 
vom Ambo der Hagia Sophia die Namen neugewählter Bischöfe verkündet, oder sie 
präsentierten sich von dort aus dem Volk. Zudem war der Ambo Teil des byzantini-
schen Krönungszeremoniells.107 Die Symbolkraft des Mobiliars wurde auch in ihrer 
figürlichen Dekoration kommentiert. Auf den Kanzeln von Sessa Aurunca und Salerno 

	104	 Pulpitum, quod in eo lector, vel psalmista positus in publico conspici a populo possit, quo liberis 
audiator, Isidor von Sevilla, Etymologiarum XV, IV, 15, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von 
Sevilla, Enzyklopädie, hg. v. Möller, S. 562 f. Ganz ähnlich formuliert dies Hrabanus Maurus: 
Aram quidam vocatam dixerunt, quod ibi incensae victimae ardeant; alii aras dicunt a preca-
tionibus, quas Graeci aras dicunt. Pulpitum, quod in eo lector vel psalmista in publico positus 
conspici a populo possit, quo liberius audiatur. Analogium dictum, quod sermo inde praedicetur, 
nam logos Graece sermo dicitur, quod ipsum altius situm est. Tribunal, eo quod inde a sacerdote 
tribuantur praecepta vivendi, Hrabanus Maurus, ‚De Universo‘, 14, 21, 6. Ähnlich auch im 
Pontificale Romanum: Ideoque cum legitis, in alto loco ecclesiae stetis, ut ab omnibus audiamini 
et videamini, T. 1, § 2, nach Capomaccio, Monumentum, S. 19.

	105	 Ebd., S. 19 f., 55; vgl. auch Heinzer, Inszenierung, S. 43.
	106	 Capomaccio, Monumentum, S. 25 f. 
	107	 Middeldorf Kosegarten, Ambonen, S. 60 f.; Stichel, Hagia Sophia, S. 39.

Abb. 81 | Ambo der Hagia So-
phia, Miniatur, 11. Jahrhundert; 
Berg Athos, Dionysiou Kloster, 
Ms. gr. 587, fol. 43r (Pentcheva, 
Hagia Sophia, S. 20, Abb. 6).



3.1  Materiale Räume  |  169 

erscheinen in den Zwickeln, die den Kasten tragen, Propheten und Evangelisten mit 
vertikalen Schriftrollen, die ebenfalls auf das gesprochene Wort verweisen (vgl. 
Kap. 2.3.1, Abb. 82). Die Kanzeln stammen aus dem 12. oder 13. Jahrhundert, Exultet-
Rollen waren zu diesem Zeitpunkt bereits bekannte und verbreitete Medien in Süd-
italien – es ist daher möglich, dass die Ikonografie der Kanzeln auch auf die Rollen 
Bezug nimmt.108

Kanzeln markierten zudem den Ort der Auferstehung Christi. Ikonografisch 
wird dies etwa in der Darstellung der Jonas-Geschichte kommentiert, wie sie auf 
mehreren Amben, unter anderem in Ravello, erscheint (Abb. 83). Jonas, der drei Tage 
nach seinem Verschlucken durch den Wal wieder ausgespuckt wurde, gilt als Prä-
figuration Christi (Mt 12,39–41) und wird damit ebenfalls zum Sinnbild von Christi 
Auferstehung.109 Der Raum unter dem Pult wird zudem immer wieder mit dem leeren 
Grab Christi assoziiert.110 Auch die Miniaturen einiger Exultet-Rollen greifen diese 
Ikonografie in den liturgischen Szenen auf (etwa Pisa 2, vgl. Abb. 37).

Etwa seit dem Ende des 12. Jahrhunderts ist für Süditalien eine Unterscheidung 
zwischen Epistelkanzel und Evangelienambo belegbar. Zuvor wurden Epistel und 
Evangelium vom selben Ambo verlesen, der auch für die Predigten genutzt wurde.111 

	108	 Doch muss kein direkter Bezug bestehen: Aus Sessa Aurunca etwa sind keine Exultet-Rollen 
bekannt und die Exultet-Rolle aus Salerno entstand erst zu Beginn des 13. Jh., während die 
beiden Kanzeln dort älter sind, vgl. dazu Glass, Pulpits, S. 213–237; Glass, Pseudo-Augustine, 
S. 215–226, dort auch zu den Rollendarstellungen auf den Amben.

	109	 Scirocco, Jonah, S. 90 f., 116 f. 
	110	 Capomaccio, Monumentum, S. 60 f.; vgl. auch Zchomelidse, Art, S. 8–33; Volbach, Bruchstück; 

Marrocco, Abyssus.
	111	 Scirocco, Salerno, S. 205–221. Für einen Überblick über die süditalienischen Kanzeln vgl. 

Pace, Sguardo.

Abb. 82 | Kanzel, 
1153/1181, Salerno, 
Kathedrale (Fotografie der 
Autorin).



170  |  3  Räume des Exultet

Die Nutzung sowie auch die Form und Lage der Kanzeln wurde durch ihren liturgischen 
Kontext bestimmt, der gerade vor den Vereinheitlichungsbestrebungen der römischen 
Kirche Ende des 11. Jahrhunderts stark lokal geprägt war. So lassen sich Kanzelformen 
und Positionierungen nur schwer generalisieren; erschwerend kommt hinzu, dass meist 
nur wenige liturgische Quellen erhalten sind, die Aufschluss über die lokale Liturgie 
geben könnten. Deutlich wurde, dass die Kanzeln der Acceptus-Werkstatt auf hohen, 
schmalen Säulen kastenförmige Aufsätze trugen.112 Die Lesepulte waren in Form eines 
Buches gestaltet, das von einem Adler getragen wurde. Während das Buch als Verweis 
auf das Wort verstanden werden kann, nimmt der Adler als Symbol des Evangelisten 
Johannes hierauf ebenfalls Bezug; die das Evangelium einleitende Worte werden in der 
Symbolik der Kanzel als Ort des Verlesens der Predigt und des Wortes Gottes erneut 
evoziert: „Am Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort“ 
(Joh 1,1). Die Evangelien-Lesung geschah meist gen Norden, dementsprechend befanden 
sich Evangelien-Amben auf der südlichen Seite des Langhauses.113

In Canosa war die Kanzel 1597 auf der Nordseite des Langhauses lokalisiert, wie 
eine Urkunde belegt, die anlässlich einer sacra visita entstand. Dort wird die Kleinar-
chitektur in cornu Epistolae beschrieben, wo sie vermutlich bis zur Demontierung der 
liturgischen Ausstattung Ende des 19. Jahrhunderts – anlässlich einer Modernisie-
rung des Innenraumes der Kathedrale – verblieb.114 Die einzelnen Marmorfragmente 

	112	 Darstellungen von Adlerlesepulten finden sich in den in den Exultet-Rollen von u. a. 
Vat. lat. 9820, Capua, Casanatense 724 (B I 13), 3, Pisa 2 und 3.

	113	 Duval, Installations, S. 14–28; Capomaccio, Monumentum, S. 42–50.
	114	 Visita Generale compiuta da Mons. Achille Roselli, chierico di città ducale, per ordine di 

Pietro Ursino vescovo di Aversa e Prevosto di Canosa, vom 3. Januar 1597, nach Belli D’Elia, 

Abb. 83 | Rogadeo-Ambo, 1095/1150, Ravello, Kathedrale (Zchomelidse, Art, Abb. 1).



3.1  Materiale Räume  |  171 

wurden zunächst in der Sakristei gelagert, wo Schulz und Bertaux sie auf ihren 
Süditalienreisen vorfanden.115 Bertaux erkannte den erstaunlich guten Zustand der 
Kanzel und legte seine Meinung zur Demontage der Objekte schon im Titel eines 
1896 in Napoli Nobilissima erschienenen Aufsatz unmissverständlich dar, in dem er 
„Barbarie recenti nei duomi di Canosa e di Taranto“ ansprach: 

[I]o veniva (sic) anche a rivedere nella basilica i due pezzi celebri di scultura 
del 1100 che adornavano così riccamente la navata, il pulpito colla firma 
del sacerdote Acceptus e la sedia vescovile portata da due elefanti. [...] 
al posto dell’ambone s’è aperto un enorme buco che si estende per tutta 
la larghezza della navata principale. [L’]ambone, l’avrei cercato invano, 
se non me l’avessero indicato in un angolo oscuro dove giace scomposto, 
insieme coi pezzi della sedia marmorea, sotto un mucchio di tavole.116 

Die von dem Artikel ausgelöste Diskussion führte schließlich zum Wiederaufbau 
der liturgischen Ausstattung ab 1905.117 Der damalige Verantwortliche für die Res-
taurierung des Baues, Pasquale Malcangi, wollte den Augenblick nutzen, um die 
Kanzel an ihrem ursprünglichen mittelalterlichen Ort an der Südseite des Langhauses 
zu lokalisieren, Adolfo Avena als Repräsentant des Ufficio Regionale sprach sich 
jedoch für eine Rekonstruktion in cornu Epistolae aus, wo sie sich vor dem Abbau 
befunden hatte.118 Avenas größerer Einfluss mag dazu geführt haben, dass sich 
die Kanzel heute wieder an der Nordseite befindet, in der Nähe des Altares, was 
vermutlich ebenfalls nicht der mittelalterlichen Positionierung entspricht. Kanzeln 
waren damals mehr zur Mitte des Langhauses hin lokalisiert, am Übergang von 
Presbyterium und Laienraum. 

Chorschranken
In frühchristlicher Zeit nahm das Presbyterium oft bis zu einem Drittel des Mit-
telschiffes ein, davor und in den Seitenschiffen fanden die Gläubigen Platz. Auch 
im Mittelalter erstreckte sich der klerikale Bereich oft weit ins Mittelschiff. Nahe 
beim Platz der schola cantorum, inner- oder außerhalb der Chorschranken, war die 
Kanzel lokalisiert und nahm damit auch materiell eine Vermittlerfunktion zwischen 

Suppellettili, S. 693. Auch ein Inventar von 1694 erwähnt die Kanzel noch auf der Epistelseite, 
Dietl, Sprache, Bd. 2, Kat.-Nr. A 130, S. 701. Für eine Diskussion und neue Interpretation der 
Quellen vgl. Bordi, Canosa, S. 24. Malcangi geht davon aus, dass es sich bei dem beschrie-
benen lettorino nur um ein kleines Lesepult aus Holz handelt, ebd.

	115	 Schulz beschreibt sie noch in situ. Eine zweimal umbiegende Steintreppe mit 14 Stufen führte 
damals im Osten hinauf, Schulz, Denkmäler, Bd. 1, S. 59. 

	116	 Bertaux, Monumenti, S. 15.
	117	 Belli D’Elia, Suppellettili, S. 703 f. Als Schubring in Canosa war, lag die Kanzel noch „als 

Wrack in der Ecke“, Schubring, Bischofsstühle, S. 205. 
	118	 Menduni, Malcangi, S. 297 f.; Bordi, Canosa, S. 25 f.



172  |  3  Räume des Exultet

Laien- und Klerikerraum ein. In Santa Maria in Valle Porclaneta bei Rosciolo (um 
1160/70), Santa Maria del Lago in Moscufo (1159) und Santo Stefano in Cugnoli (1166) 
sind die romanischen Kanzeln und Transennen sehr gut erhalten und daher wert-
voll, um sich eine Vorstellung des mittelalterlichen Raumeindrucks zu machen (vgl. 
Abb. 86): „Ils sont situés vers le milieu de la nef centrale et plaqués, respectivement au 
nord et au sud, contre des supports présentant un profil différent de tous les autres, 
ce qui nous incite à y reconnaître leur emplacement d’origine“ – allerdings handelte 
es sich hier um Klosterkirchen, wo das Presbyterium größer ausfallen musste, um 
alle Mönche aufnehmen zu können.119

Chorschranken waren ursprünglich nicht dazu gedacht, die Sichtbarkeit des 
Altarbereiches einzuschränken oder um eine hierarchische Trennung in Klerus und 
Laien vorzunehmen. Vor allem sollten sie dazu dienen, die Laien davon abzuhal-
ten, zum Altar vorzudringen und die Feier der Messe zu stören.120 Walahfrid Strabo 
beschreibt sie deshalb folgendermaßen: [...] cancelli dicuntur a cubito, qui Grece ancos 
dicitur. Solent enim plurimi non altius construi, quam ut stantes desuper inniti cubitis 
possint – die Bezeichnung der cancelli käme also von der Bezeichnung für den Ellbo-
gen, da die Schranken nur so hoch gebaut würden, dass man sich mit den Ellbogen 
noch darauf stützen könne.121 Auch Paulus Silentiarius definiert die Abgrenzungen 
der solea als nur so hoch, 

daß sie einem danebenstehenden Manne lediglich bis zum Leibgurt reich-
ten. [...] Verlangt nun die Masse aus heiliger Ehrfurcht vor dem reinen 
Gotte Lippen und Hände auf das heilige Buch zu drücken, dann werden 
die unendlichen Wogen des herandrängenden Volkes von den genannten 
Schranken aufgehalten.122

Es war der frühen Kirche wichtig, die Gläubigen visuell am Mysterium teilhaben zu 
lassen: Chorschranken sollten die Vermittlung des Heiligen nicht behindern. Erst 
ab dem späten 11. Jahrhundert und vermehrt im 12. Jahrhundert baute man höhere 
Chorschranken, was die Sichtbarkeit des Altarbereichs einschränkte und womit 
liturgische und theologische Neuausrichtungen einhergingen.123 Letztendlich war 

	119	 Creissen, Clôtures, S. 174; vgl. auch Pace, Sguardo, S. 239 f.
	120	 Piva, Spazio, S. 151. Johannes Chrysostomos etwa beschwerte sich darüber, wie sich die Leute 

während der Messe benähmen, v. a. an Ostern, Acta hom. 24,4, nach Branham, Sacred, S. 39, 
48.

	121	 Walahfrid Strabo, Libellus, hg. v. Harting-Corrêa, S. 68 f.
	122	 Paulus Silentiarius, Ekphrasis, V. 246, 250 f., hg. u. übers. v. Veh, S. 371. Ähnliches wird in der 

Ekphrasis des Philagathos beschrieben, vgl. Kap. 3.2.2.
	123	 Piva, Spazio, S. 151. Vom Ende des 11.  Jh. an lassen sich dazu erste schriftliche Quellen 

finden, etwa bei Andrea di Strumi, der im Falle von San Arialdo bei Mailand schreibt: visio 
clericorum laicorumque ac mulierum, quae una erat et communis. Er merkt auch an, dass es 
sich hierbei um eine res nova handle, Piva, Spazio, S. 155. Vgl. dazu auch Baschet, Image, 
S. 186 f. Erst ab dem 12. Jh. wurde wohl eine wirkliche, physische Trennung zwischen Laien 



3.1  Materiale Räume  |  173 

es nicht ausschlaggebend, ob die Kanzeln sich vor oder hinter den Chorschranken 
befanden. Sie waren dafür geschaffen, den Laien die Heilige Botschaft auditiv und 
visuell zu vermitteln, weshalb sie sich im westlichen Presbyteriumsbereich den Laien 
räumlich am nächsten befanden.

Bischofsthrone
Das andere Ende des Presbyteriums wurde vom Apsisbogen baulich begrenzt; in den 
meisten Fällen verlief in der Rundung die Apsisbank (syntronos oder subsellia), auf 
der die Kleriker Platz fanden. Die Mitte der Apsisstirnwand war in Kathedralen dem 
Bischof vorbehalten, oft wurde der Ort durch einen Thron besonders markiert.124 Der 
Großteil der bekannten Stühle war fest installiert, es gibt aber auch Hinweise auf 
tragbare Exemplare aus Holz oder Elfenbein. Auch mussten sie nicht zwangsweise 
in der Apsisstirnwand lokalisiert sein, in mehreren Fällen waren Bischofsthrone an 
einer der beiden Seiten der Apsis zu finden. Süditalien mit seiner außergewöhnli-
chen Dichte an mittelalterlichen Bistümern weist eine bedeutende Anzahl an noch 
erhaltenen Bischofsthronen oder Hinweisen über sie auf. 

So lassen archäologische Grabungen darauf schließen, dass sich in der 1084 durch 
Papst Gregor VII. geweihten Kathedrale von Salerno ein fest installierter, vermutlich 
marmorner Thron in der Apsisstirnwand befand.125 Darüber hinaus muss der Bischof 
dort über einen weiteren Thron verfügt haben, wie neue Quellenauswertungen litur-
gischer Manuskripte von Maddalena Vaccaro nahelegen. Einige Gründonnerstags-
riten wurden im Atrium vor der Kathedrale zelebriert, die Textstellen sehen vor, 
cathedram pontificis paretur ante hostium ecclesie, der transportierbare Thron also vor 
dem Eingang vorbereitet werden solle.126 Dies eröffnet die Diskussion um die soge-
nannten Salerno-Elfenbeine neu, deren Funktion bis heute nicht geklärt ist. Vorge-
schlagen wurden neben einem Altar-Antependium meist ein Bischofsthron, eine 
Rekonstruktion käme mit einer spitz zulaufenden Rückenlehne den oben beschriebe-
nen Thronen aus Canosa, Monte und auch dem des Elia in San Nicola nahe (Abb. 84).127 
Dass Bischofsthrone aus Elfenbein existierten, belegen die Maximianskathedra in 
Ravenna aus dem 6.  Jahrhundert und die Cathedra Petri, ein karolingischer 

und Klerus wichtig; um ein Verbergen des Mysteriums ging es wohl erst ab dem 13. bis 
15. Jh., ebd. S. 187. 

	124	 Piva, Spazio, S. 151. In den bedeutenden römischen Kirchen war der Bischofsthron in der 
Apsisstirnwand angebracht, etwa im Lateran, de Blaauw, Cultus, Bd. 1, S. 247, aber auch in 
Santa Maria Maggiore, ebd. S. 382, 385 f., 388 f., und im Petersdom, ebd., Bd. 2, S. 547 f., 651–653.

	125	 Vaccaro, Manoscritto, S.  188. Der heutige Thron in Salerno ist eine historisierende 
Rekonstruktion.

	126	 Vaccaro, Manoscritto, S. 188 f. Fest installierte Throne hatten eventuell auch andere Funkti-
onen, etwa wurde bei wichtigen Konzilen darauf ein aufgeschlagenes Evangeliar positioniert, 
Schreiner, Buch, S. 307–311.

	127	 Vaccaro, Manoscritto, S. 190. Vgl. u. a. Braca, Avori; Longo u. Scirocco, Salerno Ivories.



174  |  3  Räume des Exultet

Herrscher- oder Bischofsthron.128 Ein mobiles Objekt hat sich darüber hinaus in 
Montevergine in den Abruzzen erhalten. Die dortige Kathedra entstand vermutlich 
im 13. Jahrhundert und besteht aus bemaltem Holz. 

Da aus Bari weder schriftliche noch steinerne – geschweige denn hölzerne – 
Quellen Aufschluss darüber geben könnten, wo sich dort der Bischofsthron befand, 
lohnt wieder ein Blick nach Canosa. Aktuell befindet sich der Thron von Canosa in 
der Apsisstirnwand der Kathedrale. Paul Schubring vermerkte in einem Aufsatz 
von 1900 noch: 

Heute liegt der kostbare Stuhl auseinandergenommen und in jeder Weise 
gefährdet in der oberen Sakristei. Aber auch der Platz, den er vorher 
Jahrhunderte lang einnahm, an dem einen Vierungspfeiler, war nicht der 
ursprüngliche, als der vielmehr die Mitte des [sic!] Apsis anzusehen ist.129 

Der Thron erfuhr also ein ähnliches Schicksal wie die Kanzel, deren Demontage Bertaux 
so deutlich kritisierte. Vermutlich aufgrund der ihm bekannten Vergleichsbeispiele in 

	128	 Nees, Hercules, v. a. S. 147–198; Trinks, Chryselephantin. Für den Hinweis auf die Cathedra 
Petri danke ich herzlich Christine Jakobi-Mirwald.

	129	 Schubring, Bischofsstühle, S. 197; Belli D’Elia, Sorgenti, S. 88. 

Abb. 84 | Rekonstruktion eines Bischofsthrons aus den sog. Salerno-Elfenbeinen (Bergmann, Ivory, 
S. 172, Abb. 14).



3.1  Materiale Räume  |  175 

Süditalien nimmt Schubring eine mittelalterliche Lokalisierung des Thrones an der 
Apsisstirnwand an, auch wenn er weiß, dass der Thron zuvor lange am Vierungs-
pfeiler stand.130 Da die sacra visita von 1597 überliefert, dass sich die Kanzel in 
der Frühen Neuzeit in cornu Epistolae befand, würde dies für den Thron bedeuten, 
dass er der Kanzel schräg gegenüber, also auf der Evangelienseite im Süden, auf-
gestellt war. Dies bestätigt die Beschreibung einer weiteren sacra visita im Jahre 
1706 durch den damaligen Propst Mons. Carrara: Visitavit Chorum retro altare 
maius positum [...] In cornu Evangelii Altaris maioris fuit reperta una sedia Archie-
piscopalis marmorea cum duobus Leonibus in pede et duobus Elefantis. Hier wird 
sogar spezifiziert, dass der Thron auf der Südseite hinter dem Altar aufgestellt 
war. Neben den beiden Elefanten, die den Sitz tragen, werden hier zudem zwei 
Löwen in pede erwähnt, also in Fußnähe, womit ein Fußschemel gemeint sein 
könnte – ähnlich dem, der heute in San Nicola dem Bischofsthron beigestellt ist 
(Abb. 85).131

Zusammen mit der Rekonstruktion der Kanzel ab 1905 wollte Pasquale Malcangi 
den Thron aufgrund dieser schriftlichen Überlieferung wieder schräg gegenüber der 

	130	 Auch Grabar spricht sich für diese Positionierung aus, Grabar, Trônes, S. 8.
	131	 Belli D’Elia, Suppellettili, S. 698. Dem Visitationsbericht von 1597 zufolge befand sich der 

Thron jedoch „im Chor auf der Epistelseite des Hochaltars“; Dietl, Sprache, Bd. 2, Kat.-Nr. A 
132, S. 706. 

Abb. 85 | Bischofsthron (sog. Thron des Elia), 
Marmor, 11./12. Jahrhundert, Bari, San Nicola 
(Fotografie der Autorin).



176  |  3  Räume des Exultet

Kanzel positionieren. Da er sich für eine Wiederherstellung des mittelalterlichen 
Raumeindruckes aussprach, sah er die Relokalisierung des Bischofsthrones auf der 
Epistelseite vor, während die Kanzel auf der Evangelienseite ihren Platz finden sollte. 
Doch auch hier setzte sich das Ufficio Regionale unter Adolfo Avena durch, das wie-
derum eine Lokalisierung des Thrones an der Apsisstirnwand bevorzugte.132 

Einen weiteren Hinweis zur ursprünglichen Lokalisierung könnte der Thron 
selbst liefern: Die lange Inschrift, die sich heute auf dem rechten Seitenpaneel findet 
und erst gegen Ende des 11. Jahrhunderts hinzugefügt wurde, weist auf eine laterale 
Ausrichtung des Thrones. Der heutige Anbringungsort der Inschrift muss mit dem 
mittelalterlichen nicht übereinstimmen, da der Thron neu zusammengesetzt wurde. 
So lässt sich nicht mehr feststellen, ob sich die Inschrift ursprünglich gen Westen 
oder gen Osten, zum Kirchenraum oder in den Apsisbereich wandte. Möglich ist aber, 
dass Romualdus und sein Künstler hier eine Analogie zu Acceptus und der langen 
und äußerst prominenten Künstlerinschrift auf der Kanzel suchten.

Der Glücksfall, dass sich aus der apulischen Acceptus-Werkstatt derart viele 
und gut datierbare Stücke erhalten haben, erlaubt für den Bareser Kathedralraum 
unter Bisantius und seinen Nachfolgern einige wichtige Rückschlüsse. Auch wenn 
die Datierung der Exultet-Rolle Bari 1 aufgrund paläografischer Vergleiche und 
der Darstellung der Diarchie zunächst in die Zeit um 1025 weist, muss davon 
ausgegangen werden, dass sie für den Bisantius-Neubau entstand. Hierauf deu-
tet zum einen die Tatsache, dass Exultet-Rollen bewusst für einen langen Zeit-
raum geschaffen wurden – wie schon die Übernahme der Formulierung des ille 
im liturgischen Text zeigt. Zum anderen könnte Bisantius lange vor 1034, wie es 
die Chronik des anonymen Baresers überliefert, mit den Vorbereitungen für den 
Bau begonnen haben.133 Politische Umstände mögen einer Verwirklichung dieser 
Pläne ab 1025/1026 im Wege gestanden haben: Nach dem Tode von Basilius  II. 
1025 brachen in Bari Aufstände aus; eine Konsolidierung der Lage fand erst in den 
1040er/50er-Jahren statt.134 

Wenn die Acceptus-Werkstatt für die Bareser Kathedrale verantwortlich zeich-
nete, ist von einer hohen Kanzel auf schmalen Arkaden auszugehen. Sie muss sich 
an der Südwand relativ weit im Langhaus befunden haben und hoch über die niedrigen 
Chorschranken herausgeragt haben, die das Presbyterium vom Laienraum abgrenzten. 
Im apulischen Raum ist es möglich, dass die Chorschranken zudem pergolaähnliche 
Aufsätze in Form eines Architravs auf Säulen hatten, wie sie in einigen kleinen Kir-
chenräumen in den Abruzzen noch erhalten sind. San Pietro in Alba Fucens und Santa 
Maria in Valle Porclaneta in Rosciolo wiesen neben der Kanzel aus Gips über den 
Chorschranken auch eine Pergola auf (Abb. 86), die an die Darstellung der liturgischen 

	132	 Menduni, Malcangi, S. 298.
	133	 Kappel, San Nicola, S. 157. 
	134	 Ostrogorsky, Geschichte, S. 266–296.



3.1  Materiale Räume  |  177 

Szene in Bari 1 erinnert (vgl. Abb. 4c).135 Diese waren auch im byzantinischen Raum 
gebräuchlich und dort vermutlich mit Vorhängen versehen, die zu bestimmten litur-
gischen Momenten geschlossen wurden. Ein Verhüllen der liturgischen Rituale scheint 
in der lateinischen Kirche zumindest bis ins Hochmittelalter nicht gebräuchlich 
gewesen zu sein.136

Der Thron befand sich auch in Bari vermutlich schräg gegenüber der Kanzel, auf 
Höhe des Altars. Die Fratres carissimi-Szene von Bari 1 legt dies ebenfalls nahe: Hier 
ist der Bischof dem Diakon auf dem Ambo gegenüber und sitzend positioniert. Die 
Auswertung der liturgischen Quellen in Kapitel 2.1.3 verdeutlicht jedoch, dass der 
Bischof stehend an der Exultet-Liturgie teilnahm, womöglich gar die Kerze entzün-
dete. Im folgenden Kapitel sollen daher Divergenzen von gemaltem, gebautem und 
liturgischem Raum nachgegangen und die Bezüge zwischen Bild und Raum – also 
dem Raum im Bild und dem Bild im Raum – untersucht werden.

	135	 Der heutige Zustand der Ausstattung von Alba Fucens geht zum Teil auf Arbeiten nach 1957 
zurück, die von Rosciolo scheint noch näher am Ursprungszustand zu sein, Creissen, Clôtures, 
S. 173.

	136	 Piva, Spazio, S. 151 f.

Abb. 86 | Liturgische Ausstattung, Mitte 12. Jahrhundert, Rosciolo, Santa Maria in Valle Porclaneta 
(Fotografie von Martin Fera).



178  |  3  Räume des Exultet

3.2	 Erfahrungsräume

3.2.1	 Darstellungen des liturgischen Raums 

Architektur und skulpturale Ausstattung materialisieren liturgische Räume, konstitu-
ieren sie jedoch nicht allein. Vielmehr geschieht dies über die Wahrnehmung: Perso-
nen setzen sich in Bezug zu Objekten und stellen in sozialen Praktiken, Handlungen 
und Wahrnehmungsprozessen Verknüpfungen zwischen diesen her. Die Perzeption 
von Oberflächen, Gerüchen und Tönen schafft relative Räume – wobei hier die sozi-
ale Bedingtheit eines jeden Wahrnehmenden grundlegend ist. In diesem Kapitel soll 
daher der Versuch unternommen werden, Bezüge zwischen dem Raum und den ihn 
konstituierenden Objekten und Personen nachzuvollziehen.

Ein Merkmal aller Exultet-Rollen ist gerade die Darstellung des sich simultan 
abspielenden Rituals in seinem räumlichen Kontext; möglicherweise lassen sich daraus 
Rückschlüsse auf ein mittelalterliches Raumverständnis gewinnen. Ein Fokus soll des-
halb darauf liegen, welche Aspekte in der bildlichen Darstellung des liturgischen Rau-
mes besonders betont wurden und ob mit bestimmten Raumdarstellungen bestimmte 
Bedeutungen einhergingen. Raumvorstellungen finden sich im Mittelalter nicht nur im 
Bild, sondern auch in Texten, wobei dort die Sinne in besonderem Maße angesprochen 
wurden; diesen scheint eine bedeutende Rolle in der Raumerfahrung beigemessen 
worden zu sein. Der liturgische Raum, von dem im Folgenden die Rede sein wird, 
meint dementsprechend die räumlich definierte Wahrnehmung eines – hier christli-
chen – Rituals, seiner Objekte und Akteure. Er wird konstituiert sowohl durch seine 
materialen Bedingungen als auch durch die Relationen von Objekten und Personen. 

Bari 1 und Bari 2
Die Darstellung der Fratres carissimi in Bari 1 zeigt im linken Drittel des Bildes den 
Diakon. Er befindet sich auf einem erhöhten Podest mit Lesepult, von dem er die 
Rolle herunterlässt (vgl. Abb. 4c). Ihm direkt gegenüber steht ein weiterer Kleriker, 
vermutlich ein Subdiakon, der mit beiden Händen die Osterkerze trägt. Das rechte 
Drittel des Bildes wird vom Bischof eingenommen, der sitzend auf einem Thron die 
Rechte zum orthodoxen Segensgestus erhoben hat. Der Thron ist dabei erhöht im 
Raum positioniert, höher noch als der Diakon auf dem Lesepult, um die bedeutendere 
Stellung des Bischofs zu markieren. Alle drei Kleriker werden zudem durch architek-
tonische Elemente betont: Über der ganzen Szenerie verläuft ein horizontales Band 
mit Perlmuster, welches das Bild vom Text abtrennt. Über dem Diakon und dem 
Bischof gestaltet es Kuppeln aus, die über dem Diakon mit einer muschelartigen, 
vertikalen Gliederung akzentuiert und über dem Bischof mit schachbrettartig im 
Halbrund fortgeführten Perlmutt-Medaillons versehen sind. Durch die erhöhte Posi-
tion des Bischofs umfängt das Halbrund seinen Kopf. Die Form des Bogens reicht 
auch in das horizontale Ornamentband hinein; möglicherweise war hier ein Heili-
genschein in der Vorzeichnung angelegt. Der Subdiakon, der die Osterkerze trägt, 



3.2  Erfahrungsräume  |  179 

wird besonders prominent von einem auf vier hohen, schmalen Säulchen ruhenden 
Baldachin überfangen. Die Restaurierungsergebnisse legen nahe, dass dieser später – 
zusammen mit den vier durch ihre Kleidung als Kleriker zu identifizierende Personen 
im Hintergrund des Baldachins – entstand (vgl. Kap. 2.2.1).137 Dem Bischof beigeordnet 
findet sich ein weiterer Diakon, der ein Weihrauchgefäß schwenkt. Während Lesepult, 
Baldachin und der Subdiakon alle auf einer Linie nach unten abschließen, reichen 
die Füße dieses zweiten Diakons ins Schriftbild hinein und rahmen damit auf einer 
Seite die Worte amisisse caliginem (Abb. 87) – ‚Dunkelheit vertreiben‘ –, welche somit 
noch visuell mit der Darstellung der Osterkerze verbunden sind.

Neben der architektonischen Akzentuierung des Raumes durch die drei Kuppeln 
wird an liturgischer Ausstattung hier die Kanzel oder ein Lesepult, ein Ziborium und 
der Bischofsthron dargestellt.138 Letzterer erscheint wie vergoldet und durch Gemmen, 
opus sectile-Arbeiten oder Mastix-Einlagen dekoriert. Auffällig ist die spitz zulaufende, 
sich oben einrollende Rückenlehne und der Fußschemel. Das Ziborium ist sehr stan-
dardisiert dargestellt und erscheint ganz ähnlich in der Szene der Frauen am Grab in 
den Fresken von Sant’Angelo in Formis oder in der Montecassiner Abschrift von Hra-
bans ‚De universo‘ (1023), aber auch als Bekrönung eines Altars in der Skulptur, wie 
eine der liturgischen Szenen auf dem Osterleuchter von Capua verdeutlicht (Abb. 88). 

Auf eine Kanzel lassen sich hier keine Rückschlüsse ziehen: Das verwaschene 
Braun, auf dem der Diakon die Rolle entfaltet, erscheint fast als Ergebnis späterer 
Übermalungen; womöglich wurde hier aber auch versucht, ein Podium aus Holz zu 
evozieren.139 Gut erkennbar hingegen ist das Lesepult in Form eines aufgeschlagenen 
Buches. Dass in dieser Zeit bereits Kanzeln in Süditalien existierten, legt der Vergleich 

	137	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 96. 
	138	 Zu Bildfunktionen gemalter Architektur vgl. u. a. Wittekind, Räume.
	139	 Ein Ambo war nie liturgisch notwendig, in vielen Fällen gab es nur kleine Podien, Piva, Spazio, 

S. 151.

Abb. 87 | Fratres carissimi, Exultet-Rolle, nach 
1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropoli-
tano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo Metropolita-
no, Museo Diocesano, Bari).



180  |  3  Räume des Exultet

mit Vat. lat. 9820 nahe: In der einleitenden Darstellung des Entzündens der Osterkerze 
ist der Diakon auf einer trapezförmigen Kanzel mit Adlerlesepult zu sehen (Abb. 89). 
Die sich nach oben entwickelnde Form der Kanzel verstärkt den Effekt der Aufwärts-
bewegung, der durch die lobpreisend erhobenen Hände des Diakons entsteht. In der 
Fratres carissimi-Miniatur steht er hingegen auf Stufen – möglicherweise einer Kanzel, 
die selbst jedoch nicht zu erkennen ist. Auch wenn nicht sicher ist, ob im beneven-
tanischen Ritus der Exultet-Gesang von der Kanzel oder einem Pult vollzogen wurde, 
ist offensichtlich, dass der Gesang von einer erhöhten Position aus geschah (vgl. 
Kap. 2.1.3).140 

Es ist möglich, dass die Darstellung des liturgischen Raums in Bari 1 auf die 
Ausstattung der frühchristlichen Kirche rekurriert.141 Weder ist von dieser genug 
erhalten, um einen Vergleich anzustellen, noch wäre dies methodisch sinnvoll, wie 
im Folgenden dargelegt wird. Aus der Raumdarstellung in Bari 1 lassen sich jedoch 
Schlussfolgerungen über die Bedeutungen der jeweiligen am Ritual beteiligten Per-
sonen und Objekte ziehen – Personen und Objekte, die durch ihre Handlungen 

	140	 Kelly, Exultet, S. 156–158. 
	141	 Bertelli verweist auf einige Fragmente, die sie ins 8./9. Jh. datiert und als Teile eines liturgi-

schen Mobiliars identifiziert, Bertelli, Introduzione, S. 19; Bertelli, S. Maria, S. 81.

Abb. 88 | Osterleuchter, Marmor, um 1180, 
Capua, Kathedrale (Fotografie der Autorin).



3.2  Erfahrungsräume  |  181 

Abb. 89 | Entzünden der Osterkerze, Exultet-Rolle, 981–987, Benevent; Vatikanstadt, Biblioteca Aposto-
lica Vaticana, Vat. lat. 9820 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 109).



182  |  3  Räume des Exultet

Raum konstituierten. Neben der Kerze, dem Rotulus und den für das Ritual nötigen 
Ausstattungsgegenständen sind dies der Bischof sowie die drei Kleriker, die durch 
Gesang, das Tragen der Osterkerze und das Beweihräuchern die Liturgie ausführen. 
Den Laien wurde zur Entstehungszeit von Bari 1 – zumindest im Bild – diese Bedeu-
tung nicht zugestanden.

Obwohl sich Bari 2 in vielerlei Hinsicht Bari 1 zum Vorbild nimmt, geschieht 
dies nicht in der Wiedergabe der Fratres carissimi (vgl. Abb. 13c). Hier steht klar 
der Diakon auf der Kanzel im Mittelpunkt des Geschehens; die Bedeutungspers-
pektive lässt ihn fast doppelt so groß erscheinen wie drei weitere Kleriker. Zudem 
erscheint Christus am oberen mittleren Bildrand als Büste, er verweist auf das von 
der Flamme generierte Licht. Die drei Kleriker sind in der Bildmitte dargestellt und 
bewegen sich hintereinander auf die Osterkerze zu. Der vordere umfasst sie mit 
beiden Händen, trägt sie jedoch nicht, da sie auf einem niedrigen Osterleuchter 
ruht. Der Kleriker hinter ihm – womöglich der Bischof – trägt den Pfahlrohr- oder 
Arundo-Stab, mit dem die Osterkerze entzündet wurde, der ihm Folgende den 
Kreuzesstab mit doppeltem Querbalken. Dahinter, auf der rechten Bildseite, sind 
die Laien hinter einem – vermutlich später entstandenen – Gitter angedeutet. Die 
Kanzel erscheint als niedrige, kastenförmige Kleinarchitektur, gebildet von Paneelen, 
die dem Diakon bis zur Hüfte reichen. Ein Binnenornament, das an Kassettendekor 
erinnert, markiert sie zudem. Nicht ganz offensichtlich wird, ob es sich bei den 
Paneelen auch um Chorschranken handeln könnte, da das Lesepult diesen etwas 
vorgesetzt erscheint, wie auch der Diakon selbst. Für eine Kanzeldarstellung spräche 
allerdings das abgeschrägte Paneel, das auf einen Aufgang verweisen könnte.142 Die 
Kanzeldarstellung unterscheidet sich somit deutlich von der in Bari 1, was darauf 
deuten könnte, dass man sich hier nicht an Bari 1 als Vorbild, sondern womöglich 
an der Ausstattung des Bisantius-Baus orientierte. Da die Entstehungszeit von Bari 2 
in die ersten Jahre der normannischen Herrschaft in den 1070er-Jahren fällt, ist es 
möglich, dass hier eine Bezugnahme auf die nicht mehr erhaltene Acceptus-Kanzel 
in Bari zu finden ist. 

Neben diesen beiden Beispielen fallen die Miniaturen einiger Rollen auf, auf 
denen die liturgischen Szenen besonders detailreich ausgeführt wurden. In der bereits 
thematisierten Lumen Christi-Darstellung von Pisa 2 wird die Kanzel von Löwen 
getragen, die auch die beiden Arkaden zu den Aufgängen flankieren (vgl. Abb. 37). 
Das Adlerlesepult und die Wiedergabe der Jonas-Geschichte sind auf der Kanzel 
deutlich zu erkennen. Neben den Aufgängen finden sich zwei Personen, die eventuell 
kommentierende Funktion besitzen: Nicht ganz klar ist, ob sie im Begriff sind, zu 
singen oder zu beten; durch ihre Kleidung sind sie als Laien gekennzeichnet. Ganz 
im Gegensatz dazu steht die um einiges schematischere Darstellung des Ambo in der 
Fratres carissimi-Szene in derselben Rolle (Abb. 90). Womöglich rechtfertigte die 
Funktion des ersten Bogens als Frontispiz eine kostbarere Gestaltung, wie dies ähnlich 

	142	 Auch Kelly geht davon aus, dass es sich hier um die Darstellung einer Kanzel handelt, Kelly, 
Exultet, S. 157.



3.2  Erfahrungsräume  |  183 

auf byzantinisch-orthodoxen Rollen zu beobachten ist (vgl. Kap. 2.3.4). Die Divergenz 
beider Darstellungsmodi der Kanzel in Pisa 2 weist darauf, dass auch werkimmanente 
Auseinandersetzungen Architektur- und Raumdarstellungen bedingen konnten.

Potenziale der Bildlichkeit
In der Vergangenheit wurde bereits öfter der Versuch unternommen, ausgehend 
von den liturgischen Szenen in den süditalienischen Exultet-Rollen real existierende 
Ausstattungsobjekte zu rekonstruieren oder Zuschreibungen und Datierungen der 
Rollen aufgrund solcher Gegenüberstellungen zu begründen. So führte die Tatsache, 
dass sich die Darstellung trapezförmiger Amben mit der Jonas-Ikonografie in Exultet-
Rollen mit einigen erhaltenen kampanischen Amben deckt, zu solchen Ergebnissen.143 
In den meisten Fällen ist es aufgrund nicht mehr originaler Erhaltungszustände oder 
unklarer Herstellungsorte der Rollen nicht möglich, Objekt und Bild zu assoziieren. 

	143	 Monneret de Villard, Amboni; Brenk, Committenza, S. 299; Kritisch behandelt von Scirocco, 
Jonah, S. 102–108; Gandolfo, Plutei. Vgl. dazu auch Kelly, Exultet, S. 159–164, wo er das Phä-
nomen der dargestellten Ausstattung im Vergleich mit der erhaltenen differenziert diskutiert. 
Zu den gemalten Kanzeln in den Exultet-Rollen vgl. auch Irving, Pulpits. Der Aufsatz konnte 
in der vorliegenden Arbeit leider nicht mehr berücksichtigt werden.

Abb. 90 | Fratres carissimi, Exultet-Rolle, vor 1071, Capua / Apulien?; Pisa, Museo dell’Opera del 
Duomo, Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 165).



184  |  3  Räume des Exultet

Zudem war es wohl prinzipiell nicht die Absicht früh- und hochmittelalterlicher 
Malerinnen und Maler, konkrete Räume im Bild darzustellen oder bestimmte lokale 
Objekte zu ‚kopieren‘. Allein bei christologisch bedeutsamen Objekten wie etwa den 
Kannen, in denen der Wein von Kana aufbewahrt wurde oder Gebäuden / Orten wie 
dem Heiligen Grab oder dem Kalvarienberg lag der Fall anders. In der Darstellung des 
liturgischen Raumes in den Exultet-Rollen scheint es hingegen auf die Darstellung 
dessen, was den Raum als sakral oder liturgisch konnotierte, angekommen zu sein – 
und dies geschah eben nicht durch die exakte Wiedergabe etwa eines von Acceptus 
sorgsam bearbeiteten Adlerlesepultes, sondern durch den Verweis auf ein Lesepult im 
Allgemeinen, eine Osterkerze, den Bischof und auf andere liturgische Gegenstände 
und Personen.144 Gerade aus der Gegenüberstellung von gebautem und gemaltem 
Raum offenbart sich somit das Potenzial von Bildlichkeit, sich einem mittelalterlichen 
Raumverständnis und dessen Wahrnehmung anzunähern. Dieses kommt heutigen, 
relationalen Raumvorstellungen erstaunlich nahe: In der Darstellung des liturgi-
schen Raumes wird denjenigen Komponenten, die den fühlbaren liturgischen Raum 
sozial konstituierten – und eben nicht konstruierten –, besonderer Verweischarakter 
beigemessen.145

Darstellungen des sich simultan abspielenden liturgischen Rituals sind in allen 
Exultet-Rollen zu finden; die Illustrierung der Textpassage Quapropter adstantibus 
vobis, fratres carissimi, ad tam miram sancti huius luminis claritatem, una mecum, 
quaeso, Dei omnipotentis misericordiam invocate wurde also wohl im gesamten süd-
italienischen Raum als zentral empfunden. Der dem Bild zugehörige Textteil ist 
minimal, die Informationen im Bild gehen somit weit über die im Text vorhandenen 
Informationen hinaus. Für die Gestaltung der liturgischen Szenen in den Miniaturen 
der Exultet-Rollen lagen nur wenige Vorbilder vor; Darstellungen liturgischer Räume 
und Handlungen sind bis ins 11. Jahrhundert nur sehr vereinzelt zu finden.146 Sie 
erscheinen zudem zumeist in Büchern, was auf die große Bedeutung von Schrift und 
die Verwendung schrifttragender Medien in der christlichen Liturgie und Glaubens-
lehre zurückzuführen sein mag. 

In diesem Kontext stehen auch liturgische Darstellungen auf Bucheinbänden. In 
karolingischer Zeit lassen sich bildliche Szenen liturgischen Inhalts vor allem im 
Kontext von Sakramentaren, Perikopenbüchern, Gradualen und Antiphonaren finden. 
Ein frühes Beispiel bietet das ,Drogo-Sakramentar‘, das um die Mitte des 9. Jahrhun-
derts in Metz entstand.147 Der elfenbeinerne Bucheinband bezieht sich auf den Inhalt 
und bildet auf je drei mal drei Feldern christologische und liturgische Szenen ab. Auf 

	144	 Vgl. dazu auch Zchomelidse, Liturgisches Bild, S. 105–109 zu den liturgischen Szenen in Vat. 
lat. 9820. Sie „dienten einem höheren Ziel und Zweck: der Präsentation des bischöflichen Amtes 
und seines Trägers in seiner ganzen Macht und Größe“, ebd., S. 109. 

	145	 Vgl. dazu auch Müller-Bechtel, Liturgie, S. 151–155, 160 f.
	146	 Bräm, Liturgie, S. 141.
	147	 Bräm, Liturgie, S. 141–146; Piva, S. 153; Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 9428 

(Digitalisat: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b60000332, 07.05.2024).

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b60000332


3.2  Erfahrungsräume  |  185 

dem vorderen sind die Diakonsweihe, die Kirchweihe, die Ölweihe, die Benedictio 
fontis, die Taufspendung und die Krankenbenediktion zu sehen, auf der Rückseite die 
Bischofsmesse (Abb. 91). Bischof und Kleriker sind hier in der Bedeutungsperspektive 
dargestellt; meist ist der Bischof im Begriff, liturgische Handlungen am Altar oder 
unter den Arkaden des Kirchenschiffs auszuführen. Auch auf einem Paar Elfenbein-
tafeln, die ehemals ein Antiphonar schützten (heute in Frankfurt am Main und Cam-
bridge), finden sich liturgische Darstellungen.148 Das Frankfurter Paneel zeigt den 
Bischof in Frontalansicht, auf dem Altar vor ihm liegen Hostien und Wein, die beiden 
eucharistischen Gaben, zwischen zwei Codices (Abb. 92). Derjenige zur Rechten des 
Bischofs erscheint aufgeschlagen, der andere liegt geschlossen vor ihm. Der Bischof 
hat die Hände im Segensgestus erhoben und wendet sich damit an die vor ihm sin-
genden Kantoren. Weitere Kleriker sind ihm im Rücken unter einem Ziborium posi-
tioniert. Auch auf dem Täfelchen in Cambridge sind vor dem Bischof singende Kleriker 
aufgereiht (Abb. 93). Der Bischof selbst steht hier nicht hinter dem Altar, sondern hat 
das aufgeschlagene Buch in seiner Linken auf einem filigranen Lesepult aufgestützt. 
Er ist von einer Kalotte umfangen, hinter der weitere fünf Kleriker in analoger Haltung 

	148	 Frankfurt a. M., Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg, Ms. Barth. 181 und 
Cambridge, Fitzwilliam Museum, Inv.-Nr. M 12-1904.

Abb. 91 | Einband des ,Drogo-
Sakramentars‘, Elfenbein, 
Mitte 9. Jahrhundert, Metz; 
Paris, Bibliothèque nationale de 
France, Ms. lat. 9428 (gallica.
bnf.fr / Bibliothèque nationale 
de France).

https://gallica.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


186  |  3  Räume des Exultet

Abb. 92 | Darstellung des Sanctus der Messe, Elfenbeintafel, um 875, St. Armand (?); 
Frankfurt a. M., Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg, Ms. Barth. 181 
(Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg, Frankfurt a. M.).



3.2  Erfahrungsräume  |  187 

zum Frankfurter Elfenbein mit Codices oder 
Rollen in den Händen stehen. Die ganze Sze-
nerie ist oben und unten von Stadtmauern 
gerahmt.

Vergleichbar mit den Miniaturen der 
süditalienischen Benediktionalien und des 
Pontifikale finden sich hier Repräsentationen 
bischöflicher Privilegien durch die Darstel-
lung spezifischer liturgischer Momente und 
räumlicher Markierungen.149 Über den archi-
tektonischen Raum lassen sich daraus keine 
Rückschlüsse ziehen, jedoch über den liturgi-
schen, der im Ritual konstituiert wird.150 Die 
Darstellungen legen das Augenmerk auf die 
Handlungsfähigkeiten des Bischofs und auf 
liturgische Gegenstände und Mobiliar zur 
Markierung und Identifizierung sakraler und 
liturgischer Räume, ohne einen Anspruch auf 
wirklichkeitsgetreue Wiedergaben zu erhe-
ben – dies war nicht der Sinn dieser Bilder.

Deutlich wird dies auch in den Miniatu-
ren der Exultet-Rolle Troia 3, unter denen sich 
mehrere Darstellungen des liturgischen 
Raums finden. Dem Text vorangestellt sind 
kleinteilige christologische Szenen, darunter 
der auferstandene Christus, der seinen Jün-
gern in einer Stadtarchitektur erscheint 
(Abb. 94). Der ungläubige Thomas befindet 

	149	 Bräm, Liturgie, S. 141, 147. Bräm zieht hier auch eine Verbindung zu Exultet-Rollen.
	150	 Piva argumentiert, dass sich im Falle des ,Drogo-Sakramentars‘ relativ gut nachvollziehen 

ließe, wie der Chorbereich der Kathedrale von Metz ausgesehen haben könnte. Allerdings sind 
seine Überlegungen vermutlich auf die meisten Kirchenräume übertragbar: Der Bischofsthron 
befindet sich an der Apsisstirnwand hinter dem Altar, beide haben gegenüber den Klerikern im 
Presbyterium eine erhöhte Position. Dort befindet sich auch die Kanzel, Piva, Spazio, S. 153. 
Bräm ist etwas differenzierter: Schon die unterschiedlichen Dachformen in den Darstellungen 
des Ziboriums weisen darauf, dass hier „nicht mit realistischer Wiedergabe des zeitgenössischen 
Chorbereichs der Metzer Kathedrale zu rechnen ist“, Bräm, Liturgie, S. 146.

Abb. 93 | Darstellung des Introitus der Messe, 
Elfenbeintafel, um 875, St. Armand (?); Cambridge, 
Fitzwilliam Museum, Inv.-Nr. M 12-1904 (Fitzwilliam 
Museum, Cambridge).



188  |  3  Räume des Exultet

Abb. 94 | Christus erscheint den Jüngern, der ungläubige Thomas und das 
Verlesen des Exultet, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, Troia; 
Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 98 f.).



3.2  Erfahrungsräume  |  189 

sich ihm zur Rechten und befühlt Christi Wunde. Dem folgt, weiterhin der Initiale E 
vorangestellt, eine Darstellung des Kircheninnenraums, in dem die gesamte Gemeinde 
um den Diakon auf der Kanzel versammelt ist. Das Singen des Exultet wird hier in einem 
reich ausgestatteten Kircheninnenraum gezeigt, der Diakon steht frontal auf einem hohen 
Ambo, von dem die Rolle sich bereits mannshoch bis zum Boden erstreckt. Ihm zur 
Rechten ist die geschmückte Osterkerze zu erkennen, dahinter ein Akolyth in weißem 
Gewand, der sie entzündet und einer Gruppe von weiteren Klerikern vorangestellt ist. 
Die Gruppe der Kleriker wird von einer hohen Kuppel überfangen, während sich die 
Laien im Schiff zur Linken des Diakons befinden. Die Basilika erscheint im Längsschnitt, 
vier Säulen tragen drei Arkaden, unter denen sich die Laien gruppieren; das Kirchenportal 
steht weit offen. Ambo, Diakon und Exultet-Rolle ziehen durch die starke Frontalität den 
Blick auf sich. Der Ambo wird aus blauen Steinquadern geformt, deren Oberflächenein-
druck in den Arkaden der Kirche wieder aufgegriffen wird. In der Darstellung der Mater 
Ecclesia desselben Rotulus erscheint der Ambo mit ebensolchen Quadern von der Seite, 
die Gläubigen sind mit erhobenen Armen ihm zugewandt (Abb. 95). Doch wird die 
Materialität hier in der Kirchenmauer nicht mehr aufgegriffen.

Ganz anders wurde der Ambo in den folgenden Miniaturen mit liturgischen 
Handlungen dargestellt. Der Diakon steht in der Fratres carissimi-Szene (Abb. 96) 
sowie während der Weihe der Kerze (vgl. Abb. 54) auf einem kastenförmigen Ambo 

Abb. 95 | Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, Troia; Troia, 
Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 104).



190  |  3  Räume des Exultet

auf Arkaden, die, ganz ähnlich der Acceptus-Kanzel in Canosa, auf kleinen Säulen 
ruhen.151 Die Kanzel-Darstellungen in nur einer Rolle unterscheiden sich somit deut-
lich voneinander; stilistisch weist jedoch nichts auf verschiedene Malerhände. Die 
unterschiedlichen Darstellungsmodi könnten ein Hinweis auf verschiedene Bedeu-
tungsebenen der Miniaturen sein, was auch die Gegenüberstellung mit den materiell 
überlieferten Ausstattungsgegenständen der Kathedrale von Troia nahelegt. 

Dort hat sich eine Kanzel aus der Entstehungszeit der Rolle erhalten (Abb. 97).152 
Sie ist heute in der zweiten Arkade auf der nordöstlichen Langhausseite der nach Süd-
Osten ausgerichteten Kathedrale vor der Vierung positioniert. Bis 1959 war sie auf der 
südwestlichen Seite des Langhauses lokalisiert, zuvor in der nicht weit entfernten 
kleinen Kirche San Basilio. Da sonst keine Quellen über den vorherigen Verbleib und 
den originalen Aufstellungsort der Kanzel existieren, kann nicht mit Sicherheit gesagt 
werden, dass sie für die Kathedrale geschaffen wurde; ihre Maße legen dies jedoch 
nahe. Ihr Typus entspricht dem der kastenförmigen Kanzeln der Acceptus-Werkstatt. 
Alle Informationen zur Kanzel beruhen auf einer Inschrift auf dem unteren Rahmen 
der Kanzel-Paneele, aus der ersichtlich wird, dass die Kanzel im Mai 1169 errichtet 
wurde.153 Anders als die Acceptus-Kanzeln finden sich hier figürliche Darstellungen 
nicht nur am Lesepult, sondern auch an einem der seitlichen Paneele. Der Adler des 
Lesepultes greift hier nicht den Kopf eines Mannes, sondern ein Kaninchen; das größere 

	151	 Der Canosiner Kanzeltyp ist sonst sehr selten erhalten. Nur die Miniaturen der Exultet-Rollen geben 
hierfür weitere Beispiele, etwa die Exemplare aus Benevent und Fondi, Belli D’Elia, Sorgenti, S. 85.

	152	 Pace, Exultet, S. 16.
	153	 +anno domini incarnationis. M C L X VIIII. regni vero dni rni w dei gra sicilie. 

regis magnifici. olim regis. w. filii. anno. III. mai.ii. indic. factu.e. hoc opus, Schäfer-
Schuchardt, Kanzeln, S. 27.

Abb. 96 | Fratres carissimi, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, Troia; Troia, 
Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 105).



3.2  Erfahrungsräume  |  191 

Paneel zeigt einen Tierkampf im Flachrelief. Der grünlichere Stein des Paneels unter-
scheidet sich vom ockerfarbenen der restlichen Kanzel; unklar ist, ob dies der besseren 
Bearbeitbarkeit des Materials oder einem späteren Zusammenfügen geschuldet ist.

In der Exultet-Rolle Troia 3 ist in der Weihe der Osterkerze und der Fratres caris-
simi-Szene ein ebensolches Adlerlesepult zu erkennen; das Manuskript entstand in der 
zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, die Kanzel ist inschriftlich zweifelsfrei in dieselbe 
Zeit zu datieren. Auch wenn die Ausführenden sich nicht für die exakte Wiedergabe 
der Troianer Kanzel interessierten, so könnte sie hier doch als Anhaltspunkt für die 
Illuminierung bestimmter Szenen gedient haben.154

Doch warum wählte man für die ersten Miniaturen ein ganz anderes Kanzel-
modell, das zudem nicht aus gebauten Kirchenräumen bekannt ist? Die steinernen 
Quader, aus denen der Ambo in den ersten beiden liturgischen Szenen besteht, finden 
Analogien nicht nur in der Kirchenmauer der ersten Darstellung, sondern auch in der 
Stadtmauer, hinter der sich der ungläubige Thomas der Auferstehung Christi versi-
chert (vgl. Abb. 94). Eine Gleichsetzung des Ambo mit der Kirchen- und Stadtmauer 
versinnbildlicht nicht nur die Wehrhaftigkeit, Festigkeit und Stärke der Kirche und des 
Glaubens, sondern auch die der Stadt Troia. Zudem vermag die Gegenüberstellung der 
Troianer Gemeinschaft mit der Szene des ungläubigen Thomas alle im Kirchenraum 
Anwesenden daran erinnert haben, anders als dieser standhaft im Glauben zu sein 
und keine Zweifel an der Heilsgeschichte zu hegen.155

	154	 Immer vorausgesetzt, die Kanzel war in der Kathedrale lokalisiert bzw. den Ausführenden 
bekannt. Trotz des engen Bezuges im Falle von Troia 3 zwischen Bild und Raum bzw. liturgi-
scher Ausstattung spielte dies auf performativer Ebene keine Rolle: Troia 3 drehte die Bilder im 
Vergleich zum Text nicht um, die Miniaturen waren nicht an die sehenden Gläubigen gewandt.

	155	 Ähnliche gemauerte Amben finden sich auch in den Exultet-Rollen von Gaeta 2 und 3 sowie 
Vat. lat. 3784, allerdings nicht auf den Frontispizen, vgl. dazu Kap. 5.2.1.

Abb. 97 | Kanzel, 1169, Troia, Kathedrale (Fotografie der Autorin).



192  |  3  Räume des Exultet

Im Falle von Troia 3 sind die ersten beiden liturgischen Darstellungen auf einer 
anderen Verweisebene angesiedelt als die folgenden, wie etwa die der Fratres carissimi – 
mit denen wiederum andere Bedeutungen einhergehen. Ähnliche Überlegungen lassen 
sich auch mit dem Beispiel von Pisa 2 verbinden und entstammen wohl einer längeren 
Tradition. Darstellungen liturgischer Handlungen – oft auch in architektonischen Kon-
texten – sind auf Frontispizen und Bucheinbänden verbreiteter als zwischen Textblöcken, 
als nähmen sie den folgenden Inhalt kommentierend vorweg. Ähnlich sind die liturgi-
schen Szenen auch im ,Raganaldus-Sakramentar‘, das um die Mitte 9. Jahrhunderts in 
Tours entstand, dem Text vorangestellt.156 Als weiteres Beispiel kann das ,Fuldaer Sakra-
mentar‘ in Göttingen (970–990) herangezogen werden: Unter den 30 Miniaturen finden 
sich liturgische Darstellungen nur auf dem Frontispiz und am Abschluss des Textes.157

In den in Kap. 2.3.4 zum medialen Vergleich herangezogenen byzantinischen 
illuminierten Rollen erschienen Miniaturen ebenfalls nur auf den Frontispizen und 
dort oft in Form liturgischer Szenen.158 So befindet sich der heilige Basilius auf dem 
Frontispiz der Rolle aus Patmos inmitten einer kleinteiligen Festarchitektur (vgl. 
Abb. 59). Auch hier handelt es sich offensichtlich um eine ideelle liturgische Szene; 
mit einer vertikalen liturgischen Rolle in den Händen zelebriert der Heilige die Messe 
und wird dabei von zwei Klerikern mit flabelli assistiert. Barbara Schellewald sah 
in dieser Art der Darstellung in erster Linie die Monumentalität der Basilius-Liturgie 
repräsentiert, verwies aber auch auf die ‚Unmittelbarkeit‘ der Szene, welche Liturgie, 
Darstellung und an der Liturgie Teilnehmende inniger miteinander verbinden konn-
te.159 Das Vermittlungsmoment der Miniatur offenbart sich auf mehreren Ebenen: Die 
Kleriker erscheinen hier sinnbildlich für die Engel, eine Analogie zur himmlischen 
Liturgie war intendiert.160 Zudem bieten sie, zusammen mit der Architektur, den Gläu-
bigen und Sehenden eine Art Zugang zum Inhalt des Manuskriptes und zur Liturgie an 
und helfen diesen zugleich beim Verlassen dieses imaginierten liturgischen Raums.161

Architektonisch und räumlich rahmen derlei einleitende Darstellungen somit 
neben der Form auch den Inhalt der Liturgie. In den Exultet-Rollen stehen sie den 
‚realitäts- und praxisnäheren‘ Miniaturen unter anderem der Fratres carissimi-Szenen 
gegenüber. Letztere zeigen den Moment, der sich während des Gesangs des entspre-
chenden Textteils im liturgischen Raum abspielt, und haben somit auch performative 

	156	 Bräm, Liturgie, S. 141–144; Autun, Bibliothèque municipale, Ms. 19bis.
	157	 Bräm, Liturgie, S. 147–149; Göttingen, Universitätsbibliothek, Cod. theol. 231.
	158	 Darstellungen liturgischer Szenen sind auch im byzantinischen Raum seit dem 6./7. Jh. verbrei-

teter. Laut Warland geht mit ihnen „ein intensiviertes Verständnis der frühbyzantinischen 
Liturgie und ihrer Zeichenhaftigkeit, das zu diesen neuen Bildkonzepten und raumgreifenden 
Inszenierungen führt“, einher, Warland, Gegenwart, S. 52. 

	159	 Marinis, Liturgical Scrolls, S. 312 f., Schellewald, Zeremoniell, S. 142–144, 150 f.; Patmos, 
Johanneskloster, Ms. 707.

	160	 Frese, Aktualpräsenz, S. 105.
	161	 Vgl. hierzu auch das Phänomen von Kanontafeln, die architektonisch präsentiert werden. Diese 

können als Art räumlicher Einstieg in das materielle Buch und in dessen Inhalt verstanden wer-
den, Reudenbach, Codex, S. 63–66; vgl. auch Böse, Ränder; Crawford, Canon Tables.	



3.2  Erfahrungsräume  |  193 

und selbstreferentielle Bedeutung, indem sie den Moment und den Ort ihrer Nutzung 
aufgreifen. Dieses Phänomen ist nicht allein auf die Buchkultur beschränkt: Auch 
Fresken können durch den Ort ihrer Anbringung rituelle Handlungen im Raum 
kommentieren oder deren Aussagekraft potenzieren und auf eine höhere sakrale 
Ebene heben. In der Cripta del Peccato Originale in der Nähe von Matera, deren 
Fresken in das 8./9. Jahrhundert datiert werden, sind in einer der Ecken zwei Kleriker 
mit Weihwassergefäßen bei der Handwaschung zu sehen (Abb. 98a, b). Das Fresko 
findet sich nur knapp oberhalb eines Loches in der Wand, wo vermutlich ein Weih-
wasserbecken angebracht war, und nimmt so auf seinen Anbringungsort und die mit 
ihm assoziierten liturgischen Funktionen Bezug. Durch die Verankerung dieser realen 
liturgischen Handlung in einem größeren Bildprogramm vermittelt die Szenerie 
performativ zwischen irdischem und himmlischem Raum.

3.2.2	 Raumverständnis und Raumwahrnehmung 

In Troia 3 kommt sowohl auf dem Frontispiz als auch in den liturgischen Szenen ein 
mittelalterliches Verständnis von Raum zum Ausdruck, das sich dem heutigen Betrach-
ter der Szenen nicht sofort erschließt: Beide Arten der Darstellung beruhen auf einer 

Abb. 98a, b | Fresko, 8./9. Jahrhundert, Matera, 
Cripta del Peccato Originale (Fotografie der 
Autorin).

98b

98a



194  |  3  Räume des Exultet

spezifischen Erfahrung und Konnotation des Raums. Aufgrund der Schwierigkeit, ein 
mittelalterliches Erfahren von Raum zu rekonstruieren, sind allein bildliche Quellen 
problematisch, um sich einem mittelalterlichen Raumverständnis anzunähern. Ähn-
liches gilt für schriftliche Überlieferungen wie etwa Pilgerberichte, Chroniken oder 
monastische Schriften; in allen Fällen sind die Intentionen mitzudenken, die Auftrag 
und Ausführung prägten. Während Ekphrasen die Schönheit eines Raumes preisen 
und damit mehr oder weniger direkt auf die Macht eines Herrschers verweisen, stehen 
in Architekturbeschreibungen, wie sie bei Abt Suger von Saint-Denis oder Gervasius 
von Canterbury zu finden sind, liturgische und theologisch-symbolische Gesichts-
punkte im Fokus. Kirchenarchitektur verwies auf das Himmlische Jerusalem oder den 
Salomonischen Tempel, mit ihr verband man auch idealtypische Vorstellungen, wie 
etwa der St. Galler Klosterplan deutlich macht (Abb. 99).162 Bildliche und schriftliche 

	162	 Büker, Klosterplan; St. Gallen, Stiftsbibliothek Cod. Sang 1092 (Digitalisat: https://www.doi.
org/10.5076/e-codices-csg-1092).

Abb. 99 | St. Galler Klos-
terplan, um 820, Reichenau; 
Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, 
Cod. 1092 (Stiftsbibliothek 
Sankt Gallen).

https://www.doi.org/10.5076/e-codices-csg-1092
https://www.doi.org/10.5076/e-codices-csg-1092


3.2  Erfahrungsräume  |  195 

Quellen nähern sich dem Phänomen des Raums auf unterschiedlichste Weise, weshalb 
im Folgenden verschiedene schriftliche Überlieferungen auf ihr Raumverständnis hin 
überprüft werden sollen. 

In Gervasius’ Beschreibung der Christ Church in Canterbury (‚Tractatus de 
Combustione et Reparatione Cantuariensis Ecclesiae‘, vermutl. nach 1185) werden die 
verschiedenen Altäre des Neubaus, die Kathedra und weitere liturgische Ausstattungs-
gegenstände von Ost nach West aufgezählt.163 Gervasius verstand sich als Chronist 
seines Klosters; die Beschreibung diente seinen eigenen Worten zufolge dazu, den 
Bau, auch wenn er nicht mehr physisch erhalten sei, nicht zu vergessen. Dies solle 
nur in einfachen und knappen Beschreibungen geschehen, was sein Unterfangen von 
dem eines Historikers unterscheide.164 Gervasius beschreibt eine Abfolge von Stufen, 
Chorschranken und Emporen, die den Kirchenraum in liturgische Binnenräume glie-
dern.165 Die Abfolge des Textes richtet sich nach der Heiligkeit der Orte im Raum, 
folgt also der spirituellen Bedeutung des Raumes für die Gläubigen. Dabei kommt ein 
Raumverständnis zum Ausdruck, das diesen nicht als physisch messbar, sondern mehr 
noch durch die kinästhetische Erfahrung eines sich bewegenden Körpers begreift.166 
Eine Markierung von Schwellen und Binnenräumen durch verschiedene Ausstat-
tungsgegenstände – wie Altar, Reliquienschreine oder Märtyrergräber – prägt die 
Erfahrung des liturgischen Raumes dabei mehr als seine physischen Raumgrenzen.167 

Ein ähnlicher ‚liturgischer Rundgang‘ findet sich in der anonymen Baubeschrei-
bung von St. Bénigne in Dijon aus den Jahren um 1060.168 Die Beschreibung, die in der 
Krypta ihren Ausgang nimmt, ist derart ungenau, dass sich daraus nichts über den 
realen Raum ablesen lässt. Die wiedergegebenen Zahlen – etwa in der Anzahl von 
Säulen und Arkaden – erwecken zwar den Eindruck von quantitativer Genauigkeit, 
entsprachen der Realität aber vermutlich nicht und verweisen eher auf theologische 
Zahlensymboliken.169 Auch hier findet eine Erschließung des Raumes über eine Bewe-
gung statt; der Körper der Wahrnehmenden setzt sich nach und nach in Bezug zu den 
sie umgebenden Objekten.170 Dies gilt ebenso für städtische Räume und Pilgerwege, 
wie im ,Codex Calixtinus‘ (12. Jahrhundert) oder in ‚De locis sanctis‘ des Adomnan 
von Iona (um 700) deutlich wird.171 

	163	 Tammen, Gervasius von Canterbury.
	164	 Ebd., S. 272.
	165	 Rüffer, Werkprozess, S. 280 f.; vgl. auch Tammen, Gervasius von Canterbury, S. 276–279. 
	166	 Rüffer, Werkprozess, S. 375–377, 402. 
	167	 Ebd., S. 280.
	168	 Keller, Beschreibung.
	169	 Ebd., S. 312, 322. Vgl. auch Binding, Beiträge, S. 190 f. 
	170	 Brodbeck u. Poilpré, Introduction, S. 14–16.
	171	 Der ‚Codex Calixtinus‘ bzw. ‚Liber Sancti Jacobi‘ muss zwischen 1139 und 1173 entstanden 

sein, Herbers, Liber Sancti Jacobi, Sp. 1948; Rüffer, Werkprozess, S. 327. Harmonie ist darin 
ein wichtiges Prinzip, etwa wird der Bau also so schön / harmonisch beschrieben, dass ein jeder 
glücklich und froh werde, wenn er ihn sehe, ebd., S. 343. 



196  |  3  Räume des Exultet

Vielen mittelalterlichen Beschreibungen von Raum gemeinsam ist das Grundprin-
zip ihrer Wahrnehmung durch Bewegung, meist durch die des eigenen Körpers. Somit 
war die körperlich-sinnliche Erfahrung grundlegend, um Räume zu begreifen.172 Wo 
der gebaute, architektonische Kirchenraum auf spirituelle Orte (Paradies, Ostergesche-
hen) verweisen sollte, überlagerten sich physische und spirituelle Räume.173 Rüffer 
versteht den Kirchenraum deshalb als „nicht nur physisch messbare[n] Raum, sondern 
zugleich [als] eine Agglomeration von symbolischen Räumen und liturgisch-rituellen 
Binnenräumen.“174 Eine Gliederung in liturgische Binnenräume geschah durch Aus-
stattungsgegenstände wie Altar, Reliquienschreine oder Märtyrergräber, aber auch 
liturgisches Mobiliar; Räume waren somit materiell und immateriell markiert.175

Ekphrasen
Raum wurde somit meist als relational beschrieben, seine Erfahrung geschah in 
großem Maß über die Sinne. Noch deutlicher wird dies in Ekphrasen, die Räume auf 
mehreren sensorialen Ebenen aufriefen und vor dem inneren Auge konstruieren soll-
ten. Die Ekphrasis – vom griech. ‚aus‘ (ek) und ‚sprechen‘ (phrásein) – ist eine seit der 
griechischen und römischen Antike weit verbreitete literarische Gattung und wurde 
auch im Mittelalter gern genutzt.176 Sie entwirft im – meist gesprochenen – Wort 
mentale Bilder und überführt somit Materielles in Sprache.177 Gleichzeitig geschieht 
beim Lesen und Hören ein Hineinversetzen und Memorieren mentaler Bilder – gerade 
in frühen Ekphrasen spielte dieser mnemotechnische Aspekt eine bedeutende Rolle. 
Dieses Changieren zwischen den Medien Sprache, Schrift und Bild gilt als zentrales 
Charakteristikum der Gattung.178 Eine Bewegung wird in der Beschreibung ebenfalls 
oft mit aufgerufen, „[d]er lineare Ablauf der Sprache soll zur räumlichen Bewegung 
werden und eine Beschreibung entstehen, die einen herumführt (periegematikós) und 
den Gegenstand anschaulich (enargés) vor Augen bringt.“179 Dabei entstehen auch 
räumliche Bilder.

Ähnlich wurden die Gläubigen im Exultet-Ritual, das dank der liturgischen 
Rollen durch Bild, Text und Gesang begleitet wurde, auf multisensorischer Ebene 

	172	 Rüffer, Werkprozess, 279 f. Auf diesen Bewegungsaspekt verweist auch Wandhoff, Ekphrasis, 
S. 325–333.

	173	 Rüffer, Werkprozess, S. 280.
	174	 Ebd. 
	175	 Ebd. Erst im Spätmittelalter sollte sich diese Art der Raumkonzeption hin zum physikalisch 

messbaren Einheitsraum verschieben, Rüffer, Raumerfahrung, S. 62; Rüffer, Werkprozess, 
S. 227.

	176	 Stella, Versus, S. 177.
	177	 Hannick, Ekphrasis, Sp. 1771 f.; Löhr, Ekphrasis, S. 99 bzw. ganzer Eintrag.
	178	 Deshalb gewinnt die Gattung – v. a. seit dem pictorial turn – auch in den Literaturwissenschaften 

an Bedeutung, Wandhoff, Ekphrasis, S. 208 f.; Gillespie, Senses, S. 154. 
	179	 Löhr, Ekphrasis, S. 99 zitiert hier Nikolaus von Myra (Kursivierung im Zitat durch die Autorin).



3.2  Erfahrungsräume  |  197 

angesprochen. Die ästhetische Erfahrung durch Bewegung war hier ebenfalls von 
Bedeutung. Diese wirkte nicht nur in Beschreibungen von Räumen und Kunstwerken, 
sondern auch vor dem realen Objekt, wie im Falle von großformatigen Bildzyklen 
oder Wandteppichen, die ein langsames Voranschreiten der betrachtenden Personen 
erforderten.180 Dieser Mechanismus wird im Falle der Exultet-Rollen umgekehrt: Hier 
vollzieht nicht die betrachtende Person die Bewegung, sondern das Objekt selbst. Der 
kinematografische Effekt wird noch verstärkt durch das Hören des Gesanges, der die 
Inhalte der Miniaturen besingt. Damit werden Exultet-Rollen in ihrer Multimedialität 
vergleichbar mit Ekphrasen, die im Hören Bildliches vor dem inneren Auge ablaufen 
lassen.181 Während im Falle der liturgischen Rollen Raum durch das Bild und dessen 
sinnliche Wahrnehmung konstituiert wird, ist es in Letzterem allein das Wort, das 
Raum entstehen lässt.

Im Folgenden soll der Mehrwert eines Vergleichs von Exultet-Rollen mit Ekphra-
sen anhand eines Beispiels verdeutlicht werden. Ein Text, der sich hierfür besonders 
anbietet, ist die Beschreibung der Cappella Palatina in Palermo durch den in Rossano 
tätigen Mönch Philagathos von Cerami aus der Mitte des 12. Jahrhunderts. Sie ist nach 
dem Vorbild der Ekphrasen der Hagia Sophia von Paulus Silentiarius (563) und Pro-
kopios von Caesarea (um 555) gestaltet.182 Da der Palermitaner Kirchenraum mitsamt 
einem Großteil seiner damaligen Ausstattung bis heute in großen Teilen bewahrt ist, 
ist es möglich, den beschriebenen Raumeindruck dem heutigen gegenüberzustellen.

Bei der Cappella Palatina handelt es sich um eine Kombination von Kreuz-
kuppelkirche und Longitudinalbau, die im Bereich des Presbyteriums und an den 
Seitenwänden des Langhauses mit Mosaiken ausgestattet ist. Das Mittel- und die 
beiden Seitenschiffe werden von kunstvoll gearbeiteten Holzdecken überfangen. Vor 
allem die muqarnas-Decke im Mittelschiff erfuhr immer wieder große Beachtung 
aufgrund ihres sehr guten Erhaltungszustandes und der höfischen Szenen, deren 
Ikonografie dem islamischen Kulturraum entlehnt ist.183 Der opus sectile-Boden 
folgt, wie viele bedeutende Kathedralen im Süden Italiens, Vorbildern aus dem 
byzantinischen Raum, kombiniert damit jedoch Ornamentik, die in Nordafrika ver-
ortet werden kann.184 Vermutlich anlässlich der Weihe der Kapelle entstand 1142 
die auf Griechisch verfasste Ekphrasis, die sich in der Vorrede der 27. Homilie des 
Philagathos findet. Philagathos beschreibt den sakralen Raum als 

groß, sehr hübsch und von neuartiger Schönheit; glänzend von Licht, 
schimmernd von Gold, glitzernd von Mosaiken und hell von Gemälden. 
Er [der König Roger II.; Anm. d. Autorin], der ihn schon oft gesehen hat, 

	180	 Wandhoff, Ekphrasis, S. 56. Weitere Beispiele bei Ganz, Prozession.
	181	 Wandhoff, Ekphrasis, S. 56 f., S. 208.
	182	 Tronzo, Cultures, S. 120 f.; Fobelli, Ekphrasis.
	183	 Tronzo, Cultures, S. 136 f.; Knipp, Holzdecke; Cruikshank Dodd, Ceiling.
	184	 Bloom, Ursprünge.



198  |  3  Räume des Exultet

staunt, wenn er ihn wiedersieht, als ob er ihn zum ersten Mal sähe, wobei 
sein Blick überall hinwandert.

Von der Decke kann man nie genug sehen; es ist wunderbar, sie anzu-
sehen und von ihr zu hören. Sie ist mit filigranen Schnitzereien verziert, 
die wie kleine Kassetten geformt sind; alles ist mit Gold überzogen und 
ahmt den Himmel nach, wenn Heerscharen von Sternen in der klaren 
Luft glänzen. Wunderschöne Säulen stützen die Bögen und heben die 
Decke zu einer außergewöhnlichen Höhe an. Der heiligste Fußboden der 
Kirche gleicht durch den vielfarbigen Marmor der Mosaiken einer mit 
Blumen geschmückten Frühlingswiese; nur dass Blumen verwelken und 
sich verändern, während diese Wiese unvergänglich und ewig ist und 
in sich den ewigen Frühling bewahrt. Alle Wände sind mit vielfarbigem 
Marmor bedeckt; die oberen Teile sind mit goldenen Mosaiken verziert, wo 
immer sie nicht mit einer Schar von Heiligenbildern bevölkert sind. Was 
den Ort der unaussprechlichen heiligen Geheimnisse betrifft, so umgeben 
Marmorschranken das Presbyterium auf allen Seiten. Darin kann man sich 
sicher aufhalten und verweilen und das Auge mit dem Schauspiel erfreuen. 
Dies ist auch eine Barriere, damit niemand unbedacht und ungeweiht 
versucht, in die innersten Heiligtümer einzudringen. 

Der heilige Altar, der mit dem Funkeln von Silber und Gold glänzt, ver-
setzt den Betrachter in Erstaunen; aber was auch immer sonst dort ist, 
soll durch unser Schweigen geehrt werden. Die ganze Kirche, gleich einer 
Höhle, stimmt leise mit ihrer eigenen Stimme in den Gesang der heiligen 
Hymnen ein, denn das Echo lässt den Klang zu sich selbst zurückkehren. 
Viele Vorhänge sind aufgehängt, deren Stoff aus Seidenfäden besteht, die 
mit Gold und verschiedenen Farben gewebt sind und von den Phöniziern 
mit großer Kunstfertigkeit bestickt wurden. Eine Unzahl von Lampen 
wetteifert miteinander, um die Kirche mit ihren nie schlafenden Flammen 
zu erhellen und die Nacht so hell wie den Tag zu machen. Wer kann die 
Zahl und die Schönheit der goldenen und silbernen Gefäße beschreiben, 
die für den heiligen Ritus bestimmt sind? Aber die Zeit drängt mich, meine 
Ausführungen auf die Erklärung der göttlichen Evangelien zu lenken. 
Nachdem wir uns mit den Einzelheiten der Weihe befasst haben, wollen 
wir nun die heiligen Sprüche anhören.185

Hier ist die Bewegung des Betrachtenden im Umherwandern des Blicks angespro-
chen und auch die multisensoriale Wahrnehmung spielt eine wichtige Rolle für die 
Erfahrung des Raumes. Geruch wird durch die Erwähnung des wiesengleichen Bodens 

	185	 Übers. durch die Autorin nach Appendix, in Grube u. Johns, Ceilings.



3.2  Erfahrungsräume  |  199 

assoziiert, das Sehen und das Hören werden an mehreren Stellen thematisiert, sogar 
in Form des Echos.186 So wird die von unten eigentlich nicht im Detail zu erkennende 
Holzdecke im Sehen und im Hören erfahrbar: „Von der Decke kann man nie genug 
sehen; es ist wunderbar, sie anzusehen und von ihr zu hören.“

Philagathos evoziert in seinem Text das Schimmern und Glänzen des Mosaiks, 
der Holzdecke und der Ausstattungsgegenstände. An mehreren Stellen finden sich 
kosmologische Vergleiche, wenn etwa die Bienenkorb-Formen der muqarnas mit Ster-
nen assoziiert werden – von unten gesehen nehmen sie genau diese Form an – oder 
der marmorne opus sectile-Boden mit einer bunten Blumenwiese. Letztere übertreffe 
eine reale Wiese sogar noch, da sie nie vertrockne – ein ganz ähnlicher Vergleich 
erscheint in der Ekphrasis der Hagia Sophia von Paulus Silentiarius.187

Auch im 3. Prolog der ‚Schedula diversarum artium‘ findet sich eine imaginäre 
Raumbeschreibung – hier nicht als Herrscher-, sondern als Gotteslob – in der der 
Bezug zu paradiesischen Räumen gesucht wird:

Decken und Wände hast du mit unterschiedlichen Darstellungen in den 
verschiedensten Farben verziert, und du hast gewissermaßen den Betrach-
tern das Bild des Paradieses gezeigt, wie es voll unterschiedlicher Blumen 
blüht, wie es in Gräsern und Blättern grünt und wie die Seelen der Heili-
gen für ihre verschiedenen Verdienste mit den Heiligenscheinen belohnt 
werden, und so hast du bewirkt, daß sie [die Betrachter, erg. d. Brepohl] 
Gott, den Schöpfer, in Seinen Geschöpfen loben und den Wunderbaren in 
seinen Werken preisen. Kann doch das menschliche Auge nicht entschei-
den, auf welche Darstellung es zuerst den Blick richten soll. Betrachtet 
es die [bemalte, erg. d. Brepohl] Holzdecke, so leuchtet sie wie [bunte, 
erg. d. Brepohl] Stoffvorhänge; wenn es die Wände betrachtet, so zeigt 
sich das Bild des Paradieses, wenn es die Überfülle des Lichts der Fenster 
erschaut, bewundert es den unschätzbaren Schmuck des Glases und die 
Vielfalt wertvoller Werke.188 

	186	 Fobelli, Ekphrasis, S. 267.
	187	 Ebd., S. 270. Auch in der ‚Narratio de consecratione et dedicatione ecclesiae Casinensis‘ findet 

sich ein ähnlicher Vermerk.
	188	 His virtutum astipulationibus animatus, carissime fili, domum Dei fiducialiter aggressus tanto 

lepore decorasti; et laquearia seu parietes diverso opere diversisque coloribus distinguens paradysi 
Dei speciem floribus variis vernantem, gramine foliisque virentem, et sanctorum animas diversi 
meriti coronis foventem quodammodo aspicientibus ostendisti; quodque Creatorem Deum in 
creatura laudant et mirabilern in operibus suis praedicant, effecisti. Nec enim perpendere valet 
humanus oculus, cui operi primum aciem infigat: si respicit laquearia, vernant quasi pallia; si 
consideret parietes, est paradysi species; si luminis abundantiam ex fenestris intuetur, inestima-
bilem vitri decorem et operis pretiosissimi varietatem miratur. Quod si forte Dominicae passionis 
effigiem liniamentis expressam conspicatur fidelis anima, compungitur; si quanta sancti pertule-
runt in suis corporibus cruciamina quantaque vitae eternae perceperunt praemia conspicit, vitae 
melioris observantiam arripit; si quanta sunt in coelis gaudia quantaque in Tartareis flammis 



200  |  3  Räume des Exultet

Die Holzdecke erscheine stoffgleich; gepriesen werden die leuchtenden Farben und 
bunten Wände, die paradiesische Reminiszenzen durch die scheinbar überall blü-
henden Blumen wecken. Farbigkeit ist in der ‚Schedula‘ an mehreren Stellen zentral, 
was durch den Entstehungs- und Nutzungskontext des Manuskriptes erklärt werden 
kann, aber auch in Ekphrasen immer wieder eine Rolle spielt.189 In der ‚Schedula‘ 
finden bunte Farben, die den Raum ausfüllen, auch im zweiten Prolog Erwähnung. 
Hier beschreibt Theophilus, wie er sich 

das Atrium der Hagia Sophia erobert (apprehendi, kursiv d. die Autorin) 
[habe, erg. d. Brepohl], und [...] einen Raum [erblicke, erg. d. Brepohl], 
angefüllt mit den verschiedenen Farben in aller erdenklichen Vielfalt 
und in dem Nützlichkeit und Beschaffenheit der einzelnen [Farben, erg. 
d. Brepohl] demonstriert werden. Als ich dann unbemerkten Schrittes 
(inobservato pede)190 eingetreten bin, habe ich den Schrein meines Herzens 
mit all dem angefüllt, was [...] ich dir neidlos zum Studium überlasse.191 

Es interessiert den Verfasser hier vornehmlich, wie aus Licht und Glas farbige Bil-
der entstehen und dabei „Tageslicht und die Sonnenstrahlen nicht zurückgeworfen 
werden“.192 Aber auch Theophilus beschreibt eine Bewegung des Eintretenden, durch 
die sich ihm der Raum – wenn auch vermutlich nur im Inneren des Herzens – erschließe. 

cruciamenta intuetur, spe de bonis actibus suis animatur et de peccatorum suorum consideratione 
formidine concutitur, Schedula diversarum atrium III, Prolog, hg. v. Brepohl, S. 246. 

	189	 Ein ähnliches Motiv findet sich auch in Nikolaos Mesarites’ Ekphrasis des Mouchroutas, der 
Halle im Großen Palast in Konstantinopel. Sie soll ebenfalls eine hölzerne Muqarnas-Decke 
besessen haben. Wegen ihrer bunten Farben setzt Nikolaos sie jedoch, anders als Philagathos, 
nicht dem Sternenhimmel, sondern dem Regenbogen gleich, Tronzo, Cultures, S. 136 f.

	190	 Vermutlich ist diese Formulierung als Hinweis darauf zu verstehen, dass der Verfasser des Pro-
logs selbst nicht dort war: unbemerkten Schrittes mag sich vielmehr auf ein geistiges Eintreten 
bezogen haben.

	191	 Huius ego imitator desiderans fore, apprehendi atrium agiae Sophiae conspicorque cellulam diver-
sorum colorum omnimoda varietate refertam et monstrantem singulorum utilitatem ac naturam. 
Quo mox inobservato pede ingressus, replevi armariolum cordis mei sufficienter ex omnibus, quae 
diligenti experientia singillatim perscrutatus, cuncta visu manibusque probata satis lucide tuo 
studio commendavi absque invidia, Schedula diversarum atrium II, Prolog, hg. v. Brepohl, S. 145. 
Sicher findet sich bei Theophilus auch eine Rezeption der älteren byzantinischen Ekphrasen 
der Hagia Sophia.

	192	 Verum quoniam huiusmodi picturae usus perspicax non valet esse, quasi curiosus explorator 
omnimodis elaboravi cognoscere, quo artis ingenio et colorum varietas opus decoraret, et lucem 
diei solisque radios non repelleret, Schedula diversarum artium II, Prolog, hg. v. Brepohl, S. 145. 
Ähnliches schreibt Abt Suger: Auch er beschreibt das Spiel des Lichtes in den Kranzkapellen 
der Apsis, welches durch das einfallende Sonnenlicht durch die farbigen Fenster entstand. Im 
Aufrufen des Glanzes sucht auch Suger den Vergleich zur Hagia Sophia und deren Beschrei-
bungen, die im Mittelalter bekannt waren, Rüffer, Werkprozess, S. 311. In ‚De administratione‘ 
setzt er zudem seine Schätze mit denen der Hagia Sophia in Bezug, wenn er Pilger, die beide 
Bauwerke kennen, um einen Vergleich bittet, Suger, De administratione III, 225, Übers. Suger 
von Saint-Denis, Schriften, hg. v. Speer u. Binding, S. 344 f.



3.2  Erfahrungsräume  |  201 

Zudem nutzt auch er das Aufrufen multisensorialer Zusammenhänge, um den Raum 
der Hagia Sophia vor dem inneren Auge zu evozieren. Aus verschiedenen schriftlichen 
Quellen wird somit deutlich, dass die mittelalterliche Raumerfahrung durch den sich 
bewegenden und sinnlich wahrnehmenden Körper gelang.

Materialsammlungen
In der soeben zitierten Passage der ‚Schedula‘ kann, wie auch in vielen Ekphrasen, der 
Verweis auf die Vielfalt der gesehenen Dinge zudem kosmologische Konnotationen 
aufweisen. Roger II. (1130–1154) wird in der Ekphrasis des Philagathos zum Herr-
scher über Sonne und Licht; mit der Auftraggeberschaft der Palastkapelle ‚herrschte‘ 
er über den Kosmos von den Sternen bis zur Blumenwiese.193 Das Versammeln 
von Wissen, Techniken und Materialien aus allen Ecken und Enden der Welt wird 
zum Herrschaftsinstrument und zur Demonstration der königlichen Macht über die 
Schöpfung, die ihm von Gott gegeben wurde.194

Dies wurde auch von Bischöfen oder Äbten für Kirchenneubauten in Anspruch 
genommen. Für den süditalienischen Raum im 11. Jahrhundert ist hierfür eine oft 
zitierte Passage aus der Chronik von Montecassino Leos von Ostia besonders auf-
schlussreich, die den Willen des Abts Desiderius offenbart, die begabtesten Künstler 
des gesamten Mittelmeerraumes für seinen Neubau zu versammeln und arbeiten zu 
lassen. Nicht nur sollten sie den Bau zu einem der schönsten der damals bekannten 
Welt machen, sondern den einheimischen Handwerkern auch ihr Wissen weiterge-
ben. Auf die Stelle wird oft verwiesen, um vormoderne Künstlermobilität greifbar 
werden zu lassen:

In der Zwischenzeit schickt er Botschafter nach Konstantinopel, um Künst-
ler anzuheuern, Experten natürlich in der Kunst der Mosaiken und des 
opus sectile, von denen sicherlich einige die Apsis, den Apsisbogen und 
das Vestibül der großen Basilika mit Mosaiken schmücken würden, andere 
hingegen bedecken schon den Boden der gesamten Kirche mit verschiede-
nen Steinen. [...] Aber nicht nur in Bezug auf diese, sondern in Bezug auf 
alle Handwerkskünste, ob es sich nun um die Bearbeitung von Gold oder 
Silber, Messing, Eisen, Glas, Elfenbein, Barren, Gips oder Stein handelte, 
gewann er die fleißigsten Handwerker.195

	193	 Tronzo, Cultures, S. 121 f. Zu Theophilus und der Nähe des Textes zu Enzyklopädien vgl. 
Reudenbach, Ornatus.

	194	 Vgl. auch Becker, Dom von Salerno, S. 123 f. Auf diesen Aspekt des Sammelns von Materia-
lien aus verschiedenen Ecken der Welt verweist David Ganz etwa auch im Falle des Kölner 
Dreikönigschreins, Ganz, Prozession, S. 139 f.

	195	 Legatos interea Constantinopolim ad locandos artifices destinat, peritos utique in arte musiaria et 
quadrataria, ex quibus videlicet alii absidam et arcum atque vestibulum maioris basilicae musivo 
comerent, alii vero totius ecclesiae pavimentum diversorum lapidum varietate consternerent. [...] 
Non tamen de his tantum, sed et de omnibus artificiis, quaecumque ex auro vel argento, aere, 



202  |  3  Räume des Exultet

Mit dieser Aufzählung beschreibt Leo von Ostia den Großteil der Materialien, die 
den Innenraum des Kirchenbaus ausfüllten. Dieser fungiert mit der Sammlung an 
Materialien, Techniken und dem Handwerkerwissen ähnlich den zeitgenössischen 
Enzyklopädien, die ebenfalls den Anspruch erhoben, das damals verfügbare Wissen 
an einem Ort zu vereinen.196

Auffällig in Ekphrasen und weiteren Architektur- und Raumbeschreibungen 
ist neben der Beschreibung und Aufzählung von Materialien und Medien deren 
oft evozierte multi- und intermediale Gegenüberstellung: Theophilus beschreibt im 
dritten Prolog die Holzdecke als ähnlich leuchtend wie bunte Stoffvorhänge. Mög-
lich ist auch, dass erst durch die Bezugnahme der einzelnen Medien zueinander ein 
spezifischer Raumeindruck entstand; vor allem der liturgische Raum wird in starker 
Weise durch diese Bezüge konstituiert.197 Im Folgenden soll deshalb der Versuch 
unternommen werden, derlei Objektbeziehungen in diesen selbst greifbar werden zu 
lassen. Ferner wird der These nachgegangen, dass Raum nicht nur durch Beziehungen 
und Verbindungen zwischen Objekten und Menschen entsteht, sondern auch durch 
jene zwischen Objekten, die von den Rezipierenden wahrgenommen wurden – und 
von Auftrag und Ausführung intendiert waren.

3.2.3	 Intermedialitäten und materiale Bezüge 

Das Zusammenspiel verschiedener Medien und Materialien, wie es in den mittel-
alterlichen Beschreibungen von (liturgischen) Räumen zu finden ist, spiegelt sich 
auch in Ausstattungsgegenständen und Objekten, die in diesen Räumen positioniert 
wurden. Ein gutes Beispiel hierfür sind die Erzeugnisse aus der Acceptus-Werkstatt: 
Schon Bertaux verwies an mehreren Stellen auf die hölzernen oder metallenen 
Anklänge, die sich in ihren Skulpturen finden lassen. Ausgehend von den media-
len und materialen Bezügen dieser Objekte soll in diesem Abschnitt der Versuch 
unternommen werden, sich dem mittelalterlichen liturgischen Erfahrungsraum 
der Bareser Kathedrale von seiner materialen Seite her anzunähern, wozu auch die 
gemalten Räume der Exultet-Rollen beziehungsweise deren Oberflächen zählen. 
Dem zugrunde liegt die Annahme, dass die Wahrnehmung von Objekt-Oberflächen 
in der Konstitution von Raum eine entscheidende Rolle spielt. Wo Oberflächen 
bewusst in materialen und medialen Bezug zueinander gesetzt wurden, kann daher 

ferro, vitro, ebore, lingo, gipso vel lapide patrari possunt, studiosissimos prorsus artifices de suis 
sibi paravit, Leo von Ostia, Chronica monasterii Casinensis, III, 27, hg. v. Hoffmann, S. 396, 
Übers. durch die Autorin. Ähnliches wird für Saint-Denis später postuliert, Suger von Saint-
Denis, Schriften, hg. v. Speer u. Binding, S. 316 f. 

	196	 Diese Entwicklung des Sammelns verstärkte sich im 12. Jh., war aber auch schon vorher 
verbreitet. Beispiele hierfür sind die ‚Etymologien‘ Isidors von Sevilla oder Hrabanus Maurus 
‚De universo‘, vgl. auch Sahaydachny, Schedula, S. 391.

	197	 Speer, Verstehen, S. 46; grundlegend Ohly, Kathedrale.



3.2  Erfahrungsräume  |  203 

der Versuch gesehen werden, eine einheitliche Vorstellung von Raum im Wahrneh-
menden zu kreieren.

Die gut erhaltene Kanzel in Canosa di Puglia weist statische und technische 
Details auf, die nur bei der Montage von hölzernen Objekten vonnöten sind. So 
verweist Belli D’Elia etwa auf den Schnitt einiger Pilaster, der wirkt, als seien die 
einzelnen Elemente ineinandergesteckt worden.198 Auch, dass der Kanzelkasten auf 
Arkaden aufsitzt, war bereits für Wackernagel ein Zeichen dafür, dass sich die 
Canosiner Kanzel an Vergleichsobjekten aus Holz orientiert; nur dort wäre diese 
zusätzliche Stabilisierung nötig gewesen. Diese Materialabhängigkeit ist auch bei 
Kanzeln aus Stuck zu finden, wie der in Santa Maria in Valle Porclaneta bei Rosciolo 
(vgl. Abb. 86).

Aufgrund der Anfälligkeit des Materials durch Umwelteinflüsse, Brände etc. 
haben sich mittelalterliche Objekte aus Holz – vor allem in großem Format – nur 
äußerst spärlich erhalten. Kanzeln aus Holz waren vermutlich keine Seltenheit; die 
Montecassiner Chronik belegt für den dortigen Neubau Ende des 11. Jahrhunderts 
eine bemalte und vergoldete Kanzel.199 Im Victoria & Albert Museum in London wer-
den vier hölzerne Säulen aufbewahrt, die 1886 in Neapel erworben wurden und aus 
einem süditalienischen Kirchenraum stammen müssen (Abb. 100).200 Aufgrund der 
geringen Höhe von ca. 217 cm und des Materials Walnussholz können sie unmöglich 
eine schwere Decke getragen haben. Vermutlich erhob sich auf ihnen ehemals eine 
kastenförmige Kanzel; darauf deuten auch die Löwen, auf denen die Säulen ruhen 
und die häufig süditalienische Kanzeln tragen, wie etwa in Ravello oder Terracina. 

Kanzeln aus Holz scheinen auch in den Exultet-Rollen dargestellt zu sein. 
Womöglich handelt es sich im Falle der in Bari 1 zu erkennenden Kanzel um ein 
transportables Lesepult aus Holz; die Filigranität der Kanzeldarstellungen in Exultet 
Cas. 724 [B I 13] 3 und dem in Montecassino entstandenem Rotulus London Add. 
30337 legt ebenso nahe, dass ihr Vorbild aus Holz bestand (Abb. 101). Im Aufbau 
und der Ornamentik erinnern sie – durch die Form der Kleinarchitektur mit Türm-
chen, Gittern, Arkaden – an manābir aus dem Maghreb, wie etwa an den aus 
Cordoba, der sich heute in der Kutubiyya-Moschee von Marrakesch befindet 
(Abb. 102).201 Ebenso deuten sich Analogien zu filigraner Architektur auf byzantinischen 

	198	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 85. Auch an der Kathedra findet man diese Merkmale.
	199	 [P]ulpitum ligneum ad legendum sive cantandum, longe priori preastantius et eminentius, in 

ascensu scilicet graduum 7; idque diversis colorum fucis et auri petalis de pulchro pulcherrimum 
reddidit, Leo von Ostia, Chronica monasterii Casinensis, III, 32, hg. v. Hoffmann. Vgl. auch 
Bertaux, Art, Bd. 1, S. 441. Es ist zwar wenig aus Holz erhalten, aber man kann davon ausge-
hen, dass viel Mobiliar in Kirchen und Palästen aus diesem Material bestand, Grabar, Trônes, 
S. 43.

	200	 Vgl. V & A Collections online: https://collections.vam.ac.uk/item/O92929/carved-columns-
column-unknown/ (07.05.2024).

	201	 Bloom konnte überzeugend die Ähnlichkeiten der Ornamentik des minbar mit Paneelen des 
Fußbodenmosaiks der Cappella Palatina zeigen, Bloom, Ursprünge, S. 177–196. Dies soll nicht 
heißen, dass islamische manābir Vorbilder für Exultet-Illustrationen waren.

https://collections.vam.ac.uk/item/O92929/carved-columns-column-unknown/
https://collections.vam.ac.uk/item/O92929/carved-columns-column-unknown/


204  |  3  Räume des Exultet

Abb. 100 | Säulen, Walnussholz, 12./13. Jahr-
hundert, Süditalien; London, Victoria and Albert 
Museum, Inv.-Nr. 269-1886 (Victoria and Albert 
Museum London).

Abb. 101 | Fratres carissimi, 
Exultet-Rolle, 12. Jahrhundert, 
Benevent; Rom, Biblioteca  
Casanatense, Cas. 724 [B I 
13] 3 (Cavallo, Orofino u. 
Pecere, Exultet, S. 330).



3.2  Erfahrungsräume  |  205 

Frontispizen wie der Patmos-Rolle an (vgl. Abb. 59). Holz gehört zu den leicht 
transportierbaren Materialien und genoss im Mittelmeerraum aufgrund seiner Rari-
tät besonderen Wert. Zedernholz aus dem Libanon war bereits in der Antike begehrt 
und wird auch im Alten Testament an mehreren Stellen als kostbares Baumaterial 
erwähnt.202 Ähnlich wie mit Taufbecken und liturgischem Gerät aus Bronze Bezüge 
zum Salomonischen Tempel gesucht wurden, geschah dies auch für die Verwendung 
von Holz, mit dem sich zudem auch Semantiken der Demut verbinden ließen. Kan-
zeln als Objekte, die den Ort der Auferstehung Christi symbolisieren sollten (vgl. 
Kap. 3.1.3), konnten auch über das Material die Verbindung zur Kreuzigung und 
zum Tod Christi herstellen.

Neben Kanzeln fertigte man auch weiteres liturgisches Mobiliar aus Holz, wie 
der schon erwähnte Bischofsthron in Montevergine in den Abruzzen belegt.203 Für 

	202	 König Salomon habe sich einen ganzen Palast aus libanesischem Zedernholz bauen lassen 
(1. Kön 7,2–12; 1. Kön 10,27), aber auch Kultbilder wurden aus diesem Material geschaffen 
(Jes 44,14); aus Zypressenholz sei die Arche Noah gebaut worden, Kessler, Experiencing, 
S. 48.

	203	 Grabar, Trônes, S. 14–17.

Abb. 102 | Minbar, 1. Hälfte 
12. Jahrhundert, Cordoba;  
Marrakesch, Kutubiyya- 
Moschee (CC BY-SA 4.0).



206  |  3  Räume des Exultet

Abb. 103 | Knäufe auf der Kanzel, 11. Jahrhun-
dert, Canosa di Puglia, Kathedrale (Fotografie der 
Autorin).

das Konzil in Bari von 1098 dokumentiert die Chronik des anonymen Baresers einen 
Bischofsthron, doch wird aufgrund stilistischer Überlegungen bezweifelt, dass damit 
der heutige sogenannte Thron des Elias in Bari gemeint sein kann (vgl. Abb. 85).204 
Möglicherweise bestand der in der Chronik beschriebene Thron aus Holz, wobei auch 
hier die Transportierbarkeit der Objekte eine wichtige Rolle für die verschiedenen 
liturgischen Momente gespielt haben mag.

Der noch erhaltene Thron von Montevergine ist auch ein gutes Beispiel dafür, 
dass viele dieser Objekte nicht materialsichtig waren, sondern verschiedenfarbige 
Fassungen aufwiesen. Ebenso muss man sich die marmornen Kanzeln der Acceptus 
wohl um einiges farbiger vorstellen, als sie heute erscheinen. Das Lesepult der Cano-
siner Kanzel mag mit Mastix oder Glas- bzw. Marmor-tesserae verziert gewesen sein; 
es evoziert damit metallene Bucheinbände mit ihren farbig glänzenden Emaileinlagen. 
Der Adler, der das Lesepult trägt, erinnert Belli D’Elia durch die statische Frontalität 
und die glatte Bearbeitung der dunklen Marmor-Oberflächen an metallene Treibar-
beiten wie das Adlerlesepult der Kanzel in Sant’Ambrogio in Mailand, das ins 8. Jahr-
hundert datiert wird.205 Zudem lassen sich am Kanzelkasten in Canosa Rückstände 
von farbigen Mastix-Einlagen finden (vgl. Abb. 75),206 aber auch am späteren Bischofs-
thron von San Nicola in Bari oder an den Triforien im Obergaden der Basilika. Diese 
an Niello erinnernde Technik – hier allerdings zur Dekoration steinerner Oberflä-
chen – war im gesamten Mittelmeerraum verbreitet, wobei man vor allem rote und 

	204	 Anno 1098 venit papa Urbanus cum plures archiepiscopi, abbatibus et commitibus; intraverunt 
in Bari et suscepti sunt cum magna reverentia, et preparavit domino Helia nostro archiepiscopo 
mirificum sedem intus in ecclesiam beatissimi Nicolai confessoris Christi, Chronicon ignoti civis 
Barensis sive Lupi Protospatae, hg. v. Muratori, S. 155.

	205	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 86. Zur Mailänder Kanzel vgl. Foletti u. Quadri, Dialogo.
	206	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 63. Bertaux spricht im Falle des Throns von Monte auch von 

„champlevé“, was die Ornamentik angeht, Bertaux, Art, Bd. 1, S. 449. 



3.2  Erfahrungsräume  |  207 

schwarze Pasten nutzte.207 Auch die Knäufe, die sich in Canosa auf den Eckpilastern 
der Kanzel und auch auf denen des Bischofsthrons finden lassen, erinnern in ihrer 
Materialität stark an Metallobjekte (Abb. 103).208 Besonders aufschlussreich ist hier 
die Ausarbeitung eines ‚Äquators‘, der den Objekten den Eindruck verleiht, als seien 
sie aus zwei halbkreisförmigen Schalen zusammengesetzt und damit ähnlich runden 
Gefäßen, wie etwa Weihrauchbehältnissen, gestaltet. Auf einem emaillierten Paneel 
aus Limoges aus der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts schwenken zwei Engel 
ebensolche Weihrauchfässer (Abb. 104). Die durchbrochenen Lehnen des Thrones 
von Monte Sant’Angelo evozieren Bronzegitter, wie sie etwa als Transennen in 
Ravenna oder als Tür in der Grabeskirche von Jerusalem Verwendung fanden.209 
Zugleich nehmen solche bronzenen Gitter wiederum Bezug auf marmorne Absper-
rungen, wie eine Chorschranke aus Cimitile nahelegt. 

Das Fingieren verschiedener Materialien und Medien in den liturgischen Ausstat-
tungsgegenständen scheint ein bedeutendes Charakteristikum der Acceptus-Werkstatt 
gewesen zu sein, durch das sie intermediale Verbindungen der einzelnen Objekte 
zueinander schuf und damit einen einheitlichen Gesamteindruck des Presbyteriums 
erreichte. Das Changieren zwischen Materialien wie Holz und Stuck, Marmor und 

	207	 Coden, Mastice, S. 309. 
	208	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 84. Es scheint zudem Throne aus Metall gegeben zu haben, Grabar, 

Trônes, S. 43. 
	209	 Aufgegriffen wird dieses Motiv auch im späteren Thron von San Nicola in Bari. Hingegen haben 

die marmornen Paneele, die vermutlich die Transennen bildeten und in Monte und Siponto 
erhalten sind, analoge Stücke aus Holz in Saqqara, Bolman, Veiling Sanctity, S. 82. Bertaux 
meint, dass auch Ziborien aus Metall hätten sein können, so interpretiert er zumindest die 
Darstellungen in einigen Exultet-Miniaturen, Bertaux, Art, Bd. 1, S. 439. Grabar bringt dieses 
Gitter-Motiv mit mashrabbiyya in Verbindung, Grabar, Trônes, S. 8.

Abb. 104 | Plakette mit Engeln, vergoldetes Kupfer und Grubenschmelzemail, 1170/80, Limoges; New 
York, Metropolitan Museum, Inv.-Nr. 2001.634 (Metropolitan Museum, New York).



208  |  3  Räume des Exultet

Metall, aber auch Steinen und Textilien, sowie blühenden Wiesen kennzeichnet somit 
nicht nur mittelalterliche Raum- und Architekturbeschreibungen, sondern auch viele 
liturgische Gegenstände darin.

Textilität
In diesen Eindruck eines künstlerisch gestalteten ‚Einheitsraumes‘ fügen sich auch 
die Exultet-Rollen ein, vor allem, wenn man den Fokus auf die Textilität der Kirchen-
ausstattung verlagert. Besonders offensichtlich wird dies an Beispielen aus Kampa-
nien, sowohl den erhaltenen skulpturalen Fragmenten als auch den gemalten Räumen 
der Exultet-Rollen. Das bereits erwähnte Exemplar Pisa 2 weist eine besonders präch-
tige und gut erhaltene Darstellung einer Kanzel auf (vgl. Abb. 37). Die Miniatur, die 
den Gläubigen beim Singen des Lumen Christi vor Augen stand, zeigt den Diakon 
auf der Kanzel, wie er mit der Rechten die Kerze umgreift und in der Linken die 
Exultet-Rolle hält. Die trapezförmige Kanzel mit ihrer nach oben spitz zulaufenden 
Form kulminiert im Diakon, der durch das vergoldete Lesepult als Halbfigur von 
unten umfangen wird. Auf der Stirnseite der Kanzel sind im unteren Bereich acht 
Paneele mit Tierdarstellungen zu erkennen, darunter Greifen und Löwen. Der obere 
Bereich wird von dem Seeungeheuer, das Noah verschluckt und wieder ausspeit, 
sowie dem Adler, der das Lesepult trägt, eingenommen. An beiden Seiten sind die 
Treppenaufgänge durch jeweils eine schmale Arkade auf Säulen markiert, die auf 
Löwen ruht und von Pfauen bekrönt wird. Im unteren Bereich der Kanzel ist zentral 
die Öffnung unterhalb des Lesepultes angedeutet, in dem sich die Darstellung des 
Abyssos erkennen lässt. Obwohl sich viele Elemente der Gestaltung in noch existie-
renden Kanzeln in Kampanien finden lassen – wie die Löwen, die die Kanzel tragen, 
das Adlerlesepult und die Dekoration mit der Jonas-Erzählung –, ist keine Kanzel 
bekannt, die durch Tierpaneele verkleidet war (vgl. Kap. 3.2.1). Doch ist das Erscheinen 
von Tieren in Registern im Kontext liturgischer Ausstattung in Süditalien bekannt: 
Die beiden Chorschranken-Paneele von Sant’Aspreno in Neapel sind durch schräg 
verlaufende Register gekennzeichnet, in deren Rauten sich Tierdarstellungen finden 
lassen (Abb. 105). Datiert werden die beiden Paneele meist ins 10. Jahrhundert; neben 
einer griechischen Inschrift im oberen Abschluss der Platten zieren die Rauten auch 
lateinische Buchstaben.210 Aus Sorrent hat sich ein den Neapolitaner Paneelen recht 
ähnlich ornamentiertes Fragment erhalten, dessen Oberfläche heute stark abgenutzt 
ist (Abb. 106). Es wird in die Zeit um 1000 datiert, als der Neubau der Kathedrale in 

	210	 Schulte-Umberg, Scultura, S. 312. Zweisprachige Inschriften begegnen auch auf den Tran-
sennen von Siponto und auch die Stifter- bzw. Künstlerinschriften sind an dieser prominenten 
Stelle nichts Ungewöhnliches; dies ist auch in Sorrent der Fall sowie auf den Bareser Transennen 
aus dem 13. Jh. Vgl. dazu auch Pallis, Messages. Vgl. zu den Chorschranken in Neapel auch 
Gandolfo, Plutei, S. 273. Die lateinischen Buchstaben („abc“) finden sich in einer Tafel, die 
ein Hahn um den Hals trägt; eventuell steht dies in Zusammenhang mit der Kirchweihe, vgl. 
dazu Schreiner, Buch, S. 311–321.



3.2  Erfahrungsräume  |  209 

Abb. 105 | Chorschranken, 
10. Jahrhundert, Neapel, 
Sant’Aspreno (Brogiolo, 
Marazzi u. Giostra, Longobardia, 
S. 312).

Abb. 106 | Fragment einer Kanzel oder Chor-
schranke (?), Sorrent, Museo Correale (Cavallo, 
Bizantini, Abb. 144).



210  |  3  Räume des Exultet

Sorrent entstand, und mit einer Kanzel in Verbindung gebracht.211 Tierdarstellungen 
finden sich auch in weiteren Platten aus Sorrent, wo sie in Medaillons erscheinen 
(Abb. 107).212 

Die Art der geometrischen Oberflächengestaltung erinnert an Stoffe (Abb. 108). 
Francesco Gandolfo argumentiert jedoch überzeugend, dass sie nicht alleinige 
Vorbilder waren, sondern alle transportablen Objekte Vorbilder hätten sein können.213 
Textile Gestaltungselemente hatten sich immer wieder verselbstständigt und von 
ihrem eigentlichen Trägermedium gelöst; zudem werden Textilien als Leitmedien in 
der neueren Forschung kritischer hinterfragt, auch um die Aufmerksamkeit auf andere 
ebenso leicht transportable Objekte und deren Beliebtheit im Mittelmeerraum und 
darüber hinaus zu lenken. Vorstellungen einseitiger ‚Einflüsse‘ werden gerade im 
Zuge der transkulturellen Kunstgeschichte kritisiert; in diesem Sinne wäre es frucht-
barer, ‚textile‘ Qualitäten auch anderen Medien und Materialien zuzugestehen und 
mehr noch intermediale Verflechtungsprozesse in das Zentrum des Interesses zu 
rücken. Möglich ist auch, dass hier Medientransfers zu verfolgen sind – in diesem 
Fall ein doppelter Mediensprung von der Transenne zur Kanzel und vom gebauten 
zum gemalten Raum. Auch wenn Textilien nicht konkrete Vorbilder für Transennen 

	211	 Schulte-Umberg, Scultura, S. 312. 
	212	 Auch aufgrund der starken Ähnlichkeit zur Darstellung der Kanzel von Montecassino 2 wird 

eine Entstehung der Exultet-Rolle in Sorrent angenommen, Gandolfo, Plutei, S. 273–281. Vgl. 
dazu auch Coroneo, Sorrento; Scirocco, Jonah, S. 102–108. Bertaux, Art, S. 80, 82.

	213	 Gandolfo, Plutei, S. 273 f.

Abb. 107 | Paneele mit Tierdarstellungen, Sorrent, Museo Correale (Brogiolo, Marazzi u. Giostra, 
Longobardia, S. 313).



3.2  Erfahrungsräume  |  211 

wie die in Neapel und Sorrent gewesen sein müssen, so fällt doch die textile Qualität 
vieler Oberflächen im liturgischen Kontext auf. Zudem war der liturgische Raum ein 
mit Stoffen behangener: Teppiche auf dem Boden und an den Wänden ließen sich 
wohl nur in den wohlhabendsten Diözesen finden, als Raumtrenner zwischen Haupt- 
und Seitenschiffen und um den Altar erfüllten sie jedoch auch liturgische Funktio-
nen.214 In den Miniaturen der Exultet-Rollen wird diese Praxis ebenfalls dokumentiert; 
so erscheint in der Fratres carissimi-Szene in Paris nouv. acq. lat. 710 der Kirchenraum 
voller Tücher, die von den Decken hängen (Abb. 109). Im ,Ashburnham-Pentateuch‘ 
aus dem 7. Jahrhundert wird das Stiftszelt als ein mit Tüchern verhangener Kirchen-
raum dargestellt (Abb. 110).215 Philagathos beschreibt den Altarbereich der Cappella 
Palatina in Palermo als mit Tüchern vor Blicken geschützt, was eine gängige Praxis 
gewesen zu sein scheint.216 Textilien bedeckten den Altar und die eucharistischen 
Geräte, sie waren überall im liturgischen Raum zu finden – vornehmlich im mediter-
ranen Raum, wo man leichter an kostbare Stoffe kam.217 Sie galten als Zeichen sozialer 

	214	 Piva, Spazio, S. 144. Zur Rolle von Textilien als normannisches Herrschaftsinstrument (etwa 
in Form von Geschenken) vgl. Edwards, Patronage. Süditalien war zudem ein wichtiger 
Handelspartner im Textilhandel, ebd., S. 95 f.; Guillou, Production.

	215	 Edwards, Patronage, S. 97–99; Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. nouv. acq. lat. 2334, 
fol. 76r (Digitalisat: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b53019392c/f1.item, 13.01.2025).

	216	 „Viele Vorhänge sind aufgehängt, deren Stoff aus Seidenfäden besteht, die mit Gold und ver-
schiedenen Farben gewebt sind und von den Phöniziern mit großer Kunstfertigkeit bestickt 
wurden“, Übers. durch die Autorin nach Appendix, in Grube u. Johns, Ceilings.

	217	 Woolgar, Social Life, S. 36; Guillou, Production, S. 95. Seide wurde schon im 11. Jh. nach-
weisbar in Süditalien hergestellt, vgl. dazu das Brebion von Reggio, Kap. 5.2.2.

Abb. 108 | Gewebeimitie-
rende Stickerei mit Greifen, 
Doppeladlern und Papagei-
enpaaren auf Samit, 2. Viertel 
13. Jahrhundert, Zypern oder 
Sizilien; Anagni, Domschatz 
(Elster, Geschenke, S. 10).

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b53019392c/f1.item


212  |  3  Räume des Exultet

Abb. 109 | Fratres carissimi, 
Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; 
Paris, Bibliothèque nationale 
de France, Nouv. acq. lat. 710 
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque 
nationale de France).

Abb. 110 | ,Ashburnham 
Pentateuch‘, 7. Jahrhundert; 
Paris, Bibliothèque nationale de 
France, Nouv. acq. lat. 2334, 
fol. 76r (gallica.bnf.fr / Biblio-
thèque nationale de France).

https://gallica.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


3.2  Erfahrungsräume  |  213 

Auszeichnung, dienten aber auch der Vermittlung von Heiligkeit.218 Durch die litur-
gischen Paramente waren Textilien wichtiger Bestandteil des ephemeren Schauspiels 
der Liturgie, definierten als Raumeinteiler und Statussymbole Zugehörigkeiten und 
Abgrenzungen. Sie waren Bildträger an Wänden und auf Paramenten.219 

Auch auf textiler Ebene fällt die Analogie von Bildzyklen christologischen oder 
weltlichen Inhalts – wie etwa dem Teppich von Bayeux – und Exultet-Rollen ins Auge; 
an der Kanzel erweckten die Rotuli damit Assoziationen zu Altar-Antependien – in 
visuell-ästhetischer, nicht funktionaler Hinsicht. Doch auch Lesepulte selbst wurden 
mit Tüchern geschmückt, auf denen das Evangelium zu liegen kam.220 Die Zierleisten, 
die einige Rollen ausstatten – darunter die Bareser Objekte –, verstärken den texti-
len Effekt (vgl. Abb. 4a–g, 13a–f, 37).221 So finden sich in den Bareser Rollen in den 
Zierleisten noch Heiligen-Medaillons, die an Email-Plaketten auf süditalienischen 
und sizilianischen Goldschmiedewerken der Normannenzeit erinnern, aber auch 
Analogien im textilen Bereich aufweisen, wie etwa auf den liturgischen Handschuhen 
aus Canosa (vgl. Abb. 9).222 

Gerade Bezüge zwischen illuminierten Pergamenten und Textilien waren relativ 
häufig.223 Immer wieder erscheinen in mittelalterlichen Codices sogenannte Teppich-
seiten, Stoffe evozierende Pergamentseiten (Abb. 111). In der ‚Schedula‘ widmet sich 
ein ganzes Rezept allein diesem Phänomen, genauer gesagt, einer bestimmten Farbe, 
die hierfür verwendet werden solle: folium purpureum. Folium meint bei Theophilus 
einen an Purpur angelehnten Farbton, der für Buchseiten verwendet werden könne, 
die aussehen sollten wie Stoffe.224 Anna Bücheler arbeitete einen Bezug zwischen 
solchen Teppichseiten und Vorhängen heraus, wobei die Textilseiten vermutlich 
ähnlich Tüchern umhüllende Funktion hatten. Vorhangmetaphern sind auf Bücher 

	218	 Etwa wenn sie Reliquien umwickelten, aber auch als Altartücher, als Verweis auf Christi 
Grabtuch etc., vgl. dazu Böse, Textilien; Woolgar, Social Life, S. 36. 

	219	 Zu Textilien und deren Sichtbarkeit, vor allem von Paramenten, in der Liturgie vgl. Elster, 
Geschenke, S. 24.

	220	 Vgl. Wilhelmus Durandus, Rationale divinorum officiorum IV, 24,20.
	221	 Ähnliche Zierleisten finden sich in Vat. lat. 9820, in Capua, Pisa 2, Troia 2, Cas. 724 [B I 13] 3, 

Velletri und Salerno. 
	222	 Hugo Falcandus hält interessanterweise über die sizilianische Emailkunst fest, dass sie wie 

Malerei wirke, und meint dementsprechend über die Stoffe des Palermitaner tiraz: „Noch viele 
andere Farbschattierungen magst du hier sehen und Zierate verschiedener Art, in welche 
auch Gold in die verschiedenen Seiden eingewebt wird und in denen die Verschiedenartigkeit 
vielgestaltiger Malerei mit durchscheinenden Edelsteinen erhellt wird“ (multiformis picturae 
varietas gemmis interlucentibus illustratur), Hugo Falcandus, Liber de regno Siciliae, hg. von 
del Re, Übers. Lipinsky, Goldschmiedekunst, S. 78.

	223	 Vgl. etwa das oft zitierte Beispiel der Heiratsurkunde der Theophanu (Wolfenbüttel, Staatsarchiv, 
Ms. 6 Urk 11). Diese entstand anlässlich ihrer Heirat mit Otto II. und hält die Morgengabe der 
Kaiserin fest, Westermann-Angerhausen, Theophanu.

	224	 Et si placet similitudinem pallii in pagina facere purpureo folio, eodem temperamento sine calce 
perfuso, pinge penna prius in ipsa pagina nodos vel circulos et interius aves sive bestias aut folia, 
Schedula diversarum atrium I, XXXIII, hg. v. Brepohl, S. 76. Vgl. dazu Panayotova, Materials, 
S. 144–146.

https://gallica.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


214  |  3  Räume des Exultet

übertragbar, wenn „das Lesen des Evangeliums einen Enthüllungsvorgang darstellt“.225 
Analog dazu, und medial noch viel prägnanter, enthüllten Exultet-Rollen im Ritual 
ihren heilsgeschichtlichen Inhalt.

In diesem Kapitel wurde sich dem mittelalterlichen Raumverständnis und dessen 
Wahrnehmung auf neue Art genähert. Der Abgleich von gemaltem und gebautem 
Raum im Anschluss an die Rekonstruktion des Bareser Kathedralraums in der Zeit 
der liturgischen Nutzung von Bari 1 brachte einige Schwierigkeiten mit sich. Exakte 
Wiedergaben von realen Räumen waren nicht das Ziel der damaligen Kunstschaf-
fenden, vielmehr sollte ein (auch idealtypischer) liturgischer Erfahrungsraum durch 
die Markierung des liturgischen Personals und der liturgischen Gegenstände sowie 
ihrer Beziehungen zueinander ins Bild übertragen werden. Auch schriftliche Raumbe-
schreibungen geben solche mittelalterlichen Erfahrungsräume wieder, die oft aus der 
Bewegung heraus und multisensorial konstituiert wurden. Materialien und Medien 
kam sowohl in Beschreibungen von Raum als auch in den Acceptus-Erzeugnissen 
und den Miniaturen der Exultet-Rollen besondere Aufmerksamkeit zu, was belegt, 

	225	 Bücheler, Nahtstelle, S. 83; vgl. auch Reudenbach, Codex, S. 67–71; Ravenhall, Textile 
Curtains.

Abb. 111 | München, 
Bayerische Staatsbibliothek, 
Clm. 9475, fol. 15r (Bayerische 
Staatsbibliothek, München, 
CC0 1.0 Universell).



3.2  Erfahrungsräume  |  215 

wie wichtig diese für die Wahrnehmung und Evokation der jeweiligen Objekte und 
darüber hinaus des liturgischen Raums war. Die Oberflächen der einzelnen Objekte 
kommentierten sich gegenseitig, schufen Wechselwirkungen, Interdependenzen und 
Verbünde und erleichterten so den Assoziationsprozess der Wahrnehmenden. Gerade 
auch die Wahrnehmung über die Sinne wurde in Ekphrasen, die herrschaftliche Räume 
vor dem inneren Auge aufrufen sollten, besonders thematisiert; sie scheinen in der 
mittelalterlichen Raumerfahrung zentral gewesen zu sein. Exultet-Rollen evozierten 
diese in Text und Bild; sie interagierten mit den Sinnen der Gläubigen, wie im nächsten 
Kapitel dargelegt wird. Gerade im liturgischen Ritual war neben der visuellen auch 
die auditive, olfaktorische, taktile und geschmackliche Ebene jedoch mitzudenken. 
Die Liturgie aktivierte dieses ästhetische Zusammenspiel von Medien, Materialien 
und sinnlichen Erfahrungen.226 Raum wurde durch das intermediale Zusammenspiel 
und die Sinne der Gläubigen konstituiert; weniger scheint es hierbei jedoch um die 
Wahrnehmung einzelner Objekte gegangen zu sein als um die eines einheitlichen 
Gesamteindrucks.227

	226	 Neuheuser, Kirchweihbeschreibungen, S. 116 f.
	227	 Rüffer, Werkprozess, S. 398.





217

4.1	 Visibile et invisibile

4.1.1	 Goldglänzende Rollen

Anhand der Rekonstruktion der liturgischen Ausstattung und des Kirchenraums im 
Kapitel zuvor wurde offensichtlich, dass nicht alle im Kirchenraum Anwesenden die 
Miniaturen auf den Rotuli gleichermaßen gut sahen. Wie wichtig war ein detailge-
naues Erkennen der Darstellungen, gerade wenn die sinnliche Erfahrung des Rituals 
für die Konstitution liturgischer Räume und die Religiosität der Gläubigen so zentral 
war?

Trotz verschwommener Umrisse in größerer Entfernung waren die Bilder allein 
aufgrund ihrer Maße und ihrer Materialität dennoch visuell wahrnehmbar. Bei der 
Rekonstruktion des Herstellungsprozesses und vor allem bei der Untersuchung der 
erhaltenen Objekte wurde deutlich, dass glänzende Materialien wie Gold, möglicher-
weise Wachs- oder Ölfirnisse sowie leuchtende Farben für die Bilder und die Initialen 
auf den Exultet-Rollen verwendet wurden und so eine gesteigerte Sichtbarkeit der 
Oberfläche erreicht werden konnte (vgl. Kap. 2.2.1).

Auf der ältesten erhaltenen Bareser Rolle hat sich vom Goldauftrag sehr wenig 
erhalten, da sich hier der Kupferanteil des Metalls an vielen Stellen durch das Perga-
ment gefressen hat (vgl. Abb. 4a). Pisa 2 gehört hingegen zu denjenigen Rollen, auf 
denen der Goldauftrag noch äußerst gut und an vielen Stellen haftet. Die Szene des 
Diakons, der im Begriff ist, das Lumen Christi zu intonieren, stellt diese Kostbarkeit 
besonders deutlich zur Schau – was vermutlich auch mit der Frontispiz-Funktion 
dieses Bogens zusammenhängt. Gold kennzeichnet hier die Kerze, die Kleidung des 
Diakons, aber auch den skulpturalen Dekor der Kanzel sowie die oberen Abschlüsse 
und die Binnengliederung der Stirnseite (vgl. Abb. 37). Dass gerade Kerzen in den Exul-
tet-Miniaturen oft ganz in Gold wiedergegeben werden oder ihre lodernde Flamme 
golden dargestellt ist, ist ein Hinweis darauf, dass das Schimmern des Goldes mit dem 
flackernden Licht des Feuers assoziiert wurde (vgl. Abb. 13c). Auf dem Pergament 
reflektierte das Gold den Kerzenschein, wenn das Manuskript nur wenige Zentimeter 
entfernt vom Osterleuchter entrollt wurde. So findet auch der Auferstehungsgedanke, 

4	� Die Rolle im Raum
Zur Wahrnehmung des Exultet

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


218  |  4  Die Rolle im Raum

der in der Osternacht durch das Entzünden der Kerze symbolisiert wurde, in den 
Goldaufträgen der Rotuli seinen Widerschein. 

Dabei bilden die süditalienischen Rotuli jedoch keine Ausnahme: Auch im ,Raga-
naldus-Sakramentar‘ (Autun, Bibliothèque municipale, Ms. 19 bis, Tours, Mitte des 
9. Jahrhunderts) wurde der Text des lokalen Praeconium paschale notiert und mit 
kleinen Bildern versehen. Eins davon zeigt einen Diakon, wie er die vor ihm stehende 
und üppig mit Gold verzierte Osterkerze segnet (Abb. 112).1 In der Fratres carissimi-
Szene von Bari 2 ist die Exultet-Rolle selbst auch golden wiedergegeben. So wird auf 
die enge Beziehung zwischen Kerze und Rolle verwiesen, die in vielen Miniaturen der 
Rotuli als die beiden zentralen vertikalen Elemente im Bild inszeniert wurden. Während 
sich die Rolle in der Liturgie nach und nach der Erde annäherte, manifestierte sich in 
der Flamme und im Rauch der Kerze eine parallele Aufwärtsbewegung. 

Gold markiert somit die wichtigsten Bildelemente und verweist auf den Licht-
charakter der Exultet-Rollen. Besonders im Dunkeln der Osternacht müssen die 
goldenen Stellen im Moment des Entzündens der Osterkerze angefangen haben, zu 
schimmern und zu glänzen; ein Effekt, der sich durch das Herunterlassen und Bewe-
gen der Rolle während des Gesanges noch verstärkte. Durch das Flackern des Feuers 
wurden immer nur einzelne Stellen der Rolle und Bilder beleuchtet, wodurch Farben 
und Gold unregelmäßig aufblitzten und wieder verschwanden. Bissera Pentcheva 
leitet hieraus auch einen Wunsch nach Animation der Objekte ab.2 

Dass im Christentum glänzende Objekte mit Göttlichkeit und Sakralität assoziiert 
wurden, wurde oft thematisiert.3 Nicht zufällig ist der heiligste Ort des liturgischen 
Raumes – der Altar – durch Lichtglanz umfangen, den Apsismosaiken diffundieren. 
Auf diesen Lichtcharakter verweisen auch tituli oder Ekphrasen. So schreibt Paulus 

	1	 Zchomelidse, Art, S. 38 f.; Speciale, Exultent, S. 182. Auch in der Schwarz-weiß-Abbildung ist 
das Schimmern des Goldes noch gut zu erkennen.

	2	 Pentcheva zieht auch eine phonetische Verbindung zwischen aura und aurum, Pentcheva, 
Performative Image, S. 420. 

	3	 Kessler, Experiencing, S. 111–113; Janes, God; Schellewald, Gold; Degler u. Wenderholm, 
Einleitung.

Abb. 112 | ,Raganaldus- 
Sakramentar‘, Mitte 9. Jahr-
hundert; Autun, Bibliothèque 
Municipale, Ms. 19 bis, fol. 98r 
(Zchomelidse, Art, Abb. 17).



4.1  Visibile et invisibile  |  219 

Silentiarius: „Goldene Mosaiksteinchen überziehen die Decke, und funkelnder Gold-
glanz flutet von ihnen herab, so daß Menschenaugen es kaum ertragen können.“4 Dass 
der Glanz über das sichtbare Materielle hinauswies, verdeutlicht eine Inschrift auf der 
Zierleiste eines Altarantependiums in Stadil aus dem 13. Jahrhundert:

Mehr als durch den goldenen Glanz, in dem es erstrahlt, glänzt dieses Werk 
durch das Wissen, das es über die heilige Geschichte vermittelt. In der Tat 
enthüllt es denen, die reinen Herzens sind, die wunderbare Geschichte 
Christi, deren Herrlichkeit das Gold übertrifft.5 

Der Glanz des Materials verweist auf den göttlich-himmlischen Glanz, den alle durch 
Erlösung erreichen könnten. Ermöglicht wird dieser Glanz erst durch das Licht, mit 
dem dementsprechend erkenntnistheoretische Vorstellungen verbunden wurden. 
Johannes Scotus Eriugena hält etwa in den ‚Expositiones in ierarchiam coelestem‘ 
fest: „Die Materien des Lichtes, sei es, die, die auf natürliche Weise in den Räumen der 
Himmel angeordnet ist, sei es die, die auf Erden von Menschen durch Kunstfertigkeit 
hervorgerufen wird, sind es, die Bilder verständlicher erleuchten.“6 Unter anderem 
die Schriften Eriugenas verleitete die frühere Kunstbetrachtung dazu, Licht- und 
Glanzmetaphern des Mittelalters zu viel Gewicht beizumessen. Besonders deutlich 
wird dies an der langen Auseinandersetzung mit den vergoldeten Bronzetüren des 
Neubaus von Saint-Denis unter Abt Suger, die unter anderem ausgehend von Erwin 
Panofsky stark neoplatonisch gelesen wurden, was viele Neubetrachtungen des The-
mas mittlerweile relativieren.7 Der Umfang, der den Schriften des Pseudo-Dionysius 
Areopagita bisher eingeräumt wurde, entspricht vermutlich nicht seiner Bedeutung 
und Rezeption im Mittelalter.8 Auch wenn davon auszugehen ist, dass neoplatoni-
sches Gedankengut mittelalterlichen Theologen sicher bekannt war und auch, von 
Augustinus ausgehend, die Vorstellung weit verbreitet war, dass sichtbare Dinge zur 
Kontemplation des Nicht-Sichtbaren und Nicht-Materiellen führten, wird heute viel 
differenzierter nach der Rezeption von Objekten und ihren Inschriften gefragt. Gerade 
theologische Anspielungen wurden nur von einem Bruchteil der betrachtenden Per-
sonen überhaupt verstanden.

Noch mehr als für monumentale Bronzetüren gilt dies für Manuskripte, wo Gold-
schrift ebenfalls mehrere Bedeutungsebenen mit sich tragen konnte. Ein Kolophon 

	4	 Paulus Silentiarius, Ekphrasis, V. 670, hg. u. übers. v. Veh, S. 341; Janes, God, S. 146.
	5	 Quam cernis fulvo tabulam splendore nitentem plus nitet istorie cognitione sacre pandit enim 

Christi mysteria que super – aurum irradiant mundis corde nitore suo ergo fide mundes mentem 
si cernere lucis gaudia divine qui legis ista velis, zitiert nach Thunø, Sant’Ambrogio, S. 70, 77, 
Übers. durch die Autorin.

	6	 Materialia lumina, sive quae naturaliter in caelestibus spatiis ordinata sunt, sive quae in terris 
humano artificio efficiuntur, imagines sunt intelligibilium luminum, Johannes Scotus Eriugena, 
Expositiones in ierarchiam coelestem, Sp. 139, zitiert nach Fricke, Ecce fides, S. 185.

	7	 Claussen, Materia, S. 43 f.; grundlegend Panofsky, Abbot Suger.
	8	 Vgl. dazu Speer, Verstehen, S. 44 f. bzw. ganzer Aufsatz.



220  |  4  Die Rolle im Raum

im Godescalc-Evangeliar kennzeichnet den Glanz der goldenen Schrift etwa ganz 
klar als Verweis auf das Paradies: 

Die goldenen Buchstaben wurden auf violett bemalte Seiten geschrieben. 
Sie offenbaren das himmlische Reich durch das rotfarbige Blut Gottes und 
die schimmernden Freuden des Sternenhimmels, und das Wort Gottes, das 
im majestätischen Glanz schimmert, verspricht den funkelnden Lohn des 
ewigen Lebens.9

Mit dem kostbaren Material konnten neben theologischen aber auch weltliche oder 
künstlerisch-technische Assoziationen einhergehen. Am Ende der letzten Kanontafel 
eines karolingischen Manuskripts erscheint in goldenen tironischen Noten die Signa-
tur Liuthardus ornavit.10 Der Schreiber kennzeichnet hier offensichtlich, dass er für die 
materielle Ausschmückung des Codex, unter anderem mit Gold, verantwortlich war, 
und wählt für die Form seiner Verewigung konsequenterweise das kostbare Material. 
Auch die Künstlersignatur des Isidor, der 1170 das Evangeliar für die Kathedrale in 
Padua kopierte, stellt einen besonderen Bezug zum Material her, wenn er vermerkt: 
Si vis scripturas quis fecit scire figuras, Ysidorus finxit doctor bonus aurea pinxit (vgl. 
Abb. 28; vgl. Kap. 2.2.2).11

Das Widmungsgedicht an Bischof Landulf
Dass auch auf den süditalienischen liturgischen Rollen weitere Bedeutungsebenen 
mit Vergoldungen einhergehen, zeigen dort nicht nur die einzelnen Stellen, für die 
das kostbare Material verwendet wurde, sondern auch ein langes Gedicht, das sich 
am Ende des Beneventaner Benediktionale findet. Wie das Pontifikale scheint sich 
auch das Benediktionale in seiner Bebilderung nur bedingt an ein größeres Publikum 
gewandt zu haben. Gold findet sich auf beiden Rotuli an mehreren Stellen: Im nur 
wenig farbig gestalteten Pontifikale ziert es vor allem die Stolen der Kleriker sowie 
den quadratischen Nimbus des Bischofs; das Material hebt somit die Kleidung und 
damit den Status der Kleriker in den Ordinationen heraus. Die Buchstaben sind, mit 
Ausnahme des Namens des Stifters, der den Text mit überdimensionalen Buchstaben 
abschließt – Landolfi episcopi sum –, nicht in Goldschrift ausgeführt (vgl. Abb. 46b). Im 
Benediktionale erscheint Gold nur in den Heiligenscheinen und auf Stolen. Dass das 

	 9	 Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. nouv. acq. lat. 1203 (Digitalisat: https://gallica.bnf.
fr/ark:/12148/btv1b6000718s, 07.05.2024), fol. 126v: Aurea purpureis pinguntur grammata scedis, 
regna poli roseo pate – sanguine – facta tonantis fulgida stelligeri promunt et gaudia caeli, elo-
quiumque dei digno fulgore choruscans splendida perpetuae promittit praemia vitae, zitiert nach 
Kessler, St. John’s Word, S. 301, Übers. durch die Autorin. Dazu auch Brenk, Schriftlichkeit; 
Reudenbach, Godescalc-Evangeliar; Oltrogge, Goldähnlichkeit, S. 160.

	10	 Alexander, Illuminators, S. 7; Koehler u. Mütherich, Miniaturen, S. 88–99; Darmstadt, 
Hessische Landes- und Hochschulbibliothek, Cod. 746, fol. 14v.

	11	 Toniolo, S. 8 f., vgl. Anm. 170 in Kap. 2.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b6000718s
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b6000718s


4.1  Visibile et invisibile  |  221 

Gold auch das Prestige des Bischofs transportierte und materialästhetische Bedeutung 
hatte, wird hingegen im Gedicht auf dem Benediktionale offensichtlich (vgl. Abb. 47b):

Leser, sieh das goldglänzende Wesen ätherisch leuchtend und auf goldglän-
zenden Blättern, deren hölzerne Glieder, wenn Du hineinschaust, im Lichte 
scheinen. Wenn Du vorsichtig auf dem richtigen Pfade bis in die Tiefen 
herabsteigst, wird Dir viel gegeben, das den Geist zu lieben erfreut, Lilien mit 
Veilchen, wohlriechende und aromatische Pflanzen, alle zugleich schmücken 
schon gemischt das Wesen. Und vielleicht fragst Du nach dem Autor der 
dies zu ordnen befahl. Wenn Du diese Lieder liest, werden sie selbst Dir den 
Namen nennen: der ehrenwerte Bischof Landulf, wer anderer heiliger als 
er. Unter seiner Zeit wurde die Halle der Jungfrau geweiht, zu dessen Lob, 
wir selbst Euch bitten, damit Ihr den Geborenen der Jungfrau mit offenem 
Herzen anfleht, so daß er die leuchtenden Orte der Heiligen erlangt.12

Das Gedicht wendet sich eingangs an die Lesenden und Sehenden zugleich; offen-
sichtlich war es nicht – wie der Rest des Textes der Rolle – an die nur hörenden 
Gläubigen gerichtet.13 Der Begriff der species (Wesen) ist es wert, näher betrachtet zu 
werden; im Gedicht taucht er zweimal auf. In beiden Fällen mag species den Rotulus 
mit dem Gedicht selbst bezeichnen und damit eine selbstreferentielle Funktion besit-
zen.14 Das Wort erscheint dort aber auch im Zusammenhang mit auricomas, das als 
‚goldglänzend‘ übersetzt werden kann und einen goldglänzenden Lichtstrahl, aber 
auch glänzendes Haupthaar meinen kann. So könnten mit species auch die nimbierten 
Figuren auf dem Benediktionale bezeichnet sein.15 

Es ist hier somit entweder die Rede vom Rotulus, der einem Lichtstrahl gleich 
glänzt, oder von den schimmernden Darstellungen auf dem Rotulus; in beiden Fällen 

	12	 Auricomas species, cernis quas lignea, lector, / Ethereis rutilare modis brattheisq[ue] corucis, / Intus 
si aspicies, candescunt lumine membra; / Tramite si recto caute descendis ad ima, / Plura datur 
vobis, animus quod gaudet amare, / [Li]lia cum violis, casiae cum flore amomi, / Cuncta simul 
specie[m] perpulcre mixta decorant. / Forsit et auctorem queris, qui comere iussit, / Carmina si 
legeris, nomen[ue] ascomodat ipsa: / Egregius presul Landolfus sanctior alter, / Tempore sub cuius 
dicata est virginis aula. / [Pro] cuius laude [no]s vos exposcimus ipsi, / [Vir]ginis ut [natum] votivi 
corde rogetis, / [Splendida?] quo loca s[an]ctoru[m] mereatur habere, Belting, Malerei, S. 153, 
Übers. Zchomelidse, Schriftrollen, S. 22, Anm. 29.

	13	 Damit gibt das Gedicht auch einen Hinweis auf eine mögliche Nutzung der Rolle über den 
liturgischen Kontext hinaus. 

	14	 Zchomelidse, Art, S. 41. 
	15	 Mit dem „goldglänzenden Haar“ konnten auch Heiligenscheine gemeint sein, vgl. dazu Janes, 

God, S. 143. Er bringt hier das Beispiel des spätantiken römischen Kaisers Gallienus, der nicht 
nur eine goldene Krone trug, um sein Haupt zum Glänzen zu bringen, sondern auch goldene 
Füllungen in sein Haar einarbeiten ließ. Mit goldglänzendem Haupt wird auch der Sonnengott 
beschrieben, was auch in christlicher Zeit noch rezipiert wird, vgl. etwa in den aulae sidereae 
des Johannes Scotus, Petroff, John Scottus, S. 50–55, aber auch in Martianus Capellas ‚De 
nuptiis‘. Apollo wird darin als „the golden-haired“ (auricomus) bezeichnet, Janes, God, S. 53 
(De nuptiis I, V. 12 f.).



222  |  4  Die Rolle im Raum

ist es jedoch der materielle Aspekt der Rolle, der das Glänzen erst ermöglicht, also 
die feinen Goldblättchen.

In medialer Hinsicht ist besonders interessant, dass sich die ‚glänzenden Glie-
der‘ – womöglich die Pergamentbögen mit Gold – erst durch das Hineinschauen 
offenbaren – intus si aspicies, candescunt lumine membra.16 Dieses Hineinschauen mag 
in einem Gedicht, dass sich in einem Codex findet, zunächst zutreffender erscheinen 
als in einem Gedicht in einem Rotulus. Hingegen verweist gerade dieser Passus darauf, 
dass auch eine Buchrolle als offen und geschlossen wahrgenommen werden konnte, 
und dass der Akt des Entrollens starke Konnotationen von Öffnen und Offenbaren 
hatte. Das Entfalten des Rotulus wurde offensichtlich mit dem Öffnen des Codex – 
dem Enthüllen des Texts zwischen den Buchdeckeln – gleichgesetzt. Es eröffnet sich 
zudem eine weitere räumliche Dimension, die die Rolle als geschlossenes Text- und 
Bild-Behältnis auffasst, bei dem es ein Außen und ein Innen gibt, in das Hineinzusehen 
möglich war.

Räumliche Bedeutung findet sich auch im nächsten Vers: Tramite si recto caute 
descendis ad ima, plura datur vobis, animus quod gaudet amare. Bis in die Tiefen – des 
Rotulus? – solle beim Lesen auf dem rechten Pfad hinabgestiegen werden, um zu fin-
den, was den Geist erfreue. Diese Stelle ist einerseits interpretierbar als Verweis auf das 
Taufgeschehen, in dem der Täufling in die Tiefen des geweihten Wassers hinabstieg 
und dadurch dem Reich der Erlösung teilhaftig wurde. Die Verse zuvor sind jedoch 
werk- und medienimmanent formuliert; so mag sich das Hinabsteigen andererseits 
auch auf das langsame Entrollen des Pergaments und damit auf das Nachverfolgen 
der schriftlich und bildlich festgehaltenen Taufzeremonie bis ans Ende des Rotulus 
beziehen – eine Abwärtsbewegung findet denn auch durch das Lesen des Textes und 
das Betrachten der Miniaturen statt. Eine ganz ähnliche Analogie eines räumlich 
verstandenen Leseprozesses im Sinne des Entlanglaufens auf einem Pfad zeigt sich 
auch im römischen Pilgerführer im Codex Einsidlensis 326, in dem der Pilger sich 
am Mittelfalz entlang durch die in Buchstaben markierten Sehenswürdigkeiten und 
Pilgerstationen der Ewigen Stadt bewegt (vgl. Abb. 3). Ähnlich postuliert der Prolog 
des ‚Codex Hartker‘ aus St. Gallen (Stiftsbibliothek, Cod. Sang. 390), dass die lesende 
Person hier lernen solle, „die rechtmäßigen Pfade der Wörter zu beschreiten“ und 
die Worte mit den hier ebenfalls notierten Melodien des Antiphonars zu verbinden.17 
Und ganz in diesem Sinne schreibt Isidor von Sevilla zum Buchstaben: „Die besagten 
Buchstaben (litterae) aber sind gleichsam Lesewege (legiterae), weil sie den Lesenden 
den Weg bereithalten bzw. weil sie beim Lesen wieder begangen werden.“18

	16	 Die einzelnen Teile (membra) scheinen oder „erglänzen“ (candescunt) erst durch das Licht; hier 
wird also auch auf die Bedeutung einer Lichtquelle verwiesen; zum Erkenntnisprozess durch 
Licht vgl. Kap. 4.1.2.

	17	 Discite verborum legales pergere calles / Dulciaque egregiis iungite dicta modis, zitiert nach Holzer, 
Lógos, S. 38.

	18	 Litterae autem dictae quasi legiterae, quod iter legentibus praestent, vel quod in legendo iterentur, 
Isidor von Sevilla, Etymologiarum, I, III, 3, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von Sevilla, Enzyklopädie, 
hg. v. Möller, S. 20.



4.1  Visibile et invisibile  |  223 

In Landulfs Gedicht erfreue den Geist aber auch die sich entfaltende Schönheit 
des Objektes. Zu entdecken seien nämlich „Lilien mit Veilchen, wohlriechende und 
aromatische Pflanzen“, die zusammen den Rotulus schmückten (lilia cum violis, casiae 
cum flore amomi, cuncta simul speciem perpulcre mixta decorant). Das Beneventaner 
Benediktionale weist an keiner Stelle gemalte Blumen auf; auch ein übertragener 
Sinn erschließt sich nicht sofort. Sollte hier ein christlicher locus amoenus evoziert 
werden, die Blumen auf die Erlösung in der Osternacht und der sich anschließenden 
Taufe verweisen? Eine Anspielung auf das Ostergeschehen liegt zudem nahe, da das 
liturgische Fest mit dem Frühlingsanfang zusammenfällt und man zu dessen Feier 
den Kirchenraum mit frischen Blumen schmückte (vgl. Kap. 4.3.2). 

Selbstreferentiell schließt das Gedicht: „Und vielleicht fragst Du nach dem Autor, 
der dies zu ordnen befahl. Wenn Du diese Lieder liest, werden sie selbst Dir den 
Namen nennen: der ehrenwerte Bischof Landulf, wer anderer heiliger als er“ – forsit 
et auctorem queris, qui comere iussit, Carmina si legeris, nomenque ascomodat ipsa: 
Egregius presul Landolfus sanctior alter. Der Text spricht hier, wie auch zuvor, die 
Lesenden direkt an und bezieht sich auch auf das geschriebene Gedicht – denn erst 
im Leseakt werde der Name Landulf erfahrbar. Der Bischof wird hier als Auftragge-
ber der Rolle offenbart und im Folgenden auch als derjenige, der die Beneventaner 
Kathedrale weihte. Die Bitte um Fürbitte für den Bischof wird mit diesen Wohltaten 
in Verbindung gebracht, wenn der irdische Kathedralraum am Ende mit dem himm-
lischen Raum zusammenfällt.19

Auch wenn die Beneventaner Rollen stark auf den jeweiligen Bischof ausgerich-
tet waren und die Miniaturen des Benediktionale eine andere Wirkung entfalteten 
als die der späteren Exultet-Rollen, ist das Gedicht auch für das Verständnis der 
Wahrnehmung von Exultet-Rollen interessant – nicht nur, weil hier mediale Phä-
nomene, Leseprozesse und räumliche Vorstellungen mit dem Rotulus verbunden 
wurden, sondern auch, da die Bedeutung des Glanzes auf dem goldenen Pergament 
und das Sehen dieses Glanzes darin besonders thematisiert werden. Dass der Glanz 
auch in Exultet-Rollen von Bedeutung war, legen nicht nur die vielen goldenen 
Stellen, sondern auch die Materialuntersuchungen nahe.20 Die auf der Oberfläche 
von Bari 1 gefundenen Rückstände von Obstbaum-Gummen deuten darauf, dass 
hier eine Praxis ähnlich wie die von Theophilus beschriebene zur abschließenden 
Behandlung von Malereien angewandt wurde, die sie glänzend und schön (lucida 
et decora) machte.21 

	19	 „Unter seiner Zeit wurde die Halle der Jungfrau geweiht, zu dessen Lob, wir selbst Euch bitten, 
damit Ihr den Geborenen der Jungfrau mit offenem Herzen anfleht, so daß er die leuchtenden 
Orte der Heiligen erlangt“ – Tempore sub cuius dicata est virginis aula. Pro cuius laude nos vos 
exposcimus ipsi, Virginis ut natum votivi corde rogetis, splendida quo loca sanctorum mereatur 
habere, Belting, Malerei, S. 153, Übers. Zchomelidse, Schriftrollen, S. 22, Anm. 29. Dies ist 
auch historisch interessant, da die Weihe der Beneventaner Kathedrale Santa Maria in sonst 
keiner Urkunde bezeugt ist, vgl. Kap. 3.1.1.

	20	 Van der Werf u. a., Chemical Characterization, S. 151.
	21	 Schedula diversarum artium I, XXI, hg. v. Brepohl, S. 66.



224  |  4  Die Rolle im Raum

4.1.2	 Farbe und die Materialität des Sehens

Glanz war nicht nur im Zusammenhang mit Gold von Bedeutung. Auch Farben wur-
den immer wieder als glänzend herausgestellt, was sie als besonders ansprechend 
charakterisierte. Ein Hinweis darauf findet sich ebenfalls im ,Theophilus-Traktat‘, 
wenn im 15. Kapitel des ersten Buches („Von den Farbmischungen für die Gewänder 
bei der Wandmalerei“) nahegelegt wird, dass kräftige Farben als besonders ‚schön‘ 
oder ‚angenehm‘ (decorus) empfunden wurden.22 Auch das Zusammenspiel verschie-
dener, kräftiger Farben wurde positiv bewertet, so schreibt etwa Paulus Silentiarius 
in seiner Beschreibung der Marmorverkleidungen der Hagia Sophia an Wänden und 
Boden davon, dass „die Anmut des Steins vom Farbengemisch noch erhöht“23 werde.

Dass kräftige Komplementärfarben und Kontraste einer besseren Erkennbarkeit 
der Miniaturen in den Exultet-Rollen zugutekamen, ist naheliegend, doch lässt sich 
hier keine Regel ableiten. Gaeta 1 verwendet in der Mater Ecclesia-Szene etwa sehr 
starke Farben, in der Fratres carissimi-Szene hingegen findet sich eine ganz andere 
Farbskala. Ohne Materialuntersuchungen bleibt es schwierig festzustellen, ob dies 
durch den Erhaltungszustand oder durch unterschiedliche Werkstattprozesse bedingt 
ist. Zudem fehlt ein Vergleich mit den Farbigkeiten anderer Medien aus derselben Zeit 
und Region; zur Farbästhetik – im Sinne einer Rezeptionsästhetik – mangelt es bisher 
an Forschung.24 Farben wurden meist nur hinsichtlich verschiedener Semantiken 
behandelt, verstärkt in der Heraldik, aber auch hinsichtlich ihrer sozialen Bedeutun-
gen.25 Die wenigsten Exultet-Rollen wurden bisher materialtechnisch untersucht, 
sodass sich wenige Aussagen über ihre Farbsemantiken oder -ästhetiken treffen lassen, 
doch scheint es sich bei der Objektgruppe um durchweg kostbare Manuskripte gehan-
delt zu haben, für deren Herstellung an Ultramarin und Gold nicht gespart wurde. In 
Bari 1 fand sich in den oberen blauen Farbschichten Azurit, in den darunterliegenden, 
originalen Lagen jedoch Ultramarin.26

	22	 „Über diese Untermalung wird, nachdem sie trocken ist, auf die vorgesehene Stelle Ultramarin 
(lazur), dem reichlich mit Eigelb vermischtes Wasser zugesetzt ist, dünn aufgetragen; und 
darüber trägt man noch eine dickere Schichte, um die Schönheit zu erhöhen“ (super quem, cum 
siccus fuerit, ponatur in suo loco lazur tenuis cum ovi mediolo abundanter aqua mixto temperatus, 
et super hunc iterum spissior propoter decorum), Schedula diversarum artium I, XV, hg. v. Brepohl, 
S. 61.

	23	 Paulus Silentiarius, Ekphrasis, V. 646, hg. u. übers. v. Veh, S. 339.
	24	 Grebe, Farbästhetik. Sie untersucht Farben als Material, geht aber v. a. auf Semantiken und Wer-

tigkeiten ein. Neuere Publikationen beginnen jedoch, diese Lücke zu füllen, vgl. u. a. Stahlbuhk, 
Wandmalerei.

	25	 Vgl. hierzu die Forschungen von Michel Pastoureau, ein Überblick hierzu in Rabel, Jacquesson 
u. Hablot, Michel Pastoureau.

	26	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 96. Dies deutet eventuell darauf, dass um 1025 keine Kosten 
gescheut wurden, während man zu einem späteren Zeitpunkt das Blau zwar auffrischen wollte, 
dafür aber womöglich weniger finanzielle Mittel zur Verfügung hatte.



4.1  Visibile et invisibile  |  225 

Sehen
Materialien der Herstellung, und damit Oberflächen, bedingen in erster Linie die 
visuelle Rezeption von Objekten. Auch antike und mittelalterliche Erklärungsmo-
delle des Sehprozesses begreifen das Materielle des zu sehenden Gegenstandes als 
grundlegenden Aspekt und fragen meist davon ausgehend nach den Vorgängen, 
die zwischen Objekt und sehendem Subjekt vermitteln, oder danach, wie das Sub-
jekt diese Informationen verarbeitet und speichert.27 Wie genau diese Vermittlung 
vonstattenging, entzweite schon die antiken und mittelalterlichen Autorinnen und 
Autoren. Viele gingen von der Annahme einer gasförmigen, unsichtbaren Substanz 
aus, die den Bezug zwischen Objekt und Subjekt herstellte. Albertus Magnus verstand 
diese als spiritus sensibilis, die „zwischen dem Körperlichen und Unkörperlichem“ 
vermittele. Sobald die nötigen Informationen über die äußeren Sinne in den Körper 
eingetreten waren, würden sie über Kanäle zum Gehirn geleitet, wo sie anschließend 
zu Erkenntnis weiterverarbeitet würden.28 Dieses ‚Zwischen‘ dem Objekt und Auge 
sprach auch Aristoteles in ‚De anima‘ an und bezeichnete es dort als diaphanes.29 Das 
Wahrgenommene ist dementsprechend als „die immaterielle Repräsentation der am 
Objekt wahrnehmbaren Eigenschaften“30 zu verstehen, im Erkenntnisprozess findet 
damit auch ein Aufstieg vom Materiellen zum Immateriellen statt.

Vor allem zwei Vorstellungen des Sehprozesses hatten größere Auswirkungen: 
die sogenannten Intromissions- und Extramissionstheorien. Beiden gemeinsam ist 
die Vorstellung eines Vermittlermediums, das das Sehen erst ermöglichte. Im Fall 
der Intromissionstheorien sendete das Objekt Substanzen aus, die dann vom Auge 
aufgenommen und im Gehirn weiterverarbeitet wurden, laut Extramissionstheorien 
war hingegen das Auge Urheber strahlenartiger Substanzen. Extramissionsvorstel-
lungen waren in Schriften antiker Gelehrter wie etwa der ‚Optik‘ des Ptolemaios 
weit verbreitet. Man nahm an, dass das Auge einen Kegel von Sehstrahlen versandte, 
der dann Lage, Größe, Gestalt und Farbe der so gesehenen Gegenstände feststellen 
würde.31 Bis heute wurde davon ausgehend immer wieder argumentiert, dass Sehen 
somit als haptischer Vorgang im Raum verstanden wurde, bei dem Oberflächen 
und Gegenständen ‚abgetastet‘ wurden.32 Das Auge beziehungsweise der Sehstrahl 
habe dabei als Medium gedient, „welches Substanzen transportiert und Berührungen 
herstellt“.33 Der Akt des Sehens wurde einem materiellen Einprägen gleichgesetzt, 
bei dem Formen von außen nach innen übertragen wurden.34 

	27	 Rathmann-Lutz u. Mikosch, Einleitung, S. 11; Rüffer, Raumerfahrung, S. 59.
	28	 Rüffer, Werkprozess, S. 235; Albertus Magnus, ‚De anima‘ II, IV, 11.
	29	 Kiening, Medialität, S. 328.
	30	 Rüffer, Werkprozess, S. 236.
	31	 Mainzer, Naturwissenschaften, S. 21.
	32	 Nelson, Say and See.
	33	 Kiening, Medialität, S. 289.
	34	 Betancourt, Sight, S. 20 f.



226  |  4  Die Rolle im Raum

Beschrieben wird dies etwa von dem Konstantinopolitaner Patriarchen Photios in 
dessen 17. Homilie. Sie entstand für den Ostersamstag des Jahres 867 und sollte von 
der Kanzel in der Hagia Sophia in Anwesenheit der Kaiser Michael III. und Basilius I. 
gesungen werden.35 Photios thematisiert darin den Sehprozess und setzt ihn zunächst 
dem Hören gleich: „Wie die Sprache durch das Gehör übermittelt wird, so wird eine 
Form durch das Sehen in die Tafeln der Seele eingeprägt und gibt denjenigen, deren 
Verstand nicht durch böse Lehren beschmutzt ist, eine Darstellung der Erkenntnis, 
die mit Frömmigkeit einhergeht.“36 Das Sehen ist dem Hören jedoch überlegen, da 
es die memoria formt:

Hat ein Mensch sein Ohr einer Geschichte geliehen? Hat sein Verstand sich 
das Gehörte vergegenwärtigt und in sich aufgenommen? Dann, nachdem 
er es mit nüchterner Aufmerksamkeit beurteilt hat, legt er es in seinem 
Gedächtnis ab. Nicht weniger – ja noch viel größer – ist die Macht des 
Sehens. Denn nachdem es den Gegenstand durch das Ausströmen der 
optischen Strahlen irgendwie berührt und umschlossen hat, sendet es 
auch das Wesen des Gesehenen an den Verstand, um es von dort aus in 
das Gedächtnis zu leiten, wo es sich zu unfehlbarem Wissen konzentriert. 
Hat der Verstand gesehen? Hat er begriffen? Hat er visualisiert? Dann hat 
er die Formen mühelos auf das Gedächtnis übertragen.37

Die Erinnerung wird hier wie das Sehen als haptischer Prozess verstanden, wobei 
Photios ganz offensichtlich auf Aristoteles zurückgreift. Dieser stellte sie sich in De 
memoria et reminiscentia als mentales Bild vor (phantasma, lat. simulacrum oder 
imago) – jedoch unabhängig davon, ob die Erinnerung visuell, auditiv, taktil oder 
olfaktorisch entstand. Das mentale Bild wird dem Geist fast physisch eingeprägt, 
ähnlich, wie ein Siegelring Abdrücke hinterlasse.38 Dementsprechend erklärte sich 
Aristoteles Erinnerung und Wahrnehmung mit der Vorstellung eines Raumes im 
Gedächtnis, wo beides archiviert werden konnte. Sehen und Erinnern wurden somit 
materiell erklärt, ähnlich wie reale Bilder materiellen Raum einnehmen.39

Gerade im Kontext einer Arbeit, die sich mit den materiellen Bedingungen räum-
licher Wahrnehmung auseinandersetzt, ist die Vorstellung vielversprechend, den 
Sehvorgang als haptischen Prozess zu verstehen, der Objekt und Betrachter in einen 
aktiven, materiellen Bezug zueinander setzt. Gegen diese taktilen Erklärungsmo-
delle sprachen sich jedoch bereits vormoderne Gelehrte aus, wobei das Hauptar-
gument gegen diese Vorstellung die Unmöglichkeit des Erkennens von Farben im 

	35	 Photios, Homilies, hg. v. Mango, S. 279.
	36	 Übers. durch die Autorin nach Photios, Homilies, hg. v. Mango, S. 294. 
	37	 Übers. durch die Autorin nach ebd.
	38	 Carruthers, Memory, S. 16 f.
	39	 Ebd., S. 27. „Behold, in those innumerable fields, and dens, and caves of my memory“, Augustinus, 

Confessiones X, IX. 



4.1  Visibile et invisibile  |  227 

Abtastungsprozess war.40 Galen verweist darauf, dass taktiles Fühlen weder Farbe 
noch eine relationale Größe noch die Lage eines Objektes im Raum vermitteln könne, 
und auch Ptolemäus, der eine Verwandtschaft von Tasten und Sehen postulierte, 
merkte an, dass Farbe nur über Sehen, nicht aber über die Haptik wahrgenommen 
werden konnte.41 Vor allem stellte er heraus, dass für den visuellen Wahrnehmungs- 
und damit Erkenntnisprozess das Licht eine ausschlaggebende Rolle spielen muss.42

Die große Bedeutung, die Licht und Farbe im Sehprozess beigemessen wurde, ist 
im Kontext der Exultet-Rollen besonders bedeutsam, da die Objekte erst durch eine 
Lichtregie – das Entzünden der Osterkerze während des Gesangs – ihre Wirkung entfal-
teten. Erst der sakralste Moment der Osterliturgie ermöglichte somit das Erkennen der 
Bilder. Mögliche theologische Aspekte dieses Vorgangs lassen sich schließlich schwer 
bestimmen, da die Position von Bildern in der Liturgie nicht institutionalisiert war.

4.1.3	 Bilder in der Liturgie

Bilder sind generell zum Vollzug der Liturgie nicht notwendig, der Ordo Missae etwa 
sah ihren Gebrauch im Ritual nicht vor. Ausnahmen bilden spezifische Ikonen oder 
acheiropoíeta, also Kultbilder, denen eine sakrale aura zugeschrieben wurde – wie 
etwa dem Mandylion von Edessa – und um die sich besondere Liturgien ausbilde-
ten.43 Bilder wurden jedoch oft zur Verdeutlichung theologischer Maximen ver-
wendet; sie konnten die Liturgie unterstützen. Auch die Vorbehalte gegen Bilder im 
religiösen Gebrauch, die in der Vergangenheit zu Diskussionen bis hin zu Schismen 
führten, legen nahe, dass dem Bild eine wichtige Stellung im Ritual zukam. In Byzanz 
diskutierten Theologen etwa ab dem 8. Jahrhundert, inwiefern das Heilige in Bild 
und Skulptur materialisiert werden könne und dürfe.44 Bekanntermaßen waren die 
Theologen in den Gebieten des ehemaligen Weströmischen Reichs bilderfreundlicher; 

	40	 Betancourt, Sight, S. 3
	41	 Ebd., S. 5. Auch Johannes von Damaskus thematisiert dies und meint, das Sehen sei mehr als 

Tasten, da auch Farben, Positionen und der dazwischenliegende Raum erkannt würden, Johannes 
von Damaskus, Expositio fidei 2,18, nach Betancourt, Sight, S. 11.

	42	 In omnibus uero que secundum principum neruosum communia sunt sensibus, tactus et uisus 
participant sibi, excepto in colore. Color enim nullo sensuum dinoscitur nisi per uisum. Debet ergo 
color esse sensibile proprium uisui, et ideo factus est color id quod primo uidetur post lumen, Pto-
lemäus, Optics 2,13, zitiert nach Betancourt, Sight, S. 6. Augustinus zufolge verlange jegliche 
Erkenntnis sogar zunächst nach dem Licht, vgl. De genesis ad litteram, XII, 16, 15 und 32, Allers, 
Doctrine, S. 27. Für diesen Hinweis danke ich Steffen Zierholz (Tübingen). Angesprochen wird 
dieser Erkenntnisprozess auch bei Theophilus, wenn er das farbige Glas beschreibt: Erst durch 
Licht entstünden die Farben und damit die Bilder aus Glas, Schedula diversarum artium II, 
Prolog, hg. v. Brepohl, S. 145.

	43	 Fricke, Ecce fides, S. 28–31. Bei ikonoklastischen Aspekten ist auch zu unterscheiden zwischen 
dem zwei- und dem dreidimensionalen Bild, das idolatrieanfälliger gewesen sei, Kessler, 
Experiencing, S. 91 f.

	44	 Fricke, Ecce fides, S. 24–28.



228  |  4  Die Rolle im Raum

diese Haltung muss auch für die Illuminierung der Exultet-Rollen ausschlaggebend 
gewesen sein. Nur im Fall der ersten beiden Bareser Rollen, die noch unter byzanti-
nischer Herrschaft entstanden, ist zu überlegen, inwiefern eine orthodox geprägte 
Bildkultur die Planung der Manuskripte hätte beeinflussen können. Doch wurde in 
Kapitel 2.3 deutlich herausgestellt, dass der ausgeprägte Bildgebrauch der Exultet-
Rollen in deutlichem Kontrast zu den weitaus spärlicher bebilderten orthodoxen 
Rollen stand; dass dieser Gebrauch die Rollen sogar als durchaus ‚westliche Medien‘ 
charakterisierte (vgl. Kap. 2.3.3).

Wo sich Äußerungen christlicher Theologen zur Bedeutung und zu Funktionen 
des Bildes im sakralen Kontext finden lassen, berief man sich bekanntermaßen meist 
auf einige Passagen aus zwei Briefen Gregors des Großen, die dieser an den Bischof 
Serenus von Marseille adressierte.45 Gregor verurteilt darin, dass Serenus Statuen im 
Kircheninneren hatte zerstören lassen, da Letzterer der Meinung war, dass sie die 
Gläubigen zur Idolatrie verleiten würden. Gregor kritisiert zwar das Handeln der 
Gläubigen, aber auch die Reaktion des Serenus,

[d]enn was den Lesenden die Schrift gewährt, dies leistet das Bild für die 
unwissenden Betrachter, weil die Ungebildeten in ihm erkennen, wonach 
sie trachten sollen. In ihm lesen jene, die die Buchstaben nicht kennen. 
Vornehmlich für die Heiden steht daher das Bild anstelle der Lesung.46

Mittelalterliche Theologen – unter ihnen Agobard von Lyon (‚De picturis et imaginis‘), 
Walahfrid Strabo (‚De exordiis et incrementis‘), Sicard von Cremona, Johannes Beleth 
und Wilhelm Durandus – griffen diese Äußerungen Gregors auf, um eine Funktion 
des Bildes zur Belehrung der des Lesens nicht Fähigen zu begründen.47 Doch scheint 
damit bei Gregor keine Rechtfertigung des Bildgebrauches einhergegangen zu sein; 
Bilder waren im christlich-westeuropäischen Raum nie wirklich umstritten. Immer 
wieder wurde in der Forschung auch darauf verwiesen, dass Gregor hier eigentlich 
falsch verstanden wurde; er habe nicht ausdrücken wollen, dass das Bild den Betrach-
tenden erziehen, sondern mehr noch ihn zur Anbetung Gottes über die dargestellten 
Bilder verleiten sollte.48 Dennoch sollte nicht außer Acht gelassen werden, dass die 

	45	 Grundlegend Chazelle, Pictures.
	46	 Nam quod legentibus scriptura, hoc idiotis praestat pictura cernentibus, quia in ipsa ignorantes 

uident quod sequi debeant, in ipsa legunt qui litteras nesciunt; unde praecipue gentibus pro lectione 
pictura est, nach Rüffer, Werkprozess, S. 552 f. 

	47	 Zur mittelalterlichen Rezeption vgl. Fricke, Ecce fides, S. 113–133. Fricke legt dar, dass sich 
die Vorstellung der belehrenden Bildfunktion bereits bis auf Augustinus und Johannes Chry-
sostomos zurückzuführen lässt, ebd., S. 196 f. Johannes Beleth unterschied in seiner ‚Summa de 
ecclesiasticis officiis‘ zudem zwischen Bildern (picturae) und Schmuck (ornamenta). Mit picturae 
meinte er dabei alle figürlichen Darstellungen, egal welchen Materials oder Genre, Rüffer, 
Werkprozess, S. 313; Carruthers, Memory, S. 221.

	48	 Chazelle, Pictures, S. 141, 145; Rüffer, Werkprozess, S. 414–456; Curschmann, Pictura. Die 
Opposition von literatus und illiteratus ist keine Gegenüberstellung von solchen der Schrift Kun-
digen und Analphabeten, wie Émile Mâle annahm, sondern unterschied zwischen denjenigen, 



4.1  Visibile et invisibile  |  229 

mittelalterliche Gregor-Rezeption den Fokus auf eine vermeintlich von ihm geforderte 
Erziehungsfunktion des Bildes legte. 

Ebenfalls auf Gregors Aussagen aufbauend wurden weitere Bildfunktionen im 
Schmücken des Kirchenraumes und im Dienste der memoria ausgemacht.49 Sicard von 
Cremona (gest. 1215) zufolge half der materielle Schmuck der Kirchen den Gläubigen, 
vom sichtbaren zum unsichtbaren Schmuck aufzusteigen und so das Heilsversprechen 
nachzuvollziehen – ut per visibilia ad invisibiles moveamur ornatus.50 Damit ist die 
Debatte um das Bild ähnlich gelagert wie die um das Material; mit Gregors Sätzen 
wurden womöglich auch Materialpracht und hohe Ausgaben für Bauten gerechtfer-
tigt.51 So verteidigt etwa Abt Suger materiell kostbare Objekte und Materialien in 
diesem Sinn, dass diese „dem Dienst an der hochheiligen Eucharistie gewidmet“ seien, 
womit er die Pracht auch liturgisch legitimiert.52 Um Kritikern sowie dem Verdacht 
der Verschwendungssucht entgegenzutreten, verdeutlichte er zudem: 

Und da bei stummer Kenntnisnahme durch den Augenschein die Ver-
schiedenartigkeit des Materials, des Goldes, der Edelsteine und der Perlen 
ohne Beschreibung nicht leicht verstanden wird, haben wir das Werk, das 
allein den Unterwiesenen sich erschließt und das zum Glanz herrlicher 
Allegorien erstrahlt, der Schrift anvertrauen lassen.53

Schrift fungiert hier anstatt des Bildes zur Verdeutlichung theologischer Inhalte, wo 
das Material an die Stelle des Bildes tritt.54 Damit unterstellt sich auch Suger der 
medialen Hierarchie, die den logos an oberste Stelle setzt. 

Trotz seiner als kritisch bekannten Haltung kostbaren Materialien und Schmuck 
gegenüber empfahl auch Bernhard von Clairvaux Bilder im Kirchenraum als nützlich 
für die Laien, da sie das Heilige nachvollziehbar machten. Im Kapitel De picturis et 
sculpturis, auro et argento in monasteriis seiner ‚Apologia‘, die er zwischen 1121 und 
1126 in Briefform an den Abt Wilhelm von Saint Thierry adressierte, bezeichnete er 
Bilder und kostbare Materialien als überflüssig, sie hielten gar vom eigentlichen Inhalt 

die in den theologischen Schriften ausgebildet waren, und denen, die darin unerfahren waren; 
Rüffer, Werkprozess, S. 318. Zudem scheint die Lesefähigkeit verbreiteter gewesen zu sein, 
als heute gemeinhin angenommen wird, Carruthers, Memory, S. 221.

	49	 Fricke, Ecce fides, S. 113 f.
	50	 Rüffer, Werkprozess, S. 313 f.
	51	 Curschmann, Pictura, S. 256; Kessler, Experiencing, S. 94 f. 
	52	 Suger, De administratione 231, 1040–1043, nach Rüffer, Werkprozess, S. 315.
	53	 Et quoniam tacita uisus cognitione materiei diuersitas, auri, gemmarum, unionum absque descrip-

tione facile non cognoscitur, opus quod solis patet litteratis, quod allegoriarum iocundarum iubare 
resplendet, apicibus litterarum mandari fecimus, Suger, De administratione 220, 993–997, zitiert 
nach Rüffer, Werkprozess, S. 318. 

	54	 Doch stößt Sugers Anspruch an Grenzen, wo die Fähigkeit des Lesens nicht von allen Gläubigen 
beherrscht wurde; er selbst spricht die Notwendigkeit der theologischen Unterweisung für das 
Verständnis an.



230  |  4  Die Rolle im Raum

des Glaubens und damit vom Glauben selbst ab, indem sie das Auge zu sehr verführ-
ten.55 Doch bezieht er sich auf einen rein monastischen Kontext, zudem richtet sich 
sein Text offensichtlich auch auf kirchenpolitischer Ebene gegen die Cluniazenser.56 
Trotz der Gefahren des Bildes, zu verführen, überwiegen somit im römisch-christlich 
geprägten Europa die Gründe für das Bild.

Auch für Mönche konnten Bilder eine wichtige Rolle spielen, und zwar für die 
Einbildungskraft: Bilder unterwiesen nicht nur, sondern konnten auch zum Mitleid 
anregen (compungere).57 Walahfrid Strabo (gest. 849) ist etwa in dieser Hinsicht zu 
verstehen, wenn er schreibt: ex pictura passionis dominicae vel aliorum mirabilium 
ita compugni, ut lacrimis testentur exteriores figuras cordi suo quasi lituris impressas.58 
Deutlicher – und im negativen Sinn – formuliert Hrabanus Maurus den memorialen 
Effekt von Bildern. Er „billigte den Bildern lediglich zu, dass sie allein in Erinnerung 
rufen können und nur ein dürftiger Ersatz für das geschriebene Wort seien.“59

Wilhelm Durandus (gest. 1296) führte diese „den Geist bindende und vergegen-
wärtigende Wirkung der Bilder“ im 13. Jahrhundert weiter aus: 

Denn die Malerei scheint den Geist mehr zu bewegen als die Schrift. Durch 
die Malerei wird nämlich die Geschichte vor Augen gestellt, gerade als 
ob sie im gegenwärtigen Menschenalter gesehen werde, aber durch die 
Schrift wird die Geschichte gleichsam durch das Gehör, das den Geist 
weniger bewegt, ins Gedächtnis gerufen. Daher kommt es auch, dass wir 
in der Kirche den Büchern nicht so viel Ehrfurcht entgegenbringen wie 
den Bildnissen und den Malereien.60

Durandus schrieb Bildern eine größere Fähigkeit zu, die Gläubigen emotional zu 
bewegen, als dies das Lesen oder Hören der Heiligen Schrift vermöge.61 Auch wenn 
Durandus erst in der Mitte des 13. Jahrhunderts lebte und viele seiner Überlegungen 
zur Bedeutung des Bildes nicht mit dem Denken zu Beginn des 11. Jahrhunderts 

	55	 Kruse, Begründungen, S. 110.
	56	 Rüffer, Werkprozess, S. 315. Vgl. dazu auch Frese, Bernhard von Clairvaux, S. 31 f., bzw. 

gesamte Publikation sowie Büchsel, Materialpracht, S. 167 f., bzw. ganzer Aufsatz.
	57	 Signori, Repräsentatio, S. 38.
	58	 Walahfrid Strabo, Libellus, hg. v. Harting-Corrêa, S. 73–81; Signori, Repräsentatio, S. 39. 

„Representation (...) was understood not in an objective or reproductive sense as often as in 
a temporal one; signs make something present to the mind by acting on memory“, Carruthers, 
Memory, S. 221 f. An anderer Stelle gesteht Walahfrid Bildern allerdings nur eine belehrende 
Funktion zu, Fricke, Ecce fides, S. 131.

	59	 Fricke, Ecce fides, S. 121.
	60	 Pictura namque plus uidetur mouere animum quam scriptura. Per picturam quidem res gesta ante 

oculos ponitur quasi in presenti generi uideatur, sed per scripturam res gesta quasi per auditum, 
qui minus animum mouet, ad memoriam reuocatur. Hinc etiam est quod in ecclesia non tantam 
reuerentiam exhibemus libris quantum ymaginibus et picturis, Wilhelm Durandus, Rationale 
Divinorum officiorum I, 3,4 zitiert nach Lentes, Ereignis, S. 159.

	61	 Ebd.; Rüffer, Werkprozess, S. 413.



4.1  Visibile et invisibile  |  231 

gleichgesetzt werden können, bieten seine Schriften einen wichtigen Anhaltspunkt 
für die Stellung von Bildern in der Liturgie. Thomas Lentes verweist in diesem Sinne 
auf das Paradox eines „liturgische[n] Performanzraum[es]“, der trotz des liturgischen 
Nicht-Gebrauches von Bildern gleichermaßen auch ein ‚Bilderraum‘ war.62 Er geht 
davon aus, dass Liturgie und Bild, und damit Ritual und Repräsentation, eng mitei-
nander zusammenhingen, auch wenn dies nicht durch das Ritual vorgegeben war.63

Bild und Wort
Gregor der Große verglich den Erkenntnisprozess des Bildhaften mit dem des Lesens, 
verwies also auf eine ähnliche ‚Lesbarkeit‘ beider Systeme.64 In dieser immer wieder 
stattfindenden Gegenüberstellung von Bild und Text wird, gerade vor dem Hinter-
grund der Bedeutung des logos für die christliche Heilslehre, auch die große Bedeutung 
des Bildes offensichtlich. Auch im Hinblick auf die möglichen Bildfunktionen der 
Exultet-Miniaturen ist das Verhältnis von Text und Bild in Augenschein zu nehmen. 

Augustinus unterschied deutlich zwischen Bild und Schrift; Schrift könne mehr 
als das Bild. So legte er in seinem Kommentar zum Johannesevangelium dar, wenn 
schöne Buchstaben zu sehen wären, wäre es nicht genug, die Hand des Schreibers 
zu loben, weil er sie regelmäßig und schön (pulchras) gemacht habe. Auch käme es 
darauf an, den Inhalt dieser Buchstaben zu lesen und zu verstehen. Es sei eine Sache, 
das Schöne zu bewundern, noch bedeutender sei es aber, das, für das es stehe, zu 
verstehen – wobei Augustinus das Verstehen mit dem Lesen in Analogie setzte.65 
Sehen und Lesen sind demnach zwei verschiedene Systeme, dem Lesen komme ein 
höherer Erkenntnisgewinn zu als dem Sehen.66 Auch Hugo von St. Viktor legt dies 
an einer Stelle im ‚Didascalicon‘ nahe: 

Wenn ein des Lesens Unkundiger ein offenes Buch vor sich sieht, erblickt er 
zwar die äußere Gestalt des Textes, erkennt aber nicht die Buchstaben: So 

	62	 Lentes, Ereignis, S. 156.
	63	 Ebd.
	64	 Epist., XI, 10, zitiert nach Rüffer, Werkprozess, S. 552 f.; vgl. auch Carruthers, Memory, S. 222; 

Chazelle, Pictures, S. 144 f.
	65	 Sed quemadmodum, si litteras pulchras alicubi inspiceremus, non nobis sufficeret laudare scriptoris 

articulum quoniam eas pariles, eaquales decorasque fecit, nisi etiam legeremus quid nobis per illas 
indicaverit, ita factum hoc qui tantum inspicit delectatur pulcritudine facti ut admiretur artificem, 
qui autem intellegit quasi legit. Aliter enim videtur pictura, aliter videntur litterae. Picturam cum 
videris, hoc est totum vidasse laudasse; litteras cum videris, non hoc est totum, quoniam commo-
neris et legere. Etenim dicis, cum videris litteras, si forte non eas nosti legere. Quid putamus esse 
hoc scriptum est? Interrogas quid sit, cum iam videas aliquid. Aliud tibi demonstraturus est a quo 
quaeris agnoscere quod vidisti. Alios ille oculos habet, alios tu. Nonne similiter apices videtis? Sed 
non similiter signa cognoscitis. Tu ergo vides et laudas; ille videt, laudat, legit et intellegit. Quia 
ergo vidimus, quia laudavimus, legamus et intellegamus, Augustinus, In Iohannis Evangelium, 
zitiert nach Chazelle, Pictures, S. 146 f.

	66	 Vgl. dazu auch Curschmann, Pictura, S. 257.



232  |  4  Die Rolle im Raum

töricht und kreatürlich ist der Mensch, der in den sichtbaren Geschöpfen 
nicht das, was göttlich ist, durchschaut, weil er nur die äußere Gestalt sieht, 
und nicht den inneren Sinn erkennt. Derjenige aber, der vom Geist erfüllt 
ist, betrachtet in dem Buch zwar die äußere Schönheit des Werkes, nimmt 
aber innen das auf, was an der göttlichen Weisheit bewundernswert ist. 
Und so gibt es niemanden, dem die Werke Gottes nicht wunderbar erschei-
nen, auch wenn der Törichte in ihnen nur die äußere Gestalt bestaunt, der 
Weise hingegen durch das, was er äußerlich sieht, den tiefen Gedanken 
der göttlichen Weisheit ergründet, als wenn an ein und derselben Schrift 
der eine die Farbe und Form der Schriftzeichen rühmt und der andere den 
Sinn und die Bedeutung lobt.67

Die Aufmerksamkeit für das Materielle kritisiert auch er; er billigt sie allein für 
die Unverständigen. Doch verurteilt er dies nicht; beide Wege – das Sehen und das 
Lesen / Verstehen – führten auf ihre Art und Weise zu Gott. Das Buch fungiert bei 
Hugo von St. Viktor auch als Metapher für die Schöpfung Gottes; ein jeder könne 
diese wahrnehmen und preisen, auch wenn das tiefere Verständnis für den Glauben 
fehle. So fungiere auch hier – ganz im Sinne der Gregor-Rezeption – das Bild als Art 
Buchstabe für die nicht in der Theologie Ausgebildeten.

In all diesen Gegenüberstellungen von Bild und Text wird offensichtlich, dass im 
Christentum mit der Zentralität des logos die Schrift dem Bild prinzipiell übergeordnet 
war.68 Trotz dieser Hierarchie gestand man dem Bild eine höhere Memorierbarkeit 
zu als dem gesprochenen oder geschriebenen Wort.69 Nicht zuletzt sollten ja auch 
Ekphrasen durch das Aufrufen innerer Bilder die Memorierbarkeit des Gehörten 
unterstützen. Offensichtlich wird dies etwa bei Gervasius von Canterbury, wenn 
er in ‚De combustione et reparatione Cantuariensis ecclesiae‘ den normannischen 
Bau nur ansatzweise beschreibt und an mehreren Stellen darauf hinweist, „dass die 
Anschauung wirksamer lehre, als es das geschriebene Wort vermag (efficacius docebit 
visio quam dictio), dass sich im Sehen alles besser erschließe als im Hören (omnie 
visu melius quam auditu)“.70 Die Exultet-Rollen machten es den mittelalterlichen 

	67	 Quemadmodum autem si illiteratus quis apertum librum videat, figuras aspicit, litteras non 
cognoscit: ita stultus et animalis homo, qui non percipit ea quae Dei sunt, in visibilibus istis cre-
aturis foris videt speciem, sed intus non intelligit rationem. Qui autem spiritualis est, et omnia 
dijudicare potest, in eo quidem quod foris considerat pulchritudinem operis, intus concipit quam 
miranda sit sapientia Creatoris. Et ideo nemo est cui opera Dei mirabilia non sint, dum insipiens 
in eis solam miratur speciem; sapiens autem per id quod foris videt profundam rimatur divinae 
sapientiae cogitationem, velut si in una eademque Scriptura alter colorem seu formationem 
figurarum commendet; alter vero laudet sensum et significationem, Hugo von St. Viktor, Didas-
calicon, VII: De tribus diebus, in: Patrologia Latina 176, hg. von Migne, Sp. 814B, zitiert nach 
Kruse, Begründungen, S. 112.

	68	 Rüffer, Werkprozess, S. 413. Vgl. dazu auch Carmassi u. Winterer, Überlegungen, S. XVIII.
	69	 Curschmann, Schnittpunkt, S. 25.
	70	 Rüffer, Raumerfahrung, S. 70. Dieser Passus ist wohl als Einladung zu verstehen, den Sakral-

raum in Canterbury auch physisch zu betreten.



4.1  Visibile et invisibile  |  233 

Gläubigen um einiges leichter: Die enge, materielle Verbindung von zu sehendem 
Bild und zu hörendem Text in den liturgischen Rollen ‚ersparte‘ den Gläubigen die 
Konstruktion innerer Bilder, unterstützte sie aber dennoch in der Memorierung 
des Gesprochenem – sofern sie Latein verstanden. Offen bleibt in diesem Sinne, ob 
die bessere Memorierbarkeit des Bildhaften gegenüber der des Wortes dabei an ein 
Verständnis des Letzteren gebunden war oder ob sich das Bild ab einem gewissen 
Zeitpunkt von dieser Kausalität emanzipierte. 

Der Kirchenraum war durch ein Zusammenspiel von bildlicher und skulpturaler 
Ausstattung, von Gesang und lectio geprägt, welche auf die Vergegenwärtigung des 
Heilsgeschehens abzielte. Aber nicht nur in der memoria, mehr noch in der compas-
sio – „dem Mitleiden in der Vergegenwärtigung der Passion Jesu“ – solle der Gläubige 
sich den Heilsweg zum ewigen Leben vor Augen führen.71 Schon vor Durandus wurde 
dieser emotionale Aspekt auch für die Unterweisung der Laien als nützlich angese-
hen. In der ‚Schedula diversarum artium‘ findet sich im 3. Prolog eine dahingehend 
äußerst aufschlussreiche Passage:

Wenn aber zufällig die gläubige Seele die Darstellung des Leidens unseres 
Herrn, wie es sich in seinen Gesichtszügen ausdrückt, erblickt, wird sie 
von Reue erfaßt; wenn sie sieht, wieviele Martern die Heiligen an ihren 
Leibern ertrugen und welchen Lohn des ewigen Lebens sie erhielten, 
bemüht sie sich um die Beachtung eines besseren Lebenswandels; wenn 
sie betrachtet, wie groß die Wonnen im Himmel, und wie groß die Qualen 
im Höllenfeuer sind, dann wird sie vom Vertrauen auf ihre guten Taten 
belebt und bei Betrachtung ihrer Sünden von Furcht erschüttert.72

Die compassio wie auch die Besserung der eigenen Lebensführung gelinge nur durch 
das Zurück- und Hineinversetzen in die heilsgeschichtlichen Ereignisse, die im Bild 
aufgerufen werden. Memoriale Aspekte gehen somit mit der emotionalen Immersion 
einher.73 

	71	 Bruggisser-Lanker, Wahrheitssuche, S. 29. 
	72	 His virtutum astipulationibus animatus, carissime fili, domum Dei fiducialiter aggressus tanto lepore 

decorasti; et laquearia seu parietes diverso opere diversisque coloribus distinguens paradysi Dei 
speciem floribus variis vernantem, gramine foliisque virentem, et sanctorum animas diversi meriti 
coronis foventem quodammodo aspicientibus ostendisti; quodque Creatorem Deum in creatura 
laudant et mirabilern in operibus suis praedicant, effecisti. Nec enim perpendere valet humanus 
oculus, cui operi primum aciem infigat: si respicit laquearia, vernant quasi pallia; si consideret 
parietes, est paradysi species; si luminis abundantiam ex fenestris intuetur, inestimabilem vitri 
decorem et operis pretiosissimi varietatem miratur. Quod si forte Dominicae passionis effigiem 
liniamentis expressam conspicatur fidelis anima, compungitur; si quanta sancti pertulerunt in 
suis corporibus cruciamina quantaque vitae eternae perceperunt praemia conspicit, vitae melioris 
observantiam arripit; si quanta sunt in coelis gaudia quantaque in Tartareis flammis cruciamenta 
intuetur, spe de bonis actibus suis animatur et de peccatorum suorum consideratione formidine 
concutitur, Schedula diversarum atrium III, Prolog, hg. v. Brepohl, S. 246.

	73	 Eine bewusste Bildtheologie entstand erst im 13. Jh., Signori, Repräsentatio, S. 39.



234  |  4  Die Rolle im Raum

4.1.4	 (Nicht-)Sichtbarkeit von Bild und Schrift

Die grundlegende Frage nach der tatsächlichen Sichtbarkeit von Bild und Text in den 
Exultet-Rollen ist daneben eigenständig zu betrachten. Offensichtlich wurde bereits, 
dass der basilikale Grundriss sowie die liturgische Ausstattung und deren Ausrichtung 
für viele der betrachtenden Personen nur eine eingeschränkte, restringierte Sichtbar-
keit beider Zeichensysteme zuließen. Nicht nur standen viele der Gläubigen schlicht 
zu weit entfernt vom Bild, um dieses detailgenau zu erkennen, zudem erschien ihnen 
die Schrift auch noch kopfüber und war somit nicht lesbar. Einige Miniaturen der 
Exultet-Rollen legen ihre Visibilität jedoch bildlich nahe – das Sehen im Ritual scheint 
von Bedeutung gewesen zu sein. So drapiert ein Kleriker in der Kerzenweihe von 
Troia 3 den Rotulus – womöglich auch, um dessen bessere Sichtbarkeit zu gewähr-
leisten (vgl. Abb. 54). In der Kerzenweihe-Szene von Paris nouv. acq. lat. 710 ist einer 
der Laien im Begriff, voller Ehrfurcht zum Diakon hinaufzuschauen (vgl. Abb. 2). In 
der in London aufbewahrten Rolle erscheinen die Täuflinge nahe der Rolle – eventuell, 
um die Bilder besser bestaunen zu können (Abb. 113). Die Rekonstruktion der litur-
gischen Ausstattung und ihrer Nutzung in Kapitel 3.1 legte nahe, dass es den Gläubigen 
möglich war, nah an den Ambo und damit die Rolle heranzutreten. Doch beschränkte 
sich diese Möglichkeit nur auf einen Bruchteil der im liturgischen Raum anwesenden 
Gläubigen.

Viel wurde zur Visibilität des eigentlich nicht Sichtbaren – also des Göttlichen – in 
der Kunstgeschichte gearbeitet, weniger zur Invisibilität des theoretisch Sichtbaren.74 
Bildern kam im Kirchenraum einerseits die Funktion zu, das nicht Sichtbare, Heilige 
zu visualisieren. Dem stand die Tatsache gegenüber, dass sakrale Räume in großem 
Maße von nicht sichtbaren Bildern und Inschriften charakterisiert waren und sind. 
Schrift wurde manchmal erst im Ritual enthüllt, manchmal fungierte sie allein iko-
nisch als Verweis auf das gesprochene Wort.75 Dass bei nicht sichtbaren Bildern der 
auditive Aspekt eine bedeutende Rolle gespielt haben mag, verdeutlicht die bereits 
zitierte Ekphrasis der Cappella Palatina, in der Philagathos über die bebilderte und 
beschriftete Muqarnas-Decke festhält:

Von der Decke kann man nie genug sehen; es ist wunderbar, sie anzusehen 
und von ihr zu hören. Sie ist mit filigranen Schnitzereien verziert, die wie 
kleine Kassetten geformt sind; alles ist mit Gold überzogen und ahmt den 
Himmel nach, wenn Heerscharen von Sternen in der klaren Luft glänzen.76

	74	 Vgl. etwa Ganz u. Lentes, Ästhetik; Rathmann-Lutz u. Mikosch, Visibilität; Schellewald, 
Zeremoniell, S. 141–166. Erst in letzter Zeit liegt die Aufmerksamkeit auch auf nicht sichtbaren 
Bildern, vgl. etwa den Heidelberger SFB Materiale Textkulturen oder Brenk, Visibility; McGinn, 
Trinity.

	75	 Vgl. etwa den sog. Krönungsmantel Rogers II., Dolezalek, Arabic Script, S. 156–160 oder die 
Inschrift in der Kuppel von Santa Maria dell’Ammiraglio, Tranchina, Martorana.

	76	 Übers. durch die Autorin nach Appendix in Grube u. Johns, Ceilings.



4.1  Visibile et invisibile  |  235 

Abb. 113 | Kerzenweihe, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Montecassino; London, British Library, Ms. 
Add. 30337 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 263).



236  |  4  Die Rolle im Raum

Philagathos beschreibt hier nicht nur das Staunen, das der Anblick der Decke auslöse, 
sondern ebenfalls jenes, das vom Sprechen über die Decke ausgehe. Vom Boden aus 
erschien die Decke tatsächlich als sternengleiches Gebilde; keinesfalls hätten die 
kleinteiligen Darstellungen von Musikern, Tänzern und anderen höfischen Themen 
erkannt werden können, ebenso wenig die noch kleineren arabischen Inschriften, 
die sich an den Kanten der bienenkorbförmigen Holzstrukturen entlangziehen. Die 
Ekphrasis legt aber nahe, dass über die Decke und damit womöglich auch über ihre 
Bilder gesprochen wurde und dass sich so ein Wissen um das Dargestellte verbreiten 
konnte.77 Die Möglichkeit, Bilder und Skulpturen auch über das Auditive wahrzuneh-
men, mag in vielen Fällen mitgedacht sein – es ist zu bedenken, dass frühere Zeiten 
weitaus mündlicher funktionieren, als wir dies heute kennen. Der Wahrnehmungsas-
pekt der Akustik ergänzt damit auch Überlegungen zum allein göttlichen Adressaten 
von nicht sichtbaren Bildern in sakralen Räumen (vgl. Kap. 4.2).78 

Präsenz
Wo Bilder im liturgischen Kontext von Bedeutung, aber nicht vollends zu erkennen 
waren, spricht Eric Palazzo von Präsenz: „Le immagini liturgiche, inteso in senso largo, 
non sono state concepite principalmente per essere viste. Nel medioevo il legame fra 
iconografia e liturgie passa per la nozione di presentia.“79 Das Bild in seiner Präsenz 
implizierte kein genaues Erkennen seiner Ikonografie; mehr begleitete es visuell das 
rituelle Geschehen und konnte damit dessen Wirkung verstärken.80 Präsenz meint 
somit die „materielle Anwesenheit und Verfügbarkeit“, also das „sichtbare und effek-
tive Vorhandensein“ von Text und Bild und deren Wirkung.81 Wo Bilder nicht sichtbar 
waren, aber ein Wissen um ihre Anwesenheit vorausgesetzt werden kann, prägte der 
Heidelberger Sonderforschungsbereich 933 ,Materiale Textkulturen‘ den Begriff der 
‚restringierten Präsenz‘,82 der auch ein Unterscheiden von Adressatengruppen und 

	77	 Vgl. zur Nicht-Sichtbarkeit der Bilder und Inschriften Johns, Inscriptions, S. 132–135, 138 f. 
Er schlägt vor, dass die Inschriften von unten v. a. als visuelle Markierung der Sternformen 
funktionierten, S. 140. Dazu, dass mehrere Ebenen, auch die auditive, in Texten oft mitgedacht 
wurden vgl. Stella, Versus, S. 181 f. 

	78	 Vgl. ähnliche Überlegungen bei Mersch, Ereignis, S. 157–161.
	79	 Piva, Spazio, S. 160.
	80	 Ebd., S. 161. Zum rituellen Zusammenhang des Präsenzbegriffs vgl. auch Brodbeck u. Poilpré, 

Visibilité.
	81	 Keil u. a., Präsenz, S. 4.
	82	 Grundlegend zur restringierten Schriftpräsenz siehe Frese, Keil u. Krüger, Sacred Scripture. 

Der Begriff der „restringierten Präsenz“ wurde von dem Altorientalisten Markus Hilgert für die 
theoretische Grundlage zur Text-Anthropologie des Heidelberger Sonderforschungsbereichs 933 
eingeführt: „Einen typologischen Sonderfall stellen diejenigen Arrangements von Objekten und 
Körpern dar, innerhalb derer ein oder mehrere Artefakte mit Sequenzen sprachlicher Zeichen 
so platziert sind, dass nur bestimmte oder gar keine Akteure dieses Geschriebene temporär 
oder permanent rezipieren können. Solche Arrangements weisen eine restringierte Präsenz des 
Geschriebenen auf“, zitiert nach Keil u. a., Präsenz, S. 5, Anm. 28.



4.1  Visibile et invisibile  |  237 

damit Fragen nach Zugänglichkeiten und Machtverteilungen möglich macht.83 Prin-
zipiell hängt der Präsenzbegriff jedoch eng mit der Möglichkeit von Sichtbarkeit und 
damit auch von materiellen Voraussetzungen ab.84 Im Falle der Exultet-Rollen wird dies 
aufgrund der doppelten Kommunikationsstruktur besonders deutlich: Hier fungiert die 
Schrift – zusammen mit der Musiknotation – nur für den Diakon als lesbares Zeichen-
system, für alle anderen Anwesenden war sie nicht nur durch die Entfernung nicht 
lesbar – sie erschien zudem kopfüber. Dennoch war sie als Schrift erkennbar, erschien 
aber bildgleich und charakterisiert in erster Linie durch ihre ikonische Präsenz.85

Mittelalterliche Verfasser setzten sich nicht nur mit dem Bild als Schrift ausei-
nander, sondern auch mit der Schrift als Bild, wie die oben zitierte Stelle aus dem 
‚Didascalicon‘ zeigte. Nach Hugo von St. Viktor – aber auch Augustinus – hatte der 
Unwissende trotz allem die Möglichkeit, die Schönheit der Buchgestaltung wahr-
zunehmen, ohne dass er die genaue Bedeutung des Buchinhaltes kannte. Positiver 
formulierte Gilbertus Crispinus, Abt von Westminster (1085–1117), die Ikonizität 
von Schrift: „Genau wie Buchstaben auf bestimmte Weise die Formen und Zeichen 
gesprochener Worte sind, existieren Bilder als Formen und Zeichen der Schrift.“86 
Schrift kann in der Art ihrer Wahrnehmung also bildgleich wirken, auch wenn sich 
die Funktion beider Zeichensysteme voneinander unterscheidet. Die Praxis der Buch-
produktion legt diese Annäherung ebenfalls nahe, etwa wenn Malerinnen oder Maler 
sich im Bild als schreibend darstellten (vgl. dazu Kap. 2.2.3). Beiden Zeichensystemen 
gemeinsam ist die Fähigkeit zur Materialisierung: Der Codex oder die Rolle fungiert 
über den logos als ‚Fleisch‘ gewordenes Wort Gottes, das Bild als Festhalten der 
Heilsgeschichte – beides versinnbildlicht damit auch die doppelte Natur Christi.87

Im Falle der Exultet-Rollen kommt neben der Sichtbarkeit und Bedeutung der 
Oberflächen ein mobiler Charakter hinzu: Eine direkte Sichtbarkeit war durch die 
Bewegung des Objektes zum einen eingeschränkt, zum anderen fokussierte die Bewe-
gung seine Präsenz.88 Zudem wurde in den vorangehenden Zeilen deutlich, dass 
neben der tatsächlichen Sichtbarkeit vor allem das Wissen um die Anwesenheit 
ausschlaggebend war. Ein neues Spannungsverhältnis baute sich so zwischen diesem 
Wissen und einem gleichzeitigen Nicht-Sehen-Können auf, wie es oft der Fall war bei 
illuminierten Büchern, die in der Liturgie zum Einsatz kamen. Die Erkennbarkeit des 
Buches an sich aus der Ferne mag für die wenigsten Gläubigen tatsächlich gegeben 

	83	 Ebd., S. 6–8.
	84	 Auch Ganz bringt „Präsenz“ stark mit visueller Wahrnehmung zusammen, Ganz, Prozession, 

S. 135 f.
	85	 Vgl. Hamburger, Script as Image; Keil u. a., Präsenz, S. 3.
	86	 Sicut enim littere quodam modo fiunt uerborum figure et note, ita et picture scriptarum rerum existunt 

similitudines et note, hg. v. Blumenthal S. 67, übers. nach Bäuml, Autorität, S. 255, Anm. 21. Vgl. 
dazu auch Carruthers, Memory, S. 222; Kessler, Experiencing, S. 96; Curschmann, Schnitt-
punkt, S. 23.

	87	 Kessler, Experiencing, S. 126 f. Zur Bedeutung des materialisierten Wortes in der Liturgie – 
etwa während der Bischofsweihe – vgl. auch Schreiner, Buch.

	88	 Ganz, Prozession, S. 136 f.



238  |  4  Die Rolle im Raum

gewesen sein, ein Erkennen der Textzeilen und Miniaturen kann dabei völlig ausge-
schlossen werden. „Nicht Sichtbarkeit, sondern Anwesenheit während der Liturgie 
beziehungsweise das Wissen um diese Anwesenheit war der ausschlaggebende Punkt 
der Buchausstattung.“89 Gerade die Nicht-Sichtbarkeit bestimmter Objekte bedingte 
ihre Bedeutung, sakrale Mystifizierungen konnten mit dem bewussten Verbergen 
von Bild oder Schrift einhergehen. Den Passus im fränkischen ordo, nach dem der 
Altar von Vorhängen verhüllt werden sollte, erklärt Hrabanus Maurus damit, dass 
nur Schatten und Lichtschimmer des Mysteriums erkennbar sein sollten.90 „[H]ier 
versagt die moderne Rezeptionsästhetik, deren Grundlage die Sichtbarkeit und Ver-
fügbarkeit des Kunstwerks für den Betrachter ist.“91

Obwohl das Medium der Rolle den Enthüllungscharakter in sich trägt, wurde im 
Exultet-Ritual nicht das Mysterium präsentiert, ein Gleichsetzen mit dem Geschehen 
am Altar kann also nicht postuliert werden. Doch wird hier die Heilsgeschichte – 
analog zum Aufschlagen des Buches – im Herabgleiten der Rollen Bild für Bild und 
Textabschnitt für Textabschnitt entfaltet. Das Sehen „sichtbarer und unsichtbarer 
Gaben“ wird im Exultet-Text selbst thematisiert: Salvum fac populum tuum, Domine, 
et benedic hereditatem tuam, ut redeuntes ad festivitatem Paschae, per haec visibilibus 
et invisibilibus tuis inhiantes, dum praesentium usu fruuntur, futurorum desideria 
accendantur.92 Die sakrale Wirkung, die mit der Offenbarung des christlichen Myste-
riums einherging, konnte damit zum Teil in die Exultet-Liturgie übertragen werden, 
auch wenn die Realpräsenz Christi, anders als im Messgeschehen, nicht beansprucht 
werden konnte (vgl. Kap. 4.3.2).93

Durch die Entfernung der Bilder von den Gläubigen, durch die nur teilweise 
mögliche Wahrnehmung des Bildlichen über das Schimmern des Goldes und einzelner 
Farben als „coloristic blurs“94, auch durch das Ver- und Enthüllen im Akt des Entrol-
lens, findet im Fall der Exultet-Rollen ein Spiel mit Sichtbarkeit und Nicht-Sichtbarkeit 

	89	 Burkart, Aufhebung, S. 80; Palazzo, Livre. „Ungeachtet ihrer Funktion in der Liturgie sind 
Evangeliare nicht allein Gebrauchshandschriften, sondern vielmehr typische Repräsentati-
onsbücher“, sie konnten etwa die Präsenz Christi vor Augen führen, wenn sie auf dem Altar 
positioniert waren oder in Prozessionen herumgetragen wurden, Bischoff, Lagenbrüche, S. 83.

	90	 Hrabanus Maurus, De institutione clericorum 1,2, c. 36, nach Rüffer, Raumerfahrung, S. 70; 
Burkart, Aufhebung, S. 80. Vgl. aber auch bei Paulus Silentiarius: „Halte an dich, verwegene 
Stimme, mit geschlossener Lippe und enthülle nicht weiter, was Augen nicht schauen dürfen! 
Ihr Priester, denen solches die heilige Satzung gebietet, entfaltet das mit der Purpurblüte der 
sidonischen Muschel gefärbte Tuch und deckt damit den Altartisch, spannet aus an den vier 
silbernen Seiten die glattgestrichenen Vorhänge und weiset dem unermeßlichen Volke des 
Goldes Fülle und die strahlenden Kunstwerke geschickter Künstlerhände!“, Paulus Silentiarius, 
Ekphrasis, V. 756–764, hg. u. übers. v. Veh, S. 345.

	91	 Wittekind, Reliquiarien, S. 233.
	92	 Vgl. Anhang 1.1.
	93	 Hamburger, Body, S. 116.
	94	 Mayo, Vasa Sacra, S. 376. In einer Fußnote dort schreibt sie: „Poor visibility does not, of course, 

detract from the magical powers of display, and the later repainting of many Exultet rolls with 
red and gold enhances the glitter factor“.



4.1  Visibile et invisibile  |  239 

statt. An Präsenz gewannen die Exultet-Rollen durch ihre materielle Verfasstheit, dar-
unter auch ihre schiere Größe.95 Die Miniaturen unterbrechen den Text und nehmen 
die ganze Breite der Rolle ein, womit sie im Falle von Bari 1 auf Dimensionen von 
fast 40 × 40 cm kommen, im Salernitaner Exultet sogar auf etwa 45 ×  45 cm. Gerade 
diese Maße sprechen, neben dem Umdrehen der Bilder in Bari 1 und der so geschaf-
fenen doppelten Kommunikationssituation, dafür, dass die Miniaturen sichtbar sein 
sollten oder ihre Sichtbarkeit zumindest intendiert war.96 Die Bilder richteten sich 
offensichtlich an jemand anderen als den Diakon auf der Kanzel – wie die Miniaturen 
selbst bildlich nahelegen. Die Sichtbarkeit war im Ritual auch durch die Beleuchtung 
eingeschränkt; gerade in der beneventanischen Liturgie war der Exultet-Gesang 
am Ende der zwölf Lesungen platziert, mit deren Gesang erst gegen 18 Uhr abends 
begonnen wurde (vgl. Kap. 2.1.3). Der Kirchenraum lag somit im Dunkeln, nur das 
Flackern der Osterkerze, die zu Beginn des Gesangs entzündet wurde, erhellte den 
Raum und ließ die Oberfläche des Rotulus erkennen. Mit dem Entzünden der Kerze 
und dem Aufflackern der Goldstellen lassen sich Erkenntnisprozesse verbinden, die 
in der Osternacht durch die bewusste Lichtregie auch gesteuert wurden.

Die belehrende Funktion des Bildes, die in Anlehnung an Gregor den Großen das 
ganze christliche Mittelalter hindurch rezipiert wurde, kam im Ritual selbst an ihre 
Grenzen. Doch ist es naheliegend, dass die Gläubigen bereits wussten, was darge-
stellt war: Die Exultet-Rollen wurden jedes Jahr herausgeholt und es muss Momente 
nach dem Gesang gegeben haben, in denen die Bilder besser zu sehen waren (vgl. 
Kap. 5.1.2 und 5.2.1). Auch ist davon auszugehen, dass die Gläubigen über die Rolle 
sprachen und – auch wenn sie kein Latein verstanden – wussten, welche Ereignisse 
in der Osternacht besungen wurden.

Wahrnehmungsebenen
Was immer mit den Augen wahrgenommen wird, was immer mit den 

Ohren gehört wird, was immer durch die Nase gerochen wird, was 
immer mit den Händen berührt wird, was immer mit dem Geschmack 

geschmeckt wird, wird dem Gedächtnis dargeboten; über all das fällt der 
Verstand ein Urteil und der Wille stimmt zu.97

Die gesamte Osterliturgie war auf die Vergegenwärtigung des Heilsgeschehens aus-
gerichtet, bei der ein mentales Zurückversetzen ausschlaggebend war, wie schon 
Aelred von Rievaulx beschrieb. Die Miniaturen der Exultet-Rollen unterstützten dies 
visuell, auch wenn sie mehr als Andeutungen oder Erinnerungsstützen fungierten (vgl. 

	95	 Ganz u. Lentes, KultBild, S. 7.
	96	 Cavallo, Cantare, S. 57.
	97	 Memoriae repraesentatur quidquid oculis cernitur, quidquid auditur auribus, quidquid naribus 

trahitur, quidquid manibus tangitur, quidquid gustui sapit: de quibus omnibus ratio iudicat, con-
sentit uoluntas, Aelred von Rievaulx, De anima, 1,44, nach Rüffer, Werkprozess, S. 285. 



240  |  4  Die Rolle im Raum

Kap. 4.1.2).98 Im liturgischen Kontext konnten Bilder auf vielerlei Weise die Erfahrung 
des Glaubens unterstützen, begleitet wurden sie dabei aber auch von weiteren Sinnes-
eindrücken, wie Wilhelm Durandus im ‚Rationale Divinorum officiorum‘ beschreibt:

Und bedenke, dass wir ein dreifaches Gedächtnis der Passion des Herrn 
haben: Zum ersten soweit es das Sehen von Bildern und Malereien betrifft, 
und darum wird das Bild des Gekreuzigten im Buch und in den Kirchen 
gemalt. Zweitens soweit es das Gehör anbelangt, denn die Passion Christi 
wird gepredigt. Drittens soweit es den Geschmack betrifft, das heißt auch 
hinsichtlich des Sakraments des Altars, in dem das Leiden Christi selber 
klar ausgedrückt wird.99 

Die Liturgie fungierte ihm zufolge als multisensorisches Ereignis, in dem neben 
Bildern auch der Gehörsinn und der Geschmackssinn zur Vergegenwärtigung und 
Transformation des Heiligen beitrugen.100 Das Ansprechen mehrerer Sinne verein-
nahmte die Gläubigen auf mehreren Ebenen, ganz ähnlich, wie dies in mittelalter-
lichen Beschreibungen sakraler Räume zum Ausdruck kommt. Kunst konnte dabei 
als ‚Brücke‘ dieser Multisensorialität fungieren,101 einerseits auf materieller Ebene, 
andererseits aber auch über die Verweiskraft des Materiellen.

Schon seit antiker Zeit wurden die Sinne, Wahrnehmung und Erkenntnis in 
engen Bezug zueinander gesetzt. Platon und Aristoteles nahmen an, dass die Seele 
einen rationalen Teil (anima rationalis) besaß, dem die Erkenntnis- und Wahrneh-
mungsfunktion zukam.102 Christliche Gelehrte verbanden den Wahrnehmungsprozess 
dann eng mit der Gotteserkenntnis. Bei Isaak von Stella war hierfür vor allem die 
imaginatio von Bedeutung, die der Vergegenwärtigung körperlicher Dinge während 
ihrer Abwesenheit diente.103 Damit war diese nicht nur für die memoria ausschlagge-
bend, sondern auch für die theologische Bildrezeption. Doch spielte im theologischen 
Kontext immer auch der Gehörsinn (auditus) eine wichtige Rolle, was oben bereits 
deutlich wurde: „Gott schuf nicht mit den Händen, sondern mit der Stimme: Dixitque 

	 98	 Ebd., S. 442; Carruthers, Memory, S. 18 verweist auf Hieronymus, Commentarius in Ezekiel, 
XII, 40, in: Patrologia Latina 25, hg. von Migne, Sp. 373D–374A. Zur Erinnerungsfunktion von 
Bildern vgl. auch Suckale, Andachtsbilder, bzw. zu realen Orten, die zu Erinnerungsorten der 
Passion werden können: Lentes, Status, S. 27.

	 99	 Et nota quod habemus triplex memoriale dominice passionis. Primum, quantum ad uisum in 
ymaginibus et picturis, et propterea crucifixi ymago depingitur in libro et in ecclesiis. Secundum, 
quandtum ad auditum, scilicet Christi passio predicata. Tertium, quantum ad gustum, scilicet 
sacramentum altaris in quo ipsa Christi passio patenter exprimitur, Wilhelm Durandus, Rationale 
Divinorum officiorum, IV, 42,32, nach Lentes, Ereignis, S. 160.

	100	 Ebd.
	101	 Bilder steigerten dort die „visuelle Auratisierung“, waren „Verdichtung der Bildpräsenz zum 

Heiligsten hin.“ Damit waren sie mehr als Ornament oder Dekor und „sichtbares Zeichen des 
im Ritual gefeierten Geheimnisses“, Lentes, Ereignis, S. 162–172.

	102	 Rüffer, Werkprozess, S. 235. 
	103	 Ebd., S. 251–253.



4.2  Exultent divina mysteria  |  241 

Deus: Fiat lux. Et facta est lux (Gen 1,3).“104 Dem Sehen und Hören folgten hierarchisch 
Geruch (olfactus), Geschmack (gustus) und Tastsinn (tactus).105 Der direkte Kontakt 
mit dem Materiellen ist dieser Hierarchie zufolge ganz unten angesiedelt, dennoch 
kommt ihm eine hohe Bedeutung in der Vermittlung des Heiligen, etwa im Falle von 
Berührungsreliquien, zu.

Gerade die Kunstgeschichte fokussierte – bedingt durch ihren Gegenstand – bis-
her vor allem auf Vorstellungen des Visuellen im Mittelalter. In der sich in den letzten 
Jahrzehnten anbahnenden Hinwendung zu praxistheoretischen Fragestellungen wie 
der Ritualforschung wird immer offensichtlicher, dass Objekte nicht nur visuell, son-
dern vor einem vielfältigen Hintergrund ästhetischer Eindrücke rezipiert wurden. Der 
Gesang der heiligen Texte, die in der römischen Kirche genutzte Orgelmusik, Gerüche, 
wie etwa die von Weihrauch und Kerzen, der Geschmack der eucharistischen Gaben, 
ihre Berührung sowie die von Reliquien und weiteren heiligen Objekten – all dies 
bedingte die Wahrnehmung von Objekten im Ritual und damit die Konstitution des 
liturgischen Raums.106 Eine materialbasierte Untersuchung muss diese vielfältigen 
Wahrnehmungsmöglichkeiten berücksichtigen: Kirchenräume waren intermaterielle 
und intermediale Räume, wie in Kapitel 3.2 bereits ausgehend von der liturgischen 
Ausstattung gezeigt wurde. Die folgenden Kapitel widmen sich daher der auditiven 
und der olfaktorischen Wahrnehmung, die im Kontext des Exultet-Rituals von beson-
derer Bedeutung war und deshalb auch die Rezeption der Exultet-Rollen mit bedingte. 

Das Objekt selbst nimmt in Text und Bild auf beide Sinne Bezug, dennoch bleibt die 
Problematik, dass sich der mittelalterlichen Wahrnehmung nur begrenzt angenähert 
werden kann. Im Folgenden soll daher versucht werden – gerade auch in Anbetracht 
der nur spärlichen kunsthistorischen Auseinandersetzung mit Fragen der auditiven 
und olfaktorischen Wahrnehmung von Objekten –, kollektive Wahrnehmungsmöglich-
keiten über die Produktionsästhetik und ein kollektives Wissen greifbar zu machen. 
Dahinter steht die Annahme, dass Objekte im Hinblick auf ein voraussetzbares Wissen 
ihrer Rezipienten geschaffen wurden – und dass Hören und Riechen, ebenso wie das 
Sehen – vor diesem Hintergrund ihnen immanente Bedeutungsebenen aufwiesen, die 
zur sakralen Bewegtheit und compassio der Gläubigen beitrugen.

4.2	 Exultent divina mysteria

4.2.1	 Ikonizität und Materialität von Gesang

Das Sehen von Bildern und Text war in vormoderner Zeit eng mit dem Hören ver-
bunden, Bilder konnten – gerade im liturgischen Kontext – nicht losgelöst werden 

	104	 Rüffer, Raumerfahrung, S. 60.
	105	 Meist geschah die Hierarchisierung nach der Anordnung der Sinne im / am Körper, etwa bei 

Bernhard von Clairvaux (discretio vitae a cinque sensibus), Rüffer, Werkprozess, S. 236 f.
	106	 Ebd., S. 226.



242  |  4  Die Rolle im Raum

aus diesem multisensorialen Zusammenspiel.107 Texte wurden bis ins Spätmittelalter 
mehr oral als literal rezipiert und verbreitet; auch das Intonieren beim Lesen geschah 
nicht nur, um Illiterate an Texten teilhaben zu lassen, sondern schien darüber hinaus 
ein integraler Bestandteil des Leseprozesses gewesen zu sein. „Even when a reader was 
reading a text for himself and by himself, it was often the practice to quietly speak the 
words.“108 Womöglich lässt sich die auditive Dimension auch auf die Rezeption von 
Bildern ausweiten, worauf im Kapitel zuvor bereits verwiesen wurde. Hören, Sehen 
und Lesen führten zu einer „rezeptorische[n] Dreidimensionalität“,109 die schon in 
der Antike immer wieder Thema war, gerade auch in der Auseinandersetzung mit den 
menschlichen Sinnen. Aristoteles etwa beschreibt in ‚De sensu e de sensato‘ zwar den 
Gesichtssinn als den bedeutendsten Sinn, für den Verstand (intellectus) sei jedoch der 
Gehörsinn wichtiger, da erst das hörbare Wort die Voraussetzung jeglicher wissen-
schaftlicher Auseinandersetzung, des Lernens und damit der Weisheit sei.110 Gerade 
das Christentum als Buchreligion maß dem Wort einen hohen Stellenwert bei; die 
enge Verbindung von Sehen und Hören wurde darüber hinaus auch auf Artefakten 
thematisiert, die sowohl für den Gesichts- als auch für den Gehörsinn geschaffen 
wurden. Der Kolophon der Theodulf-Bibel in Le Puy (Kathedralbibl. s. n., um 800) 
kommentiert den kostbaren Bucheinband etwa folgendermaßen:

Die Arbeit an diesem Kodex wurde von Theodulf in Auftrag gegeben, aus 
Liebe zu demjenigen, dessen heiliges Gesetz hier widerhallt. Äußerlich 
glänzt er durch Edelsteine, Gold und Purpur. Sein Glanz von innen ist 
jedoch um einiges stärker, aufgrund seiner großen Pracht.111

Diesmal wird das Glänzen des Werks durch seinen Prachteinband – wie es auch 
auf der Inschrift des Altar-Antependiums von Stadil zu lesen war (vgl. Kap. 4.1.1) – 
übertroffen vom Widerhall (tonat) des sich darin Befindlichen: vom Wort Gottes 
und seiner Botschaft, die in der Messe über die Predigten der Kleriker verbreitet 
wird. Der Kolophon spricht damit nicht nur eine visuelle, sondern auch die auditive 
Dimension der Wahrnehmung des Codex an. Dass Schrift als notierte, festgehaltene 
Sprache verstanden wurde, klingt auch im ‚Metalogicon‘ des Johannes von Salisbury 
aus dem 12. Jahrhundert an: „[B]uchstaben sind Formen, die auf Stimmen hinweisen. 
Sie stellen also Dinge dar, die sie durch die Fenster der Augen in Erinnerung rufen. 

	107	 Camille, Seeing, S. 43 f.; Fisher, Materializing, S. 182 f.
	108	 Fisher, Materializing, S. 183.
	109	 Curschmann, Schnittpunkt, S. 45; vgl. auch Horstkotte u. Leonhard, Einleitung, S. 1; Kügle, 

Conceptualizing, S. 1185 f. 
	110	 Rüffer, Werkprozess, S. 236. Ganz ähnlich formuliert dies auch Ambrosius: „Through this 

sense, man is able to acquire wisdom“, nach Sears, Iconography, S. 25.
	111	 Codicis hujus opus struxit Theodolfus amore / illius hic cujus lex benedicta tonat / nam foris 

hoc gemmis, auro splendescit et ostro / splendidiore tamen intus honore micat, Übers. durch die 
Autorin nach Thunø, Sant’Ambrogio, S. 70. Zu ottonischen Bucheinbänden, Materialität und 
der Kraft von Wörtern vgl. Fisher, Materializing, hier S. 169 f.



4.2  Exultent divina mysteria  |  243 

Häufig sprechen sie stimmlos die Äußerungen der Abwesenden.“112 Der Gesichtssinn 
dient beim Lesen auch zur Wahrnehmung von Klang, wenn der Buchstabe als Zeichen 
für Stimme (vox) fungiert. 

Noch mehr gilt dies für die Notationen von Musik. Denn während Schrift – wenn 
auch lange laut gelesen – auch stumm ihre Wirkung entfaltet, gilt dies keineswegs 
für notierte Musik, die immer als Visualisierung von Tönen und Gesang fungiert.113 
Die Hinwendung von einer oralen zu einer literal geprägten Kultur beginnt im christ-
lichen Europa mit den karolingischen Bestrebungen, Schrift- und Ordnungssysteme 
zu fördern und zu vereinheitlichen.114 Im Zuge dessen kam es nicht nur zu einer 
zunehmenden Anfertigung von Schriftdokumenten, sondern auch zur Verschriftli-
chung von Musik und Gesang. Dazu entwickelten sich im 9. Jahrhundert zunächst 
mehrere Versionen der sogenannten Neumennotation, die im 11. Jahrhundert von 
der guidonischen Notenschrift abgelöst wurde.115 

Die süditalienischen Exultet-Rollen fügen sich in dieses in vormoderner Zeit 
gern praktizierte Zusammenspiel von geschriebenem und gesprochenem Wort und 
Bild ein und sind zugleich wichtige Zeugen für Literalitätsprozesse der Zeit. Auch im 
Nachvollzug des Herstellungsvorganges von Exultet-Rollen offenbarte sich, wie sehr 
Bild, Text und Musiknotation miteinander verbunden und aufeinander abgestimmt 
wurden (vgl. Kap. 2.2.1 und 2.2.2). Im Schreiber ist zugleich ein des Gesanges kundiger 
Mönch auszumachen, da der Prozess des Schreibens von Neumen dem ihres Rezi-
tierens aufs Engste entspricht.116 Neuma wird vom griechischen pneûma [πνεῦμα] = 
Atem abgeleitet und verweist damit auch auf etymologischer Ebene auf den engen 
Zusammenhang von Musik, Gesang und Körper.117 

	112	 Litterae autem id est figurae primo uocum indices sunt, deinde rerum quas animae per oculorum 
fenestras opponunt, et frequenter absentium dicta sine loquuntur, Metalogicon, I, 13,24–26, Johannes 
von Salisbury, Metalogicon, hg. v. Barrie Hall, S. 32, Übers. durch die Autorin. Ähnlich findet 
sich dies bei Isidor von Sevilla: Litterae autem sunt indices rerum, signa verborum, quibus tanta vis 
est, ut nobis dicta absentium sine voce loquantur. [Verba enim per oculus non per aures introducunt], 
„Die Buchstaben sind aber die Symbole der Dinge, die Zeichen der Wörter, die alle Kraft besitzen, 
durch die uns die Worte der Abwesenden ohne Stimme mitgeteilt werden. [Sie führen die Worte 
nämlich durch die Augen, nicht durch die Ohren ein]“, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, I, III, 1, 
hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von Sevilla, Enzyklopädie, hg. v. Möller, S. 20. Vgl. auch Camille, 
Seeing, S. 31.

	113	 Nanni u. Henkel, Einleitung, S. IX.
	114	 Berger u. Häussler, Musik, S. 66; Ruini, Canto liturgico, S. 49 f.; Bruggisser-Lanker, Ritus, 

S. 21 f. Treitler macht in karolingischer Zeit die Entwicklung einer überregional genutzten 
und verständlichen Musiknotation fest, die zum einen dazu diente, Melodien und Gesänge im 
karolingischen Reich zu vereinheitlichen, auf der anderen Seite aber auch zu einer besseren 
Kontrollierbarkeit musikalischer Entwicklungen führte: „[T]he idea of a control system is just 
the right way to think about the role of notation in an oral performing tradition“, Treitler, 
Voice, S. 328 f., 365–372, 425. Vgl. auch Camille, Seeing, S. 29.

	115	 Boynton, S. 99 f., 103 f.; Nanni u. Henkel, Einleitung, S. IX; Treitler, Unwritten; Treitler, 
Reading; Treitler, Oral; Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 19. 

	116	 Kelly, Exultet, S. 93–97.
	117	 Kügle, Conceptualizing, S. 1192; Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 25.



244  |  4  Die Rolle im Raum

Bari 1 stellt die älteste Exultet-Rolle dar, in der die ursprüngliche Musiknotation 
erhalten ist. Dort sind die Neumen über der jeweils entsprechenden Silbe in campo 
aperto eingetragen, also ohne Notenzeilen, die in späteren Notensystemen die Tonhöhe 
festlegen (vgl. Abb. 4c–g).118 Die wellenförmigen Zeichen geben keinen bestimmten 
Ton wieder, sondern sind vielmehr als Hinweise an den Sänger zu verstehen, die 
Stimme anzuheben oder zu senken oder stärker oder schwächer werden zu lassen. 
Neumen geben Informationen über Ausdrucksmodi, Beschleunigungen oder Verlang-
samungen des Rhythmus und halten somit die Bewegungen der Stimme materiell 
fest. Diese Ikonizität ist gleichzusetzen mit einer

depiction of the voice moving through the sound-space as it declaims 
the syllables of a text. It functions by representing the sound-space as 
the vertical dimension on the writing surface and marking the positions 
(pitches) in which the voice alights.119 

Der Neumennotation ist diese klanglich-räumliche Dimension stets inhärent und die 
Schreibbewegung ruft ihrerseits wieder eine melodische Erinnerung wach, durch die 
sich ideelle und materielle Bewegungen verknüpfen. „Erst die Bewegung der Hand, der 
Schreib- oder Lesevorgang mit einem Stilus, ruft die in den Tiefen des Gedächtnisses 
verborgenen sprachmelodischen Bewegungen ab“.120 Im „Transfer vom Visuellen auf das 
Akustische“121 und umgekehrt fungieren sie als materielles Festhalten der Klangräumlich-
keit von Melodien auf dem Pergament immer auch mit einer performativen Dimension.122

Der beneventanische Ostergesang
Nach Treitler ist es vor allem die beneventanische Art der Neumennotation, die 
diesen räumlichen Aspekt in besonderem Maße verbildlicht (Abb. 114).123 Der bene-
ventanische Ostergesang unterscheidet sich von den übrigen Exultet-Melodien 
dadurch, dass er in großen Teilen mit anderen beneventanischen liturgischen Gesän-
gen übereinstimmt und stark durch die Repetition einzelner melodischer Abschnitte 
geprägt ist.124 Die Melodie des Prologs entspricht dabei der der Präfation, auch dies 

	118	 Casadei Turroni Monti, Nascita, S. 50.
	119	 Treitler, Voice, S. 382. Zu Neumen ebd., S. 336 f. „[I]n Latin usage it [das Neumensystem, 

Anm. d. Autorin] denoted gesture or movement of the hand, and when transferred to musical 
practice could also mean musical element or melodic gesture“, Kügle, Conceptualizing, S. 1192. 
Der Ursprung der Neumen ist nicht geklärt, evtl. wurden sie aus einem antiken System ent-
wickelt, vgl. dazu Levy, Neumes; Petersen, Musical Notation.

	120	 Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 23.
	121	 Berger u. Häussler, Musik, S. 29.
	122	 Bonne u. Aubert, Chanter, S. 238 f.
	123	 Treitler, Voice, S. 244–346.
	124	 Kelly, Cerimonia, S. 25. Doch scheint Repetition auch ein Merkmal anderer Praeconien-Gesänge 

zu sein, Zweck, Osterlobpreis, S. 16.



4.2  Exultent divina mysteria  |  245 

ist ein Alleinstellungsmerkmal des beneventanischen Praeconium paschale.125 Die 
Melodie des süditalienischen Exultet-Gesanges sei „one of the simplest melodies ever 
written down“, da sie nur drei nebeneinanderliegende Tonhöhen nutzt.126 Auch des-
halb ist sie für verschiedene Texte in unkomplizierter Art und Weise zu adaptieren – 
was vermutlich auch dazu führte, dass der neue römische Text noch lange mit der 
beneventanischen Melodie gesungen wurde.127 Kelly geht deshalb auch davon aus, 
dass die Bedeutung des Gesangs vor allem im Text lag – als Art „heightened speech“ 
oder „formal recitation, where the importance is on the shape of the poetical text 
being presented“ – und weniger in der Melodie an sich.128

	125	 Kelly, Exultet, S. 79. „The melody used for the Exultet is used also for singing other texts, all 
in the context of the old beneventan Holy Week liturgy“, ebd., S. 82.

	126	 Ebd., S. 79. Dennoch meint Kelly, dass die Melodie schwer zu singen sei und einen erfahrenen 
Diakon brauche, ebd., S. 112.

	127	 Kelly, Cerimonia, S. 26; Bailey, Ambrosian Chant, S. 2.
	128	 Kelly, Exultet, S. 79.

Abb. 114 | Verschiedene Arten 
der Neumen-Notation (Abbate, 
Arte, S. 275).



246  |  4  Die Rolle im Raum

Doch kann gerade der sehr repetitive Charakter der Melodie bestimmte Vorzüge 
und Bedeutungen mit sich bringen. Der beneventanische Ostergesang ist – neben 
den Exultet-Rollen – in nur wenigen Quellen überliefert, darunter in den beiden 
Gradualen, die im 11. Jahrhundert in Benevent entstanden (Benevent, Domkapitel, 
Ms. 30 und 40; vgl. Kap. 2.1.3). Diese erst späte Notierung zu einer Zeit, in der der 
gregorianische Gesang auch in Süditalien bereits sehr verbreitet war, mag vor allem 
mit erst spät einsetzenden Verschriftlichungsprozessen zusammenhängen.129 Darauf 
zurückzuführen ist womöglich auch die Tatsache, dass der beneventanische Gesang 
viele Gemeinsamkeiten mit den ambrosianischen Melodien aufweist, doch um eini-
ges weniger abwechslungsreich gestaltet ist – mehr Wiederholungen der Melodie 
kamen somit auch der besseren Memorierbarkeit des allein oral tradierten Gesangs 
zugute.130 Die Wiederholungen führten nicht zur Monotonie des Gesangs, da die Neu-
mennotation große individuelle Freiheit in der Wiedergabe des Gesangs und Raum 
für Ausschmückungen der Melodie durch die jeweiligen Ausführenden zuließ.131 

Doch das Neumensystem hatte auch Nachteile, wie bereits der Mönch und Musik-
theoretiker Hucbald von St. Amand (ca. 840–930) in ‚De Musica‘ (auch ‚De harmonica 
institutione‘, um 886) bemängelte:

Wie die Laute und Unterschiede der Wörter durch Buchstaben in der 
Schrift so erkannt werden, dass der Leser nicht zweifeln muss, so wurden 
musikalische Zeichen erfunden, damit jede notierte Melodie, wenn diese 
Zeichen einmal gelernt sind, auch ohne Lehrer gesungen werden kann. Dies 
kann aber kaum mit den Zeichen geschehen, die uns der Brauch überliefert 
hat und die in verschiedenen Gegenden nicht minder verschiedenartig 
gestaltet sind, obwohl sie als Gedächtnisstütze eine gewisse Hilfe sind.132

Während also die Schrift in Buchstaben nur einmal erlernt werden musste, um dann 
alle Texte damit lesen zu können, funktionierte dies mit Neumen nicht. Ein Grund 
dafür war, dass sie trotz der karolingischen Reformen regionale Unterschiede auf-
wiesen, hauptsächlich aber, weil die Neumen nur für diejenigen lesbar waren, die die 
Melodie bereits kannten. Zum Singen von Melodien vom Blatt war das Neumensystem 

	129	 Da der beneventanische Gesang erst in einer Zeit aufgezeichnet wurde, als er schon fast gar 
nicht mehr gesungen wurde, hat man so wenig Quellen über ihn, Kelly, Montecassino, S. 53 f., 
55.

	130	 Kelly, Chant, S. 188 f., 194.
	131	 Casadei Turroni Monti, Nascita, S. 52. Kelly, Exultet, S. 104. Manche Diakone fügten Ver-

zierungen ein, jeder passte den Gesang individuell an, Kelly, Exultet, S. 114.
	132	 Hae autem ad hanc utilitatem sunt reperte, ut sicut per litteras, voces et dictiones verborum recog-

noscuntur in scriptio, ut nullum legentem dubio fallant iudicio, sic per has omne melos adnotatum, 
etiam sine docente, postquam semel cognitae fuerint, valeat decantari. Quod his notis quas nunc 
usus tradidit queque pro locorum varietate diversis nichilominusdeformantur figuris, quamvis 
ad aliquid prosint rememorationis subsidium, minime potes contingere, Hucbaldus Elnonensis, 
Musica XXII, 4–5, hg. v. Fiori, Übers. durch die Autorin; Treitler, Voice, S. 249; Berger u. 
Häussler, Musik, S. 73.



4.2  Exultent divina mysteria  |  247 

daher ungeeignet; etwa musste der Sänger wissen, mit welchem Ton er einsetzen 
sollte, um sich anhand der Neumen darauf aufbauend in der Melodie zu orientieren.133 
Die Neumennotation war mehr „eine Memorierschrift, ein Zusatz zur geschriebenen 
Sprache, nicht ein melodisches Notat“134, sie diente vor allem als Gedächtnisstütze, 
um sich das Fortschreiten der Melodie auch vor das innere Auge zu rufen. „Frühe 
Formen von [musikalischer] Notation sind materielle Träger einer dialektischen 
Spannung zwischen Schriftbild und Klang, zwischen Erinnerung und Vergegenwär-
tigung, zwischen Bildhaftem und Bilderlosem“.135 Die Verschriftlichung erleichterte 
also die Erinnerung, auch wenn Hymnen im 11. Jahrhundert weiterhin über die orale 
Vermittlung durch einen Lehrer erlernt werden mussten.136 Gesungene und geschrie-
bene Musik standen in engem Zusammenhang: Der Akt des Schreibens entsprach 
dem des Singens und der des Singens dem des Schreibens. „[E]arly notators of music 
would themselves have been like singers, calling forth the chants from memory by 
following the principles of the performance practice; instead of singing out in the 
service, they wrote down in the book.“137

Die zunehmende Verschriftlichung von Wissen im Hochmittelalter wurde auch 
mit monastischen Reformen in Zusammenhang gebracht. Texte beziehungsweise 
Schriftlichkeit können dabei als vorantreibende Kräfte des sozialen Wandels ver-
standen werden, soziale Zustände aber auch verstetigen und bewahren, wie es in 
karolingischer Zeit geschah.138 Das Aufzeichnen von Musik geht zeitlich einher mit 
der Entstehung von klösterlichen Consuetudines, also Schriften, die die Gebräuche 
des jeweiligen Klosters festhielten.139 Vermutlich sollten diese als Vorbild für andere 
Abteien dienen, die Interesse an den liturgischen und alltäglichen Abläufen bestimm-
ter Klöster und an Reformen hatten.140 Oft begleitete deren Niederschrift auch ein 
(Neu)-Bau von Kirchen und die Produktion weiterer liturgischer Manuskripte.141 Es 

	133	 Busse Berger, Memorizzazione, S. 82.
	134	 Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 23.
	135	 Nanni u. Henkel, Einleitung, S. X. 
	136	 Boynton, Orality, S. 138. So waren es auch die Sänger, die für die Musiknotation und / oder 

Aktualisierung von Hymnen-Büchern sowie für die Lehre von Gesang zuständig waren, ebd., 
S. 151. Vgl. zum Zusammenhang von notierter Musik, Erinnerung und Gesangslehrpraxis 
auch Busse Berger, Medieval Music. Grundlegend zur Beziehung von Schrift und Erinnerung, 
Carruthers, Memory.

	137	 Treitler, Voice, S. 239. 
	138	 Brian Stock prägte in diesem Kontext den Begriff der ‚textual communities‘, die sich durch 

Gruppierungen um bzw. die Definition über einen zentralen Text charakterisieren lassen, von 
dem ausgehend Veränderungen in der Gesellschaft vorangetrieben wurden, Boynton, Orality, 
S. 102.

	139	 Vgl. dazu auch Müller, Schedula, S. 237; Holzer, Lógos, S. 47.
	140	 Antonina Sahaydachny erwähnt für diese Praxis ein Beispiel aus dem frühen 11. Jh. aus Farfa: 

Die dortige Abtei hatte Interesse an den cluniazensichen Reformen und schickte deshalb einen 
Mönch nach Cluny, der alles beobachten und aufschreiben sollte, Sahaydachny, Schedula, 
S. 387 f.

	141	 Boynton, Orality, S. 135.



248  |  4  Die Rolle im Raum

besteht somit ein Zusammenhang zwischen Textproduktion, Verschriftlichung von 
Gesang und Identität – in diesem Falle von Klöstern –, die über Textualität auch 
tradiert werden konnte.

Besser geeignet zur Tradierung musikalischen Wissens war das neue Notensys-
tem, das im 11. Jahrhundert von Guido von Arezzo (ca. 1000–1050) entwickelt wurde. 
Die Zeichen wurden auf vier Notenlinien mit einem Notenschlüssel eingetragen und 
geben somit konkret die Tonhöhen vor.142 Die Noten selbst wurden nach Buchstaben 
bezeichnet; für die praktische Ausführung schlug Guido die Tonbezeichnungen nach 
den sogenannten Solmisationssilben vor, den Anfangssilben des Hymnus Ut queant 
laxis, die in ihrer Grundform bis heute genutzt werden.143 Ein anonymer Schreiber 
bringt den Vorteil dieses neuen Notationssystems im 13. Jahrhundert auf den Punkt: 

In den alten Büchern war die Notation zweideutig, weil die einfachen 
Zeichen alle ähnlich waren. Die Sänger gingen nur nach ihrem eigenen 
Verständnis vor, indem sie sagten, ich glaube, dieser ist ein langer Ton, 
jener ein kurzer. So haben sie lange geübt, bis sie etwas gut gelernt haben, 
das jetzt jeder mit Hilfe dieser Erklärungen leicht lernen kann, so dass 
heute jeder Schüler in einer Stunde mehr erreicht als früher in sieben.144

Nun wurde es also möglich, Gesänge nur auf Basis der Schrift zu erlernen, „auch wenn 
man dies mit dem Verlust des Wissens um die rhythmischen und interpretatorischen 
Feinheiten in der Ausführung bezahlte“.145

Möglich ist, dass neue Exultet-Rollen entstanden, um sie mit der neuen Notation 
besser lesbar zu machen.146 Anhand der drei Bareser Rollen lässt sich diese Entwick-
lung sehr gut nachvollziehen: Bari 2 entstand bereits mit einer klareren Notation, um 

	142	 Festgehalten u. a. in seinem Micrologus, Kügle, Conceptualizing, S. 1194; Berger u. Häussler, 
Musik, S. 30 f., 71 f.

	143	 Ut queant laxis / resonare fibris / mira gestorum / famuli tuorum / solve polluti / labii reatum / 
Sancte Iohannes. Der Text geht wohl auf das 9. Jh. zurück und wurde evtl. von Paulus Diaconus, 
einem Mönch aus Montecassino, verfasst, Berger u. Häussler, Musik, S. 74–76.

	144	 Ea quae dicuntur cum proprietate et sine perfectione, erant primo confuse quoad nomen. Sed per 
modum aequivocationis accipiebantur, quod quidem modo non est, quoniam in antiquis libris 
habebant puncta aequivoca nimis, quia simplicia materialia fuerunt aequalia. Sed solo intellectu 
operabantur dicendo: intelligo istam longam, intelligo istam brevem. Et nimio tempore longo 
laborabant, antequam scirent bene aliquid, quod nunc ex levi ab omnibus laborantibus circa talia 
percipitur mediantibus preadict[is] ita, quod quilibet plus proficeret in una hora quam in septem 
ante quoad longum ire, nach Anonymus, Musiktraktat, hg. v. Reckow, S. 49 f., Übers. durch die 
Autorin; vgl. auch Treitler, Voice, S. 249. Die Gesangsausbildung wird für diese Zeit auf um 
die zehn Jahre geschätzt, Ruini, Scuola, S. 81. 

	145	 Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 26. Guido selbst erwähnt in einer ‚Epistola de ignoto canto‘, 
die er als Prolog zu einem um 1030 von ihm komponierten Antiphonar verfasste, als Vorzug 
der neuen Notation, dass man nun Melodien lernen könne, ohne sie vorher gehört zu haben, 
Treitler u. Strunck, Source Readings, S. 121–125. Vgl. auch Treitler, Voice, S. 249; Casadei 
Turroni Monti, Nascita, S. 53; Kügle, Conceptualizing, S. 1193 f.

	146	 Kelly, Exultet, S. 91.



4.2  Exultent divina mysteria  |  249 

1200 erst änderte man den beneventanischen durch den römischen Text in gotischer 
Schrift. Zu dieser Zeit ersetzte man im Prolog vermutlich die älteren Neumen durch 
Quadratnotation.147 

Exultet iam angelica turba coelorum
Gesang wird über die Neumen hinaus oft auch in Bild und Text kommentiert. Illu-
minierte Chorbücher thematisieren manchmal das Sprechen oder die Stimme, vor 
allem seit karolingischer Zeit, wobei hier die Verschmelzung von Schrift und Bild 
den Klang evoziert.148 Historisierte Initialen beziehen die betrachtende Person über 
ihre Gestik in die Sprech- und Gesangsakte mit ein, die sie bevölkern, wie etwa der 
das Clama in fortitudine rufende Prophet Jesaja eines Antiphonars aus der Mitte 
des 12. Jahrhunderts verdeutlicht (vgl. Abb. 33).149 In der Psalterillustration wird 
das Auditive ebenfalls verhältnismäßig oft thematisiert.150 Begleitend zu Psalm 77, 
1–3 visualisiert der ,Utrecht-Psalter‘ die ersten Verse des Psalms – Intellectus Asaph. 
Attendite popule meus legem meam: inclinate aurem vestram in verba oris mei. Aperiam 
in parabolis os meum: loquar propositiones ab initio. Quanta audivimus et cognovimus 
ea: et patres nostri narraverunt nobis151 –, indem die Zuhörenden halbkreisförmig 
um den Predigenden versammelt erscheinen (Abb. 115). Sie alle recken den Kopf, 
offensichtlich, um besser lauschen zu können. In den Exultet-Rollen findet sich eine 
bildliche Darstellung von Gesang und Klang nur in den musizierenden Engeln der 
angelica turba coelorum. Nicht jede Rolle weist diese Szene auf, da der erste Bogen oft 
beschädigt wurde oder die Engel nicht musizierend dargestellt wurden, sodass sich 
die Tuba blasenden Flügelwesen nur in Vat. lat. 9820 (Abb. 116), Bari 1 – wo auch 
die Winde in der Windrose in ihre Hörner stoßen (vgl. Abb. 4b, e) –, Troia 1, Mira-
bella Eclano 1, Cas. 724 [B I 13] 3 und dem Exemplar aus Salerno (Abb. 117) finden. 
In Bari 1 erinnern die Hörner an Olifanten aus Elfenbein, in anderen Darstellungen 
an Stierhörner oder Blasinstrumente aus Metall. In den Miniaturen von Mirabella 
Eclano 1 und Vat. lat. 9820 wurde sogar der austretende Ton in Form von Schallwellen 
gezeichnet (Abb. 118).

Reinhold Hammerstein verwies darauf, dass gerade das Wort exultet oft „im 
Sinne der himmlischen Glückseligkeit gebraucht“ wurde – so etwa bei Cassiodor, 
Tertullian oder Hieronymus –, aber auch im Zusammenhang mit dem Engelsgesang, 

	147	 Ebd., S. 105.
	148	 Mohnhaupt, Initialzündungen, S. 41; Rehm, Initiale. Vgl. zu illuminierten Chorbüchern auch 

Wittekind, Bild.
	149	 Hamburger, Script, S. 10; Curschmann, Schnittpunkt, S. 43, 45; New Haven, Beinecke Rare 

Book & Manuscript Library, Ms. 481,51.
	150	 Sears, Iconography, S. 19–42. Auch in byzantinischen Musikhandschriften, vgl. dazu Weyl 

Carr, Musical Manuscripts.
	151	 Utrecht, Universitätsbibliothek, Cod. 32, Reims-Hautvillers, 820–35, fol. 45r, zitiert nach dem 

Projekt ,The annotated Utrecht Psalter‘, https://psalter.library.uu.nl/page/97 (11.05.2024); vgl. 
dazu wieder Sears, Iconography.

https://psalter.library.uu.nl/page/97


250  |  4  Die Rolle im Raum

Abb. 115 | Illustration des Psalm 77, ,Utrecht-Psalter‘, um 830, Abtei Hautvilliers bei Reims; Utrecht, 
Universitätsbibliothek, Ms. 32, fol. 45r (Universitätsbibliothek Utrecht).



4.2  Exultent divina mysteria  |  251 

Abb. 116 | Angelica turba coelorum, Exultet-Rolle, 981–987, Benevent; Vatikanstadt, Biblio-
teca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 9820 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 108).



252  |  4  Die Rolle im Raum

„dessen Hauptkennzeichen die Wortlosigkeit ist“, auftaucht.152 In der Bibel wird 
dieser als ein dem Menschen nicht verständlicher Gesang charakterisiert oder in 
Form der Begriffe Jubilus und Halleluja. Tuba blasend erscheinen Engel zur Him-
melfahrt Christi (Ps 46,6), bei der Ankündigung des Jüngsten Gerichts (Mt 24,31 und 
Kor 15,52) oder beim Strafgericht Gottes (Offb 8,2).153 Gerade die Bezüge zu diesen 
Bibelstellen greifen Exultet-Rollen auch medial auf, wenn sie in der Form der Rolle 
auf das Aufrollen des Firmamentes – welches ebenfalls oft durch Engel geschieht – 
anspielen. Engel erscheinen zum Lobgesang Gottes im Alten Testament und in den 
Schriften der Kirchenväter. Die Ordnung der göttlichen Schöpfung wird von ihnen 
angeführt; eine Vorstellung, die vor allem durch die kosmologischen Hierarchien 
des Pseudo-Dionysius Areopagita verbreitet wurde.154 Im Exultet-Gesang wird auch 
die irdische Gemeinde Teil dieser göttlichen Ordnung:

	152	 Etwa bei Hilarius (propria exsultantis vocis nuncupatio non reperta est, per id quod iubilum 
dicitur, vox exsultantis ostenditur, Patrologia Latina 9, hg. von Migne, Sp. 425) oder Augustinus 
(exsultabant in dei laudem voce sine verbis, tanto sonitu, Patrologia Latina 41, hg. von Migne, 
Sp. 771), des Weiteren bei Cassiodor (Patrologia Latina 70, hg. von Migne, Sp. 1142), Tertullian 
(Patrologia Latina 1, hg. von Migne, Sp. 660) und Hieronymus (In Jer. 4, 56, 3 und Patrologia 
Latina 78, hg. von Migne, Sp. 25), alles nach Hammerstein, Musik, S. 115.

	153	 Ebd., S. 115 f.
	154	 Ebd., S. 117.

Abb. 117 | Angelica turba 
coelorum, Exultet-Rolle, Mitte 
13. Jahrhundert, Salerno;  
Salerno, Museo Diocesano, 
Exultet (Museo Diocesano  
San Matteo, Salerno).



4.2  Exultent divina mysteria  |  253 

Abb. 118 | Angelica turba coelorum, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Benevent (?); 
Neapel, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III, Exultet 1 (Cavallo, Orofino 
u. Pecere, Exultet, S. 308).



254  |  4  Die Rolle im Raum

Abb. 119 | Detail in der Darstellung des Introitus 
der Messe, Elfenbeintafel, um 875, St. Armand (?); 
Cambridge, Fitzwilliam Museum, Inv.-Nr. M 12-
1904 (Fitzwilliam Museum, Cambridge).

Das Einstimmen in den Engelsgesang ist ein wesentlicher Zug der Liturgie 
der Kirche. So enthalten die Präfationstexte in vielfachen Varianten die 
Aufforderung, mit allen Engeln gemeinsame Lobeshymnen zu singen, 
worauf das dreimal „Heilig“ ertönt [...]. Der singende Engel ist Anfang, 
Vorbild, Mithelfer und endzeitliches Ziel der irdischen Liturgie, er ist 
Erzliturge, Erzsänger, Erzkantor. Die Aufforderung des singenden Dia-
kons an die umstehenden fratres carissimi, mit ihm zusammen einhellig: 
una mecum zu beten und zu singen, spielt auf einen zentralen Topos zur 
Kennzeichnung himmlischer und irdischer Liturgie an, das una voce. Die 
Engel loben „mit einer Stimme“, ,,wie aus einem Munde“. Darin wird die 
Einigkeit, die Gemeinsamkeit der Singenden und ihrer Gesinnung gefeiert. 
Sie reicht von den Engeln bis zu den Gläubigen.155

	155	 Ebd., S. 117 f. 



4.2  Exultent divina mysteria  |  255 

Die durch Musik entstehende Verbindung von Irdischem und Himmlischem wird unter 
anderem bei Gregor dem Großen beschrieben. Er formuliert, „daß in der Stunde des 
Opfers der Himmel sich öffnet und die Engelschöre erscheinen und so Irdisches und 
Himmlisches sich verbindet, Sichtbares und Unsichtbares vereinend“.156 Das gemein-
same Singen war von großer liturgischer Bedeutung, auch zu Zeiten, in denen Chor-
gesang noch nicht verbreitet war.157 Schon vor der Invokation der Fratres carissimi wird 
im Text des Exultet der Kirchenraum beschrieben, wie dieser von den Stimmen des 
Volkes beziehungsweise der Gläubigen widerhallt – magnis populorum vocibus haec 
aula resultet. Der Exultet-Text macht dies in der Aufforderung an die Fratres carissimi 
offensichtlich; die performative Art der Darstellung erhöht dabei den partizipatorischen 
Aspekt noch. Womöglich spielten ähnliche Überlegungen auch in anderen Darstellun-
gen von Liturgie eine Rolle: Die bereits erwähnten karolingischen Elfenbeinbuchein-
bände aus Frankfurt und Cambridge zeigen liturgische Momente des Singens. Während 
der Bischof auf dem Paneel in Cambridge am Altar die Messe zelebriert, ist seine Figur 
vorne von mehreren Klerikern umgeben (vgl. Abb. 93). Ihre Körperhaltung – der nach 
oben gereckte Kopf, die zum Herzen geführte Rechte und der ausgestreckte linke 
Arm – sowie ihr weit geöffneter Mund deuten inbrünstiges Singen an (Abb. 119).

4.2.2	 Der Kathedralraum als Resonanzraum

Es wurde bereits thematisiert, dass akustische Phänomene in Ekphrasen häufig anzu-
treffen sind und mit dem Sehen in Dialog treten konnten. Dies ist offensichtlich auch 
der literarischen Gattung geschuldet, die – eigentlich für die Ohren bestimmt –, das 
Kunstwerk gleichsam vor dem inneren Auge aufrufen sollte.158 Paulus Silentiarius 
geht noch einen Schritt weiter, wenn er die Bedeutung architektonischer Elemente 
für die klangliche Raumerfahrung mit einbezieht. So setzt er die Konchen der Hagia 
Sophia gleich mit „gekrümmte[n] Hände[n], [die] das Volk der Sänger räumlich [...] 
umschlingen.“159 Für die Wahrnehmung des Raumes spielt also das Evozieren nicht 
nur visueller Aspekte, sondern ebenso akustischer Phänomene eine bedeutende Rolle, 
der die historischen Wissenschaften in letzter Zeit vermehrt Aufmerksamkeit schen-
ken.160 Anders als Bilder, die vermutlich nicht im gesamten Kirchenraum gesehen 

	156	 Quis enim fidelium habere dubium possit, in ipsa immolationis hora ad sacerdotis vocem coelos 
aperiri, in illo J. Christi mysterio angelorum choros adesse, summissima sociari terrena coelestibus 
jungi unumque ex visibilibus invisibilibusque fieri?, Patrologia Latina 77, hg. von Migne, Sp. 425, 
nach Hammerstein, Musik, S. 117.

	157	 Ebd., S. 118.
	158	 Paulus Silentiarius, Ekphrasis, V. 415, hg. u. übers. v. Veh, S. 329.
	159	 Ebd., S. 325, V. 375.
	160	 Zu nennen wären hier etwa die schon seit einigen Jahren unter der Leitung von Bissera 

Pentcheva (Stanford) ausgeführten Projekte in der Hagia Sophia unter Einbezug von Klang-
messungen oder Tagungen wie die vom Januar 2021 in Mainz, die sich dem Zusammenspiel 
von Sakralarchitektur, Ritus und Musik widmete, vgl. Anm. 30 in Kap. 1.



256  |  4  Die Rolle im Raum

werden konnten, wurde der Gesang des Diakons überall vernommen – und wenn 
die architektonischen Voraussetzungen stimmten, sogar von allen gleich gut. Mehr 
noch als der visuelle Faktor der sichtbaren Bilder ließ die auditive Ebene die gesamte 
Gemeinde am Gottesdienst teilhaben. Gerade Kuppeln fungierten hier als Multipli-
katoren – auf visueller Ebene würden sie wohl einem Spiegel entsprechen – und 
erlaubten es allen Gläubigen im liturgischen Raum, gleichermaßen von den heiligen 
Melodien bewegt und berührt zu werden. Dass Musik diese bedeutende Rolle in der 
christlichen Liturgie einnehmen konnte, ist zu großen Teilen auch architektonischen 
Entwicklungen geschuldet – Architektur passte sich aber auch den Klangvorstellun-
gen einer Zeit an.161

Kuppeln
Paulus Silentiarius schenkte der Kuppel besondere Aufmerksamkeit. Über den Kon-
chen „strebt die Kuppel in den grenzenlosen Raum empor und rundet sich allseits zu 
einer Kugel, wie etwa der lichte Himmel des Hauses Dach umschließt.“162 Wie in vielen 
Ekphrasen wird das materielle Dach der Architektur dem Himmelszelt gleichgesetzt, 
der Raum öffnet sich damit in die Unendlichkeit und lässt alle, die sich im eigentlich 
geschlossenen Raum aufhalten, an der unendlichen Schöpfung Gottes teilhaben. 

Aus den Beschreibungen des Paulus Silantiarius lässt sich zudem recht eindeutig 
der Ort des Ambos in der Hagia Sophia rekonstruieren. Dieser muss sich fast im Zen-
trum des Baus, unter der Kuppelspitze, leicht nach Osten versetzt, befunden haben.163 
Die Kanzel muss kreisförmig gewesen sein, mit Treppenaufgängen im Osten und im 
Westen, und war wohl ebenfalls von einer kleinen Kuppel überfangen (vgl. Abb. 81, 
ohne Wiedergabe einer Kuppel). Auf ihr sollen 25 Sänger Platz gefunden haben, zudem 
waren diese vermutlich auch darunter und um sie herum positioniert.164 In Süditalien 
entwickelten sich solche größeren Sängerkanzeln erst später, wie die Beispiele aus 
Salerno oder in der Cappella Palatina in Palermo zeigen, die beide erst gegen Ende 
des 12. Jahrhunderts entstanden. Auf der Kanzel war zuvor vermutlich nur ein Diakon 
positioniert, der Chor wurde von den Klerikern im Presbyterium gebildet. 

In den Miniaturen der Exultet-Rollen wird der Diakon auf der Kanzel oft von 
einer Kuppel überfangen. Die Assoziation zum Triumphbogenmotiv nobilitiert ihn 

	161	 So sammelten und diffundierten etwa in den Raum gezogene gotische Chorabschlüsse den 
Klang in besonderer Weise. An dieser Stelle möchte ich mich herzlich bei Ettore Cirillo (Bari) 
für das ausführliche Telefonat zu seinen Klangmessungen in mittelalterlichen italienischen 
Sakralbauten bedanken. Er hat mir damit die Augen – und Ohren – für ganz neue Aspekte der 
räumlichen Wahrnehmung geöffnet. Tommaso Morawski (Rom) möchte ich für die Vermittlung 
des Kontaktes zu Ettore Cirillo danken.

	162	 Paulus Silentiarius, Ekphrasis, V. 490, hg. u. übers. v. Veh, S. 331.
	163	 Er wird von Paulus Silentiarius auch in einer zweiten Homilie beschrieben, Pentcheva, Hagia 

Sophia, S. 36. 
	164	 Ebd., S. 35.



4.2  Exultent divina mysteria  |  257 

und zeichnet seine bedeutende Stellung in der Liturgie aus.165 Die Kuppel markiert 
im Kirchenraum aber auch das bauliche Zentrum der Kathedrale, der Vierung oder 
des Chorbereiches. In der Darstellung der Mater Ecclesia in Vat. lat. 3784 werden die 
Kleriker und Laien von drei Arkaden überfangen; die Szene ist wiederum in einer 
Architektur angesiedelt, die von einer großen Kuppel überspannt wird. Sie ist muschel- 
oder zeltförmig ausgestaltet und ruht auf einem Architrav (Abb. 120). In der Miniatur 
der Fratres carissimi wird der Diakon ebenfalls von einer Arkade überfangen, darüber 
erhebt sich ein kleiner Tambour (Abb. 121). In der Exultet-Rolle aus Fondi finden sich 
mehrere interessante Architekturdarstellungen; das Kirchengebäude erscheint hier 
ähnlich einer kleinen Stadt mit Arkaden, Kuppeln und Dächern (vgl. Abb. 2, Abb. 122). 
Gerade die Fratres carissimi-Szene weist jedoch keine Kuppeln auf, hier grenzt eine 
Kolonnade den liturgischen Raum nach oben visuell ab. In Exultet Cas. 724 [B I 13] 3 
scheint sich zwischen den Arkaden, die das Entzünden der Kerze überfangen, eine 
kleine Kuppel über dem Dach zu erheben; ähnlich findet sich in Gaeta 1 die Mater 
Ecclesia als Arkadenarchitektur, über der sich eine kleine Kuppel auf Tambour über 
dem Haupt des Bischofs erhebt (Abb. 123).

In einer der liturgischen Szenen von Troia 3, wo ein gemauerter Ambo erscheint, 
befinden sich die Laien in einem von Arkaden überfangenen Langhaus, während der 
Diakon von einer Kuppel bekrönt wird (vgl. Abb. 53). Auch die Kathedrale von Troia 
weist eine Kuppel über der Vierung auf, die womöglich in eine Bauphase in der 

	165	 Etwa in Pisa 2, Troia 2, Bari 2, Vat. lat. 3784, Barb. lat. 592, London Add. 30337, Paris nouv. acq. 
lat. 710, Cas. 724 [B I 13] 3, Montecassino 2, Pisa 3.

Abb. 120 | Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; Vatikanstadt, Bib-
lioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 217).



258  |  4  Die Rolle im Raum

Abb. 121 | Fratres carissimi,  
Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; 
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vati-
cana, Vat. lat. 3784 (Cavallo, Orofino 
u. Pecere, Exultet, S. 218).

Abb. 122 | Sacrificium vespertinum, 
Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; Paris, 
Bibliothèque nationale de France, 
Nouv. acq. lat. 710 (gallica.bnf.fr / Bib-
liothèque nationale de France).

https://gallica.bnf.fr


4.2  Exultent divina mysteria  |  259 

zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts zurückgeht.166 Wie bereits in Kapitel 3.2 heraus-
gestellt wurde, ist es problematisch, gemalten und realen Raum als abhängig vonei-
nander zu betrachten. Darstellungen von Raum mussten nicht mit der gebauten 
Architektur und liturgischen Ausstattung übereinstimmen; zudem wurde gerade im 
Fall der liturgischen Szene von Troia 3 ein starker symbolischer Charakter dieser 
Miniatur festgestellt. Auch wenn kein direkter Verweis im Bild auszumachen ist, fällt 
auf, dass Kuppeln in der süditalienischen Baupraxis, zumindest in Apulien, in dieser 
Zeit weit verbreitet waren. Die Entstehung von Bari 1 muss in engem Zusammenhang 
mit dem Bisantius-Bau gelesen werden, und dieser hatte sehr wahrscheinlich min-
destens eine Kuppel – über der Vierung (vgl. Kap. 3.1.1). 

Die Kuppel im Bild kann einerseits die dargestellte Liturgie nobilitieren, ande-
rerseits aber auch Assoziationen zu gebauten Kuppeln aufrufen. Diese spielen eine 
bedeutende Rolle in der Schallentwicklung von Kirchenräumen. Mit der Positio-
nierung der Kanzel nahe der Vierung überfängt die Kuppel den singenden Diakon 
nicht nur räumlich, sondern auch klanglich, wie dies Paulus Silentiarius in seiner 
Ekphrasis beschreibt. Um diesen akustischen Effekt greifbarer werden zu lassen, 

	166	 Begonnen wurde die heutige Kathedrale im Jahr 1093, die Bronzetür der Westfassade – und 
damit deren Vollendung – kann ins Jahr 1118 datiert werden. Die Weihe fand 1120 statt. Weitere 
Baumaßnahmen wurden um 1169 angegangen (die zweite Bauphase wird auch anhand der 
Inschrift auf der Kanzel datiert), zu diesem Zeitpunkt muss die obere Westfassade fertiggestellt 
gewesen sein. Der Ambo wurde während einer Restaurierung der Kathedrale 1857–60 dorthin 
gebracht, Picone, Ristauro.

Abb. 123 | Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Gaeta; Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 1 
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 345).

https://gallica.bnf.fr


260  |  4  Die Rolle im Raum

wurden in den letzten Jahren vermehrt Messungen von Klangräumen vorgenommen. 
Der Physiker Ettore Cirillo stellte für mehrere apulische Kirchenräume Messungen 
zur Nachhallzeit an; die Nachhallzeit wird dabei definiert als die Zeit, die ein Ton 
braucht, um nach dem Verklingen der Klangquelle auf eine Stärke von 60 Dezibel 
zu fallen.167 Die Nachhallzeit T kann durch folgende Formel berechnet werden: 
T = 0,161 × V/A. V meint dabei das Volumen des Raumes und A die Klangabsorption 
des Raumes, bedingt etwa durch die Materialien, aus denen die Wände und das Dach 
bestehen.168 Daneben interessiert in den letzten Jahren immer mehr auch die auditive 
Wahrnehmung des Individuums, der man sich mit spezifischen Positionierungen von 
Mikrophonen im Raum annähern möchte.169

The study of room acoustics requires the understanding of how the sound 
energy diffuses and varies in a room. The shape, volume, the acoustical 
properties of the material (sound absorption and scattering) of each sur-
face and their location in the enclosure play a leading role in acoustics. 
The lack of knowledge about these properties has often been pointed as 
a limit to determine the acoustics of a building.170 

Bei ihren Untersuchungen stellten Cirillo und Martellotta auch Abhängigkeiten 
zwischen der Akustik und architektonischen Stilen fest. Sie konzentrierten sich daher 
vor allem auf die romanischen Kirchen Apuliens.171 Grundsätzlich weisen die unter-
suchten Kirchen – San Nicola in Bari, die Kathedralen in Bari, Bitonto, Barletta, 
Bisceglie, Ruvo und Bovino sowie die Ognissanti von Valenzano und die Kirche der 
Vallisa in Bari – viele Gemeinsamkeiten auf. Sie alle besitzen einen basilikalen Grund-
riss, Dachstühle aus Holz, marmorne Fußböden, Wände aus dem lokalen Sandstein 
und eine Trennung der Schiffe durch Säulen. Sie unterscheiden sich vor allem hin-
sichtlich ihrer Dimensionen und rangieren zwischen 1500 und 32.000 Kubikmetern.172 
Als Klangquelle wurden 12 Lautsprecher genutzt, die 1,50 Meter oberhalb des Bodens 
angebracht und in alle Richtungen ausgerichtet waren. Das Mikrophon wurde 
1,20 Meter oberhalb des Bodens positioniert (Abb. 124).173 Es zeigte sich, dass das 
Raumvolumen für die Länge der Nachhallzeit nur bedingt ausschlaggebend war, wenn 

	167	 Cirillo u. Martellotta, Basilica, S. 22. Vgl. dazu auch Cirillo u. Martellotta, Sound; 
Berardi, Cirillo u. Martellotta, Analysis; Berardi, Simulation. 

	168	 Berardi, Simulation, S. 1.
	169	 Berardi u. Martellotta, Position.
	170	 Berardi, Simulation, S. 1.
	171	 Cirillo u. Martellotta, Acoustics, S. 1. 
	172	 Ebd., S. 2. San Nicola Bari (32.000 m3), Kathedrale Bari (30.100 m3), Kathedrale Bitonto (16.000 m3), 

Kathedrale Barletta (15.800 m3), Kathedrale Bisceglie (10.150 m3), Kathedrale Ruvo (6.400 m3), 
Kathedrale Bovino (3.840 m3), Ognissanti von Valenzano (1.800 m3), Vallisa-Kirche in Bari 
(1.520 m3), ebd., S. 3. Zum Vergleich: Die Hagia Sophia hat ein Volumen von 255.800 m3, 
Woszczyk, Acoustics, S. 177.

	173	 Cirillo u. Martellotta, Acoustics, S. 2.



4.2  Exultent divina mysteria  |  261 

die Proportionen und Materialien der Bauten übereinstimmten. So ist die Kathedrale 
von Bitonto nur etwa halb so groß wie San Nicola in Bari, doch da es sich um eine 
‚Kopie‘ des Bareser Baus handelt, entspricht die Nachhallzeit in beiden Bauten dem 
Wert von 4,2 Sekunden.174 Die Bareser Kathedrale weist mit 5,3 Sekunden einen 
größeren Wert auf, obwohl sie kleiner als das Vorbild San Nicola ist. Dies liegt Cirillo 
u. Martellotta zufolge auch an der unterschiedlichen Ausführung der Kuppel, die 
in der Kathedrale in Gips ausgeführt wurde. Im Dachstuhl von San Nicola wurde 
mehr Holz verbaut, welches den Klang stärker absorbiert.175 Kirchen mit einem 
überkuppelten Hauptschiff wie die Ognissanti bei Cuti oder die Kathedrale von 
Barletta weisen generell höhere Nachhallzeiten auf. Zudem tragen Säulen dazu bei, 
den Klang mehr zu brechen.176

Je höher die Nachhallzeit ist, desto länger klingen Echos nach, was die Ver-
ständlichkeit des gesprochenen Wortes durch die klanglichen Überlagerungen beein-
trächtigt. Kuppeln verstärken diesen Effekt: Je mehr Kuppeln ein Bau aufweist, desto 
länger ist die Nachhallzeit. Mit steigender Größe eines Raums verlängert sich generell 

	174	 Ebd., S. 5; Kappel, San Nicola, S. 219–235.
	175	 Cirillo u. Martellotta, Acoustics, S. 4.
	176	 Ebd., S. 9.

Abb. 124 | Rekonstruktion einer Klangmessung in einer romanischen Basilika (Cirillo u. Martellotta, 
Basilica, S. 23, Abb. 5).



262  |  4  Die Rolle im Raum

ebenfalls die Nachhallzeit; zusammen mit der größeren Entfernung zwischen Klang-
quelle und den Hörenden verschlechtern sich somit die akustischen Bedingungen 
in den Kirchenräumen, gesprochene Worte sind nicht mehr klar verständlich. Die 
Erhöhung des Chorbereiches, die sich in vielen romanischen und dann gotischen 
Kathedralen finden lässt, führte in den immer größer werdenden Kathedralen somit 
nicht nur zu einer besseren Sichtbarkeit der sich am Altar abspielenden Handlungen, 
sondern auch zu einer besseren auditiven Wahrnehmung des dort positionierten 
Liturgen. In vielen gotischen Kathedralen umfing zudem der in den Raum gerückte 
Chorabschluss die Prediger – nicht nur, um diese visuell zu nobilitieren, sondern auch, 
um die Verständlichkeit der gesprochenen und gesungenen Liturgie zu gewährleisten. 
Die Kurvatur der Apsiskalotte trägt zusätzlich dazu bei, Töne besser im Raum zu vertei-
len. Dass in romanischen Kirchen hohe Kanzeln ebenfalls diesen Effekt unterstützten, 
ist naheliegend, auch wenn romanische Kirchen im Vergleich zu gotischen bessere 
Bedingungen für die Schallentwicklung aufwiesen. Der Zusammenhang von Hören, 
Sehen und dem Ambo wurde von Isidor von Sevilla, Hrabanus Maurus und anderen 
thematisiert (vgl. Kap. 3.1.3). Besonders wichtig ist hierfür auch die Positionierung 
des Ambo und damit der Quelle des Tones im Raum: 

In general, if both the source and the observer are located below the circle 
circumscribed by the circumference of the dome, they will not experience 
the undesirable focusing effect that produces increased sound intensity. 
[...] Sound rays projected from near ground level upward toward the dome 
will be redirected by the curvature of the dome toward a much wider area 
of the floor, as they are disbursed into wider lateral angles. The function 
of the dome, therefore, is to scatter the rays rather than to reflect a strong 
specular bundle back toward the floor.177

Kuppeln tragen also dazu bei, den Klang gleichmäßiger im Raum zu verteilen, wobei 
jedoch die Klarheit des Wortes verloren geht. Dieses Wissen ist bereits in der Antike 
nachzuweisen, wie auch das um die Bedeutung, die besonders glatte Materialien zur 
Reflexion von Schall hatten. Aristoteles beschreibt hierfür außerdem als besonders 
wichtig eine Art von Bewegung, etwa den Schlag eines Hammers gegen eine Glocke, 
und ein Vermittlermedium, das die Schallwellen übertragen kann.178 Die damalige 
Vorstellung von Schallwellen beschreibt Boethius (ca. 480–524) folgendermaßen:

Jetzt wollen wir erörtern, wie die Art und Weise des Hörens ist. Denn in 
Bezug auf die Stimmen findet fast dasselbe statt, wie wenn ein aus der 

	177	 Woszczyk, Acoustics, S. 181 f. 
	178	 Aristoteles, De anima II, 8, hg. v. Gohlke, S. 78. ‚De anima‘ wurde bereits in der Mitte des 

12. Jh. vom Griechischen ins Lateinische übersetzt, Burnett, Sound, S. 44. Evtl. war das Werk 
in Süditalien jedoch schon früher bekannt, etwa durch die Übersetzungen von Avicennas 
Schriften durch Konstantin von Afrika in Salerno (10. Jh.), ebd., S. 45.



4.2  Exultent divina mysteria  |  263 

Ferne geworfener Stein in Sümpfen oder anderen ruhigen Gewässern 
untersinkt. Zuerst sammelt er die Welle zu einem ganz kleinen Kreise, dann 
aber zerstreut er die Wellenmassen in grössere Kreise und zwar so, bis die 
unruhige Bewegung von der Hervorlockung der Wogen ablässt und sich 
nach und nach beruhigt, indem sich die Wellchen in immer weiteren und 
grösseren Umkreisen verlaufen. Wenn nun etwas vorhanden ist, was den 
wachsenden Wellen Widerstand entgegensetzen kann, so wird sofort jene 
Bewegung zurückgewendet und wird gleichsam nach dem Mittelpunkt 
hin, wo sie ausgegangen ist, durch dieselben Wellchen abgerundet. Wenn 
also auf dieselbe Weise ein Luftstoss einen Ton erzeugt hat, so treibt dieser 
zunächst einen anderen Luftstoss an und setzt so gewissermassen einen 
runden Luftstrom in Bewegung. Auf diese Art wird der Ton vertheilt 
und berührt zugleich das Gehör aller Umstehenden. Der nun in weiterer 
Entfernung steht, dem erscheint die Stimme schwächer, weil zu ihm eine 
kleinere Welle der geschlagenen Luft gelangt.179

Es war bei der Erbauung von Kirchen durchaus klar, dass Kuppeln oder offene 
Dachstühle den Klang besser und gleichmäßiger verbreiteten. Fand dieses Wissen 
aber auch Eingang in die künstlerische Produktion, wurde es im Bild, in gemalten 
Kuppeln aufgegriffen? Die Ekphrasis der Cappella Palatina thematisiert das Echo, 
das im höhlengleichen Raum der Kapelle entstehe: „Die ganze Kirche, gleich einer 
Höhle, stimmt leise mit ihrer eigenen Stimme in den Gesang der heiligen Hym-
nen ein, denn das Echo lässt den Klang zu sich selbst zurückkehren.“180 Auch der 
Exultet-Text spricht das räumlich-akustische Phänomen des Echos an: Laetetur et 
mater Ecclesia, tanti luminis adornata fulgore, et magnis populorum vocibus haec aula 
resultet – „Auch du freue dich, Mutter Kirche, umkleidet von Licht und herrlichem 
Glanze! Töne wider, heilige Halle, töne von des Volkes mächtigem Jubel.“181 Bei 
den engen Bild-Text-Bezügen des Mediums ist es daher möglich, dass die gemalten 
Kuppeln über dem singenden Diakon auch auf die widerhallenden Kirchenräume 
verweisen.

	179	 Quis modus sit audiendi. Nunc quis modus audiendi sit, disseramus. Tale enim quiddam fieri 
consuevit in vocibus, quale cum [in] paludibus vel quietis aquis iactum eminus mergitur saxum. 
Prius enim in parvissimum orbem undam colligit, deinde maioribus orbibus undarum globos 
spargit, atque eo usque dum defatigatus motus ab eliciendis fluctibus conquiescat. Semperque 
posterior et maior undula pulsu debiliore diffunditur. Quod si quid sit, quod crescentes undas 
possit offendere, statim motus ille revertitur et quasi ad centrum, unde profectus fuerat, eisdem 
undulis rotundatur. Ita igitur cum aer pulsus fecerit sonum, pellit alium proximum et quodam-
modo rotundum fluctum aeris ciet, itaque diffunditur et omnium circum stantium simul ferit 
auditum. Atque illi est obscurior vox, qui longius steterit, quoniam ad eum debilior pulsi aeris 
unda pervenit, Boethius, De institutione musica I, XIV, hg. v. Meyer, S. 54, Übers. Boethius, 
Musik, hg. v. Paul, S. 18.

	180	 Übers. durch die Autorin nach Appendix in Grube u. Johns, Ceilings.
	181	 Vgl. Anhang 1.1.



264  |  4  Die Rolle im Raum

Klingende Räume
Musik, Gesang und Architektur standen somit in engerem Zusammenhang, als dies 
meist in der Kunstgeschichte bedacht wurde und wird. Es scheint kein Zufall zu sein, 
dass sich der gregorianische Gesang mit seinen vielen repetitiven Elementen gerade 
in romanischen Kathedralen mit hoher Nachhallzeit entwickelte. Dabei nimmt jede 
Silbe eine andere Tonhöhe an, was dazu führte, dass sich im Echo die einzelnen Worte 
nicht überlagerten, sondern neben- oder übereinander sogar noch besser verständlich 
wurden.182 Gleichzeitig wurden nur wenigen Tonhöhen genutzt, was die Repetitivität 
des beneventanischen Exultet-Gesangs verstärkte. Die Überlagerungen der Echos 
füllten den Kirchenraum wie vielstimmiger Gesang, Kuppeln verstärkten diesen 
Effekt, auch wenn sie die Klarheit der Stimme verwischten.183

In der Formel zur Berechnung der Nachhallzeit T = 0,161 × V/A kommen aufgrund 
der nicht möglichen exakten Rekonstruierbarkeit mittelalterlicher Räume mehrere 
Schwachstellen zum Vorschein. Zum einen beeinflussten Materialien (A) die Klang
entwicklung enorm; Stoffe können bis zu 70 Prozent des Klangs absorbieren, Decken 
aus Holz bis zu 30 Prozent.184 Auch das liturgische Mobiliar bestand oft aus Holz, 
wie im Kapitel zuvor deutlich wurde; Stoffe fanden sich als Wandverkleidungen 
oder Raumabtrennungen, wie sie unter anderem Gervasius von Canterbury in ‚De 
combustione et reparatione Cantuariensis ecclesiae‘ beschreibt.185 Daneben konn-
ten Teppiche den Boden bedecken, in einfacheren Kirchen Stroh oder Heu. All dies 
dämpfte den Klang und verringerte die Nachhallzeit. Die Materialien von Architektur 
und Ausstattung bedingen nicht nur auf visueller Ebene die Atmosphäre des Raums, 
sondern auch auf akustischer – somit konstituieren Klänge Räume. Doch „[w]ährend 
der Betrachter sich immer vor dem befindet, was er anschaut, befindet sich der Hörer 
immer im Zentrum des akustischen Raums.“186 Anders als bei der visuellen Wahrneh-
mung fand im Hören somit keine hierarchische Gliederung der Wahrnehmung statt.

Während Glockentürme Landschaften visuell markieren, definieren Glocken sie 
auch klanglich als christlich – wofür auch der Begriff paysage sonore geprägt wur-
de.187 Eine Erwähnung eines solchen Phänomens findet sich in Gaufredus Malaterras 
‚De rebus gestis‘, der Beschreibung der normannischen Eroberung Süditaliens im 
11. Jahrhundert. An einer Stelle beschreibt er die neue Ausstattung der Kathedrale 
im eroberten Troina zu Füßen des Ätna:

Die Platten des Kirchendachs sind befestigt;
Die Wände sind mit verschiedenen Farben aus Bitumen gestrichen;

	182	 Cirillo u. Martellotta, Chiese, S. 90.
	183	 Ebd., S. 91.
	184	 Berardi, Simulation, S. 5 f.
	185	 Rüffer, Raumerfahrung, S. 72 f. 
	186	 Ebd., S. 61. Darüber hinaus sind niedrige Frequenzen natürlich auch körperlich spürbar, vgl. 

dazu Pentcheva, Performative Image, S. 408.
	187	 Vgl. dazu u. a. Fritz, Cloche; Minazzi, Suono.



4.2  Exultent divina mysteria  |  265 

Die Kirche ist zu Ehren der Jungfrau, die ein Kind geboren hat, geweiht.
Sie wird mit vielen Gaben und mit dem Zehnten des Landes bereichert.
Sie ist mit Ornamenten und vielen verschiedenen Dingen geschmückt.
Der Sitz wird mit bischöflichen Emblemen geschmückt.
Es werden so viele Geistliche eingesetzt, wie es die Einnahmen 
erlauben.
Es gibt reichlich Altargefäße und Gewänder für die Priester:
Kandelaber, Kreuze, Bücher, Weihrauchbehälter und Räuchergefäße,
die Glocken, mit denen die Gemeinde gerufen wird, sind aus Metall 
gefertigt.
Sie erzeugen eine süße Melodie, wunderschön harmonisch.
Der heilige Klerus singt heilige Lobeshymnen.
Der Prälat sät die Worte des heiligen Gesetzes unter die Völker.
Der göttliche Kult wird durch viele Gläubige vermehrt.188
[...]
Freue dich, glückliche Stadt Troina! Preise den Namen würdig!
Die göttliche Religion ist zuerst in dir wiederhergestellt worden.189

Aufgerufen werden hier nicht nur Sehen und Hören, sondern über die Weihrauchge-
fäße auch der Geruchssinn. Die verschiedenen Farben, die vermutlich auch bildliche 
Darstellungen implizieren, die die Wände des sakralen Raumes schmücken, tragen 
ebenso wie die liturgischen Ausstattungsgegenstände – beschrieben werden Kerzen-
ständer, Kreuz, Bücher, Weihrauchgefäße nebst Paramenten und sonstigen klerika-
len Symbolen – zur christlichen Markierung des Raumes bei. Mindestens genauso 
bedeutsam hierfür sind jedoch die Gesänge der Kleriker und der Klang der Glocken, 
welcher – melodiam dulcem reddunt, pulchre consonantia – die christliche Gemein-
schaft zusammenruft und ihren Alltag strukturiert und prägt.190 Eine christliche 
Markierung von Glockenklang lässt sich etwa seit dem 6. Jahrhundert nachverfolgen. 
Dass dieser auch von Andersgläubigen mit dem Christentum assoziiert wurde, zeigt 
das Beispiel der Glocken der Pilgerkirche von Santiago de Compostela: Diese wurden 
997 von muslimischen Truppen entfernt und für die Moschee von Cordoba in einen 

	188	 Laquearia tectorum ligantur ecclesiae / Parietes depinguntur diverso bitumine / Consecratur in 
honore Virginis Puerperae. / Multa dote augmentatur, terris sive decimis / Ornamentis palliatur, 
et diversis copiis. / Cathedra pontificatus sublimatur infulis. / Sacer clerus augmentatur, prout 
sumptus suppetit. / Altaris vasa, vel vestis plusquam clero sufficit: / Candelabra, cruces, textus, 
acerra, turibuli / Ex metallo signa fiunt, plebem invitantia: / Melodiam dulcem reddunt, pulchre 
consonantia. / Melodizat sacer clerus hymnos sacris laudibus. / Praesul verba sacrae legis seminat 
in gentibus: / Divinus cultus accrescitur pluribus credentibus, Malaterra, De rebus gestis 3, 19, 
Jäckh, Space, S. 80, Übers. durch die Autorin.

	189	 Urbs Trayna felix, gaude! Da dignas laudes titulo! / In te primo reparatur divina religio!, Malaterra, 
De rebus gestis 3, 19, Übers. durch die Autorin. 

	190	 Jäckh, Space, S. 80. Vgl. auch Gardner, Bells, S. 461.



266  |  4  Die Rolle im Raum

Kerzenhalter umfunktioniert. Erst im Jahre 1236 wurden sie unter Fernando III. wieder 
nach Santiago zurückgebracht.191

4.2.3	 Göttliche Harmonien

Im melodiam dulcem reddunt, pulchre consonantia, in der Verbindung von süßen 
Melodien und der daraus entstehenden schönen Harmonie tritt der Zusammenhang 
von Musik mit Vorstellungen von Harmonie und Schönheit hervor, wie sie theo-
retische Musiktraktate seit Boethius tradierten.192 Deren Grundlagen finden sich 
bereits bei Pythagoras, der eine auf mathematischen Grundsätzen beruhende Har-
monielehre entwarf. Musikalische Intervalle konstruierte er durch numerische Ver-
hältnisse, die sich etwa in der Saiteneinteilung oder der Tonleiter widerspiegeln.193 
Platon und Aristoteles übernahmen die pythagoreischen Angaben. In der Spätantike 
wurde das System von den Neopythagoreern christlich adaptiert, womit sie enge 
Verknüpfungen zwischen der Musik und der von Gott geschaffenen idealen Welt 
etablierten.194 In der Antike hatte diese Intervalleinteilung zunächst keine räumliche 
Dimension, „[e]rst die Musiktheoretiker des 9. und 10. Jahrhunderts verbanden die 
Darstellung der Intervalle [...] mit der Vorstellung einer räumlichen Darstellung 
[...] der Bewegung der Stimme im Raum der Töne.“195 Gerade im Mittelalter wurde 
Musik damit als eindeutig räumliches Phänomen wahrgenommen. Deutlich wird der 
enge Zusammenhang von Musik und Mathematik auch dadurch, dass die Musik als 
Teilgebiet der Mathematik Eingang ins Quadrivium fand.196 Dort fungierte sie als 
„angewandte Zahlenlehre“, die auch in Zusammenhang mit den Himmelskörpern 
und der Astronomie gesetzt wurde und so bedeutender Aspekt der mittelalterlichen 
Kosmologie wurde.197

Musik vermittelte mittelalterlichen Gelehrten zufolge auf mehreren Ebenen 
zwischen dem Einzelnen und dem Kosmos. Besonders wichtig dafür war das von 
Boethius in ‚De institutione musica‘ entwickelte Konzept einer Dreiteilung der 
Musik. Boethius unterschied zwischen musica mundana (der Musik der Sphären), 
musica humana (der Art von Musik, die Körper und Geist miteinander verbinde) 

	191	 Nickson, Sound, S. 93 f. Ein weiteres Beispiel desselben Phänomens ist die Lampe in der 
Qarawīyīn-Moschee von Fez. Gut lässt sich erkennen, dass der Glocke Ringe mit Kerzenhaltern 
übergestreift wurden, um die neue Funktion zu gewährleisten, Nickson, Sound, S. 101.

	192	 Burnett, Sound, S. 46; vgl. Binding, Beiträge, S. 186 f.
	193	 Berger u. Häussler, Musik, S. 65.
	194	 Troelsgård, Trattati, S. 72. Auch in der Bibel tauchen solche mathematischen Harmonievor-

stellungen für den Kosmos auf, z. B. Buch der Weisheit 11,21, Berger u. Häussler, Musik, 
S. 64.

	195	 Ebd., S. 65 f. 
	196	 Richter, Überlieferungen, S. 144 f. Vgl. dazu auch Berger u. Häussler, Musik, S. 14.
	197	 Richter, Überlieferungen, S. 147 f.



4.2  Exultent divina mysteria  |  267 

und musica quae in quibusdam constituta est instrumentis, also der Musik, die von 
Instrumenten gemacht wird.198 Nur Letztere könne vom Menschen auch sinnlich 
wahrgenommen werden. Der menschliche Gesang ist dementsprechend Teil der 
letzten Gruppe – oft finden sich deshalb auch Beschreibungen des menschlichen 
Stimmapparates, der ähnlich einem Instrument funktioniere.199 Die musica mundana 
hingegen entstehe durch die schnellen Bewegungen der Sphären, sie könne vom 
Menschen nur indirekt erfahren werden – etwa, wenn er die Ordnung der Sterne 
und Planeten am nächtlichen Firmament betrachte und sich ihm darin die göttliche 
Ordnung offenbare.200

Die Windrose, die in Bari 1 zum Textteil Vere tu pretiosus es opifex zu sehen war, 
mag in diesem Kontext stehen (vgl. Abb. 4e):201 Sie kann nicht nur als Darstellung 
der Winde und Himmelsrichtungen interpretiert werden, sondern auch die Sphären 
des Kosmos versinnbildlichen; dass die Personifikationen der Winde dort hornblasend 
erscheinen, mag auf die klingenden Himmelssphären verweisen.202 Meist wurden die 
Bereiche der theoretischen und der praktischen Musik strikt voneinander getrennt, 
die Darstellung in Bari 1 verbindet jedoch die beiden Ebenen der Kosmologie und 
des praktischen Gesangs.203 Interessant ist die Darstellung auch, weil sich hier ein 
Vermittlungsmoment andeutet: Die himmlische Ordnung erscheint im Bild und wird 
den Gläubigen sichtbar.

Harmonie und Schönheit
Auch auf anderer Ebene offenbarte sich die Harmonie den Menschen, wenn mathe-
matische Vorstellungen davon mit Konzepten von irdischer materieller Schönheit 
verbunden wurden. Johannes Scottus Eriugena setzte Ordnung, Harmonie und Schön-
heit in eine Linie – hier im Kontext der Engelshierarchien: „Ohne Ordnung gäbe es 

	198	 Burnett, Sound, S. 49. Vgl. dazu auch Kügle, Conceptualizing, S. 1187 f., Boethius, De insti-
tutione musica I, II.

	199	 Vgl. etwa Aristoteles, der die Stimme mit einem „bronze, hollow object“ vergleicht (De anima 
419b, 16), vgl. Burnett, Sound, S. 47. Heinz, Musik, S. 50 f.; Kügle, Conceptualizing, S. 1188.

	200	 Burnett, Sound, S. 49; Kügle, Conceptualizing, S. 1188.
	201	 Vere tu pretiosus es opifex formator es omnium, cui qualitas in agendi non fuit officio, sed in 

sermonis imperio: qui ornatum habitum mundo, nec ad amplia dum quasi inops potentiae, nec 
ad ditandum quasi egenus gloriae condidisti. Totus ac plenus in te es qui dum per virginea viscera 
mundo illaberis, virginitatem etiam creature commendas, vgl. Anhang 1.1.

	202	 Boethius, De institutione musica I, XXVII. Dort ordnet er den Saiten Planeten zu, die Klang-
ordnung wird als „Spiegelbild der himmlischen Ordnung“ beschrieben, Übers. Boethius, Musik, 
hg. v. Paul, S. 32. 

	203	 In der Praxis wurde Musik nicht über Traktate gelehrt, sondern über ständiges Wiederholen 
und Auswendiglernen. Es existieren nur wenige Traktate zu praktischen Fragen, etwa die 
anonyme ‚Musica enchiriadis‘ und die ‚Musica disciplina‘ von Aurelian von Réôme (Mitte 
9. Jh.), Treitler, Voice, S. 372–380. Doch scheint im byzantinischen Kulturraum beides stärker 
ineinander verflochten gewesen zu sein, weshalb die Windrose in Bari 1 aus diesem Kontext 
heraus entstanden sein könnte, Gozza, Eredità, S. 28. 



268  |  4  Die Rolle im Raum

keine Harmonie, und wenn es keine Harmonie gäbe, gäbe es auch keine Schönheit.“204 
Einige Jahrhunderte zuvor ließ Augustinus den Lehrer im in Dialogform verfassten 
‚De musica‘ konstatieren:

Das Schöne gefällt durch die Zahl, in welcher, wie wir bereits zugaben, 
die Gleichheit angestrebt wird. Diese Schönheit treffen wir nicht allein 
in den Bereichen des Hörbaren und der Körperbewegung an, sondern 
auch in den sichtbaren Formen, wo sogar viel häufiger von Schönheit 
gesprochen wird.205 

Schönheit (pulchritudo) definiert Augustinus durch das Harmonisch-Mathematische, 
zudem spezifiziert er, dass diese nicht nur in der Musik und in Bewegungen, son-
dern auch im Materiellen zu finden sei.206 Die engen Verknüpfungen von Ordnung, 
Harmonie und Schönheit offenbaren sich auch immer wieder in Architekturbeschrei-
bungen, wo die Architektur als idealer Raum auf Erden und Abbild des himmlischen 
Raums evoziert werden sollte. Suger nutzt in seiner Beschreibung des Neubaus von 
Saint-Denis hierfür immer wieder den Begriff der consonantia, um musikalische und 
architektonische Phänomene zu umschreiben:

Sie alle vollzogen die Weihe der Altäre selbst sowie die feierliche Zelebra-
tion der Messen – oben wie unten – in so festlicher Freude, so feierlich, in 
ihrer Verschiedenheit so einmütig, in ihrer Verbundenheit so heiter, daß 
aufgrund des Zusammenklangs und des Zusammenhalts ihrer Harmonie 
der wohllautende Gesang eher für eine Musik der Engel als der Menschen 
hätte gehalten werden können.207

	204	 Si nullus ordo fieret, nulla harmonia. At si nulla harmonia, nulla sequeretur pulchritudo, Johannes 
Scottus Eriugena, Super Ierarchiam caelestem, IX, 2, nach Wirth, Harmonie, S. 227, Übers. 
durch die Autorin. 

	205	 Haec igitur pulchra numero placent, in quo iam ostendimus aequalitatem appeti. Non enim hoc 
tantum in ea pulchritudine, quae ad aures pertinet atque in motu corporum est, inuenitur, sed in 
ipsis etiam uisibilibus formis, in quibus iam usitatius dicitur pulchritudo, Augustinus, De musica 6, 
13, 38, hg. v. Jacobsson, S. 221 (ähnlich auch Buch 6, Kap. 14, 42), Übers. Augustinus, Musik, 
hg. v. Perl, S. 258. Im Anschluss setzt Augustinus den Klang den Farben gleich – so wie diese 
Licht bräuchten, um Farbe zu sein, so brauche der Klang die Zeit, um sich zu entfalten.

	206	 Congruentia partium cum quadam coloris suavitate, Augustinus, Epistola 3, 4 als Definition der 
pulchritudo corporis, was er in ,De civitate Dei‘ XXII 19,2 wieder aufnimmt, Augustinus, Ordine, 
hg. v. Bettetini, S. XI. Zum Schönheitskonzept im Mittelalter vgl. auch Speer, Verstehen, 
S. 13–52, insbes. S. 48 f.

	207	 Qui omnes tam festui tam sollempniter, tam diuersi tam concorditer, tam propinqui tam hila-
riter ipsam altarium consecrationem missarum sollempnem celebrationem superius inferiusque 
peragebant, ut ex ipsa sui consonantia et coherentia armonie grata melodia potius angelicus quam 
humanus concentus estimaretur, Suger, De consecratione, 605–610, nach Suger von Saint-Denis, 
Schriften, hg. v. Speer u. Binding, S. 248 f.; vgl. auch Neuheuser, Kirchweihbeschreibungen, 
S. 180 f.; Reyerson, Sensations, S. 52. 



4.2  Exultent divina mysteria  |  269 

Mit der engelsgleichen Musik (consonantia et coherentia armonie grata melodia potius 
angelicus quam humanus concentus estimaretur) spielt Suger auf die göttliche Musik 
(Boethius’ musica mundana) an, die für den Menschen eigentlich nicht zu fassen 
ist. Doch wie der Kirchenraum den himmlischen Raum widerspiegeln sollte, ver-
wies auch der Gesang darin auf den überirdischen.208 Daneben spielt das perfekt 
ausgelotete Zusammenspiel der „Einheit in der Vielfalt“ sowohl im mehrstimmigen 
Gesang – wie im Suger-Zitat ebenfalls deutlich wurde – als auch in der Architektur 
mit immer kleinteiliger werdenden Unterscheidungen eine bedeutende Rolle.209 Dass 
es auf mathematischen Proportionen aufgebaute Idealvorstellungen von Architektur 
gab, verdeutlicht nicht zuletzt der St. Galler Klosterplan sowie die Tatsache, dass die 
Architektur ebenfalls als Teil des Quadriviums verstanden wurde.210 

Das vom Menschen Gebaute und Gemachte kann sich einer göttlichen Schön-
heit durch harmonische Proportionen annähern. Musik hat auch die Fähigkeit, zwi-
schen dem Materiellen und dem Immateriellen zu vermitteln und den Aufstieg ins 
Himmlische zu unterstützen. Sie fungiert als Erscheinung eines Transzendenten, 
„in der Nachahmung der göttlichen Harmonie“, die im christlichen Gottesdienst 
bewusst genutzt werden konnte, um den Gläubigen das überirdisch Schöne näher-
zubringen.211 Dabei ist das mittelalterliche Verständnis von Schönheit keinesfalls 
mit unseren heutigen Vorstellungen von Ästhetik gleichzusetzen, sondern eng mit 
theologischen Ideen verbunden. Schönheit in der Harmonie zu suchen ist von der 
Vorstellung geprägt, dass sich in der Mathematik, wie in der perfekten Natur, der 
Wille Gottes offenbart. Dieser Zusammenhang wird in mittelalterlichen Texten immer 
wieder deutlich, etwa in Theophilus’ Prologen oder eben auch in Sugers Architek-
turbeschreibungen. Beide Texte entstammen dem 12. Jahrhundert und damit einer 
Zeit, in der sich mit der Aufwertung der artes mechanicae auch Verschiebungen in 
der Bewertung von ausführender Praxis feststellen lassen. Dies äußert sich in einer 
Emanzipation der Kunstschaffenden – nicht unbedingt in einem neuen Konzept von 
Schönheit. Ausführende hatten nun einen bedeutenderen Anteil an der Generierung 
von Schönheit. Nicht mehr allein der Wille Gottes manifestierte sich in den Objek-
ten – der Mensch positionierte sich neu im göttlichen Plan, auch weil Gott ihm dazu 
die Möglichkeit und Vernunft gegeben hatte. Dennoch scheint dem artifex vor allem 
die Rolle des Nacheiferers und Kopisten zugekommen zu sein, der sich dem Original 
nur annähern konnte.

Um 500 unterschied Boethius noch viel strikter zwischen Theorie und Praxis; der 
ausführende Musiker wird bei ihm sehr niedrig bewertet. In ‚De institutione musica‘, 

	208	 In ,De consecratione‘ 48 deutet er dies an, vgl. dazu auch Binding, Bauvermessung, S. 7. 
	209	 Neuheuser, Ars, v. a. S. 988 f. Zur Harmonie in der Architektur vgl. Binding, Beiträge.
	210	 Heinz, Musik, S. 121–123. 
	211	 In Byzanz war hierfür Michael Psellos ein wichtiger Impulsgeber (Mitte 11. Jh.), für die prak-

tische Musik Nikolaus Mesarites (Übergang zum 12. Jh.), etwa mit seiner ‚Chronographie‘, 
Richter, Überlieferungen, S. 150–157, zu Michael Psellos ebd. S. 161–166.



270  |  4  Die Rolle im Raum

Kapitel XXXIV, „Was ein Musiker ist“ setzt er dementsprechend den praktischen Teil 
der Musik zum theoretischen in Bezug:

Jetzt müssen wir auch das betrachten, dass die ganze Kunst und ihre ganze 
Lehre natürlicherweise einen ehrenvolleren Rang einnimmt, als die prak-
tische Leistung in derselben, die mit der Hand und Anstrengung des aus-
übenden Künstlers bewerkstelligt wird. Denn es ist bedeutend wichtiger 
und erhabener, das zu wissen, was jeder praktische Künstler thut, als selbst 
es zu machen. Denn die rein körperliche praktische Ausführung eines 
Kunstwerkes ist gleichsam nur ein dienender Sklave; die Wissenschaft 
aber befiehlt als Herrin, und wenn es die Hand nicht gerade so ausführt, 
wie es die Wissenschaft vorschreibt, so möchte wohl Alles vergeblich sein. 
Um wie viel vortrefflicher ist also die Kenntnis der Musik in Bezug auf 
Erkenntnis der Wissenschaft, als in Bezug auf praktische Ausführung? 
Gerade um so viel steht sie höher, als der Geist über dem Körper steht. Der 
Körper nämlich verharrt untheilhaftig der Wissenschaft in Sklaverei, der 
Geist aber befiehlt, und lenkt den Körper zum Rechten, und gehorcht dieser 
dem Befehle nicht, so wird er das Werk sogar als vernunftlos bezeichnen. 
Daher kommt es, dass die wissenschaftliche Forschung der praktischen 
Ausführung nicht bedarf. Es giebt aber keine Ausführungen mit der Hand, 
wenn sie nicht durch die Wissenschaft geleitet werden. Wie gross aber 
der Ruhm und das Verdienst der Wissenschaft ist, kann hieraus erkannt 
werden, dass ja die übrigen, so zu sagen, körperlichen Künstler nicht von 
der Disciplin, sondern vielmehr von ihren Instrumenten selbst den Namen 
erhalten. Der Citherspieler erhält von der Cither, der Flötenspieler von 
der Flöte seinen Namen, und so ist es auch bei den übrigen der Fall, dass 
sie von ihren Instrumenten benannt werden.212

Die neoplatonische Ausrichtung des Boethius tritt zutage, wenn er den Geist als 
der Materie überlegen präsentiert, Wissen stärker gewichtet als handwerkliches 
Können und die ars vom artificium unterscheidet. Im Anschluss daran unterteilt er 

	212	 Nunc illud est intuendum, quod omnis ars omnisque etiam disciplina honorabiliorem naturaliter 
habeat rationem quam artificium, quod manu atque opere exercetur artificis. Multo enim est maius 
atque auctius scire, quod quisque faciat, quam ipsum illud efficere, quod sciat; etenim artificium 
corporale quasi serviens famulatur, ratio vero quasi domina imperat. Et nisi manus secundum id, 
quod ratio sancit, efficiat, frustra sit. Quanto igitur praeclarior est scientia musicae in cognitione 
rationis quam in opere efficiendi atque actu! Tantum scilicet, quantum corpus mente superatur; 
quod scilicet rationis expers servitio degit. Illa vero imperat atque ad rectum deducit. Quod nisi 
eius pareatur imperio, expers opus rationis titubabit. Unde fit, ut speculatio rationis operandi 
actu non egeat, manuum vero opera nulla sint, nisi ratione ducantur. Iam vero quanta sit gloria 
meritumque rationis, hinc intellegi potest, quod ceteri ut ita dicam corporales artifices non ex 
disciplina sed ex ipsis potius instrumentis cepere vocabula. Nam citharoedus ex cithara, auloedus 
ex tibia, ceterique suorum instrumentorum vocabulis nuncupantur, Boethius, De institutione 
musica I, XXXIV, hg. v. Meyer, S. 92, Übers. Boethius, Musik, hg. v. Paul, S. 36 f.



4.2  Exultent divina mysteria  |  271 

die Musik Praktizierenden in drei Gruppen, wobei auch hier eine deutliche Hierar-
chie zum Tragen kommt. Die dritte Gruppe, die mit Urteilskraft (iudicandi peritiam) 
Musik bewerte und nicht produziere, sei die höchstgestellte; die zweite Gruppe, die 
komponiere, besitze allein instinctus:

Diejenigen nun der erstgenannten Klasse, also die sich mit Spielen der 
Instrumente beschäftigen und alle Mühe darauf verwenden, [...] sind von 
einer tiefern Einsicht in die musikalische Wissenschaft weit entfernt, 
weil sie, so zu sagen, nur dienen und keine Wissenschaft in Anwendung 
bringen, sondern ganz und gar untheilhaftig aller Erforschungen sind. Die 
zweite Klasse der Musiktreibenden ist die der Componisten, welche mehr 
durch einen natürlichen Instinct zur Verfertigung eines Liedes gelangt, 
als durch wissenschaftliche Forschung, weswegen auch diese Klasse von 
der Musik (nämlich als Wissenschaft betrachtet) zu trennen ist. Die dritte 
Klasse ist die, welche sichere Erfahrung der Urtheilskraft besitzt, so dass 
sie Rhythmus, Melodie und die ganze Composition abwägen kann. Diese 
Klasse nun, da sie sich ganz und gar mit wissenschaftlicher Erforschung 
beschäftigt, gehört eigentlich zur Musik. Der also ist ein Musiker, welcher 
die Fähigkeit besitzt, gemäss der wissenschaftlichen Erforschung und 
Regel in der Musik über Tonart und Rhythmus, über Klanggeschlechter 
und deren Vermischung, über die Lieder der Composition, kurz über Alles 
zu urtheilen, was wir später entwickeln werden.213

Gesang in der Liturgie
Nicht jeder und jedem Gläubigen mag sich die kosmologische Komponente der Musik 
in der Liturgie erschlossen haben. Doch konnten alle Anwesenden in der Liturgie über 
die Gesänge an der Offenbarung und der Gemeinschaft teilhaben. Dies war schon 
den Kirchenvätern bewusst: Augustinus erörtert in den ‚Confessiones‘ die Frage, 
ob Psalmen in der Liturgie überhaupt zu singen seien, da die Gefahr bestünde, die 
Gläubigen würden mehr durch die Macht der Musik als durch die Worte der Bibel 

	213	 Sed illud quidem, quod in instrumentis positum est ibique totam operam consumit, ut sunt 
citharoedi quique organo ceterisque musicae instrumentis artificium probant, a musicae scientiae 
intellectu seiuncti sunt, quoniam famulantur, ut dictum est: nec quicquam afferunt rationis, sed 
sunt totius speculationis expertes. Secundum vero musicam agentium genus poetarum est, quod 
non potius speculatione ac ratione, quam naturali quodam instinctu fertur ad carmen. Atque 
idcirco hoc quoque genus a musica segregandum est. Tertiam est, quod iudicandi peritiam sumit, 
ut rythmos cantilenasque totumque carmen possit perpendere. Quod scilicet quoniam totum in 
ratione ac speculatione positum est, hoc proprie musicae deputabitur, isque est musicus, cui adest 
facultas secundum speculationem rationemve propositam ac musicae convenientem de modis ac 
rythmis deque generibus cantilenarum ac de permixtionibus ac de omnibus, de quibus posterius 
explicandum est, ac de poetarum carminibus iudicandi, Boethius, De institutione musica I, XXXIV, 
hg. v. Meyer, S. 94, Übers. Boethius, Musik, hg. v. Paul, S. 37. Hugo von St. Viktor rezipiert 
dies später, vgl. dazu Senger, Hugo von St. Viktor, S. 66–70.



272  |  4  Die Rolle im Raum

bewegt. Sofern dies aber nützlich wäre, auch schwächere Geister zu Gott zu führen, 
unterstütze er den Gesang in der Kirche (ut per oblectamenta aurium infirmior ani-
mus in affectum pietatis adsurgat).214 Hier wurde somit analog zum Gebrauch von 
Bildern argumentiert. Bei Hrabanus Maurus findet sich dementsprechend eine ganz 
ähnliche Aussage:

Denn in diesen heiligen Dingen werden unsere Seelen religiöser und lei-
denschaftlicher zur Flamme der Frömmigkeit bewegt, wenn wir singen, 
als wenn wir nicht singen. Alle unsere Affekte werden durch die Vielfalt 
oder Neuheit der Lieder – ich weiß nicht, durch welche verborgenen 
Umstände – mehr erregt, wenn der Gesang mit einer süßen und kunst-
vollen Stimme erfolgt.215

Die Benediktsregel dann etablierte den Psalmengesang auch in der täglichen Klos-
terpraxis, wobei Gesang bereits zuvor von Mönchen zu meditativen Zwecken genutzt 
wurde.216 Bereits das Alte Testament bewertete Gesang und Musik positiv: König 
David gilt als erster Musiker und wurde in dieser Funktion in vielen Psaltern in der 
Initiale B zum ersten Psalm Beatus vir dargestellt; etwa im ,Albani-Psalter‘ (Hildesheim 
Dombibliothek, 1120–30 für Christina von Markyate geschaffen, p. 72): Mit der Rech-
ten umgreift und spielt er eine Harfe, in der Linken präsentiert er in einem aufge-
schlagenen Buch die Worte „Der gesegnete Psalmist David, den Gotte erwählt hat, 
verbreitete die Verkündigung des Heiligen Geistes“ (Abb. 125).217 Eine Taube ist 
währenddessen im Begriff, ihm die Melodie und die Worte des Gesangs einzuflüstern; 
das Verkünden der Worte Gottes durch das Singen der Psalmen wird so visualisiert. 
Sänger von Psalmen sahen sich in Davids Nachfolge, ebenso wie Musiker sich auf 
Tubal bezogen, der im ersten Buch Mose 4,21 als Erfinder aller Musikinstrumente 
charakterisiert wird.218 Musik selbst war göttlichen Ursprungs, wie auch eine Dar-
stellung im ‚Codex Hartker‘, einem Antiphonar aus St. Gallen, verdeutlicht. Hier 
findet sich zu den einleitenden Worten des Prologs Hoc quoque Gregorius der Kir-
chenvater, wie er einem vor ihm sitzenden Schreiber die Melodie des Buches diktiert. 

	214	 Confessiones X, 33, nach Sears, Iconography, S. 27. 
	215	 Nam in ipsis sanctis religiosus et ardentius moventur animi nostri ad flammam pietatis, cum 

cantatur, quam si non cantetur. Omnes enim affectus nostri pro sonorum diversitate vel novitate, 
nescio qua occulta familiaritate excitantur magis, cum suavi et artificiosa voce Cantatur, Hrabanus 
Maurus, De institutione clericorum, hg. v. Zimpel, S. 392, Übers. durch die Autorin; Petersen, 
Musical Notation, S. 11.

	216	 Kügle, Conceptualizing, S. 1191.
	217	 Annu[n]tiatione[m] s[an]c[t]i sp[iritu]s e[ruc]tavit beatu[s] d[avi]d psalmista quem d[eu]s elegit 

(Digitalisat: https://www.albani-psalter.de/stalbanspsalter/german/translation/trans072.shtml, 
09.05.2024). Zum ,Albani-Psalter‘ und der Auftraggeberin vgl. Gerry, Cult, v. a. S. 82–95; Geddes, 
St. Albans Psalter.

	218	 Berger u. Häussler, Musik, S. 9. Christus wird in einigen Gesängen auch mit David und 
Orpheus in Bezug gesetzt, bzw. als Hirte mit Saiteninstrument, ebd., S. 15 f. 

https://www.albani-psalter.de/stalbanspsalter/german/translation/trans072.shtml
https://www.bildindex.de/document/obj20314133?part=16
https://www.bildindex.de/document/obj20314133?part=16


4.2  Exultent divina mysteria  |  273 

Während der Schreiber die Neumen auf einer Wachstafel festhält, werden diese Gregor 
ebenfalls von einer Taube auf seiner Schulter eingegeben (Abb. 126).219

Wie das Auge galt auch das Ohr als Tor zur Seele und zum Gedächtnis; gerade 
Gesang und Musik konnten – meist in der Repetition – nützlich sein, um christliche 
Heilsvorstellungen zu vergegenwärtigen.220 Mit dem Gedächtnisritual ging auch 
die Konstitution und Vergewisserung sozialer Ordnung einher; gerade der Gemein-
schaftsaspekt kam im Gesang besonders zum Tragen.221 Bereits Hammerstein verwies 
auf diesen bedeutenden Aspekt des Exultet-Gesangs: das gemeinsame Singen, das 
nicht zuletzt auch in der Performativität der Fratres carissimi-Darstellungen evoziert 
wird (vgl. Kap. 5.2.1).222 Auch Amalarius von Metz geht an einer Stelle seines ‚Liber 
officialis‘ auf die menschliche Zusammenkunft durch Gesang und auf die sich so 
bildende christliche Gemeinschaft zum Lobpreis Gottes ein:

	219	 Holzer, Lógos, S. 37. Vgl. auch Wittekind, Bild, S. 104 f.; St. Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 
Sang. 390, S. 12 f. (Digitalisat: https://www.doi.org/10.5076/e-codices-csg-0390).

	220	 Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 16 f.
	221	 Ebd., S. 18.
	222	 „Der Gedanke der Teilhabe und des Einstimmens in den Engelsgesang ist also wesentlicher 

Bestandteil der Liturgie und nicht etwa nur belanglose Metapher. [...] Die Aufforderung des 
singenden Diakons an die umstehenden fratres carissimi, mit ihm zusammen einhellig, una 
mecum, zu beten und zu singen, spielt auf einen zentralen Topos zur Kennzeichnung himm-
lischer und irdischer Liturgie an, das una voce. Die Engel loben ‚mit einer Stimme‘, ‚wie aus 
einem Munde‘. darin wird die Einigkeit, die Gemeinsamkeit der Singenden und ihrer Gesinnung 
gefeiert. Sie reicht von den Engeln bis zu den Gläubigen“, Hammerstein, Musik, S. 117 f.

Abb. 125 | Historisierte Initiale mit König 
David, ,Albani-Psalter‘, 12. Jahrhundert, England; 
Hildesheim, Dombibliothek, Ms. St. Godehard 1, 
S. 72 (Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Ulrich 
Knapp, https://www.bildindex.de/document/
obj20314133?part=16 [16.11.2024]).

https://www.doi.org/10.5076/e-codices-csg-0390
https://www.albani-psalter.de/stalbanspsalter/german/translation/trans072.shtml
https://www.bildindex.de/document/obj20314133?part=16
https://www.bildindex.de/document/obj20314133?part=16


274  |  4  Die Rolle im Raum

Christus, der Sohn Gottes, der die Seinen vor der Erschaffung der Welt 
auserwählt hat, damit sie heilig und unbefleckt seien, hat im Alten Tes-
tament (unter anderem) Herolde gesandt, die sein Volk durch die süße 
Harmonie ihrer Stimme zur Anbetung des einen Gottes versammelten.223

Gerade die suavitas der Stimmen sowie die Harmonie in ihrer Vielfältigkeit wird hier 
thematisiert, wie sie auch später etwa von Suger von Saint-Denis oder in Gaufredus 
Malaterras Kirchenbeschreibung von Bedeutung ist.224

Bissera Pentcheva setzte sich in einem Aufsatz besonders mit auditiven Dimen-
sionen der Exultet-Rollen auseinander. Sie argumentiert anhand des Begriffs des 
personare, der sich im Prolog des Osterlobs finden lässt, für eine ‚Inkarnation‘ Christi 
im singenden Diakon (vgl. Kap. 4.3.2). Personare kann mit ‚durch etwas klingen‘, 

	223	 Christus Filius Dei, qui elegit suos ante constitutionem mundi, ut essent sancti et immaculati, misit 
praecones in Veteri Testamento (ut de aliis taceam), qui suavitate ac modulatione vocis populum 
suum congregarent ad unius Dei cultum, Amalarius, Liber officialis III, nach Petersen, Musical 
Notation, S. 5, Übers. durch die Autorin. 

	224	 Den Zusammenhang von suavitas und Stimme / Gesang arbeitet auch Carruthers heraus, 
Carruthers, Experience, S. 80–107. 

Abb. 126 | Der Heilige Gregor 
diktiert seinem Schreiber die 
heiligen Gesänge, ,Codex 
Hartker‘, um 1000; St. Gallen, 
Stiftsbibliothek, Cod. 390, S. 12 
(Stiftsbibliothek St. Gallen).



4.2  Exultent divina mysteria  |  275 

‚widerhallen‘, ‚verkörpern‘ übersetzt werden und verbindet somit Klang, Körper 
und Stimme.225

When the deacon ascends the ambo to sing the Exultet, he becomes a vessel 
of the Holy Spirit. Filled with Spirit, he expels this breath in space, not 
just announcing the resurrection of Christ but generating a sonic energy 
field that penetrates the bodies of the faithful.226 

Im Exultet-Text selbst offenbare sich diese Verbindung, wenn es in der Präfation 
heißt: Vere quia dignum et iustum est equum et salutare / Te invisibilem deum patrem 
omnipotentem / filiumque tuum unigenitum / dominum nostrum Iesum Christum / toto 
cordis ac mentis affectu / et vocis ministerio personare.227 Den Gesang des Diakons 
setzt Pentcheva in Bezug zur musica mondana, der Musik der himmlischen Sphären, 
wobei dies in Darstellungen der hornblasenden Engel, wie etwa in Montecassino 2 
(Sorrent, 1105–1110) besonders deutlich werde.228 Trotz vieler interessanter Aspekte 
in Bezug auf die auditive Rezeption von Exultet-Rollen im Ritual kann Pentchevas 
Argumentation nur bedingt auf die beneventanischen Rotuli übertragen werden.229 
Der Begriff personare taucht nur im Prolog des römischen Osterlobs auf, ist also ein 
Element, das erst in der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts in Süditalien aus Rom 
eingeführt wurde und nicht ursprünglich mit dem Medium des Rotulus assoziiert 
war. Das beneventanische Osterlob stellt eine derartige Verbindung zwischen der 
Stimme des Diakons und seiner ‚Verkörperung‘ Christi nicht über den Text her, 
dennoch mag die Stellvertreterfunktion allen anwesenden Gläubigen offensichtlich 
gewesen sein: Der Ambo selbst diente als Sinnbild für das Heilige Grab und der 
Diakon evozierte im Gesang die Präsenz Christus (vgl. Kap. 3.1.3). Dass die Stimme 
eines Menschen besonderes Zeichen seines Mensch-Seins sei, argumentierte bereits 
Aristoteles: „Die Stimme ist Klang, den ein Lebewesen hervorbringt. Leblose Dinge 

	225	 Pentcheva, Performative Image, S. 401, 419. Vgl. dazu auch Jean-Marie Fritz: „nel medioevo la 
voce è strettamente legata al soffio (e dunque al concetto latino di anima, nel senso di spiritus) 
e comprende pertanto ogni tipo di suono (grido, parole o canti) amessi da un essere vivente o 
anche dal vento che agita gli alberi“, Fritz, Voces, S. 102.

	226	 Pentcheva, Performative Image, S. 413. Zum Zusammenhang von Stimme und Seele vgl. auch 
Burnett, Sound, S. 46, 66–69.

	227	 Vgl. Anhang 1.2. Pentcheva übersetzt die Stelle folgendermaßen: „It is truly right and just, 
fair and wholesome to acclaim (personare) you, the invisible God, the Father omnipotent, and 
Jesus Christ your only begotten Son, with the affection of our whole heart and mind and the 
use of our voice“, Pentcheva, Performative Image, S. 434.

	228	 „The singer, filled with the Spirit, then raises his voice in song. [...] The terrestrial sonus thus 
ascends and intertwines with the celestial“, ebd., S. 414.

	229	 Bei der architektonischen Rekonstruktion der liturgischen Räume zieht sie spätere Beispiele 
aus Rom heran, etwa San Clemente, ebd., S. 404, 451–454. In Rom ist keine einzige Exultet-Rolle 
bezeugt; es scheint sich bei dem Medium tatsächlich um ein rein süditalienisches Phänomen 
gehandelt zu haben, das zudem eng mit der beneventanischen Liturgie in Bezug stand. 



276  |  4  Die Rolle im Raum

haben keine Stimme“.230 Isidor von Sevilla unterschied aufgrund ähnlicher Überle-
gungen zwischen vox und sonus, je nachdem ob der Klang von einem Lebewesen oder 
von Dingen geschaffen wurde und definierte die Stimme als besonderes Kennzeichen 
der Menschen.231 Die Musikalität von Personen wurde mit Charaktereigenschaften 
assoziiert, Musik konnte Gemüter im Gegenzug auch beeinflussen und formen.232 
Boethius bringt im 5. Buch von ‚De institutione musica‘ die Musik nicht nur in 
Zusammenhang mit dem menschlichen Wohlbefinden, sondern auch mit Herr-
schertugenden. In der Erziehung von zukünftigen politischen Entscheidungsträgern 
empfiehlt er, auch ein Verständnis für Musik zu schaffen, und beruft sich hier vor 
allem auf Platon:233

Und ferner sagt er [Platon] auch, dass im Staate nichts den Sitten so 
sehr schade, als wenn er sich nach und nach von einer züchtigen und 
sittsamen Musik abwende. [...] Der Belehrung ist ja kein Weg mehr zum 
Herzen geöffnet, als der vermittelst der Ohren. Wenn also durch diese 
die Rhythmen und Weisen bis zum Herzen herabgestiegen sind, so kann 
man nicht bezweifeln, dass sie, ebenso wie sie selbst sind, den Sinn lenken 
und bilden.234

	230	 Aristoteles, De anima II, 8, hg. v. Gohlke, S. 81. Böhme geht ebenfalls in diese Richtung, wenn 
er die „Stimme als Artikulation leiblicher Anwesenheit“ bezeichnet, Böhme, Atmosphäre, S. 164.

	231	 „Die Stimme ist durch Hauchen geschlagene (verberatur) Luft, woher auch die Wörter (verba) 
benannt sind. Eigentlich aber ist die Stimme ein Kennzeichen des Menschen oder der unver-
nünftigen Tiere“, Vox est aer spiritu verberatus, unde et verba sunt nuncupata. Proprie autem vox 
hominum est, seu inrationabilium animantium, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, III, XX, 2, 
hg. v. Lindsay. „As mentioned before, these categories also imply a value judgment, and it is 
easy to see why rational and animate sounds are the most highly prized: they are closest to the 
nature of the divine which is embodied in the human capacity to reason (ratio), and ennobled 
by the life force or soul (anima) that the Creator gave to humankind“, Kügle, Conceptualizing, 
S. 1189. Gerade auch die Notation in Neumen könne als Abstraktion der körperlichen Qualitäten 
der Stimme fungieren, Petersen, Musical Notation, S. 1 f.

	232	 „In Schlachten entzündet das Ertönen der Trompete die Kämpfenden, und je eindringlicher 
der Klang ist, desto mutiger wird das Herz zum Kampf. [...]. Erregte Gemüter aber beruhigt 
die Musik, wie man bei David liest, der Saul einem unreinen Geist durch die Kunst des Taktes 
entrissen hat (1. Sa. 16,23). Ja selbst wilde Tiere, sogar Schlangen, Vögel und Delphine veran-
lasst die Musik zum Anhören ihres Taktes. Aber auch was wir reden bzw. wie wir innerlich 
vom Pulsschlag bewegt werden, kann, so glaubt man, durch die musikalischen Rhythmen der 
Harmonie mit den Tugenden verbunden werden“, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, III, XVII, 
2–3, hg. v. Lindsay, dt. Übers. Isidor von Sevilla, Enzyklopädie, hg. v. Möller, S. 134.

	233	 Panti, Boethius, S. 4.
	234	 Negat enim esse ullam tantam morum in re publica labem quam paulatim de pudenti ac modesta 

musica invertere. Statim enim idem quoque audientium animos pati paulatimque discedere nul-
lumque honesti ac recti retinere vestigium, si vel per lasciviores modos inverecundum aliquid, vel 
per asperiores ferox atque immane mentibus illabatur. Nulla enim magis ad animum disciplinis via 
quam auribus patet. Cum ergo per eas rythmi modique ad animum usque descenderint, dubitari 
non potest, quin aequo modo mentem atque ipsa sunt afficiant atque conforment, Boethius, De 
institutione musica I, 1, 180,23–181,4, hg. v. Meyer, S. 22, Übers. Boethius, Musik, hg. v. Paul, 
S. 2 f.



4.2  Exultent divina mysteria  |  277 

Vor allem die Fähigkeit, musikalische Harmonien zu erkennen und zu bewerten, ist 
für ihn dafür ausschlaggebend.235 Mit der Musik verband sich für viele mittelalterliche 
Menschen ein kosmologisch-allumfassender Anspruch, ein Zusammenhang, den auch 
Isidor in seiner Enzyklopädie ausformuliert: 

Daher kann ohne Musik keine Wissenschaft vollkommen sein, nichts gibt 
es nämlich ohne sie. Denn man sagt auch, dass die ganze Welt in einer 
gewissen Harmonie der Töne komponiert ist und der Himmel selbst sich 
unter dem Takt der Harmonie dreht. Die Musik bewegt die Gefühle und 
bringt die Sinne in verschiedene Zustände.236

In der Exultet-Liturgie wird dieser Aspekt von der ersten Bareser Rolle am deut-
lichsten thematisiert, wenn sich dort die Windrose vor den Augen der Gläubigen 
entfaltet. Doch nicht nur in Bild und Gesang hätten die im Raum Anwesenden die 
auditive Dimension des Objektes fassen können. Auch die Neumennotation ent-
rollte sich, wie die Schrift, vor ihren Augen und war mit dem zu hörenden Gesang 
für alle assoziierbar. Vermutlich geschah die Visualisierung der Neumen auch aus 
diesem Grund, denn der Diakon benötigte sie nicht für die Wiedergabe der Melodie, 
ihm können sie allenfalls als Gedächtnisstütze gedient haben. Die mnemonischen 
Funktionen des Schreibens durch das Einschreiben (graphein) gehen auch mit der 
Verschriftlichung von Musik einher, die als Klang ebenso ephemer ist wie das gespro-
chene Wort. Bevor Musik in Neumen und Noten festgehalten werden konnte, war 
dies umso offensichtlicher: „Wenn die Töne nämlich nicht von einem Menschen in 
Erinnerung gehalten werden, vergehen sie, weil sie nicht aufgeschrieben werden 
können.“237 

	235	 „Harmonie ist nämlich die Fähigkeit, welche die Differenzen der hohen und tiefen Töne mit 
dem Gefühle und der Vernunft abwägt. Denn Gefühl und Vernunft sind gleichsam gewisse Ins-
trumente der harmonischen Fähigkeit“, Boethius, De institutione musica V, 1, Übers. Boethius, 
Musik, hg. v. Paul, S. 148.

	236	 Itaque sine Musica nulla disciplina potest esse perfecta, nihil enim sine illa. Nam et ipse mundus 
quadam harmonica sonorum fertur esse conpositus, et caelum ipsud sub harmoniae modulatione 
revolvi. Musica movet affectus, provocat in diversum habitum sensus, Isidor von Sevilla, Etymo-
logiarum, III, XVII, 1, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von Sevilla, Enzyklopädie, hg. v. Möller, 
S. 134.

	237	 Quarum sonus, quia sensibilis res est, et praeterfluit in praeteritum tempus inprimiturque memo-
riae, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, III, XV, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von Sevilla, Enzy-
klopädie, hg. v. Möller, S. 133. An anderer Stelle schreibt er: „Der Gebrauch der Buchstaben 
ist um der Erinnerung an die Dinge willen erfunden worden. Damit sie nämlich nicht durch 
Vergesslichkeit entfliehen, werden sie an Buchstaben angebunden. Bei einer so großen Vielfalt 
der Dinge kann nämlich weder alles durch Hören gelernt werden, noch [alles] in Erinnerung 
behalten werden“, Usus litterarum repertus propter memoriam rerum. Nam ne oblivione fugiant, 
litteris alligantur. In tanta enim rerum varietate nec disci audiendo poterant omnia, nec memoria 
contineri, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, I, III, 2, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von Sevilla, 
Enzyklopädie, hg. v. Möller, S. 20. Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 15; Ong, Orality, S. 40; Fisher, 
Materializing, S. 186.



278  |  4  Die Rolle im Raum

Kelly argumentierte, dass die Niederschrift von Musik und Text in den Exultet-
Rollen vor allem als Statussymbol zu verstehen sei, da beides im Grunde für den Sänger 
überflüssig war – der Diakon kannte beides auswendig. Gerade auch der Raum, den die 
Musiknotation auf dem teuren Pergament zusätzlich zur Schrift benötigte, ist für Kelly 
ein Zeichen, dass Exultet-Rollen vor allem als besonders wertvolle und luxuriöse Objekte 
zum Prestige der Kirche beitrugen. Hierzu zählt er auch die in dieser Zeit recht seltene 
Vorgehensweise, die Musik vollständig zu verschriftlichen und nicht nur ansatzweise.238 
Kellys These ist jedoch nur einer von vielen Punkten, die zur Einfügung der Musiknota-
tion geführt haben. Neben dem Bestreben, ein möglichst kostbares Manuskript zu produ-
zieren, hatten Neumen durchaus praktische Funktionen. Ähnlich wie Materialisierungen 
von Schrift – dazu noch auf einer Schriftrolle – mit weltlichen und geistlichen Visuali-
sierungen von Machtansprüchen einhergingen, galt dies auch für Verschriftlichungen 
von Melodien. Noch seltener als Schrift war die Notation von Musik für Laien zu sehen, 
was zur besonderen Festlichkeit des Momentes beitrug.239 Dass diese ihnen neben der 
klanglichen Dimension auch visuell vor Augen stand, mag darüber hinaus zur Konstitution 
eines multisensorischen Raums beigetragen haben. Exultet-Rollen visualisieren Klang 
somit durch die Materialisierung der Neumen und die Darstellung der hornblasenden 
Engel ebenso, wie die Musik das Ritual und das Entfalten des Objektes begleitete.

4.3	 Suavitas und fleißige Bienen

4.3.1	 Die Laus cerei und heilsgeschichtliche Evokationen

Neben visuellen und auditiven Wahrnehmungsmöglichkeiten legt der Text des Prae-
conium paschale – der den maßgeblichen Teil der Osterpräfation ausmacht – zudem 
die Bedeutung auch olfaktorischer Aspekte für die rituelle Erfahrung nahe. Der 
Geruch des Wachses wird dort ebenso herausgestellt wie die Bedeutung des Mate-
rials für heilsgeschichtliche Vermittlungsprozesse. Im folgenden Kapitel soll diesen 
Verbindungen von Exultet-Text, seiner liturgisch-allegorischen Bedeutung und der 
Aussagekraft der Miniaturen in den Rollen daher nachgegangen werden. 

Der Laus cerei und ihren Interpretationsmöglichkeiten kommt dabei zentrale 
Bedeutung zu. Sie ist das älteste Textelement des Gesanges und lässt sich bis ins 
4. Jahrhundert zurückverfolgen. Bereits damals war das Lob der Bienen ein umstrit-
tenes Thema, wie ein überlieferter Brief von Hieronymus zeigt (vgl. Kap. 2.1.3). Er ist 
als Antwort auf ein Schreiben des Praesidius von Piacenza aus dem Jahre 383 oder 
384 zu verstehen, in dem Letzterer Ersteren darum bat, eine Laus cerei für die Kirche 
von Piacenza zu verfassen. Hieronymus jedoch lehnte die Anfrage ab und begründete 
seine Entscheidung damit, dass das Bienenlob zu nah an der paganen Dichtung Vergils 

	238	 Kelly, Exultet, S. 171 f. 
	239	 Kelly, Cerimonia, S. 19.



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  279 

sei und zu viel an ‚antike[r] Frühlingslyrik‘ aufweise.240 Die Diözese von Piacenza 
war zu dieser Zeit Suffragan des Erzbistums Mailand; aus dem Brief des Hieronymus 
lässt sich schließen, dass damals die Benedictio cerei bereits in Gebrauch war und es 
sich dabei um keinen spezifisch piacentinischen Gesang handelte.241 Einige Jahre 
später merkte auch Augustinus in ‚De civitate Dei‘ (XV, 22) an, dass er einige Verse 
in laude quadam cerei verfasst habe.242

Ob der Ersatz des beneventanischen Gesanges durch den römischen Text im 
11. Jahrhundert ebenfalls durch eine Kritik an paganen Textelementen gerechtfertigt 
wurde, ist nicht überliefert. Es lässt sich jedoch davon ausgehen, dass eine Abgren-
zung gegenüber paganer Dichtung im 11. Jahrhundert viel weniger von Bedeutung 
war, als dies noch in der Spätantike der Fall war.243 Vermutlich waren die Reformen 
des 11. Jahrhunderts wesentlich durch Bestrebungen geprägt, die Liturgien zu ver-
einheitlichen und den römisch-päpstlichen Machtbereich in Süditalien zu festigen. 

Im beneventanischen Praeconium paschale stehen die Bienen und ihre Arbeit im 
Mittelpunkt des Textes. Dieser besingt, wie die Bienen mit dem Mund empfangen 
und gebären (ore concipiunt, ore parturiunt) – eine Vorstellung, die seit der Antike 
zu finden ist –, ähnlich wie Maria durch das Wort Gabriels unbefleckt empfing. 
Casto corpore, non foedo desiderio copulantur; denique virginitatem servantes – also 
keusch und ohne Fleischeslust – reproduzierten sie sich, wie auch Maria durch die 
Empfängnis Jesu ihre Jungfräulichkeit nicht verlor. Die Biene kann so als Symbol der 
Jungfräulichkeit und Keuschheit der Gottesmutter gelesen werden. Der beneventa-
nische Exultet-Text nutzt für das Konzept der Menschwerdung Christi durch Maria 
das Wort illabi, das bereits von frühen Theologen verwendet wurde, um „die Ankunft 
des Wortes in Maria auszudrücken“.244 Auch im ambrosianischen Praeconium wird 
diese Verbindung offensichtlich.245 

	240	 Nam quicumque voluerunt de laudibus Cerei dicere, plenisque, ut aiunt, ventis ingenii sui inten-
dere vela, et quasi quaedam pelagi alta penetrantes, vicina abscondere littora: statim in orationis 
foribus retinet oratorum clamor, florum pratorumque descriptio, et in modum sonantis aurea 
molliter verba cadentia, dum describuntur apes, quod sine coitu generantur et generant, quod solae 
a concubitu liberae natos ore legunt, arte componunt, et quadam ratione vitali, animas apiculis, 
non de suo inserunt. Praeterea Virgilii totus Georgicorum liber profertur in medium, rex advolans 
agmen inducit, tantoque strepitu diversa narrantur munia, ut militaribus castris interesse te credas, 
Hieronymus, Epistola, hg. v. Migne, Sp. 188. Vgl. auch Kelly, Exultet, S. 40 f., 50–53; Zweck, 
Osterlobpreis, S. 16; Magrassi, Preghiera, S. 50 f.; Morin, Authenticité.

	241	 Cavallo, Exultet Bari Troia, S. 5 f. Hieronymus hielt sich in dieser Zeit in Rom auf, weshalb 
nicht klar ist, ob er sich in seiner Kritik auf eine bestimmte regionale Form der Laus cerei bezog, 
Zweck, Osterlobpreis, S. 12. In Rom war die Segnung der Osterkerze bis ins 7. Jh. unbekannt, 
Kelly, Exultet, S. 55. Cavallo, Exultet Bari Troia, S. 6. 

	242	 Magrassi, Preghiera, S. 51.
	243	 Auch wenn Vergil im mittelalterlichen Süditalien bekannt war, vgl. dazu Lowe, Virgil.
	244	 Qui dum per virginea viscera mundo illaberis, virginitatem etiam creature commendas, Zweck, 

Osterlobpreis, S. 250.
	245	 Gerade diese Textstellen weisen in den beiden Versionen viele Gemeinsamkeiten auf, ebd., 

S. 252 (vgl. dazu auch Kapitel 2.1.3). Zweck geht aufgrund der vielen Übereinstimmungen 



280  |  4  Die Rolle im Raum

In den Exultet-Rollen findet sich zwar am häufigsten die Darstellung des Bienenlobs 
durch die Visualisierung landwirtschaftlicher Szenen der Bienenzucht, doch zeigen 
einige auch die Nativitas oder eine Gegenüberstellung von Christi Geburt und Bie-
nenzucht (Abb. 127). Auch wo der beneventanische Text ersetzt wurde, beließ man 
die Miniaturen unverändert (etwa Bari 2 oder Gaeta 1), weshalb nicht ganz klar ist, 
wie der durch das Bild gesetzte inhaltliche Schwerpunkt bewertet wurde und ob etwa 
das Bienenlob mit seinen paganen Anklängen noch als theologisches Streitthema 
fungierte.246

Ein weiterer Kritikpunkt des Hieronymus bezog sich auf die Tatsache, dass ein 
Diakon den Gesang des Exultet übernahm, während der Bischof selbst einen passive-
ren Part einnahm. Hieronymus verurteilt in diesem Zusammenhang das „Schweigen“ 
des Letzteren (tacente episcopo).247 Allein dem Diakon kommt durch den Gesang die 
Vermittlerrolle zwischen irdischer und himmlischer Sphäre, zwischen Gott und den 
Gläubigen zu. Schon bei Paschasius Radbertus (8./9. Jahrhundert) finden sich Passagen 
zur Stellung, Bedeutung und Funktion des die Messe ausführenden Klerikers: Dieser 

davon aus, dass der Verfasser des beneventanischen Osterlobs das ambrosianische gekannt 
haben dürfte.

	246	 Vgl. dazu auch die Diskussion der Texttraditionen bei Kelly, Exultet, S. 65–69.
	247	 [C]um tacente episcopo et presbyteris in plebeium quodammodo cultum redactis levita loquitur, 

docetque quod paene non didicit, et festivissimo praedicans tempore, toto dehinc anno iustitium 
vocis eius indicitur?, Hieronymus, Epistola, hg. v. Migne, Sp. 188. 

Abb. 127 | Bienenlob, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Bari (?); Montecassino, Archivio dell’Abbazia, 
Exultet 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 178).



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  281 

verkörpere das Göttliche nicht, sondern fungiere vielmehr als „intermédiaire entre 
la grâce divine [...] et les espèces consacrées“.248 Die Form der Rolle unterstützt mit 
ihrer Medialität den Vermittleraspekt des Diakons zusätzlich (vgl. Kap. 2.3.1).249 Eine 
kreierende, schöpfende Rolle könne diesem dabei gerade nicht zufallen: „[S]i le prêtre 
créait le corps du Christ à l’autel, il créerait son créateur, ce qui est absurde“ – der ein-
zige opifex sei und bleibe Gott.250 Gottes Schöpfertum wird in allen bekannten Laudes 
cerei hervorgehoben, im zweiten Praeconium des Ennodius wird gar beschrieben, wie 
Gott den Menschen aus Erde schuf und ihm Leben einhauchte.251

In der Osternacht, die die Auferstehung Christi und die Erlösung der Menschheit 
feiert, ist die Evokation nicht nur des Göttlichen, sondern des gesamten Heilsgesche-
hens zentrales Element der Liturgie. Schon Amalarius von Metz leitete im 9. Jahr-
hundert diese Entwicklung ein, wenn er jedes Element der Liturgie als symbolische 
Evokation bestimmter Aspekte des Ostergeschehens darlegte: „The Mass is thus 
an intimate and inclusive mimetic renewal of the historical sacrifice in the Biblical 
narrative.“252 Dazu trugen in der Osternacht nicht nur der Ablauf der Liturgie, der 
Gesang und die Akteure bei; auch Objekte, deren Materialität und Medialität, waren 
generell dazu gedacht, die Immersion der Gläubigen in die christologische Vergan-
genheit zu begleiten und das Heilsgeschehen so auch zu aktualisieren. In Kapitel 3 
wurde anhand der liturgischen Ausstattung bereits nachgezeichnet, wie die materielle 
Ausstattung der Kirchenräume Orte des Heilsgeschehens markieren und evozieren 
konnte. So wurde etwa der Altar als Grab Christi gedeutet, auf dem sich die Mensch-
werdung im Abendmahl manifestiert, und der Ambo konnte als Stellvertreter des 
leeren Grabes Christi fungieren.253 

Osterleuchter
Wenig Beachtung erfuhren in dieser Arbeit bisher Osterleuchter, auch weil sie – anders 
als Kanzeln, Bischofsthrone und Chorschranken – in der Liturgie eine weniger insti-
tutionalisierte Stellung einnahmen. Wo die Kerze und ihre Flamme die Auferstehung 
Christi symbolisiert, trug der Osterleuchter dazu bei, diesen Moment auch materiell 
und räumlich zu fixieren. Positioniert waren Osterleuchter meist nahe der Kanzel, 
sodass eine Interaktion zwischen Diakon und Kerze gewährleistet war.254 Oster-
leuchter wurden wie Exultet-Rollen nur einmal im Jahr verwendet, ihre Fertigung 

	248	 Mariaux, Faire Dieu, S. 101.
	249	 Vgl. ähnliche Überlegungen bei Schreiner, Buch, S. 297 f.
	250	 Mariaux, Faire Dieu, S. 101. Durandus von Mende schreibt im ‚Rationale divinorum officiorum‘: 

„The candle is blessed by the deacon, who is of lower rank, because the risen Christ appeared 
first to Mary Magdalene, who was of the weaker sex“, zitiert nach Freeman, Candle, S. 195. 

	251	 Zweck, Osterlobpreis, S. 124–131.
	252	 Fisher, Cross Altar, S. 49. Vgl. dazu auch Frese, Aktualpräsenz, S. 188–193.
	253	 Capomaccio, Monumentum, S. 60 f.
	254	 Zchomelidse, Art, S. 114.



282  |  4  Die Rolle im Raum

geschah eigens für diesen wichtigsten liturgischen Moment. Auch sie wurden theolo-
gisch-biblisch assoziiert, wie eine Passage in Johannes Beleths ‚Rationale divinorum 
officiorum‘ nahelegt: Repraesentat autem cereus super columnam positus et accensus 
columnam ignis.255 Die Kerze verbindet er mit der Feuersäule, die im Alten Testament 
die Israeliten aus der Wüste leitet. Auch im Exultet-Text wird die Kerze als columna 
ignis bezeichnet und verweist damit auf die erlösende Funktion des göttlichen Zei-
chens beim Durchzug durch die Wüste und durch das Rote Meer. Das gallikanische 
Praeconium paschale spricht die alttestamentliche Geschichte ebenfalls an: „O wahrhaft 
glückselige Nacht, die die Ägypter beraubt und die Hebräer reich beschenkt hat! Nacht, 
in der Himmel und Erde verbunden werden!“256 Durch das unablässige Leuchten der 
Kerze werde die Finsternis der Nacht vertrieben. Auch das gelasianische Praeconium 
paschale besingt das Licht, hier jedoch in Form des brennenden Dornbuschs, durch 
den Gott Moses in der Wüste erschien. Die Verbindung zur anschließenden Taufe wird 
im altspanischen Text offensichtlich: „Das Bild der alten Säule, jenes Feuer, leuchtet 
voraus: Sie lehrt das Volk, daß das Heil durch das Wasser kommt“.257 

Die brennende Feuersäule erscheint auch in einigen Exultet-Rollen, der Auszug 
aus Ägypten wird in den Rollen London Add. 30337, Paris nouv. acq. lat.  710, 
Cas. 724 [B I 13] 3, Gaeta 2, Gaeta 3, Salerno, Troia 3 und Pisa 3 dargestellt (Abb. 128). 
Auch Amalarius von Metz äußert sich in dieser Hinsicht zur Osterkerze:

Wir haben gesagt, dass die gesegnete Kerze das Menschsein Christi bedeu-
tet, die wir anstelle der Feuersäule nehmen, mit der wir unsere Lesungen 
verbunden haben. Denn jenes Licht bedeutet die Lehre Christi, die die 
Quelle aller Weisheit ist. Durch ihn ist die Finsternis der Katechumenen 
vertrieben worden. Die Kerze wird also vom neuen Feuer entzündet, so 
dass sie die neue Lehre Christi bedeuten kann, die das Neue Testament ist, 
oder die neue Gnade, durch die diese Sonntagnacht in einzigartiger Weise 
erhellt wurde, natürlich durch die Auferstehung Christi.258

	255	 Johannes Beleth, ‚Rationale divinorum officiorum‘, in: Patrologia Latina 202, hg. von Migne, 
Sp. 113, nach Capomaccio, Monumentum, S. 210. Ähnliches findet sich schon bei Augustinus: 
Sic ostendit nobis columnae illius imaginem, qua duce populus Israel ambulans per desertum non 
permittebatur errare. Apparebat enim eis nubis columna per diem, ignis columna per noctem [...], 
Augustinus, De cereo Paschali, in: Patrologia Latina 46, hg. von Migne, Sp. 819, II, nach Seidel, 
Kerze, S. 65.

	256	 O vere beata nox, quae expoliavit Aegyptios, ditavit Hebraeos! Nox, in qua terrenis caelestia 
iunguntur!, Zweck, Osterlobpreis, S. 34 f.

	257	 Ebd., S. 200–203.
	258	 Diximus cereum consecratum Christi humanitatem designare, quo utimur pro columna ignis cui 

conjunximus lectiones. Etenim illius lumen Christi doctrinam signat, qui est fons omnis sapientiae; 
illo catechumenorum tenebrae expulsae sunt. Qui cereus ideo novo igne accenditur, ut designet 
Christi doctrinam novam, quae est in Novo Testamento, sive novam gratiam qua illustrata est 
nox singulariter Dominica, videlicet Christi ressurrectione, Amalarius von Metz, De ecclesiasticis 
officiis, in: Patrologia Latina 105, hg. von Migne, Sp. 1038, nach Zchomelidse, Art, S. 111, 257, 
Übers. durch die Autorin.

https://gallica.bnf.fr


4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  283 

Es ist nicht ganz klar, ab wann Osterleuchter in Süditalien Verwendung fanden, 
und weder aus Bari noch aus Canosa, Siponto oder Monte Sant’Angelo haben sich 
Osterleuchter erhalten. In Bari 1 ist kein Osterleuchter dargestellt, wohl aber in den 
späteren apulischen Rollen aus Bari und Troia. Wie zuvor bereits eingehend bespro-
chen, ist es auch in diesem Fall für eine historische Einordnung nicht sinnvoll, das 
Bild mit realen Objekten abzugleichen. Denn während in den Miniaturen der frühen 
apulischen Rotuli keine Osterleuchter zu finden sind, erscheint ein kleiner Leuchter 
in Vat. lat. 9820 (vgl. Abb. 89). Für Rom sind seit dem 10. Jahrhundert Osterleuchter 
nachweisbar – im römisch-germanischen Pontifikale wird ein cereus vero magnus, 
qui benedicendus est, ponitur in candelabro259 erwähnt –, dort wurde das Medium des 
liturgischen Rotulus aber nicht genutzt. 

Somit gab es in der Nutzung von Osterleuchtern offensichtlich regionale Unter-
schiede; das Objekt stand mit dem Medium der Exultet-Rolle in keinem direkten 
Bezug.260 Bedeutende Osterleuchter aus Marmor haben sich in Kathedralen erhalten, 

	259	 Nach Capomaccio, Monumentum, S. 205.
	260	 Schneider-Flagmeyer hingegen sieht die Entstehung der Osterleuchter in engem Zusam-

menhang mit den Exultet-Rollen, Schneider-Flagmeyer, Osterleuchter, S. 15.

Abb. 128 | Columna ignis, 
Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; 
Paris, Bibliothèque nationale 
de France, Nouv. acq. lat. 710 
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque 
nationale de France).

https://gallica.bnf.fr


284  |  4  Die Rolle im Raum

Abb. 129 | Osterleuchter, Marmor, ca. 1190, 
Rom, San Paolo fuori le Mura (https://www.
wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html 
[16.11.2024]).

Abb. 130 | Osterleuchter, Marmor, ca. 1180, 
Capua, Kathedrale (Fotografie der Autorin).

https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html
https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html


4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  285 

in denen es – vermutlich – keine Exul-
tet-Rollen gab, wie etwa in Palermo 
(Cappella Palatina), der Kathedrale von 
Sessa Aurunca oder in Rom (San Paolo 
fuori le Mura, ca. 1190, signiert von 
Nicolaus de Angilo und Petrus Bassale-
tus, Abb. 129).261

Die erhaltenen Osterleuchter Südita-
liens weisen eine hohe Säulenform auf, 
die mit opus sectile und teilweise skulp-
turalen Arbeiten dekoriert sind. Beson-
ders imposant sind die Exemplare aus 
Salerno (um 1170/80) und Capua (vermut-
lich um 1180, Abb. 130)262 – in diesen 
Fällen wurden die Leuchter auch selbst 
Träger liturgischer Darstellungen. Zudem 
thematisieren und kommentieren sie 
durch die bildlichen Elemente ihre Funk-
tion im Ritual. Auf dem Kandelaber von 
San Giovanni del Toro in Ravello 
(um 1200/20) findet sich etwa die Darstel-
lung eines Diakons, der ein aufgeschla-
genes Buch in Händen hält, daneben trägt 
ein weiterer Kleriker eine Rolle mit dem 
Textbeginn In principio erat verbum 
(Joh 1,1; Abb. 131). Obwohl die Liturgie 
offensichtlich aus einem Codex verlesen 
wurde, spielt das Medium der Rolle als 
Verweis auf die Verkündigung der Worte Gottes und auf die Bedeutung des logos für 
das Christentum auch hier eine wichtige Bedeutung. Ein dritter Kleriker ist mit einem 
Weihrauchgefäß dargestellt; somit wird mit dem Weihegeschehen auch auf eine 
olfaktorische Komponente angespielt.263 

Der Osterleuchter von Capua weist fünf vertikale Register auf, drei davon mit 
einem bildlichen Programm. Die zentrale Szene ist hier ebenfalls liturgischen Cha-
rakters: Zu sehen ist eine Prozession und das Entzünden der Osterkerze. Zwei Ako-
lythen führen die Prozession an, ihnen folgt ein Kleriker mit Weihrauchgefäß. Die 
Osterkerze wird derweil von einem Kleriker entzündet (Abb. 132). Durch die vertikale 
Aufreihung biblischer und liturgischer Szenen erinnern diese Osterleuchter an die 

	261	 Zchomelidse, Art, S. 114, 126; Tronzo, Cultures, S. 83–90.
	262	 Zchomelidse, Art, S. 128–130.
	263	 Ebd., S. 112 f. Aufgrund der Datierung des Leuchters ist davon auszugehen, dass hier der 

römische Ritus dargestellt ist.

Abb. 131 | Osterleuchter, Marmor, 13. Jahrhun-
dert, Ravello, San Giovanni del Toro (Fotografie 
der Autorin).

https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html
https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html


286  |  4  Die Rolle im Raum

illuminierten Exultet-Rollen, auch wenn in nur wenigen Fällen von einer Paralleli-
sierung beider Medien in ein und demselben Kirchenraum ausgegangen werden kann. 
Die medialen Bezüge, die sich zwischen dem Entfalten der Bilder in der Exultet-
Liturgie und dem Hinaufschrauben von Reliefs auf den Kandelabern nach dem Vorbild 
antiker Siegessäulen, wie etwa der Trajanssäule, oder späteren christlichen Zitaten 
davon, wie der Hildesheimer Bernwards-Säule, ergeben, sind jedoch aufschlussreich 
im Hinblick auf eine chronologisch-narrative Struktur der Bildfolgen.264

Es muss davon ausgegangen werden, dass viele der süditalienischen Osterleuchter 
aufgrund ihres Materials nicht erhalten sind. Bronze und andere wertvolle Metalle 
wurden oft wiederverwendet, Exemplare aus Holz überdauerten noch seltener.265 
Die Chronik von Montecassino berichtet von einem vergoldeten Osterleuchter aus 
Silber auf einer Basis aus Porphyr, der zusammen mit einem Altar-Antependium 

	264	 Travagliato, Candelabro; Zchomelidse, Art, S. 116.
	265	 Das Inventar der Kathedrale von Gerona listet für 1460 einen vergoldeten Osterleuchter aus 

Holz auf, Freeman, Candle, S. 198. In den Cloisters des Metropolitan Museum ist ein farbig 
gefasster Leuchter aus Holz ausgestellt; er stammt aus Spanien und lässt sich in die 2. Hälfte 
15. Jh. datieren, ebd., S. 198–200; https://www.metmuseum.org/art/collection/search/471239 
(11.05.2024).

Abb. 132 | Zeichnung der Darstellungen auf dem Osterleuchter von Capua, 1776 (Zchomelidse, Art, 
Abb. 107, nach Francescantonio Natale: Lettera dell’ab. Francescantonio Natale intorno ad una sacra 
colonna de’ bassi tempi eretta al presente dinanzi all’atrio del duomo di Capua, Neapel 1776).

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/471239


4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  287 

aus Zellenschmelzemail und anderen Gegenständen aus Metall aus Konstantinopel 
importiert wurde.266 Auch in den Exultet-Miniaturen erscheinen metallene Leuchter 
in einigen Exemplaren (vgl. Abb. 101). Das Material – noch mehr, sofern es golden 
war – spiegelte den Kerzenschein und verstärkte somit das Licht der Osterkerze.267 
Dabei scheint die Sichtbarkeit des Lichts ein bedeutender Faktor gewesen zu sein, der 
auch dazu führte, dass nicht nur die Osterkerze außergewöhnliche Maße einnahm, 
sondern auch die Osterleuchter selbst immer höher wurden. 

Die Lichtsymbolik wurde im Christentum spätestens seit dem 4. Jahrhundert in 
Form liturgischer Symbole gefeiert. Osterlobpreisungen lassen sich ebenfalls in diese 
Zeit zurückverfolgen; regional waren sie nicht beschränkt.268 Die paschale Dimension 
des Lichtes und seine Bedeutung als Symbol der Auferstehung, „knüpft dieses Feier-
element an den täglichen Abendbrauch des Luzernars an [...], ein Zusammenhang, der 
[...] auch durch die Anspielung des Exsultet auf den täglichen Abendpsalm 140(141),2 
mit dem Motiv des sacrificium vespertinum deutlich gemacht wird.“269 Die Flamme 
der Osterkerze und ihr Licht, damit aber auch die Osterkerze selbst, waren somit die 
zentralen Medien der Osternacht und symbolisierten die Wiederkehr Christi. 

4.3.2	 Die Osterkerze als corpus Christi

Dementsprechend wurden die Kerze und ihr Material, das Bienenwachs, christolo-
gisch aufgeladen. Da die Biene mit Maria assoziiert wurde, entsprach das Produkt 
ihrer Arbeit – das Wachs – dem Leib Christi. Über die Kerze beziehungsweise den 
Körper Christi – der Text bezieht sich auf die Kerze, nutzt aber das Wort corpus – bittet 
der Diakon um die Gnade und Barmherzigkeit Gottes. Die Osterkerze verweist zum 
einen als Lichtträger auf Christus (vgl. Joh 8,12), wobei auch hier eine Überleitung 
des Materiellen zum Immateriellen stattfindet, indem erst das Wachs der Kerze das 
Licht generiert,270 zum anderen fungiert sie als Brand- und Dankopfer und steht damit 

	266	 Ante quod [pulpitum ligneum] columnam argenteam viginti et quinque librarum partim deaura-
tam ad modum magni candelabri sex cubitorum in altitudine habens supra basem porfireticam 
statuit, super quam videlicet cereus magnus, qui sabbato paschali benedicendus est, sollemniter 
debeat exaltari, Leo von Ostia, Chronica monasterii Casinensis, III, 32, hg. v. Hoffmann; vgl. 
dazu auch Bertaux, Art, S. 166; Zchomelidse, Art, S. 110, 257.

	267	 Zchomelidse, Art, S. 111. 
	268	 Buchinger, Feuer, S. 281, 288 f., v. a. Anm. 36 mit vielen Quellen. Das römische Papsttum stand 

dem lange kritisch gegenüber; auch als der Brauch der Segnung der Osterkerze im Hochmit-
telalter nach Rom kam, nahm der Papst lange ausdrücklich nicht daran teil, ebd., S. 289. Im 
‚Sacramentarium Gelasianum Vetus‘ aber ist die Benediktion einer Osterkerze überliefert; das 
Sakramentar geht auf die römische nicht-bischöfliche Gemeindeliturgie zurück, ebd., S. 290.

	269	 Ebd., S. 282; vgl. dazu auch Buchinger, Psalmodie.
	270	 Tom Nickson verwies auf diesen Aspekt in seinem online am Courtauld Institute of Art gehal-

tenen Vortrag „(Im)material Devotions. Light and Lighting Devices in Devotional Practices“, 
9. Februar 2021. Vgl. dazu auch Seidel, Kerze, S. 63.



288  |  4  Die Rolle im Raum

ebenfalls für Gottes Sohn.271 Da das Wachs in der Osternacht durch das Feuer verzehrt 
wird und tränenförmig herunterläuft, wird es mit dem Martyrium Christi in Beziehung 
gesetzt und der Opferung seines Leibes der Gemeinschaft zuliebe – qui ut accensus pro-
prias corporis compages depascit, ita coagulatas lacrimas, in rivulos infundit guttarum.272

In der Feier der Eucharistie ist die Leibwerdung Christi zentral, der Priester agiert 
hier als Vermittler für die Fleischwerdung, worauf unter anderem Amalarius von Metz, 
Florus von Lyon und Paschasius Radbertus verwiesen.273 Der Materialisierungsprozess 
in der Transsubstantiation Christi gilt als zentrales Moment der Liturgie, in dem sich 
himmlische und irdische Sphäre verbinden und sich die Einheit zwischen sichtbarer 
und unsichtbarer Welt offenbart.274 Interessanterweise geschah dies Gregor dem Gro-
ßen zufolge vornehmlich über die Stimme des Priesters; das direkte Sehen des Gesche-
hens am Altar war nicht von ausschlaggebender Bedeutung, da die Gläubigen durch 
ihren Glauben sahen (intuitu fidei).275 In der Osternacht wird durch die monumentale 
Kerze die Körperlichkeit Christi jedoch auch visuell und olfaktorisch erfahrbar.276 
Neben dem singenden Diakon auf der Kanzel kommt dem Bischof somit ebenfalls eine 
bedeutende Rolle zu, wenn er im Moment des Entzündens „die Wachskerze in den 
auferstandenen Christus um[wandelt] und [...] das Mysterium [ermöglicht].“277 Die 
Bedeutung dieses Materialisierungsvorgangs im Anzünden der Osterkerze, welcher 
erst durch den Bischof geschieht, wurde womöglich erst im Frühmittelalter Teil der 
Osterliturgie. Hieronymus hätte in seinem Brief an Praesidius von Piacenza nicht die 
„Stummheit des Bischofs“ kritisieren müssen, wenn Letzterer die Vergegenwärtigung 
Christi so zentral mitgestaltete. Deutlich wird aber auch, dass Hieronymus, wie Gregor, 
dem den Gesang anstimmenden Kleriker die bedeutendste Funktion in der Liturgie 
zuweist. Dies spiegelt sich nicht zuletzt auch in den Darstellungen in den Exultet-
Rollen. In den performativen Fratres carissimi-Szenen taucht der Bischof nicht in jeder 
Rolle auf, immer zu sehen ist jedoch der Diakon mit dem bereits halb entrollten Rotulus 
in den Händen und ihm zur Seite die – in der römischen Liturgie bereits und in der 
beneventanischen noch nicht – entzündete Osterkerze. Auch hier fällt wieder die stark 
ausgeprägte Vertikalität der Objekte ins Auge: Während die Rolle sich dem Boden 
zubewegt, steigt die Kerze daneben – durch ihre Flamme – nach oben, es eröffnen sich 
zwei entgegengesetzte vertikale Bewegungen, die das Irdische mit dem Himmlischen 

	271	 Vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 207.
	272	 Magrassi, Preghiera, S. 53. „As it melted wax recalled tears, reinforcing the penitential effect 

of wax votives. Wax residues were also collected as relics“, Kessler, Experiencing, S. 52; vgl. 
dazu auch Didi-Hubermann, Heuristik.

	273	 Mariaux, Faire Dieu, S. 97; Fisher, Cross Altar, S. 50; Frese, Aktualpräsenz, S. 21, 194–201 zu 
Radbertus und Nachfolge. Vor allem in der Zeit um 1000 war dies ein wichtiger Diskurs. 

	274	 Der Begriff der „Transsubstantiation“ verbreitete sich erst seit dem 11./12. Jh., Frese, Aktual-
präsenz, S. 24.

	275	 Mariaux, Faire Dieu, S. 97, 100.
	276	 Wie es ähnlich auch mit dem Blut Christi im Wein geschieht (Mt 26,28), Carmassi, Sangue, 

S. 263.
	277	 Zchomelidse, Schriftrollen, S. 20.



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  289 

in Beziehung setzen. Die Exultet-Rolle war dabei an die Gläubigen gewandt, welche 
die für sie bestimmten Bilder, wenn auch nicht genau sehen, so doch erahnen konnten, 
während das Licht die Kommunikation mit dem Göttlichen herstellt. In Troia 3 wird 
in der bereits thematisierten liturgischen Eingangsszene die starke Vertikalität durch 
den hohen gemauerten Ambo noch unterstützt (vgl. Abb. 53); eine weitere Analogie 
zwischen Kerze und Rolle wird hier auch in der Farbigkeit aufgemacht. In der liturgi-
schen Rolle aus Fondi werden die vertikalen Elemente der Rolle und der Kerze auch 
von den Säulen des Kirchenschiffs sowie kleinen Säulenaufsätzen auf dem Ambo 
unterstützt. Daneben bewirken die erhobenen Hände des Diakons und des Bischofs 
hinter ihm ebenfalls eine Aufwärtsbewegung (vgl. Abb. 2). In Montecassino 2 wird 
diese Vertikalität durch die Parallelisierung von Kerze, Stola des Diakons und Rolle 
geschaffen (Abb. 133). Die Gegenüberstellung von Rotulus und Körper des Diakons 
ist besonders interessant, da sich hier medienimmanente Verweise auf den Herstel-
lungsprozess des Objektes finden lassen könnten: Oft waren die singenden Diakone 
auch die Schreiber der Manuskripte (vgl. Kap. 2.2.2).

Besonders gut ist eine Vertikalität auch in den liturgischen Szenen von Gaeta 3 
zu erkennen: Nicht nur durch den hohen, schmalen Ambo, von dem sich die Rolle 
erstreckt und die lange, schmale Kerze, sondern auch durch die beiden schmalen 
Arkaden, die den Aufgang zum Ambo auf beiden Seiten andeuten, wird dies ver-
deutlicht (Abb. 134). 

Pisa 2 stellt die Beziehung von Diakon und Ritual in besonderer Art und Weise 
dar: Der Priester erscheint in einigen Szenen als Fortführung des Ambo und 

Abb. 133 | Diakon und christliche Gemeinschaft, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; 
Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 386).



290  |  4  Die Rolle im Raum

verkörpert damit ebenfalls den Ort der Auferstehung Christi (vgl. Kap. 3.1.3). Schon 
in der einleitenden liturgischen Szene scheint sich der Körper aus dem Ambo zu 
entwickeln, er erscheint dem Lesepult wie aufgesetzt (vgl. Abb. 37). Hier greift er 
mit der Rechten die Kerze, während er mit der Linken die Rolle hält und damit auf 
die Verbundenheit aller Elemente verweist. In der Fratres carissimi-Szene in Pisa 2 
erscheint der Ambo abstrahiert als Dreieck – erkennbar durch die Darstellungen 
der Jonas-Geschichte –, das Lesepult ist hier einer Art Vase aufgesetzt, die ihre 
ornamentale Wiederholung im Kerzenhalter findet (vgl. Abb. 90). Der Diakon scheint 
dem Lesepult aufgesetzt wie die Kerze auf dem Leuchter; eine Analogie der Verkör-
perungen Christi in Kerze und Diakon wird hier evoziert, auch wenn die Gleichset-
zung der beiden theologisch nicht funktioniert. Noch einen Schritt weiter geht die 
Illustrierung des Sacrificium vespertinum: Der Bischof wird hier zelebrierend am 
Altar gezeigt, begleitet von drei Klerikern, die ihm assistieren (Abb. 135). Der Szene 
links beigestellt erscheint der Diakon, der die Kerze weiterhin umfasst und segnet. 
Die Darstellung hier abstrahiert den Diakon auf dem Ambo noch weiter: Die Halb-
figur des Klerikers sitzt wieder dem vasenartigen Lesepult auf wie die Kerze daneben 
dem Leuchter.278

	278	 Eventuell offenbart sich hier auch wieder ein Zusammenhang der Exultet-Liturgie mit der 
Evangelienlesung: auch das Evangelium bzw. das Evangelienbuch repräsentiert Christus in 

Abb. 134 | Sacrificium  
vespertinum, Exultet-Rolle, vor 
1130, Gaeta; Gaeta, Museo  
Diocesano, Exultet 3 (Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 370).



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  291 

Jeffrey Hamburger stellt in einem Aufsatz das Mysterium des Aufschlagens eines 
Buches – das hier analog zum Entfalten der Rolle gesetzt werden kann – dem kör-
perlichen Mysterium Christi gegenüber: „Whatever other associations the body may 
carry, in a religious context, the corpus in question remained first and foremost that of 
the incarnate Christ. The book, in turn, referred primarily to the letter – and Logos – 
of Scripture.“279 Die Reflexion über die göttlichen und menschlichen Eigenschaften 
Christi war den Exultet-Rollen beziehungsweise der Laus cerei inhärent; die Buch-
malerei von Bari 1 kommentiert dies in den Zierleisten zudem in besonderer Weise: 
Von den sechs Büsten orthodoxer Bischöfe erlangten drei dank ihrer medizinischen 
Traktate Bedeutung, während die anderen drei sich mit der doppelten Natur Christi 
auseinandersetzten.280

Materialisierungen
Die Analogien von Diakon und Christus, Rotulus und Kerze erlaubten eine christologi-
sche Vergegenwärtigung über Materialisierungen. Materialien und ihre heilsgeschicht-
liche Verweiskraft spielen in fast allen Osterlobgesängen eine bedeutende Rolle. Der 
beneventanische Text thematisiert neben den Bienen, die die Jungfräulichkeit Mariens 
symbolisieren, hauptsächlich das Wachs und seine Eigenschaften – das tränenförmige 
Herunterlaufen, den süßen Geruch, die Reinheit –, in anderen Versionen findet aber 
etwa auch der Docht aus Papyrus Erwähnung. Im ersten Praeconium paschale des 
Ennodius von Pavia liest sich dies folgendermaßen: 

der Liturgie, Heinzer, Inszenierung, S. 43. Zur Parallelisierung von Diakon und Kerze in Pisa 2 
vgl. auch Pentcheva, Performative Image, S. 432.

	279	 Hamburger, Body, S. 114.
	280	 Mayo, Borders, S. 43 f. Die Bischöfe sind Phokas, Arsenios von Korfu, Theophylaktus, Germanus, 

Blasius und Andreas von Jerusalem. 

Abb. 135 | Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, vor 1071, Capua / Apulien?; Pisa, Museo dell’Opera 
del Duomo, Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 168).



292  |  4  Die Rolle im Raum

Die drei Stoffe der Kerze werden durch ein gemeinsames, beinahe geheim-
nisvolles Band miteinander verbunden: das Wachs hat die an lieblicher 
Brut reiche Jungfräulichkeit bereitet; den Docht aus Papyrus hat zur Nah-
rung des Feuers das Wasser geschenkt; das Licht kommt vom Himmel.281

Das zweite Praeconium des Ennodius thematisiert Materialien noch eingehender; 
hier dreht sich viel um das Zusammenspiel von Feuer und Wasser, die Flamme solle 

die Nähe des heilbringenden Wassers offenbare[n], daß man erkenne, daß 
es nicht Sache der Natur ist, sondern der Erlösung, wenn Eintracht herrscht 
zwischen Wasser und Licht. [...] Im Dienst dieser bewunderungswürdigen 
Nacht also bringen wir dir, Herr, die mit verehrungswürdigen Stoffen 
zusammengesetzte Kerze dar: An der Kerze wird die Verbindung von drei 
Stoffen zunächst durch ihre ungerade Zahl gefallen.282 

Auch hier ist der Verweis auf den brennenden Dornbusch, durch den sich Gott 
Moses in der Wüste offenbarte, und die columna ignis, die dem Volke Israels in 
der Wüste Orientierung gab, zentral: „So steht die Wachskerze mehr noch als eine 
Öllampe für die Verbindung von Himmel und Erde in dieser Nacht.“283 Der im 
Flusswasser wachsende Papyrus, aus dem der Docht besteht, fungiert zudem als 
Verweis auf die Taufe Jesu und auf das sich in der Osternacht dem Exultet-Gesang 
anschließende Taufritual. Bereits seit Augustinus wird der Durchzug durch das 
Schilfmeer (Ex 14) als Präfiguration des Todes und der Auferstehung Christi ver-
standen.284 Die damit verbundene Erlösung der Gläubigen durch Christi Opfertod 
wird in den Miniaturen der Exultet-Rollen meist in der Ikonografie der Anastasis 
thematisiert.285 

Materialien fungierten in der Liturgie als Repräsentanten des Immateriellen. 
Gerade die frühmittelalterliche Osterliturgie nutzte eine Vielzahl an Symbolen und 
Codes, die in erster Linie „liturgisch[...] wahrnehmbar [waren], eine Funktionalisie-
rung im Sinne von imitatio ist ihnen nicht selbstverständlich abzulesen.“286 Inwiefern 
Personen, Objekte und Materialien ‚nur‘ symbolhaften Verweis- oder Zeichen-
charakter hatten, als Stellvertreter und Evokation Christi fungierten oder gar als 

	281	 [I]n quo species trino conpaginatae consortio societatis propemodum mysticae glutino coniung-
untur, quarum ceram paravit nectareis partubus feta virginitas, papyrum ad alimenta ignium 
lympha transmisit, lumen adhibetur e caelo, Zweck, Osterlobpreis, S. 118 f.

	282	 Ebd., S. 124–131.
	283	 Vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 207.
	284	 Vgl. auch Joh 13,1: „So wie Jesus zu seinem Vater hinübergehen wird, wenn seine Stunde [...] 

gekommen ist, so werden auch die Gläubigen vom Tod zum Leben hindurchgehen“, vom Hoff, 
Osternachtfeiern, S. 133, 206.

	285	 Zweck, Osterlobpreis, S. 245.
	286	 Ganz, Innen, S. 98, vgl. auch Petersen, Ritual, S. 90 f. Vgl. zur „Materialität der Liturgie“ auch 

Buchinger, Repräsentation. 



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  293 

Personifizierungen verstanden wurden, war auch in der Vormoderne umstritten. Der 
Vermittlungscharakter des Materiellen wurde jedoch nie bezweifelt, sei dies im Früh-
mittelalter (bei Amalarius von Metz und Paschasius Radbertus), im 12. Jahrhundert 
(Suger von Saint-Denis oder Bernhard von Clairvaux), oder weit im 15. Jahrhundert. 
Bernhardin von Siena beschreibt etwa im Sermon ,De triplici Christi nativitate‘, wie 
mit der Geburt Christi das Immaterielle zum Materiellen wird: 

[D]as Unfigürliche [tritt] in die Figur, das Unerzählbare in die Rede, das 
Unerklärbare in die Sprache, das Unbegrenzte in den Raum, das Unsicht-
bare in das Sichtbare, das Unhörbare in den Ton, das Geruchslose in den 
Geruch, das Unschmeckbare in den Geschmack, das Unberührbare in die 
Berührung.287 

Die Erkenntnis Gottes wird hier als mit allen Sinnen wahrnehmbar beschrieben, alles 
tritt in Form und Materie und verweist damit wiederum auf das Schöpfertum Gottes: 
„Gott wird durch Christus zum sinnlich wahrnehmbaren Medium“.288 Die Mensch-
werdung Gottes in Christus wird indirekt womöglich auch in der Materialisierung 
Christi in der Osterkerze assoziiert, wie auch die Bienen auf die Menschwerdung 
Gottes in Christus durch Maria weisen.

Aus eben diesen Gründen waren die Osterkerze und ihr Wachs als zentraler 
Bestandteil der Liturgie im Frühchristentum auch umstritten. Hieronymus kriti-
siert an der Laus cerei auch die Tatsache, dass im Alten und Neuen Testament an 
keiner Stelle von Wachskerzen zu lesen sei, allein Öllampen fänden in der Heiligen 
Schrift Gebrauch, die das Vorbild für die Liturgie sein solle.289 Nur durch die Ver-
wendung von hohen Wachskerzen ergab sich die Möglichkeit der Parallelisierung 
mit den Tränen Christi und, im Falle der Exultet-Miniaturen, der Vertikalität von 
Rolle und Kerze. Bis heute sind derlei Assoziationen jedoch auch problematisch: 
In der evangelischen Liturgie wird die Kerzenweihe nicht gesungen, eben damit 
die Osterkerze nicht als „materielle[r] Gegenstand der Vergegenwärtigung Christi“ 
missverstanden wird.290

	287	 [... I]nfigurabilis in figuram, inenarrabilis in sermo, inexplicabilis in linguam, incircumscriptibilis 
in locum, invisibilis in visionem, inaudibilis in sonum, inolfabilis in odoerm, ingustabilis in cibum, 
impalpabilis in tactum, Bernhardin von Siena, De triplici Christi nativitate, hg. v. Sépinski, 
S. 38 f., zitiert nach Lentes, Status, S. 13.

	288	 Ebd., S. 13.
	289	 Instrumentum percurre Vetus: nusquam in Dei sacrificiis mella, nusquam cerae usum, sed lucer-

narum lumina et oleo fotos videbis igniculos. Quid causer de Veteri Testamento? Novos percurre 
libros. Hi, ut opinor, sunt Evangelia quattuor, apostolorum Actus et Epistolae, Iohannis Apocalypsis: 
nihil praeter ista. Numquid alicubi cereus? Nonne in fine Evangelii detonantis inter septem 
candelabra et lucernas aureas sponsus revelatur incedens?, Hieronymus, Epistola, hg. v. Migne, 
Sp. 188 f. Damit ist der Hieronymus-Brief auch der erste Nachweis über die Verherrlichung 
der Osterkerze, vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 206.

	290	 Vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 213.



294  |  4  Die Rolle im Raum

Wachs – Erschaffen, erinnern und beschützen 
Das Material Wachs ermöglicht eine Vielzahl an Bedeutungszuschreibungen. Sein 
Wandlungscharakter wurde von Kunstschaffenden etwa im und über den Herstellungs-
prozess von Bronzeobjekten immer wieder thematisiert; die Flexibilität und Formbarkeit 
des Materials fand Eingang in künstlerische Diskurse.291 Im Exultet-Text spielt dieser 
kreative Aspekt des Wachses nur indirekt eine Rolle, wenn es um das Schöpfertum 
Gottes geht. Zwar stellen die Bienen das Wachs her, aus dem sich der Körper Christi 
formen lässt, doch letztendlich ist auch das Wachs von Gott geschaffen. Der opifex ist in 
allen Versionen des Praeconium paschale von herausragender Bedeutung: „Wahrhaft, du 
bist der prächtige Baumeister, du bist der Bildner aller Dinge; Du hast nicht durch die 
Mühsal der Tat, sondern durch die Macht deines Wortes alles geschaffen“292 – womit 
er sich letztendlich vom irdischen artifex unterscheidet.

Auch in anderen Formen von Entwurfsprozessen, wie etwa im Falle von Wachs-
tafeln zum Schreiben und Zeichnen, war Wachs durch seine Materialeigenschaften 
von großer Bedeutung.293 Das Einschreiben und Einprägen war auch mit Siegelringen 
verbunden, die in heißes Wachs gedrückt wurden; Aristoteles beschreibt deshalb auch 
das Auge als ein Medium, in das sich gesehene Gegenstände wie in Wachs einprägten 
(vgl. Kap. 4.1.2).294 Das Material war also auch eng mit Erinnerungsprozessen und 
mnemotechnischen Diskursen verbunden.

Inwiefern davon ausgehend Zusammenhänge mit der memorialen Funktion von 
Kerzen zum Totengedenken bestehen, ist unklar; näherliegend erscheint hierfür die 
Fähigkeit des Wachses, Licht zu generieren. In der Osterliturgie hatte das Wachs der 
Osterkerze noch eine weitere Funktion, die auch im Text selbst des beneventanischen 
Praeconium paschale angesprochen wird: 

Im lichthellen Körper dieser Kerze aber bitten wir dich, Allmächtiger, 
gewähre die Gabe himmlischen Segens: und wenn einer ein Stückchen 
von der Kerze gegen das Brausen der Winde, gegen das Toben der Stürme 
(mit nach Hause) genommen hat, Herr, sei jenem eine besondere Zuflucht, 
sei den Gläubigen eine Mauer gegen den Feind.295

Im Frühmittelalter war es Brauch, nach der Osterliturgie die Osterkerze in einzelne 
Stückchen zu zerbrechen und diese an die Gläubigen zu verteilen. Die Wachsstückchen 

	291	 Didi-Hubermann, Ordnung; Wolters, Schriftquellen; Weinryb, Bronze Object, S. 44–54.
	292	 Vere tu pretiosus es opifex, formator es omnium, cui qualitas in agendi non fuit officio, sed in 

sermonis imperio, vgl. Anhang 1.2.
	293	 Solche Wachstafeln fanden noch bis ins Mittelalter Verwendung, einige davon sind sogar 

erhalten, Alexander, Illuminators, S. 35; Lalou, Wachstafel. Vgl. dazu auch Jördens u. a., 
Wachs; Kessler, Experiencing, S. 52.

	294	 Aristoteles, De anima, hg. v. Gohlke, 424a, 15–25.
	295	 In huius autem cerei luminis corpore, te Omnipotens postulamus, ut supernae benedictionis munus 

accomodes. Et si quis hunc sumpserit adversus flabra ventorum, adversus spiritus procellarum, 
sit ei Domine singulare perfugium, sit murus ab hoste fidelibus, vgl. Anhang 1.2.



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  295 

wurden mit nach Hause genommen und beschützten die Gläubigen. Die apotropäi-
sche Wirkung der Osterkerze gegen den Wind und die ‚Geister der Stürme‘ und zum 
Wohle der Feldfrüchte wird auch im ersten Ennodischen sowie dem altspanischen 
Praeconium thematisiert. Dort wird beschrieben, dass die Kerze Schutz bringe, indem 
sie vor schweren Krankheiten und Missgeschicken bewahre.296 Wachs galt trotz seiner 
Formbarkeit als besonders langlebig, Plinius der Ältere schreibt, „[w]eder die Sonne, 
noch das Salzwasser (des Meeres), noch die Winde vermögen es zu zersetzen“.297 Auf-
grund einiger Übereinstimmungen im Text zwischen dem 1. Ennodischen und dem 
beneventanischen Osterlob geht Zweck davon aus, „daß auch in Süditalien die in der 
Bitte um Segen zum Ausdruck gebrachte Zerstückelung der Osterkerze üblich war.“298

Zugleich verwies der Brauch des Verteilens der Osterkerze auf das Brechen des 
Brotes und das Teilen des Leibes Christi, wie es in der Eucharistie-Feier geschieht. 
Auch der gemeinschaftliche Aspekt und die Teilhabe aller am Ritual ist in dieser 
Handlung zentral. Im Hochmittelalter setzte sich jedoch mehr und mehr die Praktik 
durch, die Osterkerze nach dem Exultet-Gesang auf dem Leuchter stehen zu lassen.299 

Nicht nur das ‚Ende‘ der Kerze, auch ihr ‚Beginn‘ ist durch einen gemeinschaft-
lichen Akt gesetzt. Viele Überlieferungen von privaten Wachsstiftungen an Kirchen 
deuten darauf, dass das teure Kerzenwachs nach und nach gesammelt wurde, um 
die größte der Kerzen, die Osterkerze, zu formen. Aus Bari ist für das Jahr 1132 eine 
derartige Wachsstiftung überliefert. Die Stiftung, so präzisiert Giulio Petroni in sei-
ner ‚Storia di Bari‘ (1857/58), sei jedes Jahr am Ostersamstag vom Bareser Katepanen 
vorgenommen worden und habe „cento libbre di ceri per celebrar la festa del cero“300 
betragen. Antonio Beatillo gibt in seiner ‚Historia della vita, miracoli, traslatione 
et gloria dell’Illustrissimo Confessore di Christo, San Nicolò arcivescovo di Mira, e 
Patrono della Città di Bari‘ (1645) eine Quelle wieder, laut der Friedrich II. jährlich die 
Osterkerze für die Feierlichkeiten in San Nicola in Bari finanzierte.301 Ebenfalls von 
Friedrich II. ist aus dem Jahr 1234 ein Privileg an die Kathedrale von Barletta erhalten 

	296	 Zweck, Osterlobpreis, S. 200–203; Schneider-Flagmeyer, Osterleuchter, S. 195; Buchinger, 
Repräsentation, S. 127.

	297	 [Pictura] nec sole nec sale ventisve corrumpitur, Plinius d. Ä. 1, Naturalis historiae XXXV, XLI, 
149, zitiert nach Büll, Wachs, S. 22. Plinius bezieht sich hier allerdings auf das Wachs enkaus-
tischer Malerei.

	298	 Zweck, Osterlobpreis, S. 247, Zitat S. 253 f.
	299	 Cavallo, Exultet Bari Troia, S. 4.
	300	 Sacrosanta Barensis mater Ecclesia, quae sua et suae patriae prerogativa letatur, inter cetera 

privilegia, quibus antiquitus meruit insigniri, hoc de consuetudine habet, et habuit singulare, 
quod a catapano Barensi in singulis annis cerae libras centum in festo Sabati Sancti accipere con-
suevit, ut Pascalis cerei annua festivitas celebretur, Petroni, Storia, S. 434. Zum Vergleich: Ein 
Rechnungsbuch von ca. 1270 überliefert als jährliche Wachsproduktion 155 Pfund in Beaulieu 
Abbey, Hampshire County, Kritsky, Beekeeping, S. 254. 

	301	 Beatillo, Historia, S. 456 f., nach Cioffari, S. Nicola, S. 87. Eine Urkundenabschrift im ,Codex 
Diplomaticus Barensis‘ von 1264 hält fest, dass San Nicola in Bari jährlich 60 libbre Wachs 
gestiftet bekam, um die Translation des Heiligen zu feiern, Codex Diplomaticus Barensis 6, 
hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, Nr. 106, vgl. auch Naso, Apicoltura, S. 230.



296  |  4  Die Rolle im Raum

„per riconoscerle il diritto a ricevere ogni anno pro cereo pascali 6 degaltra di cera 
sui proventi della locale dogana“; es scheint schon auf die Zeit Wilhelms II. zurück-
zugehen.302 Möglicherweise hängen mit diesen königlichen Stiftungstraditionen 
auch die Darstellungen der weltlichen Herrscherinnen und Herrscher am Ende jeder 
Exultet-Rolle zusammen.303 In einigen Rollen (aus Avezzano, Montecassino, Gaeta, 
Mirabella Eclano und in dalmatischen Manuskripten) finden sich nach den weltli-
chen und geistlichen Kommemorationen sogar kommemorative Anmerkungen zu 
den Personen, die die Kerzen gestiftet hatten: Et his qui tibi offerunt hoc sacrificium 
laudis, premia eterna largiaris.304

Woher das Bienenwachs kam, ist nicht sicher; es bestand jedoch ein reger Han-
del mit besonders teurem und qualitativ hochwertigem Wachs. In Osteuropa wurde 
aufgrund der großen Lindenwälder viel Bienenzucht betrieben, aber natürlich stellten 
auch viele Klöster selbst nicht unerhebliche Mengen an Bienenwachs her.305 Ab dem 
14. Jahrhundert finden sich Nachweise, dass Apulien aus Dalmatien Wachs impor-
tierte, vermutlich handelt es sich hier aber ebenfalls um eine längere Tradition.306 Je 
nachdem, über wie viel Vermögen und großzügige Stiftungen eine Kirchengemeinde 
verfügte, desto größer fiel die Osterkerze aus.307

Heiliger Duft
„Das beste Wachs ist hellgelb, etwas fett und wohlriechend“ – so überliefert es der bedeu-
tende römische Arzt Pedanios Dioskurides im 1. Jahrhundert nach Christus.308 In der 
Antike sollte Wachs weich und einheitlich gefärbt sein, besonders begehrt war ‚punisches 
Wachs‘, dessen Herstellung Plinius schildert.309 Das ambrosianische Osterlob beschreibt 
die Osterkerze nah an diesen antiken Idealvorstellungen von Wachs: „reich an Fett“, 

rein im Aussehen, wohlriechend und hell an Licht. Sie zerfließt weder in 
kraftloser Flüssigkeit, noch verbrennt sie mit ekelerregendem, häßlichem 
Geruch. Was wäre geeigneter und festlicher, als dem Sproß aus Isai mit 
Leuchten, hergestellt aus Blumen, wachend entgegenzuharren?310 

	302	 Codex Diplomaticus Barensis 10, hg. v. Filangeri di Candida Gonzaga, Nitto de Rossi u. 
Nitti di Vito, Nr. 148. 6 degaltra entsprechen etwa 19 kg, Naso, Apicoltura, S. 230.

	303	 Speciale, Immagini, S. 72. Herrscherinnen erscheinen nur in Gaeta 3.
	304	 Kelly, Exultet, S. 71.
	305	 Seidel, Kerze, S. 44–46.
	306	 Naso, S. 230 f.
	307	 Freeman, Candle, S. 198.
	308	 Pedanios Dioskurides, De materia medica II, 83, nach Büll, Wachs, S. 21.
	309	 Plinius d. Ä., Naturalis historia XXI, XLIX, 83 f., nach Büll, Wachs, S. 27 f.
	310	 Zweck, Osterlobpreis, S. 88–91. Im Folgenden solle denn auch „die Ankunft des Bräutigams 

der Kirche mit wohlriechenden Lichtern“ gefeiert werden (decet ergo adventum sponsi dulciatis 
ecclesiae luminaribus operari).



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  297 

Der Geruch des Wachses ist in allen Osterlob-Versionen von großer Bedeutung, die 
süß riechende Osterkerze wird im beneventanischen Text besonders ausführlich 
beschrieben: 

Aber nun wollen wir unter dem, was wir aufgezählt haben, die Schönheit 
dieser Kerze verkünden: Ihr Duft ist lieblich und ihre Flamme heiter; nicht 
schmilzt ihr Wachs mit häßlichem Geruch, sondern mit angenehmster 
Süße. Sie wird nicht mit fremden Farbstoffen getränkt, sondern sie wird 
erleuchtet durch den Heiligen Geist. Wenn die Kerze entzündet ist und 
ihren zusammengesetzten, eigenen Leib verzehrt, so ergießt sie geron-
nene Tränen in tropfenförmigen Bächen. Labt sich das Feuer am flüssigen 
Wachs, so schwemmt das Wachs ihre halbverbrannten Glieder mit amb-
rosianischem Blut in goldgelber Ader hinweg.311

Die Schönheit und Anmut (gratia) und Süße (suavitas) des Materials werden besonders 
herausgestellt; beide sollten den Seh- und den Geruchssinn ansprechen. Die eigentlich 
den Geschmackssinn beschreibende suavitas wurde auch auf das Hören, Riechen 
und gar das Sehen bezogen.312 So wurden damit bereits seit der Antike besonders 
verführerische Worte – im positiven wie im negativen Sinne – bezeichnet, aber auch 
allgemein ästhetisches Empfinden mit Geschmacksbezeichnungen ausgedrückt. Von 
Hrabanus Maurus wurde im Kapitel zuvor eine Textstelle zitiert, in der es um die 
Bedeutung des Gesangs für die Liturgie geht: dieser solle mit einer süßen und geübten 
Stimme vollzogen werden (cum suavi et artificiosa voce). Amalarius von Metz wünschte 
sich für das Singen in der Messe ebenfalls suavitate ac modulatione vocis populum.313 
Notker Balbulus beschreibt in seinem ‚Liber ymnorum‘ ein Antiphonar und dessen 
Melodien als zwar visuell ansprechend, doch schienen Letztere seinem Geschmack 
nach etwas ‚bitter‘ zu sein.314

Im altspanischen Praeconium paschale findet sich ein Hinweis, was mit den 
‚fremden Farbstoffen‘ gemeint sein könnte, die das beneventanische Osterlob eher 
negativ bewertet: „Nicht wird hier die Flamme mit wohlriechenden Weihrauch-
hölzern verbrannt, nicht werden Hölzer in den Wäldern Sabas gespalten, die mit 

	311	 Sed inter haec quae credimus, huius cerei gratiam praedicemus. Cuius odor suavis est, et flamma 
hilaris, non tetro odore arvina desudat, sed iucundissima suavitate; qui peregrinis non inficitur 
pigmentis, sed illuminatur Spiritu Sancto. Qui ut accensus proprias corporis compages depascit, ita 
coagulatas lacrimas, in rivulos infundit guttarum. Quique semiusta membra ambroseo sanguine 
flavea vena distollit, habitum bibit ignis humorem, Zweck, Osterlobpreis, S. 231–235.

	312	 Gillespie, Senses, S. 154.
	313	 Amalarius, Liber officialis III, nach Petersen, Musical Notation, S. 5.
	314	 Quorum, ut visu delectatus, ita sum gustu amaricatus, Notker Balbulus, Liber sequentiarum, 

in: Patrologia Latina 131, hg. von Migne, Sp. 1003, nach Carruthers, Experience, S. 90. Aus-
gehend von Psalm 33,9 wurde der Geschmack mit der Süße in Verbindung gebracht, um der 
Gotteserkenntnis näher zu kommen, Newhauser, Introduction, S. 5 f. 



298  |  4  Die Rolle im Raum

zimtbeträufeltem Aroma in Rauch aufgehen.“315 Die Osterkerze als Verkörperung 
Christi hatte keine weiteren Zusätze nötig, um den süßesten Geruch zu verströmen. 
Obwohl der Körper hier in der Flamme vergehe, entwickle sich in der Opferung 
des Körpers Christi kein schlechter Geruch, im Gegenteil. Der Wohlgeruch von 
Leibern auch im Tod kennzeichnet viele Heilige, die sich der Gemeinschaft zuliebe 
aufgaben. Auch in der Bibel ist Wohlgeruch an einigen Stellen mit Opferung ver-
bunden (Eph 5,2 und Phil 4,18).316 Er steht aber auch für das Leben, gerade an 
Ostern: „Der angenehme Duft der Pflanzen und ihrer Blüten ist ein offenkundiges 
Zeichen des Lebens in der Natur und der stets sich wiederholenden Erneuerung 
im Jahresablauf.“317

Wie das Göttliche auch über den Geruchssinn zu erfahren ist, ist in der Bibel an 
mehreren Stellen zu fassen, so etwa auch im zweiten Brief des Paulus an die Korinther: 

Dank sei Gott, der uns stets im Siegeszug Christi mitführt und durch uns 
den Duft der Erkenntnis Christi an allen Orten verbreitet. Denn wir sind 
Christi Wohlgeruch für Gott unter denen, die gerettet werden, wie unter 
denen, die verlorengehen. Den einen sind wir Todesgeruch, der Tod bringt; 
den anderen Lebensduft, der Leben verheißt (2. Kor 2,14–16).318

Auch Engel werden mit lieblichem, paradiesischem Duft assoziiert. Bernhard Kötting 
verweist in diesem Sinne auf die Offenbarung des Petrus, nach der die Bewohner des 
Paradieses Engelsgewänder tragen und herrlicher Duft den Ort erfüllt.319 Auch wurde 
beschrieben, wie bei der Taufe „der Duft des Heiligen Geistes den ganzen Körper des 
Gläubigen“ durchströmt.320 Heilige und Märtyrer wurden mit Wohlgeruch identifi-
ziert; kurz vor dem Tode von Simeon Stylites etwa soll sich die Luft mit Wohlgeruch 
gefüllt haben, der sogar über den des Räucherbeckens hinausging, und als Zeichen 
der Anwesenheit Gottes verstanden wurde.321 Hieronymus berichtet, „daß der Körper 
des Hilarion bei der Translation von Cypern nach Maiuma, 10 Monate nach seinem 
Tod, einen solchen Wohlgeruch ausströmte, daß man versucht war anzunehmen, er 
sei einbalsamiert worden.“322

	315	 Zweck, Osterlobpreis, S. 200–203.
	316	 Valenziano, Cerei, S. 7.
	317	 Kötting, Wohlgeruch, S. 168. 
	318	 Ebd., S. 169.
	319	 Apocalypsis Petri 14,7, Kötting, Wohlgeruch, S. 171.
	320	 Canones Hippolyti 27, nach Kötting, Wohlgeruch, S. 172.
	321	 Ebd., S. 174 f. Vgl. auch Newhauser, Introduction, S. 11; Ashbrook Harvey, Scenting Salvation, 

S. 222–239.
	322	 Vita Hilarii 46, in: Patrologia Latina 23, hg. von Migne, Sp. 52, nach Kötting, Wohlgeruch, 

S. 175. Vgl. auch die Bedeutung von Weihrauch bei Opfern an Götter, ebd., S. 170–172. 



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  299 

Duftende Räume
So verwundert es nicht, dass der Geruch auch in der Liturgie eine bedeutende Rolle 
spielte, nicht nur in der Verwendung von teurem Wachs, sondern auch von Weih-
rauch.323 Darüber hinaus spielten Gerüche eine bedeutendere Rolle, als dies heute 
nachvollziehbar ist. Wohlgerüche waren im Mittelalter eher selten, und nur Wohl-
habende konnten sich Parfüms leisten.324 Geruch fungierte auf sozialer Ebene als 
Statussymbol; in der Liturgie diente er auch deshalb zur Lobpreisung Gottes – ähnlich 
wie kostbare Materialien. Analog dazu verdammten die Kirchenväter auch Parfüm 
als unnötigen Luxus. Clemens von Alexandria vermerkte etwa, dass die Hemmungs-
losen sich von Gerüchen und Parfüms leiten ließen wie Rinder durch den Ring in 
ihrer Nase; Ambrosius meinte, die Gedanken würden durch Parfümschwaden behin-
dert. Johannes Chrysostomos ging sogar noch einen Schritt weiter, er prangerte 
den Gebrauch von Parfüms an, nicht nur, weil sie unnötiger Luxus seien, sondern 
auch, weil sie innerlich verdorbene Körper maskierten oder verschleierten.325 Schon 
Plinius der Ältere kritisiert die verschwenderische Praxis, sich mit den duftenden 
Wässerchen einzureiben: Diese vergingen, anders als etwa kostbare Kleidung oder 
Schmuck, welche an die Erben weitergegeben werden konnte. Zudem sei es wohl der 
Fall, dass Frauen sich Parfüms einzig und allein aus dem Grunde auflegen würden, 
um Männer zu verführen.326

In der Osternacht spielten neben dem Geruch des Wachses und des Weihrauches 
auch wohlriechende Öle eine bedeutende Rolle, mit denen die Täuflinge gesalbt 
wurden. Einige der Miniaturen in den Exultet-Rollen weisen reich mit Blumen und 
Sträuchern geschmückte Osterkerzen auf, die ebenfalls ihren frühlingshaften Geruch 
im Kirchenraum verströmt haben müssen. Schon in Vat. lat. 9820 erscheint sie verziert 
mit Bändern, Blättern und Blumen (vgl. Abb. 89). Nur mit Blättern und einigen Blumen 
geschmückt ist sie in der Sacrificium vespertinum-Szene von Barb. lat. 592 zu sehen 
(Abb. 136). So ähnlich erscheint die Kerze auch in einer der liturgischen Szenen der 
Rolle aus Salerno. In Mirabella Eclano 1 scheint es der – möglicherweise metallene – 
Kerzenleuchter zu sein, der reich geschmückt vor dem Ambo positioniert ist. Efeu 

	323	 Allg. zur Bedeutung des Geruchs im (frühen) Christentum vgl. Ashbrook Harvey, Scenting 
Salvation.

	324	 Woolgar, Social Life, S. 33; Shiner, Scents, S. 278–295.
	325	 Shiner, Scents, S. 268. 
	326	 Haec est materia luxus e cunctis maxime supervacui. margaritae enim gemmaeque ad heredem 

tamen transeunt, vestes prorogant tempus: unguenta ilico exspirant ac suis moriuntur horis. 
summa conmendatio eorum, ut transeuntem feminam odor invitet etiam aliud agentes. exced-
untque quadringenos denarios librae: tanti emitur voluptas aliena; etenim odorem qui gerit, ipse 
non sentit, „Unter allen Grundstoffen des Luxus sind die Salben wohl das, was am meisten 
überflüssig ist. Perlen nämlich und Edelsteine gehen doch auf den Erben über, Kleider halten 
eine gewisse Weile: Salben verdunsten rasch und verschwinden nach Ablauf ihrer Stunden. 
Ihre größte Empfehlung ist es, daß ihr Geruch, wenn eine Frau vorübergeht, sogar die anlockt, 
die anderweitig beschäftigt sind. Das Pfund kostet mehr als vierzig Denare; so teuer erkauft 
man das Vergnügen für andere; denn wer den Duft an sich trägt, spürt selbst nichts davon.“, 
Plinius d. Ä., Naturalis historiae, hg. v. König u. a., S. 110 f.; Shiner, Scents, S. 268.



300  |  4  Die Rolle im Raum

rankt sich um die Säule, die eine Analogie in dem unter dem Lesepult des Ambo 
dargestellten Taufbecken auf einer kleinen Säule hat (vgl. Abb. 36). In Montecassino 2 
erscheint die Kerze in mehreren Miniaturen reich mit langen und bunten Blumen 
geschmückt, die aus dem Wachs der Kerze herauszuwachsen scheinen – womöglich 
als Verweis darauf, dass das Wachs der Bienen letztendlich von den Blumen stammt 
(Abb. 137). 

Über den floralen Schmuck der Kerze wird ein Bezug zum blühenden Baum des 
Lebens hergestellt, der in der Osternacht auch als Zeichen der Auferstehung Christi 
fungierte. In einer Inschrift auf dem Osterleuchter in San Paolo fuori le Mura in Rom 
wird diese Verbindung ganz deutlich gezogen: „Wie der Baum Früchte trägt, so trage 
ich als Baum die Lichter, bringe die Opfergaben und verkünde die Frohbotschaft. Da 
Christus am Tag des Festes auferstanden ist, gewähre ich darum solcherart Gaben.“327 
Mit den Opfergaben, die in der Inschrift erwähnt werden, ist wohl das Wachs oder 
die Kerze gemeint, die sich in der Flamme verzehrt. Auf dem Osterleuchter aus Capua 

	327	 Arbor poma gerit, arbor ego lumina gesto, porto libamina, nuntio gaudia set die festo, svrrexit 
Christvs, nam talia mvnera p[re]sto, lateinischer Text nach Zchomelidse, Art, S. 116, 258. Übers. 
Dietl, Sprache, Bd. 3, S. 1452, Kat.-Nr. A603. 

Abb. 136 | Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, um 1086/87, Montecassino;  
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. lat. 592 (Cavallo, Orofino u.  
Pecere, Exultet, S. 244).



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  301 

ist in einer der liturgischen Szenen der Bischof neben einem Baum zu sehen, was 
möglicherweise auch als Verweis auf den Lebensbaum zu verstehen ist (vgl. Abb. 132). 
Die wieder erwachende Fruchtbarkeit der Natur wird in der Osternacht mit der 
Auferstehung Christi, seiner Rückkehr ins Leben, assoziiert; auf diesen Gedanken 
wollte wohl die Darstellung der Mater Ecclesia von Bari 1 in Form einer mit Blumen 
geschmückten Frau inmitten einer blühenden Frühlingswiese verweisen (vgl. Abb. 4c), 
während sie in anderen Exultet-Rollen als Kirchengebäude erscheint.

Die Praxis, die Kerze mit frischen Blumen zu schmücken, zeigt, dass man den 
Frühling auch über die ephemere Dekoration und ihren Duft in den Kirchenraum 
holte. Zudem belegte man Fußböden mit Heu oder Binsen, wohl vor allem in Kirchen, 
die keinen marmornen Bodenbelag hatten. Aus den Consuetudines von Westminster 
aus dem Jahr 1266 wird ersichtlich, dass man dort im Chorbereich Matten auslegte, die 
jährlich erneuert wurden.328 Womöglich sollten die opus sectile-Böden im mediterranen 
Raum auf diese Praxis anspielen: Sowohl die Quincunx-Form legt das Blumenhafte 
nahe als auch die in vielen Ekphrasen anzutreffende Assoziation des Fußbodens mit 
einer Blumenwiese.329 Auch das Lobgedicht des Beneventaner Benediktionale ist 

	328	 Woolgar, Social Life, S. 36.
	329	 Vgl. etwa bei Philagathos: „Der heiligste Fußboden der Kirche gleicht durch den vielfarbigen 

Marmor der Mosaiken einer mit Blumen geschmückten Frühlingswiese; nur dass Blumen 
verwelken und sich verändern, während diese Wiese unvergänglich und ewig ist und in sich 

Abb. 137 | Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; Montecassino, Archivio 
dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 389).



302  |  4  Die Rolle im Raum

voller Anspielungen auf duftende Blumen, in ihm erscheinen „Lilien mit Veilchen, 
wohlriechende und aromatische Pflanzen, alle zugleich schmücken schon gemischt 
das Wesen“.330 Hierüber ergaben sich vielleicht ebenfalls Assoziationen der Osternacht 
mit dem beginnenden Frühling.

4.3.3	 Vergil in Bari

Obwohl das Bienenlob als Allegorie auf die Geburt Christi zu verstehen ist, wird in 
vielen Exultet-Rollen an dieser Stelle die Bienenzucht dargestellt. Die süditalieni-
schen Manuskripte sind die ersten nachantiken Bildquellen, die diese landwirtschaft-
liche Arbeit verbildlichen, und gelten deshalb auch als wichtige Informationsquelle 
für die Bienenzucht im Mittelalter.331 Vor allem Bari 1 fällt durch eine fast naturge-
treue und sehr detaillierte Wiedergabe auf; drei Männer sind hier mit verschiedenen 
Aspekten der Arbeit beschäftigt. Während am linken Bildrand einer der Männer mit 
der Fertigung eines Bienenkorbes aus Holz zugange ist, sammeln oder transportieren 
die anderen beiden die Bienenvölker (vgl. Abb. 4e). Ähnliche Praktiken sind auch 
in Pisa 2 und Barb. lat. 592 detailgenau zu erkennen (Abb. 138). Der schon besiedelte 
Korb ist in Bari 1 nicht vertikal, sondern horizontal aufgestellt – eine Praxis, die vor 
allem aus schriftlichen Quellen aus dem östlichen Mittelmeerraum bekannt ist.332 
Der Arbeiter am rechten Bildrand hingegen wird auf der Jagd nach einem neuen 
Schwarm gezeigt, den er mithilfe eines großen Korbes aus einem Baum zu fangen 
versucht. Auch in Mirabella Eclano 1 findet sich eine ähnlich naturnahe Darstellung, 
in der zwei Männer versuchen, die Waben aus den Körben zu nehmen (Abb. 139). 
Die Miniatur orientiert sich in diesen Rollen womöglich an einer griechisch-byzan-
tinischen Illustrationstradition von medizinischen Traktaten. Möglicherweise fun-
gierten derlei Traktate auch als inhaltliche Vorbilder der Exultet-Miniaturen, da das 
Sujet ansonsten im biblisch-christologischen Kontext unbekannt ist.333 Gerade im 
Bareser Fall dürfte das landwirtschaftliche Wissen, das in diesen Bienenlob-Szenen 
bildlich nachvollzogen werden kann, aus byzantinischen Traktaten wie den ‚Geo-
ponika‘ stammen.

den ewigen Frühling bewahrt.“ Übers. durch die Autorin nach Appendix in Grube u. Johns, 
Ceilings.

	330	 [Li]lia cum violis, casiae cum flore amomi, / Cuncta simul specie[m] perpulcre mixta decorant, 
lateinischer Text nach Belting, Malerei, S. 153, Übers. Zchomelidse, Schriftrollen, S. 22, 
Anm. 29.

	331	 Kritsky, Beekeeping, S. 254. Vgl. auch Naso, Apicoltura, S. 203–240. Vgl. zur Bedeutung dieser 
Darstellungen in den Exultet-Rollen auch Utz, Agency.

	332	 Kritsky, Beekeeping, S. 252. Eine der ältesten bekannten Darstellung von vertikalen Bienen-
körben findet sich im Worksop-Bestiarium, das um 1185 in England entstand (Pierpont Morgan 
Library, Ms M. 81), ebd., S. 255–257. Vgl. auch Naso, Apicoltura, S. 217–224. Grundlegend zur 
Geschichte der Bienenzucht: Crane, Beekeeping.

	333	 Bertelli, Ciclo, S. 64.



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  303 

Abb. 138 | Bienenlob, Exultet-Rolle, um 1086/87, Montecassino; Vatikanstadt, Biblio-
teca Apostolica Vaticana, Barb. lat. 592 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 246).

Abb. 139 | Bienenlob, 
Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, 
Benevent (?); Neapel, Biblioteca 
Nazionale Vittorio Emanuele III, 
Exultet 1 (Cavallo, Orofino u. 
Pecere, Exultet, S. 311).



304  |  4  Die Rolle im Raum

Eigenschaften der Bienen
Die ‚Geoponika‘ sind eine Sammlung von 20 Büchern, die sich vornehmlich land-
wirtschaftlichen Themen widmen und vermutlich im 10. Jahrhundert in Konstan-
tinopel entstanden.334 Die immer wieder tradierte Annahme, das Traktat sei für 
Konstantin VII. Porphyrogennetos (913–959) kompiliert worden, lässt sich nicht 
erhärten, doch kann aufgrund der zahlreichen Anspielungen auf antike Autoren 
davon ausgegangen werden, dass der Rezipientenkreis aus aristokratischen Lesern 
und Leserinnen bestand.335 In den ‚Geoponika‘ wird im 15. Buch zunächst spezifiziert, 
dass die Bienenkörbe an einem locus amoenus zu lokalisieren seien, um das Wohl-
ergehen der Bienenvölker zu gewährleisten, bevor auch auf das Wesen der Insekten 
ausführlich eingegangen wird: 

Die Biene ist das klügste und geschickteste aller Tiere und kommt dem 
Menschen an Verstand nahe; ihre Arbeit ist wahrhaft göttlich und von 
größtem Nutzen für das Menschengeschlecht; und die politische Ordnung 
dieses Tieres gleicht den Einrichtungen perfekt geführter Gemeinschaften; 
denn sie machen Ausflüge unter ihrem Anführer und auf seinen Befehl 
hin; und indem sie die klebrigsten Substanzen von Blumen und Bäumen 
mit sich führen, bedecken sie den Boden und die Eingänge damit, wie 
mit Salbe; und einige machen Honig, und andere tun etwas anderes. Es 
ist auch ein außerordentlich sauberes Tier, das sich auf nichts niederlässt, 
was einen unangenehmen Geruch hat und unrein ist; auch frisst es nicht 
übermäßig viel; es nähert sich weder Fleisch noch Blut noch irgendetwas 
Fettigem, sondern nur solchen Dingen, die einen angenehmen Geruch 
haben; es zerstört auch nicht die Arbeit anderer, sondern wehrt sich mit 
aller Kraft gegen diejenigen, die sich bemühen, ihre eigene Arbeit zu 
zerstören; und da es sich ihrer mangelnden Stärke bewusst ist, macht es 
einen engen und gewundenen Eingang in seinen Stock; die Bienen, die um 
sie herum stehen, vernichten somit leicht auch eine größere Anzahl [an 
Feinden, Anm. d. Autorin], die eindringt, um ihnen Schaden zuzufügen. 
Auch richtige Harmonien schätzt dieses Tier sehr, weshalb die Bienen-
meister sie mit Hilfe von Zimbeln oder durch rhythmisches Klatschen in 
die Hände zusammenbringen. Dieses Tier allein sucht einen Führer, der 
sich um den ganzen Schwarm kümmert; es ehrt daher immer den König, 
und es begleitet ihn mit Eifer, wo immer er seinen Platz einnimmt, und 
es unterstützt ihn, wenn er müde ist, und es trägt und schützt ihn, wenn 
er nicht fliegen kann. Aber es hasst die Faulenzer zutiefst, und deshalb 
ergreift es die Faulenzer und tötet sie. Sein mechanisches Geschick scheint 

	334	 Bryer, Hesiod; Teall, Agricultural Tradition, S 40–44.
	335	 Zum großen Teil übernehmen die ‚Geoponika‘ die ‚Eklogai peri georgias‘ (‚Eclogae de re 

rustica‘) des Cassianus Bassus aus dem 6./7. Jh., Teall, Agricultural Tradition, S. 40–43. Vgl. 
zu den ‚Geoponika‘ auch Rodgers, Garden.



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  305 

in der Tat einem rationalen Verständnis sehr nahe zu kommen, denn es 
macht sechseckige Zellen.336

Der Text der ‚Geoponika‘ beschreibt die Bienen als äußerst intelligente und kunst-
fertige Insekten, die in staatenähnlichen Verbünden organisiert seien. Sie seien sehr 
rein und würden von Gestank abgeschreckt; von wohlklingender, harmonischer 
Musik jedoch angezogen. Besonders herausgestellt wird des Weiteren die Tatsache, 
dass sie einem König unbeirrt die Treue hielten. In all diesen Punkten orientieren 
sich die ‚Geoponika‘ stark an den ‚Georgica‘ des Vergil, deren viertes Buch von der 
Bienenzucht handelt. Dort beschreibt der römische Dichter etwa die Beschaffenheit 
der Bienenkörbe und wo diese am Besten aufzustellen seien – inmitten paradiesisch-
fruchtbarer Umgebung, von Blumen und Kräutern gesäumt.337 In den ‚Geoponika‘ 
lässt sich eine Vielzahl antiker Topoi finden, die im christlichen Kontext weitertra-
diert wurden, wie der des Bienenstaates als idealer Staat, der durch die hohe Ver-
nunftbegabtheit der Tierchen gewährleistet wird, aber auch der ihrer Reinlichkeit 
und Strebsamkeit sowie ihrer Harmoniebedürftigkeit. Ihr logisches Talent und ihre 
Intelligenz würden sie zu den fähigsten Architekten im Tierreich machen, wodurch 
die von ihnen geschaffenen mathematisch-geometrischen Bauwerke denen der Men-
schen fast gleichkämen. 

Auch der Exultet-Text lobt das besondere artificium der Bienen: „O nicht zu durch-
schauende Kunstfertigkeit! Zuerst bauen sie das Dach als Fundament ihrer Häuser 
und scheuen sich nicht, so schwere Honiglast in die frei hängenden Bienenstöcke 
einzutragen.“338 Diese deutlichen Parallelen veranlassten bereits Hieronymus, das 
Verfassen eines Praeconium paschale abzulehnen: praeterea Virgilii totus Georgico-
rum liber profertur in medium.339 Vergil beschreibt nämlich, wie die Bienen „frisches 
Wachs mit all ihrer Kunst“340 fertigten und daraus „kunstreiche Häuser“ schufen.341

Das architektonische Geschick, das den Bienen zugestanden wurde, muss zu 
Beginn des 11. Jahrhunderts auch vor dem Hintergrund der Stellung der artes mecha-
nicae bewertet werden. Die Architektur war den anderen handwerklichen Künsten 
wie der Malerei oder der Skulptur bis ins 12. Jahrhundert überlegen, da sie als Teil 

	336	 Geoponika, XV, III, hg. u. übers. v. Owen, S. 203 f., Übers. durch die Autorin. – Man dachte 
damals noch, die oberste Biene sei männlich, der ‚Bienenkönig‘ wurde erst im 17./18. Jh. als 
weiblich identifiziert, Johach, Bienenstaat, S. 228.

	337	 Vergil, Georgica IV, V, 8–32, hg. u. übers. v. Holzberg; vgl. auch Aelianus, De natura animalium, 
V, II, 11; Quiviger, Honey, S. 319.

	338	 O invisibile artificium! Primo culmina pro fundamentis aedificant, et tam ponderosam mellis 
sarcinam pendentibus domiciliis imponere non verentur, vgl. Anhang 1.1.

	339	 Hieronymus, Epistola, hg. v. Migne, Sp. 188.
	340	 Vergil, Georgica IV, V. 56 f., hg. u. übers. v. Holzberg, S. 221: hinc arte recentis | excudunt ceras.
	341	 Vergil, Georgica IV, V. 179, hg. u. übers. v. Holzberg, S. 229: daedala fingere tecta. Daidalos galt 

bis weit in die Frühe Neuzeit als erster Architekt, da Ovid in den ‚Metamorphosen‘ beschreibt, 
wie er von König Minos beauftragt wurde, für den Minotauros ein Labyrinth zu bauen, aus 
dem dieser nie wieder entkommen könne, Ovid, Metamorphosen 8,155–168, hg. v. Fink.



306  |  4  Die Rolle im Raum

des Quadriviums verstanden wurde. Erst mit Hugo von St. Viktors ‚Didascalion‘ fin-
det eine Aufwertung der anderen artes mechanicae statt, auch wenn der Mensch mit 
seinen opus artificis weiterhin nur Nachahmer des Werkes Gottes bleibe. Gerade im 
„Architekten als einem der theoretischen Wissenschaft verbundenen Gestalter sieht 
das frühe Mittelalter im Anschluß an Bibeltexte die prinzipielle Übereinstimmung 
von Architektentätigkeit und göttliche[r] Schöpfertätigkeit.“342

Des Weiteren werden die Bienen in den ‚Geoponika‘ als besonders reinliche und 
musikalische Lebewesen charakterisiert. Süßer Geruch ziehe sie an, Gestank stoße 
sie ab. Auch Plinius zufolge hassen Bienen Gestank und alle künstlichen Gerüche 
und greifen sogar diejenigen an, die sie mit sich bringen.343 Das Osterlob bezeich-
net ihr Produkt, das Wachs, als besonders wohlriechend – auch in diesem Kontext 
wurden sie im christlich-sakralen Kontext offenbar als besonders heilige Insekten 
wahrgenommen.

Ein weiterer Sinn wird im Empfinden musikalischer Harmonien der Insekten 
aufgerufen – so empfehlen die ‚Geoponika‘ dem Imker, sein Bienenvolk durch rhyth-
misches Klatschen oder mithilfe von Zimbeln herbeizurufen. Das rhythmische Ver-
ständnis der Tierchen kann als Zeichen ihres Intellekts und ihres guten Charakters 
verstanden werden, wie Boethius in ‚De institutione musica‘ ausführte, aber auch 
Sinnbild sein für ihren guten Regierungsstil (vgl. Kap. 4.2.3). Bei Vergil finden sich 
musikalische Metaphern auch bei der Beschreibung eines Kampfes zweier Bienenvöl-
ker.344 Musik hat diesen antiken Vorstellungen zufolge einerseits die Kraft, die Bienen 
in Alarmbereitschaft zu versetzen, sie kann sie andererseits aber auch beruhigen und 
als Gruppe versammeln – in beiden Fällen hat sie Auswirkungen auf ihren Charakter, 
wie sie bei Boethius nur für den Menschen beschrieben wurden. 

Der Bienenstaat
Die den Bienen zugeschriebene Fähigkeit zur Logik und ihre Intelligenz sowie die 
Tatsache, dass sie stets ihrem König treu folgten, führte bereits in der Antike zu 
der anthropomorphisierenden Vorstellung, dass die Bienen eine ideal organisierte 
Gemeinschaft bildeten. Auch das beneventanische Praeconium paschale beschreibt 
ihre Arbeitsmoral als eine auf die Kollektivität ausgerichtete: „O wunderbarer Eifer 
der Bienen! Zum gemeinsamen Werk eilt von allen Seiten der friedliche Schwarm 
herbei und, da sehr viele arbeiten, wird vermehrt das gemeinsame Gut.“345 Alle arbei-

	342	 Binding, Beiträge, S. 192.
	343	 Plinius d. Ä., Naturalis historia XI, XV, 44 und XIX, 61, nach Quiviger, Honey, S. 319.
	344	 Vergil, Georgica IV, V, V. 64–76, hg. u. übers. v. Holzberg. Bienenvölker wurden tatsächlich in 

Schlachten eingesetzt, um den Gegner anzugreifen. Dies überliefert eine Quelle aus dem 10. Jh. 
in England. Eine Urkunde von 1326 erwähnt, dass man Bienenkörbe über die Stadtmauern auf 
den Gegner warf, Kritsky, Beekeeping, S. 253.

	345	 O admirande apium fervor! Ad commune opus pacifica turba concurrunt, et operantibus plurimis, 
una augetur substantia, vgl. Anhang 1.1.



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  307 

teten auf ein gemeinsames Ziel hin, die Biene trete nie als Individuum auf, sondern 
immer in Gemeinschaft, immer als Schwarm um einen König, dessen Funktion zentral 
sei; sterbe er, so verliere sich der Gemeinschaftssinn des Schwarms, schreibt auch 
Vergil.346 Die ‚Geoponika‘ setzen ebenfalls einen Schwerpunkt auf die Bedeutung 
des Königs:

[...] und die politische Ordnung dieses Tieres gleicht den Einrichtungen 
perfekt geführter Gemeinschaften; denn sie machen Ausflüge unter ihrem 
Anführer und auf seinen Befehl hin [...] Dieses Tier allein sucht einen 
Führer, der sich um den ganzen Schwarm kümmert; es ehrt daher immer 
den König, und es begleitet ihn mit Eifer, wo immer er seinen Platz ein-
nimmt, und es unterstützt ihn, wenn er müde ist, und es trägt und schützt 
ihn, wenn er nicht fliegen kann.347

Eine Übertragung dieser Eigenschaften auf den Menschen und die menschliche polis 
geschieht zuerst in der ‚Historia animalium‘ des Aristoteles. Für ihn waren die Bienen – 
neben Menschen, Kranichen, Wespen und Ameisen – aufgrund ihrer Arbeitsteilung 
und ihres kollektiven Verständnisses von Arbeit ‚politische‘, da gemeinschaftsbildende 
Wesen (zoa politika), woraus sich der Topos vom Bienenstaat als idealer Staat entwi-
ckelte.348 Vergil begriff den Bienenkorb als Stadt; an mehreren Stellen der ‚Georgica‘ 
nutzt er Begriffe, die genau darauf verweisen: portae (4,78, 165 und 185), fores (4,205 
und 280), oppida (4,178), limina (4,198 und 257), moenia urbis (4,193), leges (4,154), patria 
(4,155) oder foedus (4,158).349 Durch ihr gemeinsames Werk und ihre Arbeitsteilung 
(bei Aristoteles opus commune) entwickeln sie sogar einen den idealen menschlichen 
Gesellschaften ähnlichen Gesellschaftsgeist.350 Nichtsdestoweniger argumentierte 
Aristoteles, dass letztendlich der Mensch dem Tier überlegen sei, allein dadurch, dass 
er logos – Verstand, aber auch Sprache – besitzt.351 Tiere hätten nur die Stimme (phôné), 
die ihnen jedoch keine Möglichkeit gebe, sich über die „Unterschiede zwischen Gut 
und Böse bzw. Gerecht und Ungerecht aus[zu]tauschen.“352 Aristoteles’ Überlegungen 
beeinflussten nicht nur antike Staatstheorien, sondern wirkten bis weit in die Neuzeit 
hinein, wo der Bienenstaat immer wieder als Topos der idealen Monarchie aufgegriffen 

	346	 Vergil, Georgica IV, V, V. 212–218, hg. u. übers. v. Holzberg.
	347	 Geoponika, XV, III, hg. u. übers. v. Owen, S. 203 f., Übers. durch die Autorin.
	348	 Johach, Bienenstaat, S. 219; Nicolaye, Sed, S. 115 f., 127. Vgl. auch Plinius d. Ä., Naturalis his-

toria XI, 4: Rem publicam habent, consilia privatim quoque, at duces gregatim et, quod maxime 
mirum site, mores habent praeter cetera, nach Nicolaye, Inter omnia, S. 124 f. Vgl. auch Doll 
u. Kohns, Einleitung, S. 10.

	349	 Dahlmann, Bienenstaat, S. 550 f.
	350	 Vergil, Georgica IV, V. 212, Johach, Bienenstaat, S. 224.
	351	 Aristoteles, Politik I, 2, 1253a 7–10, Übers. Aristoteles, Politik, hg. u. übers. v. Rolfes.
	352	 Doll u. Kohns, Einleitung, S. 14.



308  |  4  Die Rolle im Raum

wurde.353 So sucht etwa noch Thomas Hobbes im 17. Kapitel seines ‚Leviathan‘ (1651) 
den Bezug zu Aristotelesʼ zoon politicon auch anhand des Topos der Bienen.354

In den Schriften christlicher Theologen interessierte meist der Gemeinschaftsas-
pekt des Bienenstaates. Das gemeinsame Arbeiten zum Wohle aller, ohne auf den eige-
nen Vorteil bedacht zu sein, findet sein christliches Ebenbild im benediktinischen ora 
et labora. Im 13. Jahrhundert überträgt Thomas von Cantimpré in ‚Bonum universale 
de apibus‘ (1256–1263) den Topos auf das Leben und die Organisation im dominika-
nischen Kloster.355 Meist wurde der Bienenstaat jedoch, wie in den antiken Texten, 
auf größere gesellschaftliche Organisationsformen projiziert, im Christentum wurden 
schon früh staatstheoretische Vorstellungen in Bezug zur christlichen Gemeinschaft 
verhandelt.356 Am bekanntesten und einflussreichsten sind sicherlich Augustinus’ 
Überlegungen zur civitas Dei, in denen zum ersten Mal politisch-theologische Vorstel-
lungen den Weg zu einem idealen irdischen, christlichen Staat offenbaren sollten.357

Origenes argumentiert, dass die Bienen geschaffen wurden, um dem Menschen 
als Beispiel zu dienen, 

vielleicht in der Absicht, die vernünftigen Wesen zu beschämen, damit 
diese im Hinblick auf die Ameisen arbeitsamer und haushälterischer im 
Gebrauche ihrer Güter werden, und damit sie, wenn sie auf die Bienen 
achten, der Obrigkeit Gehorsam leisten und ihren Anteil an den notwen-
digen Staatsgeschäften zum Heile der Städte übernehmen.358

So lasse ihr Verhalten aber nicht auf ihren besonderen Verstand, sondern vor allem auf 
den ihres Schöpfers, Gott, schließen.359 Mehr Entscheidungsfreiheit gesteht Ambrosius 
den Tierchen zu. Im fünften Buch des ‚Hexameron‘ lassen sich bei ihm Ausführungen 
zum Bienenstaat finden, wobei auch hier das Vergil’sche Vorbild in mehreren Zitaten 

	353	 Quiviger, Honey, S. 317.
	354	 „It is true, that certain living creatures, as bees, and ants, live sociably one with another, (which 

are therefore by Aristotle numbered amongst political creatures;), and yet have no other direc-
tion, than their particular judgments and appetites“, Hobbes, Leviathan, hg. v. Gaskin, S. 113, 
nach Doll u. Kohns, Einleitung, S. 16.

	355	 Burkhardt, Bienen, S. 53–65. Ich danke Christoph Mauntel (Osnabrück) für den Hinweis auf 
die Habilitationsschrift von Julia Burkhardt (München).

	356	 Quiviger, Honey, S. 317; Wimmer, Biene; Misch, Apis.
	357	 Bering u. Rooch, Raum, S. 106.
	358	 Origenes, Gegen Celsus, IV, 81, hg. v. Joetschau, S. 403. Vgl. auch Misch, Apis, S. 26–29. Auch 

das Volk der Ameisen spielte in der christlichen Exegese als Metapher für eine vorbildliche 
Gemeinschaft immer wieder eine Rolle (etwa bei Augustinus, Ambrosius und Hieronymus, 
aber auch in Vergils ‚Aeneis‘). Die einzelnen Insekten stehen dabei für die einzeln agierenden 
Glieder, die ihre Arbeit in den Dienst des Gemeinwohls stellen. Sie stehen für Fleiß und Vor-
aussicht, da sie im Sommer Vorräte für den Winter sammeln und lagern, Fricke, Absenz, S. 49, 
67. Allerdings agieren sie ohne einen Anführer oder König, im Unterschied zu den Bienen, 
Johach, Bienenstaat, S. 225.

	359	 Johach, Bienenstaat, S. 221. 



4.3  Suavitas und fleißige Bienen  |  309 

offensichtlich wird.360 Bei beiden Autoren „stehen die staatliche Ordnung, das Freisein 
von der Leidenschaft des Geschlechts und das monarchische Regierungssystem der 
Bienen im Mittelpunkt“.361 Auch Ambrosius versteht den Bienenstaat als idealen Staat, 
mit einem entscheidenden Unterschied: Der Bienenkönig nimmt bei ihm nicht die 
Rolle eines absoluten Monarchen ein, sondern er wird von den Bienen gewählt, der 
Bienenstaat erscheint daher als eine von einem Monarchen geführte Republik.362 Doch 
kommentiert Ambrosius an keiner Stelle in seinen Schriften, ob er den Bienenstaat als 
Metapher für menschliche Staatsformen versteht oder nicht. Zudem beschreibt er den 
Bienenkönig als sehr milde und als von christlichen Tugenden gelenktes Vorbild für seine 
Untertanen. Auch hier entfernt er sich von Vergil und nähert sich vielmehr Seneca.363

Die Biene hat als Attribut bei Ambrosius noch andere Bedeutungen. In der von 
Paulinus verfassten Vita des Mailänder Kirchenvaters wird von dem Wunder berichtet, 
wie sich die Insekten ihm auf Gesicht und Lippen setzten.

Beschreibungen von Bienen, die sich auf die Lippen des zur Redekunst 
Berufenen setzen, dort Waben bauen und ihnen „in süßem Honig den 
Enthusiasmus, das In-Gott-Sein“ einflößen, sind sowohl in der griechischen 
wie in der römischen Literatur vertraute Zeichen.364

Auch Honig fungiert dementsprechend als Symbol für Redegewandtheit, schon in der 
Antike gab es das Bild der Bienen als Mittlerinnen der Beredsamkeit.365 Diese Verbin-
dung kommt zudem in der süßen Rede und dem süßen Gesang zum Ausdruck, was in 
theologischen Schriften immer wieder aufgegriffen wurde. So betont Amalarius von 
Metz im ‚Liber officialis‘, dass die versammelten Gläubigen durch die „süße Harmonie 
der Stimmen“ (suavitate ac modulatione vocis populum) Gott besonders lobpreisen (vgl. 
Kap. 4.2.2 und 4.2.3).366 Es verwundert vor diesem Hintergrund nicht, dass der Text der 
Laus cerei lange Ambrosius zugeschrieben wurde; bis heute wird von einer Entstehung 
in seinem Umfeld oder in seiner Nachfolge ausgegangen. Obgleich sich Ambrosius in 
seinen Schriften ebenfalls stark auf Vergil bezieht, geht er vom idealen christlichen Staat 
aus, dem Christus voransteht. Es ist wahrscheinlich, dass sich derlei Konnotation auch auf 
die Laus cerei übertragen haben, in der der Bienenstaat ebenfalls eine zentrale Rolle spielt. 

	360	 Ambrosius, Hexameron 5, 21,66–72,76, nach Nicolaye, Quam, S. 174.
	361	 Nicolaye, Quam, S. 174 f.
	362	 Ambrosius, Hexameron 5, 21,68, nach Nicolaye, Quam, S. 176 f. 
	363	 Auch in Senecas ‚De clementia‘ fungiert der Bienenkönig als Vorbild für den guten Herrscher, 

Nicolaye, Quam, S. 178–181.
	364	 Nicolaye, Quam, S. 167 nach Paulinus, Vita sancti Ambrosii 3. Vgl. ähnliche Erlebnisse von 

Homer, Platon und Vergil, ebd., S. 168. Vgl. auch Misch, Apis, S. 34–51.
	365	 Waszink, Biene.
	366	 Christus Filius Dei, qui elegit suos ante constitutionem mundi, ut essent sancti et immaculati, misit 

praecones in Veteri Testamento [ut de aliis taceam], qui suavitate ac modulatione vocis populum 
suum congregarent ad unius Deu cultum, Amalarius, Liber officialis, III, nach Petersen, Musical 
Notation, S. 5. 



310  |  4  Die Rolle im Raum

Den süditalienischen Klerikern muss diese christliche Interpretation der Bienen-
staat-Metapher geläufig gewesen sein, die ein ideales Zusammenleben und die christliche 
Gemeinschaft propagierte.367 Bereits im Kapitel zuvor wurde im gemeinsamen Singen 
und Musizieren auf den Gemeinschaftsaspekt des Exultet-Rituals und damit auch der 
liturgischen Rollen verwiesen; der ideengeschichtliche Hintergrund der Laus cerei deutet 
ebenfalls darauf. Doch bleibt unklar, inwiefern dies rezipiert werden konnte. Die Aus-
einandersetzung mit den visuellen, auditiven und olfaktorischen Wahrnehmungsmög-
lichkeiten des Exultet-Rituals und der Bedeutung der Exultet-Rollen in ihrer Evokation 
verdeutlichte, inwiefern gerade auditive und olfaktorische Elemente kollektive Angebote 
der Raumerfahrung machten. Wo die Sichtbarkeit im Ritual durch architektonische und 
skulpturale Gegebenheiten restringiert war, eröffneten andere Ausstattungsmerkmale 
wie Kuppeln und Kanzeln im Gesang und im Klang Teilhabemöglichkeiten aller im Raum 
anwesenden Gläubigen. Ähnliches ist für den Geruch anzunehmen, der sich von der 
Kerze und von Weihrauchgefäßen ausgehend in alle Winkel des Kirchenbaus verbreiten 
konnte. Dabei schuf er – ähnlich wie seltene und daher kostbare Pigmente – Erfah-
rungen von Sakralität, die zwischen Irdischem und Himmlischem vermitteln konnten.

Die Miniaturen der Rollen nahmen auf diese Multisensorialität in der Darstellung 
der brennenden Kerze oder Kuppeln über den singenden Diakonen Bezug, zudem 
stellten sie Verbindungen zu theologisch-gesellschaftlichen Konzepten her, die das 
Ritual in einen größeren kosmologischen Zusammenhang einordneten. Inwiefern 
allen Gläubigen die Überlegungen des Boethius zur Sphären-Musik beim Betrach-
ten der Windrose präsent waren, ist unklar. Ebenso konnten wohl nur Gebildetere 
die Darstellung des Bienenlobs – gerade als landwirtschaftliche Szene – mit dem 
Vergil’schen idealen Bienenstaat assoziieren. In beiden Fällen deutet jedoch auch die 
restringierte Sichtbarkeit der Miniaturen darauf hin, dass sie nicht von allen Laien 
rezipiert werden konnten oder möglicherweise gar nicht sollten; nah an der Kanzel 
befanden sich vermutlich neben den Klerikern höhere soziale Schichten, wie auch 
die Miniaturen selbst nahelegen (vgl. Kap. 5.2.1). Die Konzeption und Herstellung 
der Exultet-Rollen beachteten diese unterschiedlichen Rezeptionsmöglichkeiten, der 
liturgische Raum hatte somit auf Auswirkungen auf die Produktion der Manuskripte.

Offensichtlich waren die Exultet-Rollen auf eine breite Rezeption hin ausgelegt. 
Im folgenden Kapitel soll daher vor allem der kollektive Aspekt vertieft werden, 
um die Bedeutung der Exultet-Rollen für die Gemeinde und die städtische Identität 
nachzuvollziehen. Auch die dem Exultet-Gesang folgende Tauffeier verweist auf die 
Bedeutung der Osternacht zur Stabilisierung von Gemeinschaft; die enge Verbindung 
beider Rituale wird auf mehreren Ebenen offensichtlich – so sah im Frühchristentum 
die Aufnahme in die Gemeinschaft etwa auch die Gabe von Honig an die Getauften 
im Anschluss an die Eucharistie-Feier vor. Auch dieses Produkt der Bienen verband 
den Exultet-Gesang mit dem sich anschließenden Taufritual.368

	367	 Ambrosius zieht auch einen Bogen von der Biene und ihrer Jungfräulichkeit über die Jungfrau 
Maria hin zur Ecclesia, also der christlichen Gemeinschaft, Misch, Apis, S. 34–43.

	368	 De Blaauw, Cultus, Bd. 1, S. 155.



311

5.1	 Die Taufe

5.1.1	 Die Benedictio fontis

In den vorangehenden Kapiteln zu visuellen, auditiven und olfaktorischen Aspekten 
der Exultet-Rollen wurde offensichtlich, wie sehr die Einbindung ins Ritual für die 
Wahrnehmung der Objekte von Bedeutung war. So wurde die Materialität des Wachses 
einerseits mit dem Ostergeschehen und der Passionsgeschichte verbunden, anderer-
seits waren auch die Anspielungen auf das sich anschließende Taufritual zahlreich. 
Die Kerze fungierte unter anderem als Symbol der Feuersäule, die den Israeliten den 
Weg durch das Rote Meer wies, wie „die Täuflinge durch den Taufbrunnen auf den 
Weg des Lichts“ geführt wurden. Es besteht zudem ein enger theologisch-konzeptio-
neller Zusammenhang von Ostern und Taufe: Seit dem frühen Christentum wird die 
Taufe weniger mit Reinigung als vielmehr mit der Vorstellung einer Wiedergeburt 
assoziiert.1 

Die enge Verbindung beider Rituale wurde in Süditalien in einigen Fällen auch 
medial visualisiert. Aus Benevent und Bari ist jeweils ein Benediktionale, ebenfalls in 
Rollenform, mit der Benedictio fontis erhalten. Bari 1 und das Bareser Benediktionale 
waren lange Zeit aneinandergenäht, es ist jedoch wahrscheinlich, dass dies erst zu 
archivarischen Zwecken geschah. Die Verbindung beider Liturgien wird auch in einem 
Eintrag im ‚Codex Diplomaticus Caietanus‘ deutlich. Dort wird für das Jahr 964 unter 
den Objekten, die ein Priester namens Peter der Kirche San Michele Archangelo in 
Planciano stiftete, unum rotulo ad benedicendum cereum et fontes aufgezählt.2 

Die Verzahnung von Oster- und Taufritual wurde vielleicht in Bari auch für die 
Rezeption der Exultet-Rolle fruchtbar gemacht. Bereits an mehreren Stellen dieser Arbeit 

	1	 Zweck, Osterlobpreis, S. 278–371, Zitat S. 287. Gerade im beneventanischen Text sind die Text-
stellen, die den Auferstehungsgedanken formulieren, sehr alt. Es verwundert daher, dass das 
beneventanische Osterlob keinerlei Anspielungen auf die Taufe aufweist, zumal die Verfasser 
des beneventanischen Praeconium paschales die älteren Ennodischen Gesänge kannten und sie 
stellenweise als Vorlage verwendeten, ebd., S. 247, 253. 

	2	 Cavallo, Cantare, S. 53.

5	 Rollen der Gemeinschaft

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


312  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Abb. 140 | Michele Steurnal: Die Exultet-Rolle von Salerno, Aquarell, 1812; Paris, Bibliothèque 
nationale de France, Gb 20 fol. 16, Inv.-Nr. 1021 (gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de 
France).

https://gallica.bnf.fr


5.1  Die Taufe  |  313 

wurde argumentiert, dass die Exultet-Rollen nach ihrer Lesung in entrollter Form am 
Ambo verblieben. Für den praktischen Ablauf der Liturgie ist dies naheliegend, so musste 
nach dem Gesang des Exultet nicht die gesamte Rolle umständlich vom Ambo entfernt 
werden. Quellen lassen sich über diese Praxis vor dem 19. Jahrhundert jedoch nicht 
finden. Erst die Reise- und Kunstliteratur dieser Zeit hält fest, dass sie die liturgischen 
Rollen auch nach dem Ritual für einige Zeit am Ambo bestaunen konnten: „Aujourd’hui 
encore, si l’on se trouve dans la cathédrale de Salerne, au soir de la vigile pascale, on 
peut voir le vieux rouleau déchiré pendre du haut de l’ambon, à côté du candélabre de 
marbre étincelant d’émaux et d’or“3 überliefert etwa Émile Bertaux. Etwa zeitgleich 
vermerkt Charles Rohault de Fleury: „On a encore, à San-Matteo de Salerne, l’habitude 
de se servir le samedi saint d’un exultet qui date du temps de l’évêque Romuald (+ 1181)“.4 
Auch die Beschreibung von Aubin-Louis Millin, der sich im März / April 1812 in Salerno 
aufhielt, legt nahe, dass die Rolle in Salerno auch nach der Osterliturgie an der Kanzel 
verblieb. Er war sogar in der Lage, zusammen mit seinem Begleiter Michele Steurnal 
Zeichnungen des Manuskriptes anzufertigen: „Nous étions [à Salerne] dans le temps 
pascal: un grand rouleau pendait du haut de la chaire. Il représente les cérémonies 
relatives au cierge pascal en plusieurs tableaux, selon les rites les plus anciens de l’Eglise. 
J’en ai le dessin colorié“ (Abb. 140).5 In Salerno wurden offenbar mit dieser Inszenierung 
des Objektes mittelalterliche Praktiken wieder aufgegriffen, mit denen sich histori(sti)
sche Neu-Bewertungen und lokale Identitäten verbinden lassen.

Sofern die Exultet-Rollen bereits in mittelalterlicher Zeit auch nach dem Ritual 
an der Kanzel hängen blieben, ergeben sich neue visuelle Wahrnehmungsmög-
lichkeiten der Miniaturen, die mit der topografischen Situation des Tauf-Rituals 
zusammenhängen. 

Die Taufliturgie
Zum Taufritus, der um 1000 in Bari gefeiert wurde, ist nicht viel bekannt. Als eine 
der wenigen Quellen hat sich das illuminierte Benediktionale, das einige Jahrzehnte 
nach der ersten Exultet-Rolle entstanden sein muss, erhalten.6 Daraus wird ersicht-
lich, dass nach dem Höhepunkt des Ostergottesdienstes mit der Segnung und dem 
Entzünden der Osterkerze der Bischof wieder die Liturgie übernahm, indem er die 
Prozession der Gläubigen und Kleriker zum Taufbecken anführte. Dort weihte er das 

	3	 Bertaux, Art, S. 232.
	4	 Rohault de Fleury, Messe, S. 92. Er beschreibt auch die Miniaturen des Rotulus, wenn auch 

nicht besonders wohlwollend: „Je ne propose pas ces nombreuses miniatures comme œvres 
d’art; elles offrent un travail d’une barbarie incontestable et de simple traits incorrects avec de 
légères teintes plates, souvent presque effacées per le temps; l’ocre, le vert, le pourpre dominent 
et sont appliqués sans à-propos“, ebd.

	5	 D’Achille, Iacobini u. Toscano, Voyage, S. 21 f., 40. 
	6	 Zur früheren Datierungsgeschichte v. a. aufgrund stilistischer Überlegungen, vgl. Zuccaro, 

Miniatures, S. 428 f. Belting zieht Analogien zu einem Homiliar in Neapel, das ebenfalls in 
Bari entstand (Neapel, Nationalbibliothek, Ms. VI B 2), Belting, Malerei, S. 156, 159, 185 f.

https://gallica.bnf.fr


314  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Taufwasser und senkte eine brennende Kerze in das Wasser. Anschließend wurden 
die Katechumenen getauft und man begab sich gemeinsam zur Feier des Abendmahls, 
um die neuen Christen in die Gemeinschaft aufzunehmen.7 

Aus dem ‚Liber Pontificalis‘ lässt sich Genaueres über den Ablauf der römisch-
päpstlichen Taufliturgie des 4. und 5. Jahrhunderts gewinnen: Am Samstagnachmittag, 
vor dem Beginn der Messe, kamen die Katechumenen zusammen, um sich auf die 
Feierlichkeiten der Nacht und ihren Eintritt in die christliche Gemeinde vorzubereiten. 
Nach der Weihe des Taufwassers durch den Bischof wandten sich die Täuflinge zunächst 
symbolisch von Satan ab, legten ihre Kleidung beiseite und wurden von einem Presbyter 
mit Öl gesalbt.8 Anschließend stiegen sie nacheinander in das Taufbecken, wo sie 
dreimal untergetaucht wurden und anschließend das Chrisma von einem Presbyter 
empfingen. Nach der Einkleidung mit einem weißen Hemd vollzog der Bischof die 
consignatio auf der Stirn eines jeden Täuflings. Der Ritus wurde im Baptisterium des 
Lateran ausgeführt, dem weitere Räume angegliedert gewesen sein müssen. Die Tauf-
prozession zog dafür aus der Kathedrale aus, bewegte sich über den Platz zwischen 
Lateranskirche und Baptisterium und trat dann in das Baptisterium ein (Abb. 141): 

Dopo la veglia di preghiera, i catecumeni lasciavano la basilica forse da una 
porta della navatella settentrionale, molto vicina alla sporgenza dell’ala tra-
sversale. Attraversando la corte a occidente della basilica essi scendevano 
al battistero.9 Nel portico davanti all’ingresso di questo i battezzandi dove-
vano attendere il momento di poter entrare nella cappella battesimale.10 

De Blaauw rekonstruiert, dass sich an diesem Ablauf bis ins Frühmittelalter – und 
womöglich gar bis ins 14. Jahrhundert – wenig änderte. Gerade die topografischen 
Abläufe der Prozession blieben über die Jahrhunderte hinweg zum großen Teil 
identisch.11 

In Mailand taufte man zu ambrosianischer Zeit – also ebenfalls im Frühchris-
tentum – neben Erwachsenen bereits Kinder. Am Tag der Taufe wurde zunächst der 
ganze Körper gesalbt, dem folgte die abrenuntiatio, „die in der Regel in Richtung 
Westen orientiert war, und das Umwenden der Täuflinge in die östliche Richtung.“12 
Um die eigentliche Taufe zu vollziehen, wurden die Täuflinge in drei Gruppen – Män-
ner, Frauen und Kinder – getrennt. Vermutlich praktizierte man im frühchristlichen 
Mailand das Untertauchen des ganzen Körpers in einer piscina.13 Dem folgte das 

	 7	 Vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 216 f.
	 8	 De Blaauw, Cultus, Bd. 1, S. 150.
	 9	 Das Baptisterium befand sich vier Meter unterhalb des Bodenniveaus der Basilika, ebd., S. 151.
	10	 Es wurden erst die Kinder, dann die Männer, dann die Frauen getauft, ebd.
	11	 Ebd., S. 306.
	12	 Ristow, Baptisterien, S. 82.
	13	 Meist stand der Täufling jedoch nur knie- oder hüfttief im Wasser und wurde von oben mit 

Wasser übergossen, ebd., S. 82 f.



5.1  Die Taufe  |  315 

Handauflegen des Bischofs oder eines anderen Klerikers und eine weitere Salbung. 
Manchmal schloss sich dem noch eine Fußwaschung an; diese scheint gerade in 
Mailand üblich gewesen zu sein.14 Nach dem Einkleiden in das weiße Taufgewand 
nahmen die Täuflinge an der sich anschließenden Eucharistiefeier teil. 

Obwohl die ambrosianische und die beneventanische Osterliturgie im 11. Jahr-
hundert viele Gemeinsamkeiten aufwiesen, ist nicht klar, inwiefern dies auf das Tauf-
ritual zu übertragen ist. Als bedeutendste Quelle für die beneventanische Tauffeier 
bleiben somit die beiden süditalienischen Benediktionalien in Rollenform. Belting 
argumentiert im Falle der ersten Beneventaner Rollen, dass diese recht genau die 
Bischofs- bzw. Taufzeremonien wiedergeben.15

	14	 Ebd., S. 84.
	15	 Belting, Malerei, S. 149. Vgl. auch Zchomelidse, Schriftrollen, S. 10; Reynolds, Image, S. 27.

Abb. 141 | Der frühchristliche 
und hochmittelalterliche Taufpro-
zessionsweg an der römischen 
Lateranbasilika (de Blaauw, 
Cultus, Abb. 6).



316  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Das Bareser Benediktionale
Die beiden erhaltenen Benediktionalien aus Benevent und Bari belegen, dass für die 
Taufliturgie zumindest in diesen Gemeinden im 10. und 11. Jahrhundert ebenfalls 
Rollen verwendet wurden (vgl. Kap. 2.3.2). Die schon zitierte Stelle aus dem ‚Codex 
Diplomaticus Caietanus‘ legt zudem nahe, dass das Medium auch in Gaeta bekannt 
war. Darüber hinaus lassen sich keine Hinweise auf die Existenz weiterer Rotuli in 
anderen Gemeinden für die Taufliturgie finden. Das Benediktionale von Benevent 
enthält nur die Benedictio fontis, also die Segnungsgebete für das Taufwasser, während 
das Benediktionale aus Bari darüber hinaus die Benedictio ignis, also die Segnung des 
Osterfeuers, die vor dem Hereinbringen des Feuers und des Entzündens der Osterkerze 
vollzogen wurde, aufweist.16 Der Text der Benedictio ignis im Bareser Benediktionale 
stimmt mit dem des Missale Romanum zum größten Teil überein.17 

Magistrale geht aufgrund des Schrifttyps – einer beneventanischen Minuskel 
vom Bari-Typ wie im Falle von Bari 1 – und Vergleichen mit Manuskripten aus den 
Bareser Archiven von einer Entstehung des Bareser Benediktionale in der Mitte 
des 11. Jahrhunderts aus. Er zieht zum Vergleich vier Urkunden heran, die in einem 
Bareser Skriptorium von einem Subdiakon Lademarius zwischen 1036 und 1047 
geschrieben wurden und die alle den Namen des damaligen Erzbischofs der Stadt, 
Nikolaus (1035–1062), tragen.18 

Vermutlich ist das Benediktionale wie Bari 1 im Skriptorium der Kathedrale oder 
dem des Benediktinerklosters entstanden. Offensichtlich ist, dass Bari 1 für Abschrift 
und Ausstattung bekannt war, denn das Bareser Benediktionale nimmt sich das erste 
Exultet der Stadt in vielerlei Hinsicht zum Vorbild. So zieren es an den beiden verti-
kalen Seiten geometrische Zierleisten, und auch die V-Initiale des Vere dignum 
umschließt einen im Ω thronenden Christus mit dem Segensgestus. Das Benediktio-
nale ist etwa 3,10 Meter lang und besteht aus vier Pergamentbögen, deren Breite von 
circa 42 Zentimetern der von Bari 1 entspricht (Abb. 142a–d).19 Der Text ist in insge-
samt 98 Zeilen notiert, von denen nur sieben von Musiknotation begleitet werden. 
Die Bilder sind dem zum Text entgegengesetzt positioniert – darin unterscheidet sich 
das Bareser Benediktionale von dem in Benevent und orientiert sich auch medial an 
Bari 1. Mehrere später hinzugefügte Vermerke, die sich aufgrund des Schrifttyps etwa 
in die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts datieren lassen, geben auch hier Rückschluss 
auf die lange Verwendung des Objektes.20 

Vier Miniaturen zieren das Pergament: Eingangs findet sich eine Dedikations-
szene, die sich zu Füßen einer Deesis auf dem Frontispiz abspielt, dem folgt die 

	16	 Das Bareser Benediktionale enthält dementsprechend auch die Gebete Deus qui per filium tuum 
angularum scilicet lapidem und Dominus Deus, Pater omnipotens, exaudi nos der Benedictio ignis, 
Mayo, Vasa Sacra, S. 377. Genaueres dazu bei Hesbert, Tradition.

	17	 Brenk, Benedizionale, S. 87; Magistrale, Benedizionale, S. 143.
	18	 Belli D’Elia, Sorgenti, S. 117; Magistrale, Benedizionale, S. 143, 145. 
	19	 Magistrale, Benedizionale, S. 143.
	20	 Ebd.



5.1  Die Taufe  |  317 

Abb. 142a | Benediktionale, um 1050 (?), Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano (Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



318  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Abb. 142b | Benediktionale, um 1050 (?), Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano (Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



5.1  Die Taufe  |  319 

Abb. 142c | Benediktionale, um 1050 (?), Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano (Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



320  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Abb. 142d | Benediktionale, um 1050 (?), Bari; Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano (Archivio del 
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).



5.1  Die Taufe  |  321 

Darstellung der Taufprozession, eine Maiestas Domini und die Weihe des Taufwassers. 
Die vertikalen Zierleisten weisen ebenfalls Medaillons mit Heiligen auf, die hier – 
anders als in Bari 1 – jedoch ohne Didaskalien erscheinen; allein der heilige Maurus 
ist namentlich bezeichnet.21 Von den 24 Medaillons sind zwei verloren, da der erste 
Bogen teilweise beschädigt ist. 

Die schon in Kapitel 2.2.2 thematisierte Stifter- oder Schreiberdarstellung auf 
dem Frontispiz lässt einen durch eine Inschrift bezeichneten Silvester – primicerus 
opus Silvester hoc fero pronus – zu Füßen Christi in Proskynese erkennen, wie er 
diesem den Rotulus darbringt (vgl. Abb. 142a).22 Christus selbst steht auf einer Art 
halbkreisförmigem Podest und wird von Maria und Johannes dem Täufer flankiert. 
Mayo argumentiert, dass die Darstellung der Deesis zu Beginn des Benediktionale in 
engem devotionalem Zusammenhang mit den Gebeten der Benedictio ignis steht, die 
im kleinen klerikalen Kreis im Atrium zelebriert wurden. Diese Miniatur wäre somit 
nur an einen restringierten Personenkreis gerichtet – wobei fraglich bleibt, wer die 
Miniatur richtig herum sah, da das Objekt, anders als die Exultet-Rolle, nicht vom 
Ambo entfaltet wurde, sondern sich in den Händen des Bischofs oder eines weiteren 
Klerikers befand.23 

Die anschließende Prozession zum Taufbecken bildet den Textteil des Tunc procedit 
pontifex ad fontem ab (vgl. Abb. 142b). Die Figuren erscheinen hier schräg nach rechts 
geneigt, wie um die Bewegung der Gruppe anzuzeigen. Der Bischof, mittig, wendet Kopf 
und rechte Hand den hinter ihm Gehenden zu, als ob er sie auffordere, ihm zu folgen. 
Auch die Bedeutungsperspektive hebt ihn heraus, zudem ist er durch den Bischofsstab 
gekennzeichnet. Die kegelförmige Kopfbedeckung scheint hingegen eine nachträgliche 
Ergänzung zu sein. Umgeben ist der Bischof von Klerikern, die Kerze und Salbgefäß 
mit sich führen, sowie von Laien, die die Täuflinge tragen oder an der Hand führen. 
Diese Darstellung deutet darauf, dass an der Prozession neben Klerikern und Täuflingen 
auch Laien teilnahmen. In der römisch-päpstlichen Liturgie waren es vermutlich nur 
die Paten, die die Taufprozession begleiteten.24 Der Ordo Romanus 28A vom Beginn 
des 9. Jahrhunderts vermerkt jedoch, dass bei der Tauffeier „der ganze Klerus und alles 
Volk mit vielen Lichtern rund um den Taufbrunnen“ (in circuita [sic!] fontis adstante 
omni clero vel cuncto populo cum multis luminibus) stehen sollte.25 Um den Kopf des 
Bischofs müssen sich ehemals Buchstaben befunden haben, die im Nachhinein jedoch 
wieder entfernt wurden. Magistrale und Belli D’Elia sind der Überzeugung, dass 
hier ehemals Andreas archiepiscopus zu lesen war; damit könnte der Bareser Erzbischof 
gemeint sein, der für die Jahre zwischen 1062 und 1078 überliefert ist.26 

	21	 Wobei die Figuren eher an Bischöfe als an Heilige erinnern, ebd., S. 144.
	22	 Kelly, Exultet, S. 126.
	23	 Mayo, Vasa Sacra, S. 377. 
	24	 De Blaauw, Cultus, Bd. 1, S. 189 f.
	25	 Ordo Romanus 28A, nach Buchinger, Feuer, S. 299.
	26	 Belli D’Elia, Radici, S. 198 f.; Magistrale, Benedizionale, S. 145.



322  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Die folgende Maiestas Domini ist eng mit der Darstellung der Weihe des Tauf-
wassers verschränkt. Christus sitzt auf einem reich geschmückten Thron und hat die 
Rechte im orthodoxen Segensgestus erhoben, in der Linken hält er einen kostbaren 
Codex (vgl. Abb. 142c). Unterhalb des Thrones erscheint die ebenfalls segnende Hand 
Gottes in einer Wolke und sendet die Taube aus, die in die Weiheszene reicht. Gottes 
Hand segnet das Taufwasser, der Bischof erscheint als der Ausführende und Ver-
mittler des göttlichen Willens auf Erden. In ihrer stilistischen Ausführung weckt die 
Darstellung der Taube Assoziationen zu den Lesepult-Adlern der Acceptus-Kanzeln: 
Ihr Gefieder wird durch Ornamentstreifen gegliedert, die Flügel werden durch vier 
abgestufte Federn gebildet. Sie reckt den Schnabel tief ins Taufbecken, neben dem sich 
auf der Rechten ein Kleriker, der eine Kerze ins Taufwasser hält, befindet, während 
zur Linken der Bischof das Weihwasser segnet (vgl. Abb. 142b). Die Praxis, eine bren-
nende Kerze in das gesegnete Taufwasser zu senken, findet sich auch in der römisch-
päpstlichen Liturgie, in der in der Osterfeier zwei Kerzen zum Einsatz kamen. Sie 
wurden der Taufprozession vorangetragen und begleitend zu den Worten descendat 
in hanc plenitudinem fontis virtus spiritus in das Wasser getaucht. Damit verbunden 
war die Bitte um das Herabsteigen des Heiligen Geistes. Im römisch-germanischen 
Pontifikale des 10. Jahrhunderts ist es dezidiert die Osterkerze, die in das Wasser 
eingetaucht wird.27 Unklar ist, ob dies auch auf die beneventanische und die später 
in Süditalien gebräuchliche römische Liturgie zutrifft; gerade zu späterer Zeit nahm 
die Osterkerze immer größere Maße ein, sodass ein Transport nicht einfach war. Für 
das in Bari in der ersten Hälfte des 11. Jahrhunderts praktizierte Ritual erscheint diese 
Praxis jedoch wahrscheinlich.

Das Taufbecken in der Miniatur des Benediktionale steht in der Weiheszene im 
Mittelpunkt und ist von Klerikern und Laien mit bereits entkleideten kleinen Täuflin-
gen umgeben, ein Hinweis auf die zu dieser Zeit bereits allgemein übliche Kindstaufe. 
Auf den Stufen links und rechts des Beckens stehen vier antik anmutende Kannen, die 
Mayo als Anspielung auf die Hochzeit von Kana und Symbole für die vier Paradies-
flüsse interpretiert; laut dem zugehörigen Text der Benedictio fontis teilt der Bischof 
hier die Wasser des Taufbeckens in vier Teile als Sinnbild für die Paradiesflüsse.28 Auf 
den Kannen erscheinen zudem die Symbole der vier Evangelisten.29

Während sich die Medialität des Bareser Benediktionale offensichtlich an 
Bari 1 orientiert, folgt das Bildprogramm dem des Beneventaner Benediktionale 
(vgl. Abb. 47a, b). Das Bareser Exemplar weist weit weniger Miniaturen als das aus 

	27	 Buchinger, Feuer, S. 297 f.
	28	 [P]er deum qui te in principio verbo separavit ab arido cuius spiritus super te ferebatur qui te fonte 

paradisi manare. et in quattuor fluminibus totam terram rigare precepit. qui te in deserto amaram 
suavitate indita fecit esse potabilem. et sitienti populo de petra produxit. Hic aquam in quatuor partes 
manu divide, vgl. Anhang 1.3. Ganz ähnliche Kannen sind auch im Benediktionale aus Benevent 
dargestellt, und zwar in der Szene der Hochzeit von Kana, Mayo, Vasa Sacra, S. 385–387.

	29	 Zu erkennen sind die Schlüssel von Petrus, das Schwert von Paulus, der Löwe von Markus und 
der Ochse von Lukas. Die Paarbildung von Petrus und Markus sowie Paulus und Lukas ist im 
Westen nicht sehr verbreitet, wohl aber in der Ostkirche, Mayo, Vasa Sacra, S. 385. 



5.1  Die Taufe  |  323 

Benevent auf, doch in beiden Fällen waren es die Miniaturen, die die Dimensionen 
der Pergamentrollen erforderlich machten beziehungsweise ermöglichten; der Text 
der Benedictio fontis allein wäre zu kurz, um eine großformatige Rolle auszufüllen.30 
Im Bareser Benediktionale erscheinen die Miniaturen zudem kopfüber zum Text, was 
rezeptionsästhetisch und im Ritual wenig Sinn macht. Das Benediktionale wurde nicht 
auf dem Ambo genutzt, sondern am Taufbecken vom stehenden Bischof. Dieser war 
allein aufgrund der Maße der Rolle auf die Hilfe eines weiteren Klerikers angewiesen. 
Im Benediktionale wird die Medialität auf selbstreferentieller Ebene nicht kommen-
tiert, wie es im Falle aller anderen süditalienischen Rollen geschieht. Auch bildlich 
erscheint der Rotulus im Benediktionale nicht – abgesehen von der Dedikationsszene. 
Anders gestaltet sich dies im Beneventaner Benediktionale: Zweimal ist hier das 
Benediktionale in Rollenform abgebildet (vgl. Abb. 47a). Während hier die Kerze ins 
Weihwasser getaucht wird, ist hinter dem Bischof ein Kleriker mit beiden Händen 
damit beschäftigt, die Rolle ab- und wieder aufzurollen.31 Dies ist ein Hinweis darauf, 
dass dem Bischof während der Taufliturgie assistiert wurde.

Die Datierung des Bareser Benediktionale ist nicht unumstritten. Während 
Magistrale aufgrund des Schrifttypus eine Herstellung in den 30er- oder 40er-
Jahren des 11. Jahrhunderts annimmt, argumentiert Belli D’Elia aufgrund der Zeile 
Andreas archiepiscopus für eine Datierung in dessen Episkopat (1062–1078). Dabei 
zeigte das Beispiel der Exultet-Rollen, dass derlei schriftliche Spezifizierungen oft 
auf ein späteres Hinzufügen weisen; auch für die Rolle der Benedictio fontis ist von 
einer im Herstellungsprozess angelegten Überzeitlichkeit des Mediums auszugehen.32 
Ebenso wurde die besondere Kopfbedeckung des Bischofs augenscheinlich später 
hinzugefügt, dann aber wieder entfernt. Bischof Andreas scheint hier vielmehr im 
Nachhinein das Benediktionale für sich reklamiert zu haben, was später – in einer 
Art damnatio memoriae – wieder rückgängig gemacht wurde.

Die Datierung der Rolle ist insofern von Bedeutung, als damit räumlich-litur-
gische Überlegungen einhergehen. Um die Mitte des 11. Jahrhunderts scheint ein 
Wechsel von der Nutzung einer piscina zu einem Taufstein einhergegangen zu sein, 
mit dem möglicherweise auch ein Wechsel des Taufortes in Verbindung stand. Das 
Benediktionale ist offensichtlich für den Neubau der Bareser Kathedrale entstanden, 
der ab 1034 von Erzbischof Bisantius initiiert wurde. Er verstarb bereits im Jahr darauf; 
so muss der größte Teil der Erbauungszeit in die Episkopate von Nikolaus (1035–1062) 
und Andreas (1062–1078) gefallen sein. Da der anonyme Bareser Chronist für das Jahr 
1064 eine Synode in Bari überliefert, scheint die neue Kathedrale zu diesem Zeitpunkt 
bereits liturgisch nutzbar gewesen zu sein (vgl. Kap. 3.1.1).33 

	30	 Brenk, Committenza, S. 283; Zchomelidse, Schriftrollen, S. 14.
	31	 Mayo, Vasa Sacra, S. 375.
	32	 Magistrale, Benedizionale, S. 145.
	33	 Ebd., S. 143, 145; Belli D’Elia, Radici, S. 198 f. 



324  |  5  Rollen der Gemeinschaft

5.1.2	 Tauforte in der Bareser Kathedrale

Aus den architektonischen Begebenheiten ergeben sich Überlegungen zum Taufort 
und damit auch zu dem Weg, den die Taufprozession im Kirchenraum im Anschluss 
an die Exultet-Liturgie nahm. Räumlich vollzog sich die Liturgie der Ostervigil im 
Atrium, im Kircheninnenraum und am Taufort: Ein Feuer wurde zunächst im Atrium 
entzündet und von Klerikern in feierlicher Prozession hereingetragen. Die Gemeinde 
muss sich zu diesem Zeitpunkt bereits im Kirchenschiff befunden haben, von wo 
sie die Exultet-Liturgie an der Kanzel verfolgte. Mit der Taufprozession verließen 
zunächst die Kleriker das Presbyterium, unter Anleitung des Bischofs folgten ihnen 
auch die Gläubigen zum Taufort. Im Falle der Bareser Kathedrale gibt es für das 
11. und 12. Jahrhundert mehrere Möglichkeiten des Tauforts; zudem ist unklar, bis 
wann eine piscina und ab wann ein Taufstein verwendet wurde. 

Das frühchristliche Baptisterium
In einer runden Struktur am nördlichen Seitenschiff der Kathedrale, der heute als 
Sakristei genutzten sogenannten Trulla, wird seit Langem das frühchristliche Bap-
tisterium vermutet.34 Mit der Wiederaufnahme der Restaurierungsarbeiten 1993 im 
Unterbau der Kathedrale unternahm man auch Grabungsarbeiten in der Trulla. Eine 
dabei entdeckte und freigelegte Zisterne konnte trotz vollständiger Untersuchung 
keine Beweise dafür liefern, ob der Bau in frühchristlicher oder mittelalterlicher Zeit 
tatsächlich als Baptisterium genutzt wurde.35 Jedoch konnte die These auch nicht 
widerlegt werden; die gefundene Wasserzufuhr macht eine mögliche Nutzung des 
Ortes als Baptisterium durchaus möglich. 

Hierfür spricht auch die Ausrichtung des Baues, wie sie in den Grabungszeich-
nungen deutlich wird. Der Eingang zur Sakristei ist zum Langhaus, an das sie 
anschließt, leicht gen Westen versetzt, sodass zwischen dem Eingang der Sakristei 
und dem Langhaus ein kleiner, dreieckiger Zwischenraum entsteht, der im Inneren 
der Kirche fast nicht auffällt. Auf Tafel III in dem von Pina Belli D’Elia und Emilia 
Pellegrino herausgegebenen Band zu den letzten Restaurierungs- und Grabungs-
arbeiten der Bareser Kathedrale ist diese topografische Besonderheit gut zu erkennen 
(Abb. 143). Neben dem Grundriss der Trulla ist auf den Grabungsplänen westlich von 
ihr die kleine byzantinische Kirche verzeichnet, die man im Zuge der Grabungen 
unterhalb der Piazzetta Bisanzio e Rainaldo fand und deren Mauerreste heute museal 
erschlossen sind. Die byzantinische Kirche folgt in ihrer Ausrichtung der frühchrist-
lichen Kathedrale, sie muss also vor dem Bisantius-Bau entstanden sein.36 Der Eingang 

	34	 Pellegrino, Restauri, S. 113–227, v. a. S. 115–126. Ristow vermutet für das frühchristliche Bari 
ein dodekagonales Baptisterium, Ristow, Baptisterien, S. 77, Nr. 857.

	35	 Depalo, Scavi, S. 31.
	36	 Sie wird aufgrund numismatischer Funde in die byzantinische Epoche Baris zwischen dem 

9. und dem 11. Jh. datiert, Depalo, Scavi, S. 32; Pellegrino, Cantiere, S. 41. Die Kirche ist in 



5.1  Die Taufe  |  325 

zur Trulla befindet sich ebenfalls auf dieser Achse, was darauf deutet, dass auch diese 
oder ihre Grundmauern schon vor dem Bisantius-Bau existiert haben müssen und 
dass ein Zusammenhang mit der frühchristlichen Kathedrale bestand.37 

In dem nördlich der dreischiffigen frühchristlichen Basilika angebrachten lang-
gezogenen Raum – einer Art drittem Seitenschiff – wurden mehrere hintereinander 
aufgereihte Gräber gefunden (vgl. Abb. 61). Solche zusätzlichen Seitenschiffe waren 
im Frühchristentum verbreitet, doch ist ihre Funktion oft unklar; es ist möglich, 
dass sie im Zusammenhang mit dem Taufritual standen und den Katechumenen als 
Aufenthaltsort dienten sowie eine topografische Beziehung zwischen Taufort und 
Kathedrale herstellten.38 Sie konnten je nach Bau unterschiedlich ausfallen, waren 
aber notwendig, da die Riten, die sich der Taufe anschlossen, wieder in der Kathedrale 
gefeiert wurden. Bis heute ist zudem oft unklar, für welche Elemente der Taufliturgie 

keinen schriftlichen Überlieferungen erwähnt, es war also eine Überraschung, sie zu finden. Sie 
befindet sich etwa einen Meter über dem Bodenniveau der frühchristlichen Basilika und misst 
11,35 Meter in der Länge und 6,75 Meter in der Breite. Sie ist geostet und weist drei Apsiden 
auf, Depalo, Scavi, S. 32.

	37	 Natürlich bräuchte es weitere Grabungen oder Quellen, um diese These zu erhärten.
	38	 Ristow, Baptisterien, S. 15 f., 24.

Abb. 143 | Grundriss der Kathedrale, der Trulla und der byzantinischen Kirche, Bari (Belli D’Elia u. 
Pellegrino, Radici, Tafel III).



326  |  5  Rollen der Gemeinschaft

welche Räume genutzt wurden. Ristows Untersuchungen zu frühchristlichen Bap-
tisterien deuten darauf hin, dass hierfür oft lokale Lösungen gefunden wurden. Meist 
verfügten die Kathedralen und Tauforte jedoch über ein cathecumeneum und ein 
consignatorium. Im consignatorium vollzog man das spirituale signaculum, also die 
Salbung und Besiegelung des Taufaktes sowie die Firmung der Neophyten; im cathe-
cumeneum wurden die Katechumenen im Glauben unterwiesen.39 

In Bari deutet somit viel darauf, dass die frühchristliche Basilika ein Baptisterium 
besaß, mit dem es über eine Art drittes Seitenschiff im Norden verbunden war. Dieses 
hatte nach den Rekonstruktionen Belli D’Elias zwei Zugänge: im Westen, also im 
Bereich des großen Fußbodenmosaiks, das eine Art Narthex markiert haben könnte, 
sowie im Osten, auf halber Höhe des Langhauses, wo sich in etwa auch das westliche 
Ende des Presbyteriums befand (vgl. Abb. 62). Unklar bleibt, ob das Baptisterium bis 
1034 und darüber hinaus genutzt wurde oder ob bereits zuvor ein Taufstein an einem 
anderen Ort in der Kathedrale aufgestellt wurde.40

Das romanische Taufbecken
Möglicherweise findet sich ein wichtiger Hinweis auf die Rahmenbedingungen des in 
Bari praktizierten Taufrituals samt seiner skulpturalen Umgebung im Benediktionale 
selbst. Die Benediktionalien aus Benevent und Bari stellen zwei unterschiedliche 
Taufsituationen dar: Im Beneventaner Exemplar erscheint in den liturgischen Szenen 
ein vierkonchiges Taufbecken, wie es in vielen frühchristlichen Baptisterien zu finden 
war (vgl. Abb. 47a, b).41 Die Größe des Beckens wird in der einführenden Darstellung 
durch die neben ihm stehenden Kleriker – den Bischof und drei weitere Kleriker, 
von denen einer die Osterkerze in den Händen hält – verdeutlicht. Das Taufbecken 
selbst wird von der Seite gezeigt, doch die Öffnung ist von oben zu sehen, wodurch 
ihre Kreuzesform zu erkennen ist. Eine weitere Miniatur zeigt den Bischof, wie er die 
brennende Osterkerze in das Taufwasser hält, wobei auch hier das Taufbecken von 
oben zu sehen ist. Die Seiten sind mit verschieden farbigen Paneelen verkleidet, die 
eventuell verschiedene Steinarten darstellen sollen. 

Angesichts der Tatsache, dass die Beneventaner Rollen recht genau den lokalen 
Ritus wiedergeben, ist auch hier wieder die Frage angebracht, inwiefern gemalter und 
realer Raum aufeinander Bezug nehmen. Womöglich findet sich hier der gängigste 
zeitgenössische Typus eines fest installierten Taufbeckens, möglich ist aber auch, 
dass man hier im Bild Bezüge zum Frühchristentum suchte. Diese klingen etwa in 

	39	 Ebd., S. 23.
	40	 Kappel listet für 1566 den eventuellen Baubeginn der Trulla auf; 1568 wurde zudem „das Fehlen 

eines battistero più condecente“ bemängelt, Kappel, San Nicola, S. 161. Zu Beginn des 17. Jh. ist 
die Rede von einer „piscina rotonda seu trulla; nach lokaler Überlieferung mit Piscine und zwei 
Becken“, ebd., S. 161 f. Dies deutet auf eine Nutzung der Trulla bis ins 17. Jh. als Baptisterium.

	41	 Etwa in Speyer oder Kroumovo Kale (Bulgarien), Ristow, Baptisterien, S. 66, Abb. 33c und 
Tafel 16c.



5.1  Die Taufe  |  327 

der Wahl des Mediums des Benediktionale in Benevent an. Genauso gut könnte die 
Beneventaner Kathedrale in den 970er-Jahren noch über das frühchristliche Baptis-
terium mit Taufbecken verfügt haben.

Mit der Einführung der Kindertaufe aufgrund der umfassenderen Christianisie-
rung der Bevölkerung wurden Taufbecken mit der Möglichkeit einer vollständigen 
Immersion bereits ab dem 6. Jahrhundert überflüssig.42 Dies führte dazu, dass kleinere 
Taufsteine vermehrt Taufbecken ersetzten, was die Nutzung von Baptisterien jedoch 
nicht beeinträchtigen musste. Bis ins 13. Jahrhundert lassen sich sogar noch Neu-
bauten – etwa in Parma und Padua – finden, da die Gebäude wichtige symbolische 
Funktionen im Stadtgefüge übernahmen.43 

Das Benediktionale aus Bari zeigt im Gegensatz zur Rolle aus Benevent die Nut-
zung eines solchen Taufsteins. In der ersten liturgischen Szene segnet der Bischof das 
Taufwasser, während ein ihm gegenüberstehender Kleriker die schmale brennende 
Osterkerze ins Wasser hält. Der Taufstein selbst besitzt die Form eines tiefen, bauchi-
gen Beckens, das am Rand mit einem floralen Dekor sowie unterhalb der Bauchung 
mit einer geometrischen Zierleiste ornamentiert ist (vgl. Abb. 142b). Die bläuliche 
Färbung des Beckens mag auf einen dunkel glänzenden Stein oder Metall weisen. Das 
Becken selbst ruht auf einem kurzen Säulenschaft, der wiederum auf einem zwei-
stufigen Podest steht. Eventuell deutet die Darstellung eines Taufsteins hier darauf, 
dass das frühchristliche Taufbecken um die Mitte des 11. Jahrhunderts nicht mehr in 
Gebrauch war. Auch hier mag die Bildwahl jedoch von Überlegungen symbolischer 
Art geprägt gewesen sein, weshalb allein das Bild kein zuverlässiger Beweis für die 
Existenz eines Taufsteins um die Mitte des 11. Jahrhunderts in Bari ist.

In der westlichsten der Seitenkapellen der südlichen Langhausfront der Bareser 
Kathedrale ist ein Taufstein lokalisiert, der Ähnlichkeiten mit dem im Benediktionale 
gemalten aufweist. Er wurde aus hellem Granit geschlagen, weist die Form eines tiefen 
Beckens auf und ruht auf einem kurzen – offensichtlich modernen – Säulenschaft 
(Abb. 144). Die Oberfläche ist auf der gesamten Bauchung von tiefen, vertikal verlaufenden 
Rillen überzogen.44 Ein schmales, ebenfalls gekerbtes Band trennt diese recht schlichte 
Dekoration von einer gravierten Inschrift am Rand des Beckens. Sie ist stark verwittert 
und so lässt sich der Inhalt nicht mehr vollständig rekonstruieren: + s[anc]tae Andrea 
sa[---]te gau[det? op?]era Urso laborator huius fontisque parator.45 Erwähnung 
findet hier zum einen ein gewisser Ursus als Bearbeiter des Materials (laborator) und 
‚Ideator‘ des Werkes (parator), zum anderen ein ‚heiliger‘ Andreas, bei dem es sich um 
ebenjenen Bareser Erzbischof handeln könnte, der zwischen 1061 und 1078 der Gemeinde 

	42	 Ebd., S. 84 f.; Davies, Baptism, S. 52 f.
	43	 Davies, Baptism, S. 43; Ristow, Baptisterien, S. 50.
	44	 Ähnlich gestaltete Taufsteine finden sich in Troia in San Basilio sowie im Museo Civico, letzterer 

mit gravierter Jahreszahl AD 1562.
	45	 Dietl übersetzt folgendermaßen: „... Andreas ... erfreut sich über die Werke (?) – Urso der 

Verfertiger und Hersteller dieses Taufbeckens“, Dietl, Sprache, Bd. 2, S. 613, Kat.-Nr. A 72.



328  |  5  Rollen der Gemeinschaft

vorstand.46 Der Zustand des Beckens ist nicht besonders gut, starke Verwitterungen 
charakterisieren heute die Oberflächen – aber auch unabhängig davon wird schnell 
klar, dass die handwerkliche und künstlerische Ausführung des Objektes nicht mit den 
Erzeugnissen der Acceptus-Werkstatt vergleichbar ist.

Unklar ist zudem, ob der Taufstein tatsächlich für die Kathedrale geschaffen 
wurde. Dietl rekonstruiert, dass sich der Stein im 19. Jahrhundert im Benedikti-
nerinnenkloster Santa Scolastica befand, wohin er im 14.  Jahrhundert aus einer 
anderen Bareser Kirche gebracht worden sein soll. „Als 1308 unter Äbtissin Romana 
Casamassima ein Neubau von Kreuzgang und Campanile [...] unternommen wurde, 
gelangte das Becken evtl. von S. Basilio ins Kloster.“47 Aufgrund der Beschreibung 
der Inschrift durch Nitto de Rossi, der den Taufstein 1889 im Kreuzgang von Santa 
Scolastica bezeugte, muss es sich um dasselbe Objekt handeln. Ob es jedoch vor 
1308 in der Kathedrale lokalisiert war, lässt sich nicht mehr feststellen.48 Taufstein 
und Benediktionale lassen sich somit nicht zweifelsfrei zusammenbringen.49 Zudem 
scheint das Benediktionale etwa 20 bis 40 Jahre vor der mutmaßlichen Fertigung 
des Taufsteins entstanden zu sein. Eventuell steht jedoch die Aktualisierung des 
Manuskriptes unter Erzbischof Andreas mit der Herstellung eines Taufsteins in der 
Kathedrale in Zusammenhang.

	46	 Bertelli, S. Maria, S. 85.
	47	 Nach „Meinung der älteren Lokalliteratur“, Dietl, Sprache, Bd. 2, S. 611 f., Kat.-Nr. A 72.
	48	 Ebd. Taufen wurden auch in Klöstern durchgeführt, Uggé, Battisteri.
	49	 Gioia Bertelli geht jedoch recht sicher davon aus, dass es sich bei dem Taufstein um den aus 

der Bisantius-Kirche handelt, Bertelli, S. Maria, S. 83.

Abb. 144 | Taufstein, Granit, 11. Jahrhundert (?), 
Bari, Kathedrale, Taufkapelle (Fotografie der 
Autorin).



5.1  Die Taufe  |  329 

Über die Frage nach der Nutzung eines Taufsteins oder einer piscina hinaus ist 
es vor allem die Frage nach dem Ort der Taufe im 11. Jahrhundert in Bari, die zum 
Nachvollzug der Liturgie von Bedeutung ist. Zwei Möglichkeiten kommen hierfür 
in Betracht: das frühchristliche Baptisterium an der nördlichen Querhausfront der 
Kathedrale oder ein Ort im westlichen Bereich des Kirchenbaus, wo Taufsteine oft 
lokalisiert waren. Viel deutet darauf hin, dass man im 11. Jahrhundert noch das 
frühchristliche Baptisterium als Taufort nutzte. Im westlichen Bereich der Trulla fand 
sich bei den letzten Grabungsarbeiten ein Grab aus dem 10. oder 11. Jahrhundert, 
das sich an der Rundung des Gebäudes orientierte; dies könnte ein Hinweis darauf 
sein, dass der Bau mindestens bis in diese Zeit als Baptisterium fungierte, da Gräber 
an besonders prominenten oder sakralen Bereichen von Kirchen errichtet wurden. 
Zudem attestiert eine griechische Urkunde von 1032, die im ‚Codex Diplomaticus 
Cavensis‘ überliefert ist, ein Baptisterium bei der Bareser Kathedrale, was ebenfalls 
darauf deutet, dass die Trulla bis mindestens 1032 noch ihre ursprüngliche Funktion 
besaß.50 Womöglich wurde das Baptisterium sogar bis zur Zerstörung der Stadt 1156 
genutzt.51 Mit der Errichtung des Neubaus etwa fünf Meter oberhalb des Bodenniveaus 
der frühchristlichen Kathedrale war mit der Taufprozession ein Hinabsteigen in das 
alte Baptisterium verbunden.52

Exultet-Rollen und die Taufliturgie
Auf das Baptisterium als mittelalterlichen Taufort weist auch eine Stelle in Michele 
Garrubas ‚Serie critica dé sacri pastori baresi‘ (1884).53 Zudem zitiert er aus den 
‚Antiquitatum christianarum institutiones‘ des Lorenzo Selvaggio (1772–1776): 

quod licet intrinsecus sit duodecagenum, estrinsecus certe rotundum est 
ac dignum sane quod Barienses antiquo, sed tamen vernaculo tum sibi 
sermone, Trullum duodecim Apostolorum adhuc dicant, quod in duodecim 
ejus lateribus antiquae XII. Apostolorum imagines conspiciantur [...]. Jam 
vero Bariensis hic Trullus, non secus ac cetera Baptisteria, Ecclesiae erat 
attiguus, sic tamen ut in cum auditus pateret per portam e regione ambonis 

	50	 Codex Diplomaticus Cavensis, hg. v. Morcaldi, Schiani u. de Stephano, Nr. 847, S. 222; 
Bertelli, Puglia, S. 97. 

	51	 Pellegrino, Restauri, S. 220; Ristow, Baptisterien, S. 75 f. Vermutlich wurde die Taufe sogar 
noch lange mit orthodoxen Elementen gefeiert, zumindest kritisiert ein päpstlicher Brief von 
1232, der in Bari aufbewahrt ist, diese Praxis, Safran, Salento, S. 125, Anm. 61. 

	52	 Eine Situation, wie man sie auch in Rom am Lateran wiederfindet und wie sie der ‚Liber Pon-
tificalis‘ bereits für das 4./5. Jh. beschrieb, de Blaauw, Cultus, Bd. 1, S. 151.

	53	 In antiqua Bariensis Ecclesiae Liturgia saeculi noni, quae priorum saeculorum Liturgicas usu 
confirmatas consuetudines continet, praecipitur, die Sabbati Sancti Hebdomadae maioris, post 
benedictionem baptismalis fontis in Trullo Cathedralis Jesu Christo Soteri dicato, Clerum urceos 
quinque aqua benedicta e Trullo hausta plenos gestantem, cum Archiepiscopo tunc solum antece-
dente [...], Garruba, Serie critica, S. 11, 207 f., 212 f., Verweis hierauf bei Pellegrino, Restauri, 
S. 122. 



330  |  5  Rollen der Gemeinschaft

positam, quo ascendens Diaconus Sabbato Majoris Hebdomadae Exultet 
canebat, ut ita audiendo catechumeni essent. Opus vero omnino IV. saeculi 
fuit, ut ex Chronico Bariensium Epp. constat, Piscinam in medio habens 
sat amplam ac Conchas duas eoi marmoris, alteram qua feminae, alteram 
qua mares mergebantur honestatis causa.54

Die Beschreibung aus dem 18. Jahrhundert verdeutlicht, dass man die Trulla zu dieser 
Zeit mit dem frühchristlichen und wohl auch mittelalterlichen Baptisterium assozi-
ierte.55 Selvaggio stellt zudem einen Bezug zwischen Taufe und Exultet-Gesang her, 
indem er auf eine räumlich-sinnliche Verbindung von Baptisterium und Kirchenraum 
verweist und nahelegt, dass der Exultet-Gesang auch von den Katechumen zu hören 
war.56 

Durch die recht sichere Identifikation des mittelalterlichen Taufortes im früh-
christlichen Baptisterium lässt sich rekonstruieren, welchen Weg die Taufprozession 
durch den Kirchenraum nahm: Da sich das Baptisterium am nördlichen Seitenschiff 
befand und die Kanzel gegenüber, vor einer der Säulen, die das Mittelschiff vom 
südlichen Seitenschiff trennten, bewegte sich die Taufprozession bei der Rückkehr 
vom Baptisterium in das Kirchengebäude genau auf den Ambo zu, dem entrollten 
und illuminierten Rotulus entgegen. Die Miniaturen konnten so nach der Taufliturgie 
weitere Funktionen entfalteten. Sie wandten sich in erster Linie an die Täuflinge, die 
im Folgenden zum ersten Mal am Abendmahl teilnehmen durften und damit in die 
christliche Gemeinschaft aufgenommen wurden.57 

Der Taufritus galt als wichtiger christlicher Initiations- und Übergangsritus. Diese 
Riten definiert Arnold van Gennep in „Les rites de passage“ (1909) als „rites which 
accompany every change of place, state, social position and age“.58 Victor Turner setzt 
sich in „The Ritual Process“‘ (1969) im dritten Kapitel ebenfalls mit dieser liminalen 
Phase und ihrer Bedeutung für die communitas auseinander. „What is interesting 
about liminal phenomena [...] is the blend they offer of lowliness and sacredness, of 
homogeneity and comradeship“.59 In diesem einen Moment würden hierarchische 

	54	 Selvaggio, Antiquitatum, Bd. 3, Kap. 3, 2,3, nach Garruba, Serie critica, S. 212 f., Fußnote 3.
	55	 Vgl. zur langen Nutzung einiger frühchristlicher Baptisterien Davies, Baptism, S. 45 f.
	56	 Ob die piscina tatsächlich aus dem 4. Jh. war und zu dieser Zeit noch existierte, kann nicht 

gesagt werden. Garruba kommentiert Selvaggio und schreibt, dass sich der Taufstein bis 
ins 18. Jh. im alten Baptisterium befand und erst dann ein neuer zwischen den ersten beiden 
Säulen auf der linken Seite des Hauptportals aufgestellt wurde: „Rimosso poi dalla nostra Trulla 
il Battistero [= Taufstein, Anm. d. Autorin], venne eretto fra le due prime colonne del nostro 
Duomo, che sono a man sinistra della porta maggiore, ed è di finissimo marmo di vari colori, 
e di elegante struttura“, Garruba, Serie critica, S. 213.

	57	 Susanna Fisher argumentiert im Falle von Codices, dass ihre Sichtbarkeit nach der Osterliturgie 
bei der Prozession zum Taufbecken noch einmal neue Aspekte erfahre, Fisher, Materializing, 
S. 133 f.

	58	 Turner, Ritual Process, S. 94.
	59	 Ebd., S. 96.



5.2  Soziale Ordnungen  |  331 

Strukturen in Gesellschaften aufgehoben, Personen verlören ihre spezifischen Cha-
rakteristika. Gerade durch diese soziale Nivellierung entsteht Turner zufolge das 
Gemeinschaftsstiftende, welches auch in der christlichen Taufzeremonie besonders 
bedeutsam war. Die Taufe galt als rechtsbindendes Element, wodurch die Täuflinge 
auch rechtliche Aufnahme in die Gemeinschaft erfuhren. Liminale Überlegungen 
lassen sich auch mit der Osterliturgie und mit dem Gesang des Exultet verbinden. Dort 
markiert der Ritus einen Übergangsmoment in der Auferstehung Christi, die im Licht 
der Osterkerze visualisiert wird. Die Lokalisierung des Rituals an und auf der Kanzel, 
also am Übergangsort von Presbyterium und Laienraum, sowie die Assoziationen des 
Vermittelns, die sowohl mit dem singenden Diakon als auch mit der Medialität der 
Exultet-Rolle einhergehen, sind in diesem Kontext markant.60 Die Exultet-Rolle selbst 
materialisiert in diesem Sinne auch die Liminalität des Rituals.

Im größeren liturgischen Kontext der Ostervigilsfeiern und der Taufe offenbart 
sich der starke gemeinschaftsstiftende Aspekt, der den Exultet-Rollen innewohnte 
und der bisher in der Erforschung der Rollen so gut wie keine Beachtung erfuhr. Im 
folgenden und letzten Kapitel soll dieser Gedanke daher ausgeführt werden, indem 
er mit der Medialität der Rollen in Verbindung gesetzt wird. 

5.2	 Soziale Ordnungen

5.2.1	 Exultet für die Gemeinschaft

Die städtische Gemeinschaft war nicht nur für die Taufzeremonie, sondern auch für 
die Feier der Weihe der Osterkerze primärer Adressat. Der multisensoriale Kontext, 
in den der Gebrauch der Exultet-Rollen eingebettet war, spielte in diesem Prozess 
eine zentrale Bedeutung. Nicht nur auf visueller, sondern vor allem auch auf auditi-
ver und olfaktorischer Ebene konnten die Gläubigen im Kirchenraum gleichwertig 
erreicht werden. Das gemeinsame Singen spielte in der Liturgie eine wichtige Rolle, 
da sich akustische Effekte – gerade auch durch das Vorhandensein von Kuppeln – im 
gesamten Kirchenraum gleichmäßig verbreiteten. Auch die Katechumenen konnten, 
obwohl sie sich womöglich in einem separaten Raum aufhielten, durch das Hören an 
der Osterliturgie teilnehmen. Ähnliches ist auch auf den Geruch des Wachses und 
des Weihrauchs zu übertragen.61 

Das Sehen der Rolle und ihrer Miniaturen hingegen war deutlich restringierter 
und nur den Klerikern und Laien, die sich nah an den Chorschranken befanden, 

	60	 Auch für die Osterliturgie in Pisa ist für das Jahr 1723 bezeugt, dass diese in engem Bezug 
zur Taufliturgie stand, „la cerimonia si svolgeva fra i due poli della cattedrale e del battistero, 
seguendo un percorso obbligato che trovava nel pulpito della prima e nel fonte battesimale del 
secondo le sue mete“, Martini, Appendix, S. 21–32, zitiert nach Calderoni Masetti, Fonseca 
u. Cavallo, Exultet, S. 15.

	61	 Gerstel, Introduction, S. 2; vgl. auch die Untersuchungen Ivan Folettis zur Holztür von Santa 
Sabina in Rom, Foletti, Doors, S. 19–35.



332  |  5  Rollen der Gemeinschaft

möglich. Erst im Taufkontext konnte die gesamte christliche Gemeinschaft der Stadt, 
inklusive der Täuflinge, auch die Miniaturen rezipieren. Während im Osterritual Tran-
sennen, Stufen, Seitenschiffe und Emporen zu einer räumlichen, aber auch sozialen 
Trennung führten, hoben sich diese im liminalen Taufgeschehen auf.62

In Kapitel 3.2 wurde herausgearbeitet, dass sich in den liturgischen Darstellungen 
in Exultet-Rollen Hinweise auf die Konzeption des liturgischen Raums durch die Mar-
kierung von ihn besonders kennzeichnenden Objekten und Personen finden lassen. 
Auch im Hinblick auf soziale Aspekte der Bild- und Objektrezeption kann es daher 
fruchtbar sein, zunächst werkimmanent zu argumentieren – wobei zu unterschei-
den ist zwischen den einleitenden liturgischen Szenen, die oft auf einer Metaebene 
angesiedelt waren, und den Fratres carissimi-Darstellungen, deren Performativität 
wiederum andere Bedeutungen mit sich führte. Neben den Klerikern sind in Letzteren 
oft auch Laien zu sehen; meist hierarchisch gegliedert nach Stand oder Geschlecht. 
Da in dieser Arbeit mithilfe von Ansätzen aus der Raumsoziologie letztendlich auch 
die Frage nach der sozialen Rolle von Kunst im Mittelalter thematisiert werden soll, 
werden im Folgenden verschiede Bildfunktionen und -bedeutungen hinsichtlich ihres 
sozialen Potenzials diskutiert.

Gemalte Hierarchien
Da mit den in Bari 1 kopfüber positionierten Miniaturen zum ersten Mal deren 
erweiterte kommunikative Funktion zur Geltung kommen konnte, verwundert es, 
dass gerade in diesem Fall die Empfänger dieser neuen Kommunikationsstrategie 
in den Miniaturen selbst keine Beachtung erfuhren. Die Fratres carissimi-Szene von 
Bari 1 muss zu einem späteren Zeitpunkt jedoch überarbeitet worden sein: Neben 
dem Diakon auf der Kanzel, zwei Subdiakonen mit Kerze und Weihrauchgefäß und 
dem Bischof auf dem Thron wurden einige Jahre nach der Herstellung des Rotulus 
vier weitere Kleriker unter einem Ziborium positioniert, die selbst nicht am Ritual 
beteiligt sind (vgl. Abb. 4c). Bari 2 nutzt die Szene, um auch Laien mit ins Bild auf-
zunehmen (vgl. Abb. 13c). Sie erscheinen hinter den drei Subdiakonen als zusam-
mengedrängte Menge, den Blick nicht dem Ritual zugewandt, sondern aus dem Bild 
heraus gerichtet. Auch hier schien die Art der Darstellung einige Jahre später nicht 
mehr der intendierten Aussage zu entsprechen: Vor die Laien wurde eine Art Gitter 
gezeichnet, wohl um die Trennung von Klerikern und Laien zu unterstreichen. Zudem 
wurde die Gruppe um weitere Laien ergänzt: Sie blicken nicht mehr frontal aus dem 
Bild, sondern folgen mit dem Blick aufmerksam dem Ritual. Bari 2 räumt den Laien 
auch in der Mater Ecclesia-Darstellung große Bedeutung ein: Ganz anders als in Bari 1 
wird die Kirche hier nicht durch die Personifizierung der Tellus, sondern durch das 
Kirchengebäude selbst dargestellt (vgl. Abb. 13b). Darin spielt sich die Messe ab; ein 
Altar am rechten Bildrand mit Kruzifix und Opferlamm markiert den Ort der Präsenz 

	62	 Branham, Sacred, S. 7; Fisher, Materializing, S. 134.



5.2  Soziale Ordnungen  |  333 

Christi, zwei Kleriker – von denen der linke wohl als Bischof zu identifizieren ist – 
fungieren als Vermittler der Heilslehre, indem sie sich den Laien zuwenden. Letztere 
sind von der Seite dargestellt, die Hände erhoben. Presbyterium und Laienraum sind 
durch zwei Arkaden klar voneinander getrennt. Neben dem Altar ist es die Hängung 
von mehreren Leuchtern im Schiff, die den Raum eindeutig als sakral charakterisiert – 
hier mag die Evokation des Lichtes auch auf die Osternacht verweisen. Die Laien 
sind durch ihre kurzen Gewänder als Männer identifizierbar, womöglich werden in 
zweiter Reihe auch Frauen dargestellt.63

In den weiteren drei illuminierten Exultet-Rollen, die in Apulien entstanden, 
wird den Laien ebenfalls Aufmerksamkeit zuteil. In Troia 1 finden sich mehrere 
liturgische Darstellungen. In der einleitenden Lektüre des Exultet sind zu Füßen 
der trapezförmigen Kanzel nur Kleriker zu erkennen. Die Laien erscheinen hinge-
gen – konsequenterweise – prominent im Bild zu Salvum fac populum: Der Diakon 
steht hier auf dem Boden, die beschriftete Rolle in den Händen (vgl. Abb. 50). Die 
Osterkerze trennt ihn von den Gläubigen, die er mit der Rechten segnet. Er wendet 
den gegenüberstehenden Laien, die durch ihre Gewänder als solche gekennzeichnet 
sind, die Rolle zu. Die Szene ist nicht räumlich verortet, in der Liturgie selbst scheint 
es einen Moment, in dem der Diakon mit der entfalteten Rolle auf dem Boden den 
Laien gegenüberstand, nicht gegeben zu haben. Möglicherweise sollte hier nur der 
Inhalt der Präfation visualisiert werden: 

Steh deinem Volk bei, Herr, und segne dein Erbe: mögen alle zur (nächsten) 
Osterfeier wieder zurückkehren, weil sie durch die sichtbaren Gaben Ver-
langen nach deinen unsichtbaren Gaben haben, und mögen alle, während 
sie sich an den gegenwärtigen Gütern erfreuen, von der Sehnsucht nach 
deinem kommenden Reich entzündet werden.64 

Deutlich wird hier thematisiert, dass es die sichtbaren Gaben sind, die die Gläubigen 
dazu bewegen sollten, die Messe oder die Osternacht zu verfolgen, und die sie zu den 
nicht sichtbaren Dingen leiten sollten. Mit diesen sichtbaren Gaben könnte neben 
der Osterkerze auch die Exultet-Rolle selbst und ihre Miniaturen intendiert gewesen 
sein – auch wenn der Text des beneventanischen Praeconium paschale älter ist als 
das Medium selbst. In der Miniatur in Troia 1 wird der Rotulus den Gläubigen derart 
präsentiert, dass eine Sichtbarkeit der Bilder und der Rolle wohl zumindest in der 
Konzeption mitgedacht wurde.65 

	63	 Auf diese ordnende Funktion der Architekturdarstellungen verweist auch Müller-Bechtel, 
Liturgie, S. 161.

	64	 Salvum fac populum tuum, Domine, et benedic hereditatem tuam, ut redeuntes ad festivitatem 
Paschae, per haec visibilibus et invisibilibus tuis inhiantes, dum praesentium usu fruuntur, futuro-
rum desideria accendantur, vgl. Anhang 1.1.

	65	 Der Psalmvers 27,9 (salvum fac populum tuum et benedic hereditati tuae) wurde im beneven-
tanischen Osterlob, ebenso wie im Te Deum, v. a. im Hinblick auf die Täuflinge gebetet oder 
gesungen, Zweck, Osterlobpreis, S. 254.



334  |  5  Rollen der Gemeinschaft

In Troia 2 ist die Kommemoration der Gläubigen, die Illustrierung des Salvum 
fac populum, analog zu Troia 1 gestaltet (vgl. Abb. 51), und auch in Troia 3 erscheinen 
die Laien in mehreren liturgischen Darstellungen. In der einleitenden Lektüre des 
Exultet stehen sie dicht gedrängt und dem Ambo zugewandt im Raum (vgl. Abb. 53). 
Die Kleriker befinden sich hinter dem Ambo im Presbyterium, womit hier eine deut-
liche räumliche Trennung beider Stände markiert wird. Troia 3 zeigt außerdem die 
Mater Ecclesia in Form des Kirchengebäudes, in ihm befinden sich fast nur Laien, die 
mit erhobenen Händen dem Diakon entgegenblicken (vgl. Abb. 95). Ihre Kleidung 
kennzeichnet sie weder nach Ständen noch nach Geschlecht; allein die Säulen, auf 
denen die Arkaden ruhen, trennen sie in Gruppen, was hier jedoch keine hierarchische 
Bedeutung zu haben scheint. Die Ecclesia wird somit als die Personengruppe gezeigt, 
die der Begriff ursprünglich meinte: die Versammlung der christlichen Gemeinschaft. 
Erst ab dem 4. Jahrhundert bezeichnete ecclesia auch die Kirchenarchitektur; in den 
süditalienischen Rotuli spiegelt sich diese doppelte Konnotation des Begriffs.66 Als 
Personifizierung der Ecclesia erscheint diese in einigen Rollen als gekrönte Frau, 
ähnlich der frühesten bekannten derartigen Darstellung im Apollonkloster von Bawit 
(6./7. Jahrhundert, Abb. 145).67 Die Mater Ecclesia von Barb. lat. 592 etwa ist in einem 
Kirchenraum positioniert, gerahmt zur Rechten von Klerikern und zur Linken von 
Laien (Abb. 146). Hier werden die beiden Gruppen wieder von ihren bedeutendsten 
Vertretern angeführt: dem Bischof und vermutlich einem Fürsten.68 

Deutlich wird eine Unterteilung in Laien und Kleriker sowie in soziale Stände 
auch in Vat. lat. 3784. In der Wiedergabe der Fratres carissimi werden die Gläubigen 
durch den mittig platzierten Ambo in Kleriker und Laien getrennt. Während die 
Gruppe der Kleriker von einem Akolythen angeführt wird, der im Begriff ist, die Oster-
kerze zu entzünden, steht den Laien ein reich gekleideter Fürst voran (vgl. Abb. 121). 
Auch in diesem Rotulus erscheint die Mater Ecclesia als architektonische Darstellung, 
die die Laien in drei Gruppen einteilt: Der mittleren ist ein älterer bärtiger, kostbare 
Kleidung tragender Mann vorangestellt, der linken Gruppe hingegen ein junger 
Mann. In der rechten Gruppe befinden sich nur Frauen, die durch ihr verschleiertes 
Haar charakterisiert sind (vgl. Abb. 120). Hier findet sich zudem eine Darstellung 
des populus als Gruppe von Männern, die von beiden Seiten von Frauen begleitet 
werden (vgl. Abb. 159). Die Unterteilung nach Geschlechtern im Bild spiegelt ihre 
separate Lokalisierung im Kirchenraum wider, wo Frauen den Gottesdienst getrennt 
von den Männern meist aus den Seitenschiffen oder – sofern vorhanden – von den 
Emporen verfolgten. 

	66	 Frese, Aktualpräsenz, S. 11; Czock, Kirchenräume, S. 53–67; Müller-Bechtel, Liturgie, S. 157.
	67	 Frese, Aktualpräsenz, S. 79 f. 
	68	 Eine Besonderheit von Barb. lat. 592 ist das spätere Hinzufügen von tituli und Beschriftungen 

im Bild, so sind auch hier die beiden Gruppen mit clerus und populus sowie die Personifikation 
mit Mater Ecclesia überschrieben.



5.2  Soziale Ordnungen  |  335 

Abb. 145 | Ecclesia, 
Fresko, 6./7. Jahrhundert, 
Apollonkloster, Bawit 
(Frese, Aktualpräsenz, S. 80, 
Abb. 20).

Abb. 146 | Mater Ecclesia, 
Exultet-Rolle, um 1086/87, 
Montecassino; Vatikanstadt, 
Biblioteca Apostolica Vatica-
na, Barb. lat. 592 (Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 242).



336  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Gemalte Gemeinschaften
Die Miniaturen der Exultet-Rollen legen somit auf sozialer Ebene eine Hierarchie (des 
Sehens) nahe, die sich auch im gebauten Raum widerspiegelte; gleichzeitig konnten 
architektonische und skulpturale Abgrenzungen auch Orte des Überganges markieren 
und Bildwerke deren ‚Durchlässigkeit‘ noch unterstützen.69 So schufen Exultet-Rollen 
dank ihrer Inszenierung am Schwellenort der Chorschranken auch eine Verbindung 
zwischen himmlischer und irdischer Sphäre und zwischen Kleriker- und Laienraum. 
Die Sichtbarkeit der Miniaturen war im architektonischen Raum zwar nicht allen 
gleichermaßen gegeben, doch deutet der Abschnitt des Salvum fac populum und seine 
Bebilderung etwa in Troia 1 und Troia 2 auf die auch visuelle Vermittlungsfunktion 
des Mediums. 

Noch offensichtlicher wird dies in der Rolle aus Capua. Die Laien sind in der 
Miniatur der Kerzenweihe direkt vor der Rolle lokalisiert, zwei fürstliche gewan-
dete Männer sehen in frontaler Haltung direkt aus dem Bild (vgl. Abb. 52). Hinter 
ihnen sind weitere Laien versammelt, die sich entweder in Richtung der Rolle oder 
dem Geschehen am rechten Bildrand zu verneigen, während die Kleriker am rech-
ten Bildrand am Altar liturgische Handlungen vornehmen. Auch hier kann es sich 
um keine ‚realitätsnahe‘ Darstellung des liturgischen Raums handeln, da während 
des Gesangs des Diakons keine parallelen Riten am Altar vollzogen wurden (vgl. 
Kap. 2.1.3). Doch ist bemerkenswert, wie prominent die Laien hier direkt vor der 
Rolle inszeniert werden.70 

Auch in anderen Rollen erscheinen die Laien nahe der Kanzel. In dem in London 
aufbewahrten Exemplar sind in der Szene der Kerzenweihe möglicherweise sogar 
Täuflinge vor der Rolle positioniert (vgl. Abb. 113). In Pisa 2 sind auf dem Frontispiz 
des Lumen Christi zwei Laien zu beiden Seiten der Aufgänge zur Kanzel zu erkennen, 
wobei jedoch nicht ersichtlich wird, welche Funktion sie haben könnten (vgl. Abb. 37). 
In Kapitel 3.1 wurde offensichtlich, dass Kanzeln auch vor den Chorschranken posi-
tioniert gewesen sein konnten, was die Annäherung durch die Laien tatsächlich 
gewährleistete. Dies scheint etwa in Salerno der Fall gewesen zu sein, wo die Amben 
sich ursprünglich weit im Langhaus befanden und eine direkte Interaktion mit den 
Laien stattgefunden haben konnte. Dies wird von einer kleinen Miniatur aus einem 
Directorium von etwa 1200 – einem liturgischen Kalender, der auch die lokalen Fei-
ertage verzeichnet – nahegelegt, in der sich Rituale sogar unter der Kanzel abspielen 
(Abb. 147).71

In Montecassino 2 erscheinen die Laien und Kleriker in mehreren Miniaturen 
getrennt in zwei Gruppen. Besonders sticht dies in der einleitenden liturgischen Szene 

	69	 Frese, Vision, S. 101.
	70	 Gerade die Rolle aus Capua fällt in ihrer Selbstreferentialität im Hinblick auf die Wiedergabe 

des Bild-Text-Bezuges auf: Hier werden in der gemalten Rolle im Bild farbige Streifen wieder-
gegeben, die möglicherweise auf das Verhältnis von Text und Bild in dem Medium verweisen 
sollten (vgl. Kap. 2.3.4).

	71	 Vaccaro, Manoscritto, S. 191 f.



5.2  Soziale Ordnungen  |  337 

der betenden Gläubigen heraus: Die Kleriker gruppieren sich rechts einer zentralen 
Frauenfigur (eventuell der Madonna)72 auf einem gemauerten Turm, die Laien befinden 
sich ihr zur Linken in einem Gebäude, das von zwei Türmen und einem großen Tor 
charakterisiert wird (Abb. 148). Hier symbolisieren die Architekturen vermutlich die 
Gesamtheit der Gläubigen, die städtische Gemeinde. Die Form des gemauerten Turms 
wird in einigen Exultet-Rollen auch für den Ambo aufgegriffen. In Troia 3 wurde in 
der Oberflächengestaltung von Ambo, Kirchenmauer und Stadtmauer eine symbolische 
Beziehung offensichtlich, die ebenfalls die Verbindung von städtischer Gemeinschaft 
und christlicher Gemeinde sucht (vgl. Kap. 3.2.1, vgl. Abb. 94). Ähnliche, an wehrhafte 
Geschlechtertürme erinnernde Kanzeln finden sich in zwei Rollen aus Gaeta. Gaeta 2 
und Gaeta 3 fallen durch eine explizite Vertikalität der Bildkomposition auf. Die Mini-
aturen von Gaeta 2 wurden nie vollendet, sie sind nur als Vorzeichnungen in zudem 
sehr schlechtem Zustand erhalten. Dennoch ist der hohe gemauerte Ambo der Frat-
res  carissimi-Szene vor einer angedeuteten Kirchenarchitektur gut zu erkennen 
(Abb. 149). Die entfaltete Rolle bedeckt hier bereits die Hälfte der Kanzel, links davon 
ist die Osterkerze auf einem Osterleuchter auszumachen. In der Darstellung des Sacri-
ficium vespertinum wird der städtische Charakter offensichtlicher: Während sich zur 

	72	 Orofino, Montecassino 2, S. 378.

Abb. 147 | Directorium, um 1200, Salerno; Salerno, Museo Diocesano, Ms. 7, fol. 89v (Museo  
Diocesano San Matteo, Salerno).



338  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Linken des Diakons – oder hinter ihm – die klerikale Gemeinschaft versammelt, wendet 
er selbst sich den Laien zu (Abb. 150). Diese sind auf einer turmartigen Architektur 
versammelt, die eine Nische für den Fürsten bereithält. Auch in Gaeta 3 sind die Laien 
und Kleriker der Fratres carissimi-Szene auf gemauerten Architekturelementen versam-
melt, jeweils angeführt von einem König oder einem Bischof oder nimbierten Heiligen 
(Abb. 151). Ähnlich wurde auch das Sacrificium vespertinum gestaltet. Hier bricht nur 
der geschwungene Rotulus die Vertikalität von Kerze, Ambo und dessen von Arkaden 
überfangenen Zugängen auf. In Gaeta 3 werden gar die weltlichen und geistlichen 
Herrscher nach diesem Schema dargestellt: Der Diakon ist wieder mittig auf dem Ambo 
zu finden, ihm zur Rechten sind Fürsten oder Könige – darunter auch Frauen – zu 
sehen, während ihm zur Linken die Kleriker positioniert sind (Abb. 152).

In der Herstellung von Gaeta 3 scheint der Gedanke eines ganzheitlichen Abbil-
dens der städtischen Gemeinde wichtiger gewesen zu sein als in anderen Rollen, da 
sich in der Darstellung von Stadtmauern Evokationen städtischer Identität und ziviler 
Machtausübung finden lassen.73 Bereits in frühen adventus- oder maestà-Darstel-
lungen von Herrschern symbolisierten Architekturdarstellungen auch die reale 
Inbesitznahme von Palästen und Städten.74 Stadtmauern standen dabei oft sinnbildlich 

	73	 Zchomelidse, Art, S. 166 f. Sie verortet die Rollen auch im zeitgenössischen lokalen Kontext 
und setzt sie mit der Skulptur dieser Zeit in Verbindung.

	74	 Speciale, Immagini, S. 17.

Abb. 148 | Gebet der Gläubigen, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; Montecassino, Archivio 
dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 383).



5.2  Soziale Ordnungen  |  339 

Abb. 149 | Fratres carissimi, 
Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, 
Gaeta?; Gaeta, Museo  
Diocesano, Exultet 2 (Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 355).

Abb. 150 | Sacrificium vesper-
tinum, Exultet-Rolle, 11. Jahrhun-
dert, Gaeta?; Gaeta, Museo 
Diocesano, Exultet 2 (Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, 
S. 359).



340  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Abb. 151 | Fratres carissimi, Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; Gaeta, Museo Diocesano, 
Exultet 3 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 365).

Abb. 152 | Weltliche und geistliche Herrscher, Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; Gaeta, 
Museo Diocesano, Exultet 3 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 374).



5.2  Soziale Ordnungen  |  341 

für die gesamte Stadt und ihre Bevölkerung, so etwa definiert sie auch Isidor von 
Sevilla: 

Die Stadt ist eine Menge von Menschen, geeint durch das Band der 
Gemeinschaft und benannt nach den Bürgern, d. h. nach den Einwohnern 
der Stadt selbst. Denn urbs (Stadt) sind die Mauern selbst, civitas (Stadt, 
Bürgerschaft, Gemeinwesen) werden aber nicht die Steine, sondern die 
Bewohner genannt.75 

Isidor verband in seiner Definition soziale und architektonische Aspekte und verwies 
zudem auf ein „Band der Gemeinschaft“, das die Stadt erst ausmache. Offensichtlich 
empfanden sich die mittelalterlichen Stadtbewohnerinnen und -bewohner als Teil dieser 
Vorstellung; mit dem städtischen Bürgerstatus gingen zudem besondere Privilegien 
einher. 

Im mittelalterlichen Bari war byzantinischen Quellen zufolge die Bevölkerung 
in drei Schichten unterteilt: Die reiche Grundbesitzerschicht bildete die Oberschicht, 
sie war auch in der Verwaltung vertreten. Daneben bildete der städtische Klerus eine 
eigene Klasse, als dritte soziale Schicht zählte die freie Bauern- und Handwerkerschaft, 
die vermutlich nicht in Innungen oder Gilden organisiert war.76 Nach den lateinischen 
Quellen lässt sich eine Unterteilung in maiores (oder nobiles), mediani und minores 
(oder cunctus populus) feststellen. Diese Einteilung basierte auf langobardischen 
Gesetzen, denen zufolge die Bürgerinnen und Bürger der Stadt je nach Vermögen ver-
schiedenen militärischen Klassen zugeteilt wurden. Den maiores gehörten die hohen 
Kleriker an, während der mittlere Klerus und die weniger Wohlhabenden Teil der 
mediani waren. Die minores wurden vom Bauern- und Handwerkerstand gestellt.77 Es 
liegt nahe, dass derlei soziale Trennungen auch im Kirchenraum repräsentiert wurden.

Performative Dimensionen
In der Osternacht versammelte sich die gesamte Gemeinde einer Stadt, dabei trugen 
die Exultet-Rollen auch zur Konstitution kollektiver Identität bei.78 Bereits in Kapi-
tel 2.3.3 wurde auf das performative Potenzial der liturgischen Szenen verwiesen. 
Bild und liturgische Realität wurden eins, wenn das dargestellte Ritual im selben 

	75	 De aedificiis publicis. Civitas est hominum multitudo societatis vinculo adunata, dicta a civibus, 
id est ab ipsis incolis urbis pro eo quod plurimorum consciscat et contineat vitas. Nam urbs ipsa 
moenia sunt, civitas autem non saxa, sed habitatores vocantur. Tres autem sunt societates: famili-
arum, urbium, gentium. Urbs vocata ab orbe, quod antiquae civitates in orbe fiebant; vel ab urbo 
parte aratri, quo muri designabantur; unde est illud, Isidor von Sevilla, Etymologiarum, XV, II, 
1–3, hg. v. Lindsay, Übers. Isidor von Sevilla, Enzyklopädie, hg. v. Möller, S. 553. 

	76	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 140–142.
	77	 Ebd., S. 142 f.
	78	 Vgl. zur gemeinschaftsstiftenden Funktion von Bildern allg. Belting, Bild und Kult, S. 56 f.



342  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Moment im Kirchenraum vollzogen wurde.79 Dabei meint Performativität zunächst 
ein Zusammenfallen von einer Handlung, von der gesprochen wird, mit ihrer gleich-
zeitigen Ausführung.

Bei den Gelingungsbedingungen, die erfüllt sein müssen, handelt es sich 
entsprechend nicht nur um sprachliche, sondern vor allem um instituti-
onelle, um soziale Bedingungen. Die performative Äußerung richtet sich 
immer an eine Gemeinschaft, die durch die jeweils Anwesenden vertreten 
wird. Sie bedeutet in diesem Sinne die Aufführung eines sozialen Aktes.80 

Die Theaterwissenschaftlerin Erika Fischer-Lichte macht hier deutlich, wie sehr per-
formative Akte mit sozialen Kontexten verknüpft sind. Zudem muss das Performative 
nicht auf den Akt des Sprechens begrenzt sein, sondern kann auch in Performances, 
also in Handlungen, „die selbstreferentiell sind und Wirklichkeit konstituieren“ zum 
Tragen kommen.81 In diesem erweiterten Sinne kann der Performativitätsbegriff 
auch auf die Miniaturen der Exultet-Rollen, und eben vor allem auf die liturgischen 
Szenen, übertragen werden: In der süditalienischen Osterliturgie wurde in den Exultet-
Rollen eine gerade stattfindende Handlung in Sprache und Bild aufgegriffen.82 „Die 
Einbindung in Rituale lässt die Grenze zwischen den Bildern und ihrer Umgebung 
durchlässiger werden, als dies in den klassischen Theorien vom Bild postuliert wird“,83 
es verbinden sich hier Raum, Ritual, Bild und Medium. Die Performativität der Dar-
stellung holt das dargestellte Ritual in die Gegenwart und aktualisiert es bei jedem 
Betrachten vor demselben liturgischen Hintergrund. Als Konsequenz performativer 
Akte entsteht Gemeinschaft, indem „sich das Ästhetische unmittelbar mit dem Sozi-
alen und Politischen verbindet“.84 Die Evokation des gemeinsamen Singens trägt im 
Exultet-Ritual dazu ebenfalls bei (vgl. Kap. 4.2.3).

Vom Theater ausgehend bezeichnet Fischer-Lichte den Raum der Aufführung 
denn auch als „performativen Raum“, der zugleich – in Bezug auf Böhme – auch ein 

	79	 Wobei an dieser Stelle noch einmal darauf verwiesen werden soll, dass die liturgischen Dar-
stellungen nicht als ‚realitätsgetreu‘ im heutigen Sinne zu verstehen sind. Auch in einigen von 
Zchomelidses Aufsätzen spielt die Performativität liturgischer Darstellungen eine wichtige 
Rolle, vgl. dazu u. a. Zchomelidse, Art, S. 3; Zchomelidse, Word, S. 3–34. Allerdings geht sie 
nicht auf mögliche Bedeutungen dieser Performativität ein.

	80	 Fischer-Lichte, Ästhetik, S. 32. Des Weiteren zu Ritual, Raum und Performanz Boschung, 
Hölkeskamp u. Sode, Raum; Hölkeskamp, Prozessionen; Martschukat u. Patzold, Einfüh-
rung; Mersch, Ereignis, S. 157–244; Krämer, Performativität.

	81	 Fischer-Lichte, Ästhetik, S. 34. 
	82	 Vgl. dazu auch die spätmittelalterlichen Osterspiele und Assoziationen von bestimmten Orten 

im Kirchenraum mit bestimmten heilsgeschichtlichen Ereignissen etwa bereits von Amalarius 
von Metz, Frese, Aktualpräsenz, S. 188–193.

	83	 Ganz, Prozession, S. 137.
	84	 Fischer-Lichte, Ästhetik, S. 82. Sie thematisiert auf S. 42–57 auch den Zusammenhang von 

Aufführung und Ritual. Auf die Bedeutung von ‚Öffentlichkeit‘ verweisen Martschukat u. 
Patzold, Einführung, S. 2.



5.2  Soziale Ordnungen  |  343 

„atmosphärischer Raum“ ist.85 Dahinter steht der Gedanke, dass zur Raumwahrneh-
mung das Visuelle allein nicht reiche, dass etwa auch Gerüche ganz bewusst einge-
setzt wurden und werden, um bestimmte Eindrücke zu schaffen. Diese Vorstellung 
findet sich auch in raumsoziologischen Überlegungen, wie einleitend verdeutlicht 
wurde (vgl. Kap. 1.2.4). Ohne übertriebene Analogien von Theateraufführungen und 
(mittelalterlichen) Liturgien zu postulieren, lässt sich für die mittelalterliche Osterli-
turgie ein hohes Maß an inter- und multisensorialen ‚Dramaturgien‘ feststellen.86 So 
wurden etwa bestimmte Gerüche – von Weihrauch oder Wachs – mit bestimmten 
christlichen Vorstellungen (unter anderem Sakralität) in Bezug gesetzt. Auch auditive 
Phänomene sorgten für eine ‚Gestimmtheit‘87 von Räumen; schon Boethius beschrieb, 
wie Musik in der Lage war, die Hörenden in bestimmte Gemütslagen zu versetzen. 
Gerade Wahrnehmungsprozesse sind in performativen Akten ausschlaggebend: „Nicht 
mehr die Theorie der Kommunikation, vielmehr die Theorie der Wahrnehmung als 
eine Theorie des Erscheinens gibt nun den Rahmen konzeptueller Erfassung des 
Performativen ab [...].“88

In der Performativität der Exultet-Rollen offenbart sich auch eine zeitliche Kom-
ponente: Die Verbindung von christologischer Vergangenheit und christlicher Gegen-
wart, die in den liturgischen Szenen, aber auch in der Visualisierung der städtischen 
Gemeinschaft gezeigt wird, macht dies besonders deutlich.89 Ebenso ist das Zukünftige 
immer Teil des Exultet-Rituals: Bereits in der Herstellung wurde die Nutzung der 
Rollen für die Ewigkeit angelegt, die späteren Aktualisierungen von Text und Bildern 
unterstützen dies. Der Text selbst bittet in Folge des Salvum fac populum um die all-
jährliche ‚Rückkehr zum Osterfest‘ (ut redeuntes ad festivitatem Paschae). Heinrich 
Zweck kontextualisiert diesen Abschnitt historisch-theologisch:

Die Bitte um das Erleben kommender Festfeiern, im besonderen Sinn die 
(jährliche) Wiederkehr der hier begangenen Feier, ist ein Motiv aus der 
Pascha-Haggadah. Wie in der Paschafeier des Alten Bundes und Spätju-
dentums, so wird in der frühchristlichen Osternachtliturgie das eschato-
logische Heilsereignis in ganz besonderer Weise ersehnt und Jahr für Jahr 
im Fühlen und Denken der Gläubigen erneuert und aktualisiert.90

Die alljährliche und regelmäßige Wiederholung des Rituals führte zu dessen Stabili-
sierung, wie auch zu der der christlichen Gemeinschaft.91 Gerade die Liturgie erfülle 

	85	 Fischer-Lichte, Ästhetik, S. 200–209.
	86	 Vgl. wieder die spätmittelalterlichen Osterspiele, vom Hoff, Osternachtfeiern, S. 146 f.
	87	 Löw, Raumsoziologie, S. 204.
	88	 Krämer, Plädoyer, S. 20.
	89	 Vgl. dazu auch Cavallo, Rappresentazione, S. 401.
	90	 Zweck, Osterlobpreis, S. 254.
	91	 Zur Stabilisierung von Gemeinschaften durch Rituale, Martschukat u. Patzold, Einführung, 

S. 2.



344  |  5  Rollen der Gemeinschaft

dabei alle „Bedingungen, wie sie in der interkulturellen Ritualforschung formuliert 
werden: [u. a.] ein stabiler, immer wiederkehrender Handlungsvollzug [...], welche 
emotionale und intellektuelle, die körperliche und seelische Partizipation der Teilneh-
menden gewährleistet“.92 Dazu trug in der Osterliturgie nicht nur das Ritual bei, auch 
die Objekte, die sie begleiteten – wie die Exultet-Rollen – hatten dabei verstärkende 
und verstetigende Bedeutung. Das memoriale Potenzial der Bilder unterstützte diesen 
Prozess ebenfalls und hielt darüber hinaus den ephemeren Charakter der Liturgie 
materiell fest.93 

5.2.2	 Politische Rollen

Bilder können somit eine bedeutende Rolle für die Konstitution und Stabilisierung 
von Gemeinschaften und kollektiven Identitäten übernehmen.94 Voraussetzung hierfür 
ist jedoch eine gewisse ‚Öffentlichkeit‘ der Bilder, worauf in den letzten Jahrzehnten – 
auch ausgehend von Jürgen Habermas – immer wieder verwiesen wurde.95 Die 
‚öffentlichsten‘ Miniaturen der Exultet-Rollen waren wohl jene, die am Ende der 
Liturgie zu sehen waren. Wenn die Rollen nach ihrer Verwendung im Exultet-Ritual 
am Ambo verblieben, erschienen die letzten Miniaturen oberhalb der Köpfe der 
Gläubigen. Nicht nur ihre Position begünstigte ihr Erkennen; nach der Taufprozession 
erleuchteten neben der Osterkerze weitere Kerzen den Kirchenraum (vgl. Kap. 2.1.3). 
Mit dem Sehen der letzten Miniaturen ging ein Erkenntnisprozess einher (vgl. 
Kap. 4.1.2), der sich nun auch mit einer politisch-sozialen Bedeutung der Rollen 
verband. 

	92	 Bruggisser-Lanker, Ritus, S. 18.
	93	 Lentes, Ereignis, S. 173 f. Gerade die Messe wurde seit jeher als Bild verstanden; östliche Kir-

chenlehrer bezeichneten das liturgische Personal, alle sakramentalen Handlungen und sämtliche 
hierbei benutzten Gegenstände als Bilder himmlischer Realitäten (Maximos Confessor, ‚Scholia 
in ecclesiasticam hierarchiam‘), Frese, Vision, S. 100. In Anlehnung an Amalarius von Metz 
schreibt Fricke: „Die Zelebration der Messe evozierte die Urgemeinde um Christus und ent-
sprechend konnten bei der Feier der Eucharistie die Grenzen von Raum und Zeit aufgehoben 
werden. Dabei wurde und wird heute noch der Altar zur Tafel des letzten Abendmahles, an 
dem der Priester Christus repräsentiert und durch sein Wort die Realpräsenz Christi mittels der 
Hostienwandlung bewirkt. Das christliche Ritual impliziert eine Nachfolge Christi und damit 
eine kollektive Mimesis, die die Mitglieder der christlichen Gemeinde verbindet. Sie stiftet sowohl 
das kollektive Gedächtnis, das sich gemäß Maurice Halbwachs in diesem einen Moment der 
Zusammenkunft bildet und erinnert werden kann, als auch eine kollektive Identität.“ Fricke, 
Ecce fides, S. 161. 

	94	 Fricke, Klammer u. Neuner, Einleitung, S. 11; vgl. auch Stocchetti u. Sumiala-Seppänen, 
Communities.

	95	 Fricke, Klammer u. Neuner, Einleitung, S. 16, Habermas, Strukturwandel. An dieser Stelle 
kann nicht diskutiert werden, was ‚Öffentlichkeit‘ von Bildern im Mittelalter genau bedeutete; 
wichtig ist aber sicher eine gewisse Sichtbarkeit oder doch Bekanntheit des entsprechenden 
Objektes (oder der Geste etc.) – oder auch ein Sprechen darüber, wenn das Sehen nicht möglich 
war (vgl. Kap. 3.2.2 und 4.1.4).



5.2  Soziale Ordnungen  |  345 

153a

153b

153c

Abb. 153a–c |  Geistliche 
Herrscher, Feier der Gläubi-
gen und weltliche Herrscher, 
Collage der bildlichen Kom-
memorationen, wie sie am 
Ende des Exultet-Gesangs 
den Gläubigen an der Kan-
zel erschienen, Exultet-Rolle, 
1. Hälfte des 12. Jahrhun-
derts, Troia; Troia, Archivio 
Capitolare, Exultet 2  
(Maitilasso, Troja, S. 82–85).



346  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Abb. 154 | Curvat imperia, 
Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; 
Paris, Bibliothèque nationale 
de France, Nouv. acq. lat. 710 
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque 
nationale de France).

Abb. 155 | Curvat imperia, 
Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; 
Gaeta, Museo Diocesano, Exul-
tet 3 (Cavallo, Orofino u. Pecere, 
Exultet, S. 370).

https://gallica.bnf.fr


5.2  Soziale Ordnungen  |  347 

Da der Exultet-Text mit den geistlichen und weltlichen Kommemorationen 
schließt, bildeten die Darstellungen der spirituellen und temporären Herrscher auch 
den Abschluss der Bilderzyklen. Im Fall von Bari 1 fiel während der Materialunter-
suchungen auf, dass gerade diese letzten Miniaturen bereits in mittelalterlicher Zeit 
farblich überarbeitet oder erneuert wurden.96 Womöglich ist dies mit der spezifischen 
Sichtbarkeit dieser beiden Darstellungen am Ende des Rituals zu erklären. Gerade 
bei Bari 1 übernahmen die Bilder auch stellvertretende Funktion: Die byzantinischen 
Kaiser waren während des Rituals im Bareser Kathedralraum nicht anwesend; nicht 
nur, da sie mehrere hundert Kilometer entfernt in Konstantinopel residierten, sondern 
auch, weil der beneventanische Ritus dem römischen näherstand als dem orthodoxen.

Nicht alle Exultet-Rollen sind vollständig erhalten, so lassen sich keine verallge-
meinernden Aussagen über das Verhältnis in den Darstellungen von weltlichen und 
geistlichen Herrschern treffen; die überwiegende Mehrheit der erhaltenen Rollen 
positioniert im Bild jedoch den weltlichen Herrscher über dem geistlichen. Allein 
die Rollen aus Troia bilden eine Ausnahme: Hier ist der Papst im Bild immer über 
den Fürsten positioniert. In Troia 1 und 3 liegt dies daran, dass Text und Bild die 
gleiche Ausrichtung haben; in Troia 2 sind die Bilder zwar dem Text entgegengesetzt 
positioniert, allerdings ist es möglich, dass die Bildreihenfolge sich in erster Linie an 
Troia 1 orientierte. So lässt sich nicht zweifelsfrei sagen, ob mit der Inversion von 
weltlichen und geistlichen Herrschern in den Troianer Rollen tiefere Bedeutungen 
einhergingen (Abb. 153a–c). 

Dass die bildliche Hierarchie der Herrscher auch problematisiert wurde, legen 
die drei Rollen aus Gaeta und die nur fragmentarisch erhaltene aus Fondi nahe. Im 
Falle der Letzteren weicht die Formulierung der weltlichen Kommemoration vom 
Standard-Schema ab; der Fokus wurde auf den göttlichen Sendungsbefehl gelegt, um 
die untergeordnete weltliche Macht von Königen und Fürsten zu formulieren (huius 
igitur sanctificatio noctis fugat scelera, culpas lavat, [...] fugat odia, concordiam parat, 
et curvat imperia). Im Bild wird dies im Rotulus aus Fondi in der Anbetung des thro-
nenden Christus durch zwei Herrscher visualisiert (Abb. 154).97 Auch in Gaeta 3 
erscheinen mehrere Fürsten in Anbetung des in einer Mandorla erscheinenden Chris-
tus, doch ist die Miniatur hier nicht am Ende des Rotulus, sondern bereits nach dem 
Abstieg Christi in die Vorhölle positioniert, in Konkordanz mit dem Textteil curvat 
imperia (Abb. 155).

Die Kommemorationen 
Die Darstellungen der weltlichen und geistlichen Herrscher begleiten die abschlie-
ßenden Kommemorationen des Exultet-Textes, die wiederum selbst nicht Teil des 
ursprünglichen Praeconium paschale waren. Der metrische cursus der weltlichen 

	96	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 96.
	97	 Speciale, Liturgia, S. 201. Vgl. dazu auch Orofino, Curvat Imperia.

https://gallica.bnf.fr


348  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Kommemorationen unterscheidet sich von dem des restlichen Textes, was darauf 
deutet, dass die letzten Zeilen dem Osterlob erst später hinzugefügt wurden.98 Kom-
memorationen enthalten Gebete für individuelle Personen und finden nicht nur im 
Exultet-Gesang Verwendung, sondern etwa auch anlässlich der Karfreitags-Orationen.99 
Sie sind eng mit den Laudes regiae, also den Königsakklamationen und Lobgesängen 
auf Christus und Bischöfe, verwandt.100 Meist wird davon ausgegangen, dass die 
Aufnahme derartiger Kommemorationen in das Praeconium paschale anlässlich des 
Besuches von Karl dem Großen an Ostern 774 in Rom geschah.101 Ausgehend von der 
in Rom verwendeten römischen Version des Praeconium paschale waren die Herr-
schaftskommemorationen wohl auch Teil des beneventanischen Osterlobs geworden. 

In den frühen römischen Texten begannen alle Kommemorationen mit preca-
mur, erst später wurde für die säkularen Autoritäten ein separates memento oder 
respice eingeführt. So steht in den süditalienischen Exultet-Rollen mit römischem Text 
Memento etiam domine famuli tui imperatoris nostri ill. necnon et famuli tui principis 
nostri ill. et celestem eis concede uictoriam cum omni exercitu eorum.102 Die beneventa-
nischen Kommemorationen hingegen setzen mit dem memorare ein: Memorare Domine 
famulum tuum imperatorem nostrum il. et principem nostrum il. et eorum exercitum 
uniuersum.103 Das ausführliche Fürbittgebet schließt neben den weltlichen Herrscher 
und ihren Soldaten auch den Papst, den Bischof, den Klerus sowie die gesamte kirch-
liche Gemeinschaft mit ein. Bari 1 ist die einzige, süditalienische Exultet-Rolle, in der 
mit den gepriesenen Herrschern die byzantinischen basileis gemeint sind und nicht 
deutsche Kaiser oder lokale Fürsten. Vergleichbar ist die Bareser Rolle in dieser Hin-
sicht allein mit den drei erhaltenen dalmatischen Exultet-Texten, die allerdings nicht 
als eigene Medien in Rollenform vorliegen, sondern in Evangeliarien und Missalen 
enthalten sind.104 

Aus den Kommemorationen lassen sich Rückschlüsse über die politischen und 
historischen Kontexte ziehen, in denen die Rollen genutzt wurden. Umgekehrt wurden 
die Illustrationen dieser Zeilen aber auch zu Datierungszwecken herangezogen; immer 
wieder wurden sie – durchaus fragwürdig – als ‚Porträts‘ von Bischöfen und Fürsten 

	 98	 Kelly, Exultet, S. 69.
	 99	 Ladner, Portraits, S. 182.
	100	 Grundlegend Kantorowicz u. Bukofzer, Laudes regiae.
	101	 Kantorowicz, Norman Finale, S. 137; Ladner, Portraits, S. 194 f.; Petrak, Emperor, S. 47. 
	102	 Petrak, Emperor, S. 53 f.; Kelly, Exultet, S. 69–71. Ab dem 12. Jh. ändert sich dieser Text noch 

einmal (nur in Troia 3): Precamur ergo te Domine, ut nos famulos tuos … quiete temporum con-
cessa in his paschalibus gaudiis, conservare digneris, Qui semper vivis, regnas, imperas necnon et 
gloriaris solus Deus solus altissimus, Jhesu Christe, cum sancto spiritu in gloria Dei patris. Amen, 
Kantorowicz, Norman Finale, S. 130 f.

	103	 Petrak, Emperor, S. 53. 
	104	 Evangeliar von Osor (Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana, Ms. Borg. lat. 339, 2. Hälfte 11. Jh.), 

Evangeliar von Zadar (Oxford, Bodleian Libraries, Ms. Can. bibl. lat. 61, 2. Hälfte 11. Jh.), Missale 
von Kotor (Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, Ms. lat. fol. 920, 1. Hälfte 12. Jh.), 
Petrak, Emperor, S. 47–66.



5.2  Soziale Ordnungen  |  349 

Abb. 156 | Weltliche und geistliche Herrscher, Exultet-Rolle, Mitte 13. Jahrhundert, Salerno; 
Salerno, Museo Diocesano, Exultet (Museo Diocesano San Matteo, Salerno).



350  |  5  Rollen der Gemeinschaft

verstanden.105 Bari 1 ist hierfür ein gutes Beispiel: Über die Doppelung der Kaiser in 
Text und Bild wird die Rolle mit der Herrschaftszeit der beiden byzantinischen Kaiser 
Basilius II. und Konstantin VIII. in Verbindung gebracht (vgl. Abb. 4f).106 Ein weiteres 
Beispiel, anhand dessen oft versucht wurde, der Fürstendarstellung einen Entste-
hungskontext zu entnehmen, ist die Rolle aus Salerno. Die Miniatur des thronenden 
Herrschers (Abb. 156) ähnelt ikonografisch der Darstellung Friedrichs II. in ‚De arte 
venandi cum avibus‘ (Abb. 157), weshalb der Rotulus oft mit ihm in Verbindung 
gebracht wurde.107 Es ist nicht bekannt, ob Friedrich II. überhaupt eine Exultet-Rolle 

	105	 Es erstaunt, wie lange die Identifizierung von Herrschern allein über die Darstellung versucht 
wurde, äußerte sich doch dazu schon Ladner, Portraits, S. 182 f. kritisch. Speciale meint hinge-
gen, gerade aufgrund dieser kritischen Haltung Ladners gebe es zu wenig Auseinandersetzung 
mit diesen weltlichen und geistlichen Herrschern, Speciale, Liturgia, S. 192 f. Als Beispiel zieht 
sie die Rolle Barb. lat. 592 heran, auf der in der Darstellung des spirituellen Herrschers klar die 
aktuelle päpstliche Kleidung zu erkennen sei; die Miniatur stehe daher in Zusammenhang mit 
der päpstlichen Investitur des Abtes Desiderius von Montecassino im Jahr 1087, ebd., S. 193. 
Auch seien hier neue, von den Normannen mitgebrachte Herrschaftselemente zu erkennen, 
wie etwa der Jagdfalke, der so ähnlich auch auf dem Teppich von Bayeux zu finden sei, ebd., 
S. 194.

	106	 Ladner, Portraits, S. 185; Zuccaro, Miniatures, S. 437 f. Auch in anderen Rollen wurden die 
Herrscher im Text im Plural erwähnt, im Bild erschien hingegen nur einer (Avezzano, Capua, 
Pisa 2, Troia 1). Der Text muss nicht auf einen bestimmten historischen Moment verweisen, 
er ist von einer längeren Texttradition geprägt, Ladner, Portraits, S. 187 f.

	107	 Speciale, Immagini, S. 97 f.; Speciale, Liturgia, S. 213; Ladner, Portraits, S. 186; Bertaux, Art, 
S. 232; Zuccaro, Miniatures, S. 455 f.; Zanichelli, Codici, S. 51 f.

Abb. 157 | Friedrich II. mit seinem Falken, De 
arte venandi cum avibus, 1259–1266; Vatikan-
stadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Pal. lat 
1071, fol. 1v (Wikimedia [16.11.2024], Public 
Domain).



5.2  Soziale Ordnungen  |  351 

in Auftrag gab, allerdings beendete einer seiner talentiertesten Schreiber, Petrus de 
Vinea, einen Brief an Gefolgsleute des Kaisers mit einem Verweis auf den Text des 
Praeconium paschale, dessen Friedrich II. sich zur imperialen Machtdemonstration 
bediente: Exultet iam Romani Imperii culmen, et pro tanti victoria principis, mundus 
gaudeat universus.108 Das Praeconium paschale wurde offensichtlich mit Vorstellungen 
von Herrschaftsrepräsentation verbunden; zudem wurden offenbar im Brief von 
Petrus de Vinea auch universalistische Ansprüche aus dem liturgischen Text 
übernommen.109

Herrscher in der Liturgie
Eine strikte Trennung weltlicher und geistlicher Macht steht der mittelalterlichen 
Weltauffassung, die auf der Allgegenwärtigkeit Gottes beruht, entgegen. Weltliche, 
temporäre Herrscher empfingen ihre Befugnisse von Gott, was die Curvat imperia-
Textstelle in einigen späteren Exultet-Rollen besonders anschaulich macht. Dement-
sprechend spielten politische Inszenierungen nur in einigen besonderen liturgischen 
Momenten eine Rolle, etwa den Laudes regiae. Mehr noch nutzten Herrscher den 
sakralen Kontext, um ihre eigene Macht auf Erden zu legitimieren und zu stabili-
sieren; so sah etwa das byzantinische Kaiserzeremoniell eine enge Verschränkung 
mit der Liturgie in der Hagia Sophia vor. Im Zeremonienbuch des Konstantin VII. 
Porphyrogennetos (913–959) wird etwa beschrieben, wie der Kaiser einige Aufgaben 
des Bischofs übernahm.110 Im Gegenzug bediente sich auch die römische Papstliturgie 
am Kaiserzeremoniell des byzantinischen Hofes.111

Besonders deutlich inszeniert wurde die von Gott gegebene irdische Herrschaft 
im Taufakt und durch die damit einhergehende Salbung, die mit dem Krönungsakt 
in Bezug gesetzt wurde.112 Mehrere Konnotationen des Taufrituals begegnen etwa in 
den Miniaturen des Warmundus-Sakramentars, das um das Jahr 1000 für den Bischof 
Warmundus von Ivrea (ca. 969–1011) entstand.113 Eingeleitet wird das Manuskript 
durch die Darstellung der Krönung Ottos III., die analog zu der der Bischofsweihe 
gestaltet ist.114 Eine Beziehung auch zur Taufe mag sich hier in zwei Salbgefäßen 
offenbaren; sie verweisen nicht nur auf die Salbung des Königs vor der Krönung, 
sondern ziehen auch eine Parallele zur Miniatur der Christus-Taufe und zu der der 

	108	 Speciale, Liturgia, S. 191, 214.
	109	 Repräsentation meint nach dem Prinzip der Substitution meist etwas Abwesendes, kann aber 

auch die „Zurschaustellung von etwas Gegenwärtigem“ implizieren, nach Carlo Ginzburg, 
Elster, Geschenke, S. 92; vgl. auch Michalsky, Memoria, S. 22–31.

	110	 Majeska, Emperor; Zeremonienbuch, hg. v. Vogt; Frese, Aktualpräsenz, S. 45 f.
	111	 Heinzer, Inszenierung, S. 46.
	112	 Hoffmann, Taufsymbolik, S. 9. 
	113	 Ivrea, Biblioteca Capitolare, Ms. LXXXVI, vgl. dazu auch Bertaux, Art, S. 239.
	114	 Bräm, Liturgie, S. 150. 



352  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Konstantinstaufe im selben Manuskript.115 Krönung und Taufe konnten tatsächlich 
zusammenfallen, wie im Falle der beiden Söhne Karls des Großen, Ludwig und Pip-
pin, die mit ihrer Taufe durch Papst Hadrian I. im Jahr 781 gleichzeitig Könige von 
Aquitanien und Italien wurden.116 Die Analogie von Taufe und Krönung wurde in der 
frühchristlichen Ostkirche besonders deutlich: Getaufte wurden dort auch gekrönt.117 

Auch die normannischen Fürsten und Könige nutzten Religion und die Kirche zur 
Untermauerung ihres Herrschaftsanspruchs in Süditalien und Sizilien, was besonders 
an ihren Stiftungen von Sakralbauten deutlich wird. Die Autorität von Schrift setzte 
Robert Guiscard in mehreren Inschriften an der Kathedrale von Salerno ein: So läuft 
in römischen Kapitalen eine antikisierende Lobpreisung des Stifters über die Fassade, 
des Weiteren finden sich Inschriften über dem Hauptportal der Kathedrale sowie der 
Porta dei Leoni, die Einlass in das der Kathedrale vorgelagerte Atrium gibt. In Letz-
terer werden die Bürger der Stadt adressiert und mit einbezogen: dux et iordanus 
dignus princeps capuanus regnent eternum cum gente colente salernum.118 
Das äußerste Portal mitsamt seiner Inschrift wendet sich somit an den Stadtraum und 
die Bürger Salernos und sucht damit auch die Legitimation des neuen Fürsten in den 
Augen der städtischen Gemeinde.

Legitimatorischen Anspruch konnten auch die Exultet-Rollen formulieren, gerade 
in Süditalien, das im 11. und 12. Jahrhundert stark politisch fragmentiert war.119 Nicht 
nur waren die Miniaturen der weltlichen Herrscher ganz oben an der Kanzel zu sehen, 
Speciale bringt die Kerzenspenden der Fürsten – unter anderem von Friedrich II. – 
mit weltlicher Autorität zusammen.120 Das Medium der Rolle wurde nicht nur mit 
der Verkündigung der christlichen Heilslehre assoziiert, es symbolisierte darüber 
hinaus rechtskräftige Akte (vgl. Abb. 10) und hatte administrative Konnotationen. 
So hat das Brebion von Reggio – eine Inventarliste, die die Steuereinnahmen aus der 
Maulbeerbaum-Produktion der byzantinischen Stadt Reggio di Calabria für das Jahr 
1060 festhält – die Form einer Rolle. Das Medium scheint für die Verwaltung weltlicher 
Besitztümer keine Ausnahme gewesen zu sein; der Text des Brebion selbst erwähnt 
zwei weitere, ähnliche Rollen, in denen die Einnahmen aus dem Getreidehandel 
(agrarion) und der Weinproduktion (tryge) registriert wurden.121

	115	 Deshman, Warmund Sacramentary. Oppenheimer und Nordenfalk verbanden diese zwei 
Behälter in den Darstellungen der Taufe Christi mit der Doppelnatur Christi, ebd., S. 16. Vgl. 
dazu auch Mariaux, Warmond d’Ivrée.

	116	 Deshman, Warmund Sacramentary, S. 10.
	117	 Hoffmann, Taufsymbolik, S. 11–14.
	118	 An der Fassade: matthaeo apostolo et evangelistae patrono urbis robbertus dux 

romani imperii maximus triumphator de aerario peculiari, Pace, Cattedrale, S. 190 f.
	119	 Speciale, Liturgia, S. 193; Speciale, Immagini, S. 74.
	120	 Speciale, Immagini, S. 72.
	121	 Die elf Pergamentbögen sind auf dieselbe Art und Weise aneinandergenäht wie die der Exultet-

Rollen, Jacob, Rouleaux, S. 76 f.; vgl. dazu auch Guillou, Production, S. 92 f. 



5.2  Soziale Ordnungen  |  353 

Auch im Botenwesen waren Rollen von Bedeutung (vgl. Kap. 2.3.1). Exultet-Rollen 
sind – nicht zuletzt auch durch die zuletzt erscheinenden Miniaturen der weltlichen 
und geistlichen Herrscher – auch Medien politischer Kommunikation, wobei der 
Begriff in den letzten Jahren an Aktualität in den geisteswissenschaftlichen Diskur-
sen verloren hat.122 Sybille Krämer etwa diagnostiziert in der Gegenüberstellung 
von Kommunikations- und Wahrnehmungstheorien eine Bedeutungsverschiebung 
hin zu Letzteren „als [...] Theorie des Erscheinens“. „[N]icht mehr auf dem Sagen, 
sondern auf dem Zeigen liegt jetzt das Gewicht. Die Aufmerksamkeit hat sich also 
vom Kommunizieren auf das Wahrnehmen verschoben.“123 Dies wird in den aktuel-
len praxeologischen Ansätzen wie Löws Raumsoziologie ebenfalls deutlich. Dabei 
muss dem Wahrnehmungsbegriff keine gezielte Beeinflussung des Rezipierenden 
abgesprochen werden; die vorliegende Arbeit argumentiert ja gerade, dass Objekte 
im Hinblick auf eine bestimmte Wahrnehmung geschaffen wurden.

5.2.3	 Der entrollte Kosmos

In Bari – und nicht nur dort – konnten Exultet-Rollen somit als Stabilisatoren und 
Ausdruck der politischen und sozialen Ordnung fungiert haben. Gerade dort wurde 
wohl tatsächlich großer Wert auf die Sichtbarkeit der beiden letzten Miniaturen 
gelegt: Sie waren schon zu sehen, während der Diakon noch im Begriff war, das 
Bienenlob zu singen.124 Die weltlichen und geistlichen Herrscher wurden mit dem 
Text des Bienenlobs in Beziehung gesetzt; so eröffnet sich auf politisch-sozialer Ebene 
eine Verbindung der Darstellung der beiden byzantinischen Kaiser mit dem idealen 
Bienenstaat und einer Anspielung auf die ideale christliche Monarchie.125 Ikonogra-
fisch sind die Herrscherdarstellungen eng verflochten: Sie alle erscheinen frontal und 
statisch, der Bischof ist im Zentrum einer Dreiergruppe sogar etwas hervorgehoben. 
Auch die figürlichen Medaillons in den Zierleisten deuten auf die Einheit der beiden 
abschließenden Miniaturen. Insgesamt sechs Soldatenheilige begleiten die beiden 
Herrscherdarstellungen, die somit auf das Heer und die weltlichen Privilegien der 

	122	 Niklas Luhmann nahm dementsprechend eine Gegenüberstellung des Raums als Medium der 
Kommunikation vor, der sozial geprägt sei, während der „Raum als Medium der Wahrnehmung“ 
eher psychologisch funktioniere, Miggelbrink, Räume, S. 94.

	123	 Krämer, Plädoyer, S. 20. Wobei das Wahrnehmen ‚bipolar‘ verstanden wird, als „Wechselver-
hältnis zum einen zwischen Ereignis und Wahrnehmungsakt, zum anderen zwischen Akteur 
und Zuschauer, mithin zwischen Machen und Rezipieren angelegt ist, worin auch dessen 
inszenatorische Züge gründen“, ebd., S. 21. 

	124	 Die geistlichen Herrscher in Bari 1 sind sechs Zeilen vor dem Ende des Bienenlobs und des 
Beginns der Kommemorationen positioniert, Kelly, Exultet, S. 178 f.

	125	 Vgl. zur herrschaftlichen Konnotation des Bienenstaats Peil, Untersuchungen, S. 166–301. Die 
Biene wurde wiederum auch mit der Ecclesia assoziiert, u. a. von Athanasius, vgl. dazu Misch, 
Apis, S. 29.



354  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Fürsten verweisen.126 Penelope Mayo kommt deshalb für Bari 1 zu der Schlussfolge-
rung: „A more persuasive statement of the balance of power between local ecclesi-
astical and secular authorities is difficult to imagine.“127 

Den Täuflingen, die sich nach dem Taufritual in Prozession in das Kirchenschiff 
begaben und sich auf den Ambo und die Exultet-Rolle zubewegten, wurde durch die 
letzten Miniaturen die (ideale) gesellschaftliche Ordnung vor Augen geführt – entge-
gen der sozialen Nivellierung im liminalen Taufritual. Auch auf die Überzeitlichkeit 
der irdisch-himmlischen Ordnung verweist das Medium der Rolle samt seiner Bebil-
derung. Nicht nur die Gegenwart, auch die christliche Vergangenheit und Zukunft 
waren Teil des Rituals: Der Akt des Entrollens setzte den Gegenpol zum Jüngsten 
Gericht, bei dem das Firmament einem Rotulus gleich aufgerollt wurde. Die in der 
ersten Miniatur erscheinenden und im Exultet-Text besungenen hornblasenden Engel 
deuten ebenfalls auf diesen eschatologischen Moment.128

Der Exultet-Text ruft zum Einstimmen in den Engelsgesang auf; das gemeinsame 
Singen auf Erden einte jedoch nicht nur die irdische Gemeinschaft, sondern verband 
sie darüber hinaus mit der himmlischen, wie Abt Suger in der in Kapitel 4.2.3 zitierten 
Textstelle aus ‚De consecratione‘ nahelegt.129 Besonders deutlich wird diese inten-
dierte Analogie in zwei Miniaturen in Exultet Vat. lat. 3784. Die Engelsschar der 
angelica turba coelorum erscheint als Ansammlung frontal und statisch aufgereihter 
Flügelwesen; in den Händen tragen sie die sie kennzeichnenden Insignien wie Stäbe 
und sphaerae (Abb. 158). Die Darstellung des populus entspricht diesem Schema: 
Angeführt wird die Menge von drei Männern und zwei Frauen, hinter denen weitere 
Personen versammelt sind. Einige von ihnen tragen offensichtlich gedrehte oder 
gerollte Kerzen in den Händen (Abb. 159). Ikonografisch ähnelt die Darstellung der 
Versammlung der Frommen in der linken unteren Ecke des Jüngsten Gerichtes von 
Sant’Angelo in Formis, das ebenfalls in desiderianischer Zeit entstand (um 1080). 
Vorbilder lassen sich auch in byzantinischen Manuskripten wie dem Ms. Diony-
siou 587 vom Berg Athos (1058, fol. 123v) ausmachen.130 Es fällt auf, wie stark die 
himmlische und die irdische Schar in Vat. lat. 3784 ikonografisch gegenübergestellt 
werden. Die Miniaturen greifen damit offensichtlich das theologische Konzept auf, 
dass in der Liturgie weltliches und himmlisches Reich zusammenfallen sollten und 

	126	 Mercurius, Nestor, Theodorius und Demetrios, Lukas von Griechenland und Zosimus, Mayo, 
Borders, S. 44. Der Exultet-Text spricht das Heer auch an: memorare, Domine, famulorum tuorum 
imperatorum nostrorum illius et illis et cunctum exercitum eorum, vgl. Anhang 1.1.

	127	 Mayo, Vasa Sacra, S. 388.
	128	 Zchomelidse, Art, S. 42.
	129	 Qui omnes tam festui tam sollempniter, tam diuersi tam concorditer, tam propinqui tam hilariter 

ipsam altarium consecrationem missarum sollempnem celebrationem superius inferiusque pera-
gebant, ut ex ipsa sui consonantia et coherentia armonie grata melodia potius angelicus quam 
humanus concentus estimaretur, Suger, De consecratione, 605–610, nach Suger von Saint-Denis, 
Schriften, hg. v. Speer u. Binding, S. 248 f.; vgl. auch Neuheuser, Kirchweihbeschreibungen, 
S. 180 f.

	130	 Brenk, Vat. lat. 3784, S. 211; Cotsonis, Illustrations.



5.2  Soziale Ordnungen  |  355 

Abb. 158 | Engelsschar, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; Vatikanstadt, Bibliote-
ca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 216).

Abb. 159 | Populus, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; Vatikanstadt, Biblioteca 
Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 217).



356  |  5  Rollen der Gemeinschaft

der in der Kirche gefeierte Gottesdienst als Verweis auf die himmlische Liturgie galt.131 
Das gallikanische Praeconium paschale spricht diese Verbindung in der Anspielung 
auf den alttestamentlichen Auszug aus Ägypten an: „O wahrhaft glückselige Nacht, 
die die Ägypter beraubt und die Hebräer reich beschenkt hat! Nacht, in der Himmel 
und Erde verbunden werden!“132

„Die Vorstellung, dass die irdische Kirche in ihrer Messe direkt am himmlischen 
Kult teilnimmt und Christus als ihr Hohepriester fungiert, ist bereits in der Bibel 
angelegt (Hbr 12,22) und kann für das frühe Christentum als Gemeinplatz bezeich-
net werden.“133 Dem entsprechen viele mittelalterliche Beschreibungen von sakralen 
Räumen, die immer wieder die Verbindung zum Himmlischen Jerusalem oder zum 
Salomonischen Tempel suchen.134

Eine weitere überzeitliche und kosmologische Ebene legt in Bari 1 die Dar-
stellung der Windrose nahe. Die Bezüge der Miniatur zu Boethius’ Vorstellung der 
Sphärenmusik wurden in Kapitel 4.2.3 bereits erläutert, der kosmologische Aspekt 
wird aber auch durch die Ikonografie und Bezeichnung der Winde offensichtlich: 
Letztere entspricht der aus Isidors ‚Etymologien‘, zudem erscheinen Personifikationen 
der Winde oft in Zusammenhang mit mittelalterlichen Weltkarten, den sogenannten 
T-O-Karten.135 Die Winde umgeben in Bari 1 nicht die damals bekannte und ima-
ginierte Welt, sondern die Büste Christi – der damit gleichsam die christliche Welt 
repräsentiert. Verweise auf das Medium der Rolle könnten auch hier wieder greifbar 
werden, wenn sich in der Windrose um Christus als umbilicus mundi der christliche 
Kosmos entfaltet. Umgeben wird die Miniatur in den Zierleisten von den orthodoxen 
Kirchenvätern Johannes Chrysostomos, Basilius, Gregor von Nazianz und Nikolaus 
von Myra – Vermittler des christlichen Wissens.136

Die Exultet-Rolle Bari 1 führt im und nach dem Ritual auf mehreren Ebenen 
die himmlische und irdische Ordnung und Heilswelt vor Augen, die das Leben der 
Menschen strukturierte. Das Umdrehen der Bilder lässt sich ebenfalls aus dieser 
kosmologisch-universalistischen Idee erklären: Durch den Einbezug aller im Kir-
chenraum Anwesenden auf mehreren sensorialen Ebenen gelang die völlige Einheit 
von irdischer und himmlischer Welt. Das Medium der Rolle sowie die besondere 
Medialität der ersten Bareser Rolle trugen maßgeblich zum allumfassenden Anspruch 
der Liturgie bei – es wurde zum Vermittler par excellence.

	131	 Frese, Aktualpräsenz, S. 12.
	132	 O vere beata nox, quae expoliavit Aegyptios, ditavit Hebraeos! Nox, in qua terrenis caelestia 

iunguntur!, Zweck, Osterlobpreis, S. 34 f.
	133	 Ebd., S. 37.
	134	 Zum Zusammenhang von mentalen Bildern, Architektur und Erinnerung Wandhoff, Ekphra-

sis, S. 213; zur Evokation des Salomonischen Tempels in den Schriften von Abt Suger von 
Saint-Denis vgl. Büchsel, Materialpracht, S. 162 f. 

	135	 Germanidou, Rose, S. 104; Obrist, Diagramms, insb. S. 53 f.
	136	 Mayo, Borders, S. 43. 



5.2  Soziale Ordnungen  |  357 

Auftraggeber der Rollen
Bertaux beschrieb die Bedeutung der Windrose dahingehend bereits sehr treffend: 
„[L]e miniaturiste unit dans une même image le Créateur et la création“.137 Dem 
opifex wird die Bareser Exultet-Rolle in vollem Maße gerecht; unklar bleibt, wer 
hinter der Konzeption und Ausführung des Manuskriptes stand. Der Wunsch hin-
ter dem Auftrag, die Einheit der Gemeinde darzustellen und zu fördern, wurde auf 
verschiedenen Ebenen ersichtlich. Bereits an mehreren Stellen wurde argumentiert, 
dass die Herstellung der Rolle eng mit der Person des neu ernannten Erzbischofs 
Bisantius und mit dem Neubau der Bareser Kathedrale, die er 1034 in Angriff nahm, 
zusammenhängen könnte. Die Darstellung der beiden Kaiser erfüllte vermutlich den 
Zweck, das Jahr 1024/1025 zu evozieren, in dem Bisantius sowohl von byzantinischer 
Seite als auch vom römischen Papst die erzbischöflichen Würden verliehen bekam.138 

Auch in Bari verbinden sich somit bischöfliche Repräsentationsstrategien mit der 
Herstellung und Nutzung der Exultet-Rolle; bisher wurde nicht untersucht, inwiefern 
sich dies auch im Ritual und im Wahrnehmungsprozess der Rollen formulierte. Die 
liturgischen Quellen sind im Falle der Funktion des Bischofs in der Exultet-Liturgie 
nicht deutlich; in einigen Fällen muss er wohl die Osterkerze entzündet haben, doch 
war dies nicht zwingend (vgl. Kap. 2.1.3). Dabei führte er keineswegs eine unbe-
deutende Handlung aus, „sondern wandelt in diesem Moment die Wachskerze in 
den auferstandenen Christus um und ermöglicht das Mysterium“.139 In diesem Fall 
stand der Bischof während der Liturgie nahe der Kanzel, wie auch einige Exultet-
Miniaturen nahelegen (vgl. Abb. 89). Ein Verweis auf die Bedeutung des Bischofs 
in der Exultet-Liturgie mag auch in dem Manuskript aus Capua zu finden sein; der 
Bischof ist dort am Altar zu sehen, womöglich um den eucharistischen Aspekt des 
Entzündens der Osterkerze zu verdeutlichen (vgl. Abb. 52). In einigen Miniaturen, 
darunter der zu Fratres carissimi in Bari 1, erscheint der Bischof sitzend auf seinem 
Thron, der Kanzel und dem singenden Diakon gegenüber (vgl. Abb. 4c) oder hinter 
diesen (vgl. Abb. 2). Aus der Rekonstruktion der liturgischen Ausstattung der Bare-
ser Kathedrale und ihrer möglichen – und mit der Situation in Canosa di Puglia 
vergleichbaren – Disposition wurde offensichtlich, dass der Bischofsthron sich in 
diesen Fällen wohl tatsächlich schräg gegenüber der Kanzel, in der Nähe des Altars, 
befand. Hätte der Bischof von dort das Entfalten der Exultet-Rolle verfolgt, hätte 
er einen privilegierten Blick auf die Miniaturen bekommen. Inwiefern der Bischof 
dort jedoch während der Liturgie saß, auch wenn er die Kerze nicht entzündete, ist 
unsicher.140 Die ‚Ordines Romani‘ überliefern für die Evangelienlesung einen mit-
samt seinen Klerikern stehenden Bischof – bedingt durch eine allen „sichtbare[...] 

	137	 Bertaux, Art, S. 218.
	138	 Brenk, Committenza, S. 292; Cavallo, Rappresentazione, S. 396; Mayo, Vasa Sacra, S. 386 f.
	139	 Zchomelidse, Schriftrollen, S. 20. 
	140	 In dem bereits erwähnten Directorium aus Salerno wird beschrieben, wie der Bischof in der 

Osternacht ascendat sedem quo dicitur romana et primo pronunciet versus chorum, Salerno, 
Museo Diocesano, Ms. 7, f. 131v, und Ms. 5, f. 310r, nach Vaccaro, Manoscritto, S. 188. Es ist 



358  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Manifestation[...] der Ehrfurcht vor dem Evangelium.“141 Für die Exultet-Liturgie lässt 
sich die Position des Bischofs im Raum nicht mehr bestimmen. Die Miniaturen der 
Rotuli verweisen in den verschiedenen Arten der Darstellung auf unterschiedliche 
Aspekte seiner Funktion im Ritual – nie wird er jedoch als der alleinige Rezipient 
der Rollen oder Miniaturen gekennzeichnet.

Wie die vorliegende Arbeit deutlich machte, waren Exultet-Rollen jedoch weitaus 
mehr als ein „Medium bischöflicher Selbstrepräsentation“;142 die vielen Unterschiede 
und medialen Neuerungen von Bari 1 im Vergleich zu den beneventanischen Rollen 
führten zu neuen Bedeutungsebenen und Wahrnehmungsmöglichkeiten der Objekte 
in der Liturgie. Die neue Medialität führte zudem dazu, dass der Text zwar zuerst 
die geistlichen Herrscher kommemorierte, die weltlichen im Bild jedoch über diesen 
erschienen. Damit wurde der Situation Rechnung getragen, dass die Anerkennung 
des Bareser Erzbistums in erster Linie den byzantinischen Herrschern zu verdanken 
war; sie protegierten und legitimierten die Bareser Kleriker. Auch wenn lateinische 
mittelalterliche Quellen eine Feindschaft zwischen Bischof Bisantius und den byzanti-
nischen Machthabern nahelegen – in den Annales Barenses wird Bisantius als terribilis 
et sine metu contra omnes graecos stilisiert –,143 scheint dies keinesfalls der Realität 
entsprochen zu haben.144

Wer die Bareser Rolle in Auftrag gab, bleibt unbekannt. Es könnte sich dabei um 
Erzbischof Bisantius selbst oder einen seiner Nachfolger im Amt gehandelt haben. 
So wurde das Beneventaner Benediktionale von Erzbischof Landulf  I. in Auftrag 
gegeben, wie das Lobgedicht am Ende zu seinen Ehren enthüllt: „Und vielleicht 
fragst Du nach dem Autor, der dies zu ordnen befahl. Wenn Du diese Lieder liest, 
werden sie selbst Dir den Namen nennen: der ehrenwerte Bischof Landulf, wer 
anderer heiliger als er.“145 Ebenso könnte ein Bisantius nahestehender oder bedeu-
tender Kleriker als Auftraggeber des Manuskriptes fungiert haben, wie der Fall von 
Vat. lat. 9820 nahelegt: Die Dedikationsdarstellung des Iohannes presbiter et prae-
positus mag dort auf die Stiftungssituation verweisen; Johannes war Vorsteher des 
Beneventaner Klosters San Pietro extra muros. Da als Vorgängerobjekte von Bari 1 
nur die beneventanischen Rollen bekannt sind, ist es möglich, dass Beziehungen 
der Beneventaner und der Bareser Diözese zu einer Nachahmung und Adaption der 

nicht klar, in welchem liturgischen Moment der Osternacht dies geschah; zudem befand sich 
der Bischofsthron in Salerno an der Apsisstirnwand.

	141	 Ordines Romani § 36, Heinzer, Inszenierung, S. 50.
	142	 Belting, Malerei, S. 153; Brenk, Benedizionale, S. 89; Kelly, Exultet, S. 199; Zchomelidse, 

Schriftrollen, S. 12. Auch die Mediengenese weist auf einen bischöflichen Kontext. So ist die 
Rollenform für die Bischofsinvestitur und für Pontifikale schon vor dem 10. Jh. belegt, vgl. 
Kap. 2.3.3.

	143	 Belli D’Elia, Radici, S. 197. 
	144	 Von Falkenhausen, Untersuchungen, S. 153–156.
	145	 Forsit et auctorem queris, qui comere iussit, / Carmina si legeris, nomenq[ue] ascomodat ipsa: 

Egregius presul Landolfus sanctior alter, Transkription nach Belting, Malerei, S. 153, Übers. 
Zchomelidse, Schriftrollen, S. 22, Anm. 29.



5.2  Soziale Ordnungen  |  359 

Manuskripte in Bari führten und dabei auch die den Aufträgen zugrunde liegenden 
Intentionen tradiert wurden.
Die Entstehungssituation von Vat. lat. 9820 deutet des Weiteren auf eine mögliche 
enge Beziehung von Auftraggeber und ausführendem Liturgen des Exultet-Gesangs: 
Womöglich vollzog Johannes selbst als Vorsteher des Klosters die Liturgie vom Ambo 
aus. Ausführende Liturgen konnten auch die Verfertiger der Rollen gewesen sein, 
wie das Beispiel des Hugo Pictor aus Jumièges und einzelne Aspekte des Herstel-
lungsprozesses der süditalienischen Rollen nahelegten (vgl. Kap. 2.2.2). Legner iden-
tifiziert die Überreichenden zwar meist mit jenen, die geschrieben haben; so erschei-
nen auf der Widmungsseite an den Erzbischof im ‚Codex Egberti‘ (985–999) etwa die 
beiden Schreiber Kerald und Heribert (Abb. 160).146 Doch ist diese eindeutige Zuord-
nung im Falle der semantisch mehrfach aufgeladenen Exultet-Rollen nicht auszuma-
chen. Zudem erscheinen Dedikationsbilder oft am Ende eines Manuskriptes – auch 
mit der Bitte der Schreiberinnen und Schreiber um Aufnahme in Fürbitten.147 Erstaun-
licherweise ist dies auch in einigen Exultet-Rollen der Fall, wo die Medialität des 

	146	 Legner, Artifex, S. 237; Trier, Stadtbibliothek, Ms. 24, fol. 1v.
	147	 Alexander, Illuminators, S. 9; Reudenbach, Künstlermönche.

Abb. 160 | Widmungsseite, 
,Codex Egberti‘, 985/999; 
Trier, Stadtarchiv, Ms. 24, fol. 2r 
(Wissenschaftliche Bibliothek 
der Stadt Trier / Stadtarchiv Trier, 
Anja Runkel).



360  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Objektes dazu führte, dass die letzten Pergamentbögen besonders prominent an der 
Kanzel inszeniert und rezipiert wurden. Zu finden ist das Phänomen in Vat. lat. 9820 – 
das jedoch im Herstellungsmoment Text und Bild in dieselbe Richtung ausrichtete; 
mit der letzten Miniatur gingen ursprünglich somit nicht diese starken Bedeutungs-
zuschreibungen einher – sowie in Montecassino 2, das um 1105/1110 womöglich in 
Sorrent entstand. Dort überreicht auf dem letzten Bogen ein mit Bonifacius diaconus 
bezeichneter Kleriker dem thronenden Christus in einer Mandorla die Schriftrolle 
(vgl. Abb. 26).148 Durch das Umdrehen der Bilder erscheint diese Miniatur oberhalb 
der weltlichen und geistlichen Herrscher, womit sich Bonifacius hier besonders 
sichtbar darstellte oder darstellen ließ.

Es muss offenbleiben, inwiefern sich Ausführende derart prominent inszenieren 
konnten, oder ob die Existenz dieser Miniatur vielmehr ein Hinweis darauf ist, dass 
sich hier ein Auftraggeber besonders den Gebeten der Gläubigen empfehlen wollte. 
In beiden Fällen wäre es somit möglich gewesen, dass der singende Diakon am Ende 
der Exultet-Liturgie sich selbst und seine memoria besingt – wenn auch nur im Bild. 

In der Dedikationsdarstellung konnte besondere Devotion zum Ausdruck kom-
men, aber auch Prestigedenken: Wer einen Auftrag erteilte, musste die materiellen 
Mittel aufbringen, ein derartig kostbares und fast monumentales Objekt zu finanzieren. 
Die Verwendung teurer Materialien wie Gold und Lapislazuli, aber auch die große 
Menge an Pergament, die zur Herstellung der Rollen gebraucht wurden, bedingten 
den materiellen Wert des Objektes maßgeblich.149 Die tatsächlichen Kosten der Manu-
skriptproduktion sind bis ins 13./14. Jahrhundert ungewiss, da nur wenige Verträge 
überliefert sind. Im Falle eines Missales, das in den Jahren zwischen 1383 und 1387 
für den Abt von Westminster angefertigt wurde, betrugen die Kosten allein für die 
Anfertigung der Initialen jedoch bereits mehr als die Hälfte der Ausgaben.150 Kelly 
äußerte mehrmals die Meinung, der Wunsch nach einem kostbaren Objekt sei der 
einzige Grund, weshalb man Exultet-Rollen illuminierte; er gesteht den Bildern somit 
allein materiellen Wert zu.151 Die Bilder spielten ihm zufolge in und für die Liturgie 
keine Rolle, auch sei die „narrative consistency [...] secondary to the gesture, the idea, 
the pleasing result“.152 Brenk und Cavallo legen ebenfalls einen starken Fokus auf 
die ihrer Meinung nach hauptsächlich materiell bereichernde und prestigeträchtige 
Funktion der Bilder, welche damit vor allem der Demonstration von Macht und 
Reichtum dienen würden.153

	148	 Orofino, Montecassino 2, S. 380.
	149	 Darin unterschieden sich süditalienische Exultet-Rollen etwa auch von orthodoxen liturgischen 

Rollen; Letztere waren um einiges schmaler und viel spärlicher bebildert.
	150	 Alexander, Illuminators, S. 36.
	151	 Kelly, Exultet, S. 184.
	152	 Ebd., S. 181, 194–196; Kelly, Cerimonia, S. 19.
	153	 Bari 1 sei Cavallo zufolge von Erzbischof Bisantius selbst gestiftet worden, „come status symbol 

della sua carica“, Cavallo, Cantare, S. 57; vgl. Cavallo, Rotoli, S. 396.



5.2  Soziale Ordnungen  |  361 

(Weiter-)Entwicklungen eines Mediums
Sicher waren die Manuskripte kostbare Objekte, die die Domschätze bereicherten. 
Zudem bedingte das Material die Rezeption; gerade im Falle von teuren Farben wie 
Gold und Lapislazuli waren mit der Kostbarkeit des Pigmentes auch sakrale Seman-
tiken verwoben (vgl. dazu Kap. 4.1.2). Womöglich rezipierten viele Gläubige, die dem 
Ritual von weiter hinten im Kirchenraum folgten und weder Text noch Bild erkennen 
konnten, die Rollen durch das Aufschimmern der goldenen und farbigen Stellen primär 
als luxuriöse Oberflächen. Die Bilder trugen zur Kostbarkeit der Exultet-Rollen bei, 
waren aber nicht der ausschlaggebende Punkt der Ausstattung. Allein durch ihren 
materiellen Wert ist das Umdrehen der Bilder in Bari 1 nicht zu erklären; ebenso wenig 
die Entwicklungen, die das Medium in den folgenden Jahrzehnten und Jahrhunderten 
in Süditalien nahm. Anhand späterer Rollen, aber auch der langen Verwendung einiger 
Exemplare, soll abschließend ein Ausblick auf die Potenziale, die die Miniaturen und 
ihr Medium entwickelten – oder auch nicht – geworfen werden.

In den Beneventaner Rollen weisen Bild und Text in dieselbe Richtung, vor allem 
im Pontifikale erscheinen die Miniaturen mehr als Kommentare zum Text – als ob sie 
jenen, die sie lasen oder in der Liturgie nutzten, den Inhalt des Textes auch bildlich 
vor Augen führen wollten. In diesen Fällen scheint sich das Medium nur bedingt an 
ein größeres Publikum gewandt zu haben; auch das Lobgedicht auf Landulf am Ende 
des Benediktionale wendet sich an nur eine lesende Person.154 Vat. lat. 9820 unter-
scheidet sich von den ersten beiden Rollen auch dadurch, dass hier die Miniaturen 
viel mehr Raum auf der Rolle einnehmen. In dem Moment, in dem die Konzepteure 
von Bari 1 die Bilder umdrehten, führten sie die neue Aufmerksamkeit für das Bild 
fort, beschränkten jedoch die Anzahl der Miniaturen. Womöglich hängt dies mit 
einem Willen zusammen, die Miniaturen den Laien zu widmen: Durch die Konzen-
tration auf einige wenige zentrale Aussagen wurden die Rezipierenden nicht visuell 
überfordert.155 

Cavallo stellte die interessante These auf, dass die Exultet-Rollen mit der Zeit 
immer mehr mit ihren Bildern assoziiert und diese letztendlich auch ihr ‚Daseinszweck‘ 
wurden – und somit das Geheimnis ihres Erfolges.156 Eine Rolle, die diese Idee beson-
ders stützt, ist die zur Mitte des 13. Jahrhunderts in Salerno produzierte. Sie besteht 
allein aus Bildern und bis heute wird in der Kunstgeschichtsschreibung kontrovers 
diskutiert, ob sich zwischen diesen überhaupt jemals Textabschnitte befanden. Pro 
Bogen finden sich jeweils zwei Miniaturen; kein einziger Bogen weist Spuren späterer 

	154	 Es ist unklar, ob das Gedicht auch in der Liturgie verlesen wurde und dann ähnlich einer Kom-
memoration funktioniert haben könnte oder ob sich hier weitere Nutzungskontexte der Rolle 
auch außerhalb der Liturgie andeuten. So hätten die Rollen im Domschatz tatsächlich mehr 
als Prestigeobjekte des Bischofs fungiert, die man eventuell herausholte, um sie Besuchern 
des Schatzes zu zeigen, vgl. auch Zchomelidse, Schriftrollen, S. 15.

	155	 Cavallo, Cantare, S. 57. 
	156	 Ebd., S. 58.



362  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Beschneidungen auf.157 Auch die Restaurierungsgeschichte gibt keine Hinweise dar-
auf, ob die Rolle auch den Text der Benedictio cerei enthielt. Die Initiale E wird zwar 
vom folgenden Text begleitet, ganz anders sieht dies jedoch für die Initiale V aus, ihr 
folgt auf demselben Bogen die Darstellung der Durchquerung des Roten Meeres 
(Abb. 161).158 Es handelt sich hier um die größten aller Exultet-Miniaturen, bedingt 
auch durch die Breite der Salernitaner Rolle von durchschnittlich 47 Zentimetern, 
was ebenfalls auf ein neues Bildverständnis im Kontext des Mediums deutet.159

Die Maße und der ungewöhnliche Bezug von Bild und Text – sofern dieser 
überhaupt vorhanden war – könnten auch durch die architektonischen Gegeben-
heiten geprägt gewesen sein. Die Salernitaner Kathedrale nimmt als eine der ersten 
und bedeutendsten herrschaftlichen Stiftungen Robert Guiscards außergewöhnliche 
Dimensionen ein.160 Darauf reagierte Ende des 12. Jahrhunderts auch die liturgische 
Ausstattung; die Salernitaner Sängerkanzel gehört zu den größten Kanzeln Süditaliens 
überhaupt. Auch deshalb musste die Exultet-Rolle dementsprechend groß sein, um 
aus der Ferne überhaupt als Objekt wahrgenommen zu werden.

Der Zusammenhang von Form und Oberflächengestaltung der Exultet-Rollen und 
dem Kirchenraum wird auch anhand des Beispiels Bari 3 deutlich. Das Manuskript 
entstand ebenfalls in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts und unterscheidet sich 
von den beiden lokalen Vorgängerobjekten deutlich. Bari 3 wurde auf einer älteren 
Rolle niedergeschrieben, deren griechischer Text aus dem 11. Jahrhundert zuvor ent-
fernt worden war.161 Die Rolle weist keine Bilder auf und steht Salerno damit konträr 
gegenüber: In Bari wurden die Miniaturen überhaupt nicht mehr mit dem Medium 
assoziiert. Womöglich hängt auch dies mit dem umgebenden liturgischen Raum 
zusammen. Bari 3 entstand für den Neubau der Kathedrale nach den Zerstörungen 
der Truppen Wilhelms I. im Jahr 1156. Die Bisantius-Kathedrale wurde damals fast 
völlig verwüstet, nur die Grundmauern wurden offenbar für das heutige Langhaus 
genutzt. Der gesamte Ostabschluss des Neubaus orientiert sich an der Basilika von 
San Nicola,162 vermutlich ging damit die Verlängerung der Kathedrale einher. Die 
Sichtbarkeit der Bilder wurde im Bareser Neubau durch die monumentalen Dimen-
sionen des Kirchenraums stark eingeschränkt, weshalb man eventuell ganz auf sie 
verzichtete.163 

	157	 Der Rotulus ist nicht in Rollenform erhalten, jeder Bogen ist einzeln in einem Schaukasten im 
Museo Diocesano von Salerno ausgestellt. Vgl. auch d’Aniello, Salerno.

	158	 Zanichelli, Codici, S. 48–60, zur Frage des Texts vgl. S. 54.
	159	 Dies träfe umso mehr zu, falls sich Bögen mit Miniaturen und Bögen mit Text abgewechselt 

hätten.
	160	 Becker, Dom von Salerno, S. 105–140.
	161	 Der Text konnte nur mithilfe von Röntgenuntersuchungen sichtbar gemacht werden, Magistrale, 

Bari 3, S. 409.
	162	 Kappel, San Nicola, S. 156–184.
	163	 Möglich ist aber auch ein Verzicht aus Kostengründen, wie man ja auch eine ältere Rolle 

wiederverwendete.



5.2  Soziale Ordnungen  |  363 

Abb. 161 | Initiale V und Durchquerung des Roten Meeres, Exultet-Rolle, Mitte 13. Jahr-
hundert, Salerno; Salerno, Museo Diocesano, Exultet (Museo Diocesano San Matteo, 
Salerno).



364  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Die immer größer werdenden Kirchenbauten hatten auch auf akustischer Ebene 
Auswirkungen: 

Gothic churches have much larger volumes, especially because of their 
height and their greater spatial complexity (mostly due to lateral cha-
pels and thick pillars). These elements determine a considerable lack of 
early reflections with high μ values (average 0.35) compared to the other 
styles.164

Dies führte in gotischen Kathedralen dazu, dass der Altarbereich von einem weiter 
in den Raum gezogenen Chorabschluss überfangen wurde, der den Schall besser 
sammeln und streuen konnte;165 im Falle der späteren apulischen Kirchen geschah 
dies nicht. Im neuen Bareser Kathedralraum war somit nicht nur die Sichtbarkeit der 
Exultet-Rolle und des Rituals eingeschränkt, auch die Hörbarkeit des Gesangs war 
vermutlich erschwert und nicht mit der Akustik des Bisantius-Baus vergleichbar.166 
Einer ‚traditionellen‘ Gestaltung des Rotulus stand im Falle von Bari 3 und dem Exultet 
aus Salerno der architektonische Raum und dessen Ausstattung entgegen, weshalb 
neue Medialitäten entwickelt wurden.

In Bari hatten Exultet-Rollen – trotz des großen Erfolges von Bari 1 – auf Dauer 
keine Zukunft; unter den Normannen scheint das Medium keine Durchschlagskraft 
mehr gehabt zu haben. Die Aktualisierungen von Bari 1 reichen bis in die frühe nor-
mannische Zeit; aus dieser Periode stammen auch die längsten schriftlichen Hinzu-
fügungen. Man erkannte zunächst also durchaus das repräsentativ-legitimatorische 
Potenzial des Mediums. Möglicherweise stammen aus dieser Zeit auch die Überma-
lungen, die während der Restaurierung festgestellt wurden.167 Der gute Erhaltungszu-
stand dieser Übermalungen deutet jedoch darauf, dass die Rolle nach dieser bildlichen 
Aktualisierung nicht mehr lange genutzt wurde.

Bari 2 muss kurz nach der normannischen Eroberung entstanden sein; die Her-
stellung dieser Rolle weist darauf hin, dass die normannischen Herrscher das Medium 
zunächst auch weiterhin nutzen wollten. Zur Fertigung eines neuen Objektes muss 
auch der Umstand der Darstellung der beiden byzantinischen Herrscher auf dem 
letzten Bogen von Bari 1 beigetragen haben. Inszenierten sich die Normannen dort 
noch in einer Herrschaftslinie mit den byzantinischen Kaisern, scheint dies einige 
Jahre später nicht mehr passend gewesen zu sein. Bari 2 dokumentiert somit den 

	164	 Berardi, Cirillo u. Martellotta, Analysis, S. 1843 f.
	165	 Ich danke auch an dieser Stelle Ettore Cirillo für das Gespräch über diese Ergebnisse seiner 

Forschung.
	166	 Die Bareser Kathedrale weist mit 5,3 Sekunden einen größeren Wert auf, obwohl sie kleiner als 

das Vorbild San Nicola ist, Cirillo u. Martellotta, Acoustics, S. 4. Je höher die Nachhallzeit 
ist, desto länger klingen Echos nach, was die Verständlichkeit des gesprochenen Wortes durch 
die klanglichen Überlagerungen beeinträchtigt. 

	167	 Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 100.



5.2  Soziale Ordnungen  |  365 

Übergang vom ‚byzantinischen‘ zum ‚normannischen‘ Medium: Stilistisch lassen 
sich große Unterschiede ausmachen, teilweise bezog man sich auf andere Bildtra-
ditionen, doch medial orientierte man sich noch sehr stark an Bari 1. Warum Bari 2 
nie vollendet wurde, bleibt jedoch offen. Möglicherweise fiel die Herstellung in 
eine Zeit, in der die Stadt von Unruhen in der Bevölkerung und Aufständen gegen 
die neuen Fürsten geprägt war.168 Es verwundert zudem, dass Bari 2 trotz seines 
wohl immer fragmentarischen Zustandes eine textliche Überarbeitung erfuhr: Der 
beneventanische Text wurde entfernt und durch den römischen ersetzt.169 Es muss 
offenbleiben, ob dies für eine liturgische Nutzung des Objektes geschah oder in 
einem archivarischen Kontext zu sehen ist. Gegen die liturgische Nutzung spricht 
die Unvollständigkeit des Textes; andererseits wurde Bari 1 wohl nicht bis zur Her-
stellung von Bari 3 genutzt. Bari 3 ist zudem ein Hinweis darauf, dass das Medium 
nie ganz an Bedeutung in der Stadt verlor, sonst hätte man diese dritte Rolle nicht 
angefertigt. Hier artikuliert sich ebenfalls eine Bedeutung des Mediums für die 
städtische Gemeinde, auch wenn diese im Falle Baris im 13. Jahrhundert nicht mehr 
mit den Miniaturen assoziiert wurde. 

Aus dem nachliturgischen, wohl archivarischen Nutzungskontext einiger Exul-
tet-Rollen dürfte unter anderem das Zusammennähen von Bari 1 und dem Bareser 
Benediktionale stammen.170 In dem Moment, in dem das Benediktionale mit der 
Exultet-Rolle verbunden war, hätte man die Rolle nicht mehr an der Kanzel hängen 
lassen können, da das Benediktionale für die Taufliturgie gebraucht wurde. Gegen 
eine Abnahme von der Kanzel und einen Transport zum Taufbecken des gesamten 
Rotulus spricht dessen extreme Unhandlichkeit. Viel deutet also darauf, dass die bei-
den Rollen erst zusammengenäht wurden, als sie bereits nicht mehr in der Liturgie 
verwendet wurden. Da die Kommemorationen im Bareser Benediktionale bis in die 
zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts reichen, könnte dies der Moment gewesen sein, 
in dem beide Rollen gemeinsam archiviert wurden.

Ebenfalls auf eine nachliturgische Verwendung einiger Rollen deuten die tituli 
unter den Miniaturen von Barb. lat. 592. Das Manuskript entstand unter desideriani-
scher Zeit in Montecassino, womöglich zur Feier der Erhebung des Abtes zum Papst, 
der den Namen Viktor III. annahm.171 Es ist nur als Fragment mit zehn Miniaturen 
erhalten, die wohl schon im 13. Jahrhundert farblich erneuert werden mussten. Etwa in 
derselben Zeit müssen auch die tituli und ystorie in Vulgärlatein hinzugefügt worden 
sein, die sich unter jeder Szene finden lassen. So liest man unter der Darstellung der 
Ecclesia etwa (vgl. Abb. 146): 

	168	 Houben, Normannen, S. 71 f. Die fehlenden Herrschaftsbilder am Ende von Bari 2 sind daher 
fast symptomatisch.

	169	 Kelly, Exultet, S. 76 f.
	170	 Magistrale, Benedizionale, S. 143.
	171	 Speciale, Liturgia, S. 193.



366  |  5  Rollen der Gemeinschaft

Hic figuratur la sancta matre ecclesia, la quale prega ipsu dyaconu che 
humelemente se alegre et facza grandi sollempitati una cum toto clero, perché 
ene adornata de splendori et si grande et belle lumera et questa. … mundus 
iste una dicta ecclesia se realegre con grandi canti et humili animi, perché ei 
nostru sengiore Christu triumphans che ane destructi li legami dela impia 
morte.172

Hier wird nicht nur die Miniatur bezüglich ihres Bildinhaltes beschrieben, sondern 
darüber hinaus erklärt, warum (perché) man diese Feier in der erleuchteten Kirche 
vornahm. Unter dem Bienenlob wurde notiert (vgl. Abb. 138):

In ista parte se figuranu li api, li quali pascunu et essamanu et fau fillioli et 
melle, emperzò che per loro essercitiu et indoctrinamentu, non obstante loro 
parvitate de corpu, tamen per fortecze de mente componu unu purificatu 
magisteriu, nellu quale, visate le stasciuni dele tempora quando ymber cadit 
de celo, per sou pasciementu arrecha tal vianda che genera la cera, dela quale 
pura substantia se fa et sanctifica la columpna de deu, zo è lu ciriu.173

Die Kerze wird als columpna de deu beschrieben, der lateinische Exultet-Text somit 
paraphrasiert und bereichert. Es ist nicht klar, zu welchem Zweck dies geschah und 
wer die tituli in welchem – auch nicht-liturgischen – Kontext hätte lesen können. 
Eventuell sind die Ergänzungen ein Hinweis darauf, dass die Rolle samt ihrer Aus-
stattung Ende des 13. Jahrhunderts auch belehrende Funktion übernahm – oder die 
Miniaturen ohne zusätzliche Erklärung gar nicht mehr verstanden wurden.

	172	 Speciale, Barb. lat. 592, S. 236.
	173	 Ebd., S. 237.



367

Exultet-Rollen erfuhren im Laufe ihrer Nutzung immer wieder neue Bedeutungszu-
schreibungen, wie das Beispiel Barb. lat. 592 verdeutlichte. Auch die Salernitaner und 
die Pisaner Rolle wurden bis ins 18. oder 19. Jahrhundert verwendet und erlangten 
dabei identitätsstiftende Funktion.1 Nicht nur die unterschiedlichen Biografien der 
einzelnen Objekte, auch ihre Herstellungskontexte unterschieden sie in bedeutender 
Weise; jede Exultet-Rolle entstand aus einem präzisen, historischen und (kirchen-)
politischen Moment heraus, weshalb Gegenüberstellungen einzelner Objekte in die-
ser Arbeit mit Bedacht geschahen. Anhand der späteren Beispiele aus Gaeta etwa 
offenbarte sich, wie sich die Konnotationen der liturgischen Rollen von bischöflichen 
zu sozialen oder städtischen Aspekten hin verschoben, was wohl auch mit den erstar-
kenden Kommunen zusammenhing. Damit einher ging eine stärkere Aufmerksamkeit 
für die Rezeption im Bild, was auch auf die reale Betrachtungssituation und auf die 
in der Produktion angelegte, intendierte Wahrnehmung der Rollen verweisen mag. 
Die Medialität des Objektes – das Umdrehen der Bilder – trug hierzu maßgeblich bei. 

Obwohl in Bari 1 die Laien im Bild (noch) nicht erscheinen, ist hier allein die 
Idee, über die Ausrichtung der Bilder neue und erweiterte Rezeptionssituationen zu 
schaffen, wegweisend. Die Gläubigen wurden nun nicht mehr nur über den Gesang, 
sondern auch visuell am Ritual beteiligt. Die Funktionen des Bildes übersteigen somit 
bei Weitem die ihnen in der Exultet-Forschung bisher zugeschriebenen Fähigkeiten, 
die illiterati zu instruieren oder allein zur Wertsteigerung der Manuskripte beizutra-
gen. Durch ihre Performativität luden die Manuskripte die Gläubigen dazu ein, in das 
Heilsgeschehen einzutauchen und es durch memoria und compassio zu vergegenwär-
tigen. Zudem trugen sie maßgeblich zur Konstitution der christlichen Gemeinschaft 
und kollektiven Identität bei, auch wenn – oder gerade weil – sie nur in bestimmten 
liturgischen Momenten von allen zu erkennen waren. Die Miniaturen schufen die 
Verbindung zwischen Gläubigen und Liturgie, zwischen irdischem und himmlischem 
Raum, und konstituierten so auch liturgische und soziale Räume.

	1	 Calderoni Masetti, Fonseca u. Cavallo, Exultet, S. 15.

6	 Fazit

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


368  |  6  Fazit

Im Kontext des Taufrituals markierten vor allem die Bareser Rollen den Beginn 
des Eintritts eines jeden Gläubigen in die christliche Gemeinschaft. Durch die all-
jährliche Wiederholung des Rituals, das alljährliche Heraufbeschwören liturgischer 
und christologischer Vergangenheiten und die Projektion dieser Momente auch in 
die Zukunft materialisierten die Rollen auch christliche Zeitvorstellungen. Wie die 
vorliegende Untersuchung ergab, spielte das detailgenaue Erkennen der Miniaturen 
dabei eine untergeordnete Rolle. Während des Exultet-Rituals selbst waren die Bil-
der aufgrund architektonischer und skulpturaler Gegebenheiten nur eingeschränkt 
sichtbar – wobei hier von einer hierarchischen Staffelung der Wahrnehmung nach 
‚Klassen‘ oder Gesellschaftsschichten auszugehen ist. Nichtsdestoweniger konnten 
die Buchmalereien Wirkung über ihre Präsenz entfalten: Durch die Bewegung des 
Objektes und den enthüllenden Charakter der Exultet-Rollen waren sie auch aus der 
Ferne wahrnehmbar. Das Wissen um die Anwesenheit und die Inhalte der Bilder muss 
durch die alljährliche Wiederholung des Rituals sowie durch das Sprechen über die 
Bilder gegeben gewesen sein. 

Während des Gesangs des Exultet kam weiteren Sinnen Bedeutung zu: dem Hören 
und dem Riechen. Der Gesang selbst scheint – zumindest im Frühchristentum – nicht 
unumstritten gewesen zu sein. Augustinus thematisiert in den ‚Confessiones‘ anhand 
der Praxis des Psalmengesangs die Gefahr, die Gläubigen könnten mehr durch die 
Melodien als durch den Inhalt der Worte bewegt werden und so vom Glauben abge-
lenkt werden – ganz ähnlich, wie dies noch im 12. Jahrhundert für das Bild diskutiert 
wird.2 In beiden Fällen jedoch wird der ‚Kunst‘ eine Vermittlerfunktion zugestanden, 
die allen gleichermaßen und viel tiefgreifender den Weg zu Gott weisen könne.3 
Zudem wurde das gemeinsame Singen immer wieder als gemeinschaftsfördernd 
beschrieben, etwa von Amalarius von Metz.4 Ähnliches wird im Gesang des Exultet 
aufgerufen, wenn die Engel eingangs ihre Melodien anstimmen und die Gemeinde 
aufgerufen wird, in den Gesang einzustimmen, wobei die irdische und himmlische 
Einheit evoziert wird. Ähnlich wie bei teuren und seltenen Pigmenten wird auch im 
Geruch eine Verbindung von Semantiken mit materiellen Werten hergestellt. Durch 
die Verwendung in der Liturgie wurden die sonst nur einigen Wenigen zur Verfügung 
stehenden Wohlgerüche allen Gläubigen erfahrbar. Hiermit muss ein nivellierender, 
gemeinschaftsstiftender Moment einhergegangen sein, auch wenn dies heute nur noch 

	2	 Confessiones X, 33, nach Sears, Iconography, S. 27.
	3	 Auch Hrabanus Maurus zufolge ergreife der Gesang Gläubige viel emotionaler, vor allem, 

wenn er mit kunstvoller und „süßer“ Stimme ausgeführt werde: Nam in ipsis sanctis religiosus 
et ardentius moventur animi nostri ad flammam pietatis, cum cantatur, quam si non cantetur. 
Omnes enim affectus nostri pro sonorum diversitate vel novitate, nescio qua occulta familiaritate 
excitantur magis, cum suavi et artificiosa voce cantatur, Hrabanus Maurus, De institutione cle-
ricorum, hg. v. Zimpel, Übers. Petersen, Musical Notation, S. 11.

	4	 Im ‚Liber officialis‘ verdeutlicht er, dass die süße Harmonie der Engelsstimmen die Gläubigen 
versammeln konnte, Christus Filius Dei, qui elegit suos ante constitutionem mundi, ut essent 
sancti et immaculati, misit praecones in Veteri Testamento [ut de aliis taceam], qui suavitate ac 
modulatione vocis populum suum congregarent ad unius Deu cultum, Amalarius von Metz, Liber 
officialis, III, nach Petersen, Musical Notation, S. 5. 



6  Fazit  |  369 

schwer greifbar ist. Die Assoziation der brennenden Kerze und des schmelzenden 
Wachses mit dem Leib Christi führte dazu, dass die dabei entstehenden angenehmen 
Düfte mit der Opferung Christi und der Sakralität seines Körpers assoziiert wurden. 

Es wurde in der Arbeit offensichtlich, wie sehr die liturgische Erfahrung wäh-
rend des Gesangs des Exultet alle Sinne ansprach, und in welchem Maße die Exultet-
Rollen dieses multisensoriale Angebot bereicherten. In allen Fällen war das Materiale 
grundlegend für die sinnliche Wahrnehmung. Gesehen wurden die Rollen und ihre 
goldschimmernden und bunt leuchtenden Oberflächen sowie ihre Bewegungen im 
Raum von der Kanzel herab. Auf das Hören verwies indirekt die Verzeichnung von 
Schrift und Neumen, fassbar als Spuren von Tinte auf Pergament, die die Stimme und 
räumliche Bewegungen der Melodie einfingen. Vervielfältigt wurde der Schall durch 
das Echo, das die Architektur des Sakralbaus hervorrief. Gerochen wurden Wachs 
und Weihrauch, Salböl und frisch geschnittene Blumen im festlich geschmückten 
Kirchenraum. Wahrgenommen wurde ein intermediales Zusammenspiel von Materi-
alien und Medien, das den Raum als liturgisch definierte und eine Einheit der Objekte 
darin schuf. 

Die vorliegende Arbeit begriff den Raum als relational, als Gefüge zwischen 
Objekten und Personen, das durch Wahrnehmung konstituiert wurde. Hier stützte 
sie sich vornehmlich auf Martina Löws Raumsoziologie, da diese Wahrnehmung 
dezidiert als einen Aspekt des Handelns begreift. Liturgische Rituale und deren Effekte 
werden so Teil des Beziehungsgeflechtes zwischen Objekten und Personen. Für die 
Untersuchung des Raums wurden auf Löws Vorschlag hin sowohl Verknüpfungen als 
auch die verknüpfenden Elemente betrachtet; materiale und immaterielle Aspekte von 
Architektur, Skulptur und Exultet-Rollen wurden so greifbar. Die vorliegende Unter-
suchung ergab, dass diese sich gegenseitig in intermedialen Bezügen kommentierten, 
was besonders in den Ausstattungsgegenständen der Acceptus-Werkstatt, aber auch 
in der Gegenüberstellung von gemaltem und gebautem Raum offensichtlich wurde. 

Überträgt man sozialwissenschaftliche Methoden auf geisteswissenschaftliche 
Fragestellungen, können soziale Aspekte besser umrissen werden. Die vorliegende 
Arbeit begriff die vornehmlich sakral konnotierten Exultet-Rollen auch als soziale 
Objekte, deren Bedeutungen für die jeweilige lokale Gemeinschaft oft über Jahr-
hunderte, wie die Beispiele aus Salerno und Pisa zeigten, tradiert wurden. Auch die 
Performativität der liturgischen Darstellungen wies auf die große Bedeutung der 
Miniaturen zur Konstitution sozialer Räume. Sie verknüpften Bild / Objekt und Raum, 
aber auch die Gläubigen.

Die soziale Komponente der Exultet-Rollen entfaltet sich auf weiteren Ebenen. 
Im Unterschied zu Codices, deren Format und Gebrauch in den meisten Fällen nur 
die detailgenaue visuelle Rezeption durch eine betrachtende Person ermöglichte, 
wandte sich Bari 1 mit den Miniaturen an die gesamte Gemeinde. Die Person, die 
den Codex las, begab sich allein in den Raum des Buches, verfolgte allein den Pfad, 
den die Buchseiten und das Blättern ihr vorgaben. Die Rollen – und vor allem die 
Exultet-Rollen, die Bild und Text kopfüber zueinander positionierten – sind auf ein 
gemeinsames ‚Beschreiten‘ der Pergamentoberfläche ausgerichtet; der Raum in der 



370  |  6  Fazit

Rolle wird gemeinsam rezipiert – wie die Rolle im Raum. Die Objekte selbst kom-
mentieren dies nicht zuletzt auch werkimmanent, in der Wiedergabe des liturgischen 
Raumes während der Evokation der Fratres carissimi. 

Durch die übergreifende Analyse von produktions- und rezeptionsästhetischen 
Aspekten der Exultet-Rollen konnte die vorliegende Arbeit die liturgischen Objekte 
zusammen mit ihrem funktionalen und räumlichen Kontext untersuchen. Ausgehend 
von der Materialität der Rollen wurden ihre medialen Besonderheiten offenbar, die 
wiederum grundlegend für die Rezeption während des Rituals waren. Gerade die erste 
Bareser Exultet-Rolle, die um 1025 in einem lokalen Skriptorium entstand, bezog durch 
die neuartige Bild-Text-Komposition visuell einen größeren Personenkreis mit ein, als 
dies bisher liturgische Rollen oder Codices vermocht hatten. Mediale Fragen konnten 
aber nicht nur die Rollen selbst betreffen, sondern mussten ebenso den umgebenden 
materialen Kirchenraum thematisieren. Durch seine gemalte Darstellung in den 
Exultet-Rollen selbst bieten die Objekte die einmalige Möglichkeit zu einer performa-
tiven und multisensorialen Deutung. Die Multisensorialität wiederum konstituierte 
einen liturgisch-sozialen Raum, der die auch soziale Bedeutung der Rollen erfahrbar 
werden lässt. Die süditalienischen Exultet-Rollen adressieren somit eine Vielzahl von 
aktuellen kunsthistorischen und geisteswissenschaftlichen Fragestellungen, die auch 
über die Objektgruppe hinaus relevant sind.



371

1.1	 Beneventanischer Text des Exultet (Vetus Itala)

Prolog
Exultet iam angelica turba coelorum, exultent divina mysteria, et pro tanti Regis victoria, 
tuba intonet salutaris. Gaudeat se tantis tellus inradiata fulgoribus, et aeterni Regis splen-
dore lustrata, totius orbis se sentiat amisisse caliginem. Laetetur et mater Ecclesia, tanti 
luminis adornata fulgore, et magnis populorum vocibus haec aula resultet. Quapropter 
adstantibus vobis, fratres carissimi, ad tam miram sancti huius luminis claritatem, una 
mecum, quaeso, Dei omnipotentis misericordiam invocate. Ut qui me non meis meritis, 
in levitarum numerum dignatus est adgregare, luminis sui gratiam infundens, Cerei 
huius laudem implere praecipiat. Per Dominum nostrom Jesum Christum Filium suum, 
viventem (?) secum atque regnantem in unitate Spiritus Sancti, Deum.
Per omnia saecula saeculorum. R. Amen.
Dominus vobiscum. R. Et cum spiritu tuo.
Sursum corda. R. Habemus ad Dominum.
Gratias agamus Domino Deo nostro. R. Dignum et iustum est.

Präfation
Vere quia dignum et iustum est ... per Christum Dominum nostrum. Qui nos ad noctem 
istam, non tenebrarum, sed luminis matrem, perducere dignatus est, in qua exorta est 
ab inferis in aeterna die resurrectio mortuorum. Solutis quippe nexibus, et calcato mortis 
aculeo, resurrexit a mortuis qui fuerat inter mortuos liber. Unde et nox ipsa, sidereo pro 
ecclesiarum ornati, cereorum splendore tanquam dies illuminata collucet, quia in eius 
matutino, resurgente Christo, mors occidit redemptorum et emersit vita credentium. 
Vere tu pretiosus es opifex, formator es omnium, cui qualitas in agendi non fuit officio, 
sed in sermonis imperio: qui ornatum habitum mundo, nec ad amplia dum quasi inops 
potentiae, nec ad ditandum quasi egenus gloriae condidisti. Totus ac plenus in te es; qui 
dum per virginea viscera mundo illaberis, virginitatem etiam creature commendas. Apes 
siquidem dum ore concipiunt, ore parturiunt; casto corpore, non foedo desiderio copu-
lantur; denique virginitatem servantes, posteritatem generant, sobole gaudent; matres 

Anhang 1
Liturgische Texte

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


372  |  Anhang 1: Liturgische Texte

dicuntur, intactae perdurant; filios generant, et viros non norunt. Flore utuntur coniuge, 
flore funguntur genere, flore domos instruunt, flore divitias convehunt, flore ceram 
conficiunt. O admirande apium fervor! Ad commune opus pacifica turba concurrunt, et 
operantibus plurimis, una augetur substantia. O invisibile artificium! 
Primo culmina pro fundamentis aedificant, et tam ponderosam mellis sarcinam pen-
dentibus domiciliis imponere non verentur. O virginitatis insignia, quae non possessori 
damna, sed sibi lucra convectant: auferunt quidem praedam, et cum praeda minime 
tollunt peccatum. Spoliant quidem florum cutem, et morsuum non annotant cicatri-
cem. Sed inter haec quae credimus, huius cerei gratiam praedicemus. Cuius odor suavis 
est, et flamma hilaris, non tetro odore arvina desudat, sed iucundissima suavitate; qui 
peregrinis non inficitur pigmentis, sed illuminatur Spiritu Sancto. Qui ut accensus pro-
prias corporis compages depascit, ita coagulatas lacrimas, in rivulos infundit guttarum. 
Quique semiusta membra ambroseo sanguine flavea vena distollit, habitum bibit ignis 
humorem. In huius autem cerei luminis corpore, te Omnipotens postulamus, ut supernae 
benedictionis munus accomodes. Et si quis hunc sumpserit adversus flabra ventorum, 
adversus spiritus procellarum, sit ei Domine singulare perfugium, sit murus ab hoste 
fidelibus. Salvum fac populum tuum, Domine, et benedic hereditatem tuam et, redeuntes 
ad festivitatem Paschae, per haec visibilibus et invisibilibus tuis iniantes, dum presentium 
usufruuntur, futurorum desidera accendantur, una cum beatissimo papa nostro illo et 
antistite nostro illo, sed et omnibus presbiteris, diaconibus, subdiaconibus cunctoque clero 
vel plebe; memorare, Domine, famulorum tuorum imperatorum nostrorum illius et illis 
et cunctum exercitum eorum et omnium circumadstantium.
R. Amen

Zitiert nach der Transkription von Hesbert, Antiphonale, S. 185–187 (nach dem Missale anti-
quum VI. 33 aus Benevent, den Fragmenten von Farfa und Vat. lat. 10673). Vgl. auch Cavallo, 
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 485 f.

Deutsche Übersetzung der Präfation
Wahrhaft und würdig und recht ist es, ... durch Christus unseren Herrn.
Der uns in Gnaden zu dieser Nacht geführt hat, zur Mutter nicht der Finsternis, son-
dern des Lichts; zu dieser Nacht, in der die Auferstehung der Toten von dem Reich 
des Todes in den immerwährenden Tag erstanden ist.
Als nämlich die Fesseln des Todes gelöst waren und sein Stachel niedergetreten war, 
stand der von den Toten auf, der unter allen Toten ohne Banden geblieben war. Erhellt 
durch den Kerzenglanz der Kirchen statt durch den Schmuck der Sterne, erstrahlt 
daher diese Nacht wie der helle Tag: Denn in der Morgenfrühe dieser Nacht, als 
Christus (von den Toten) auferstand, ging für die Erlösten der Tod zugrunde und 
stieg das Leben der Glaubenden empor.
Wahrhaft, du bist der prächtige Baumeister, du bist der Bildner aller Dinge; Du hast 
nicht durch die Mühsal der Tat, sondern durch die Macht deines Wortes alles geschaf-
fen. Du hast das wundervolle Prachtgewand für die Welt gewirkt, weder um deine 
Macht zu vermehren, weil machtlos, noch um an Ruhm reicher zu werden, weil des 



Anhang 1: Liturgische Texte  |  373 

Ruhmes bedürftig: voll und ganz ruhst du in dir. Du, der du einst durch den Schoß der 
Jungfrau in diese Welt kamst, übereignest die Jungfräulichkeit auch deinem Geschöpf.
Insofern nämlich die Bienen mit dem Munde empfangen, gebären sie auch mit dem 
Mund; mit keuschem Körper, nicht mit fleischlichem Verlangen vereinigen sie sich. 
Ihre Jungfräulichkeit bewahrend, bringen sie dennoch Nachkommen hervor und 
erfreuen sich an ihrer Brut. Mütter werden sie genannt, obwohl sie unberührt blei-
ben; Nachkommen bringen sie hervor und erkennen doch keinen Mann. Die Blüte 
haben sie zum Gatten, von der Blüte stammen sie ab; von der Blüte bauen sie ihre 
Häuser, von der Blüte sammeln sie ihren Reichtum, von der Blüte bilden sie Wachs. 
O wunderbarer Eifer der Bienen! Zum gemeinsamen Werk eilt von allen Seiten der 
friedliche Schwarm herbei und, da sehr viele arbeiten, wird vermehrt das gemein-
same Gut. O nicht zu durchschauende Kunstfertigkeit! Zuerst bauen sie das Dach 
als Fundament ihrer Häuser und scheuen sich nicht, so schwere Honiglast in die frei 
hängenden Bienenstöcke einzutragen. O Symbole der Jungfräulichkeit! Ihr bringt 
dem Besitzer nicht Schaden, sondern Gewinn: Wohl tragen die Bienen Beute weg, 
aber mit der Beute laden sie keineswegs die Schuld auf sich; wohl berauben sie die 
Blätter der Blüten, aber die Blüten bemerken die Bißstellen nicht.
Aber nun wollen wir unter dem, was wir aufgezählt haben, die Schönheit dieser Kerze 
verkünden: Ihr Duft ist lieblich und ihre Flamme heiter; nicht schmilzt ihr Wachs 
mit häßlichem Geruch, sondern mit angenehmster Süße. Sie wird nicht mit fremden 
Farbstoffen getränkt, sondern sie wird erleuchtet durch den Heiligen Geist. Wenn die 
Kerze entzündet ist und ihren zusammengesetzten, eigenen Leib verzehrt, so ergießt 
sie geronnene Tränen in tropfenförmigen Bächen. Labt sich das Feuer am flüssigen 
Wachs, so schwemmt das Wachs ihre halbverbrannten Glieder mit ambrosianischem 
Blut in goldgelber Ader hinweg.
Im lichthellen Körper dieser Kerze aber bitten wir dich, Allmächtiger, gewähre die 
Gabe himmlischen Segens: und wenn einer ein Stückchen von der Kerze gegen das 
Brausen der Winde, gegen das Toben der Stürme (mit nach Hause) genommen hat, 
Herr, sei jenem eine besondere Zuflucht, sei den Gläubigen eine Mauer gegen den 
Feind.
Steh deinem Volk bei, Herr, und segne dein Erbe: mögen alle zur (nächsten) Osterfeier 
wieder zurückkehren, weil sie durch die sichtbaren Gaben Verlangen nach deinen 
unsichtbaren Gaben haben, und mögen alle, während sie sich an den gegenwärti-
gen Gütern erfreuen, von der Sehnsucht nach deinem kommenden Reich entzündet 
werden. Zusammen mit unserem allerseligsten Papst N. und deinem Diener, unserem 
Bischof N., mit allen Priestern, Diakonen und dem gesamten Klerus und dem ganzen 
Volk. Gedenke, Herr, auch deines Dieners, unseres Kaisers N., und unseres Fürsten N., 
und ihres gesamten Heeres.
Der du lebst und regierst mit dem Vater in der Einheit des Heiligen Geistes jetzt und 
in alle Ewigkeit, Amen.

Übersetzung nach Zweck, Osterlobpreis, S. 231–235.



374  |  Anhang 1: Liturgische Texte

1.2	 Römischer Text des Exultet (Vulgata)

Prolog
Exultet iam angelica turba coelorum, exultent divina mysteria, et pro tanti Regis victoria, 
tuba intonet salutaris. Gaudeat se tantis tellus inradiata fulgoribus, et aeterni Regis splen-
dore lustrata, totius orbis se sentiat amisisse caliginem. Laetetur et mater Ecclesia, tanti 
luminis adornata fulgore, et magnis populorum vocibus haec aula resultet. Quapropter 
adstantibus vobis, fratres carissimi, ad tam miram sancti huius luminis claritatem, una 
mecum, quaeso, Dei omnipotentis misericordiam invocate. Ut qui me non meis meritis, 
in levitarum numerum dignatus est adgregare, luminis sui gratiam infundens, Cerei 
huius laudem implere praecipiat. Per Dominum nostrom Jesum Christum Filium suum, 
viventem (?) secum atque regnantem in unitate Spiritus Sancti, Deum.
Per omnia saecula saeculorum. R. Amen.
Dominus vobiscum. R. Et cum spiritu tuo.
Sursum corda. R. Habemus ad Dominum.
Gratias agamus Domino Deo nostro. R. Dignum et iustum est.

Präfation
Vere quia dignum et iustum est invisibilem Deum omnipotentem Patrem, Filiumque 
unigenitum Dominum nostrum Iesum Christum, toto cordis ac mentis adfectu et vocis 
ministerio personare, qui pro nobis aeterno Patri Adae debitum solvit, et veteris piaculi 
cautionem pio cruore detersit. Haec sunt enim festa paschalium, in quibus verus ille 
agnus occiditur eiusque sanguis postibus consecratur. Haec nox est in qua primum patres 
nostros, filius Israel, educens de Aegypto, Rubrum mare sicco vestigio transire fecisti. Haec 
igitur nox est, quae peccatorum tenebras columnae inluminatione purgavit. Haec nox 
est, quae hodie per universum mundum in Christo credentes, a vitiis saeculi segregatos 
et caligine peccatorum, reddit gratiae, sociat sanctitati. Haec nox est, in qua destructis 
vinculis mortis, Christus ab inferis victor ascendit. Nihil enim nobis nasci profuit, nisi 
redimi profuisset. O mira circa nos tuae pietatis dignatio! O inaestimabilis dilectio 
caritatis: ut servum redimeres, filium tradidisti! O certe necessarium Adae peccatum, 
quod Christi morte deletum est! O felix culpa, quae talem ac tantum meruit habere 
redemptorem! O beata nox, quae sola meruit scire tempus et horam in qua Christus ab 
inferis resurrexit. Haec nox est, de qua scriptum est: 
Et nox ut dies inluminabitur, et: Nox inluminatio mea in deliciis meis. Huius igitur san-
ctificatio noctis fugat scelera, culpas lavat et reddit innocentiam lapsis, maestis laetitiam; 
fugat odia, concordiam parat et curvat imperia.
In huius igitur noctis gratia, suscipe, sancte Pater, incensi huius sacrificium vesper-
tinum, quod tibi in hac cerei oblatione solemni, per ministrorum manus, de operibus 
apum, sacrosancta reddit Ecclesia. Sed iam columnae huius praeconia novimus, quam 
in honore Dei rutilans ignis accendit. Qui licet divisus in partes, mutuati luminis detri-
menta non novit: alitur liquantibus ceris quas in substantiam pretiosae huius lampadis 
apis mater eduxit. 



Anhang 1: Liturgische Texte  |  375 

Apis ceteris, quae subiecta sunt homini animantibus antecellit. Cum sit minima corporis 
parvitate, ingentes animos angusto versat in pectore, viribus imbecilla sed fortis ingenio. 
Haec explorata temporum vice, cum canitiem pruinosa hiberna posuerint, et glaciale 
senium verni temporis moderata deterserint, statim prodeundi ad laborem cura succedit; 
dispersaeque per agros, libratis paululum pinnibus, cruribus suspensis insidunt, prati ore 
legere flosculos; oneratis victualibus suis, ad castra remeant, ibique aliae inaestimabili 
arte cellulas tenaci glutino instruunt, aliae liquantia mella stipant, aliae vertunt flores 
in ceram, aliae ore natos fingunt, aliae collectis e foliis nectar includunt. 
O vere beata et mirabilis apis, cuius nec sexum masculi violant, foetus non quassant, 
nec filii destruunt castitatem; sicut sancta concepit virgo Maria, virgo peperit et virgo 
permansit. O vere beata nox, quae expoliavit Aegyptios, ditavit Hebraeos; nox in qua 
terrenis caelestia iunguntur. 
Oramus te, Domine, ut cereus iste, in honore nominis tui consecratus, ad noctis huius 
caliginem destruendam indeficiens perseveret. In odorem suavitatis acceptus, supernis 
luminaribus misceatur. Flammas eius Lucifer matutinus inveniat, ille inquam Lucifer 
qui nescit occasum; ille qui regressus ab inferis, humano generi serenus inluxit. Preca-
mur ergo te, Domine, ut nos famulos tuos, omnem clerum et devotissimum populum, 
una cum ..., quiete temporum concessa, in his paschalibus gaudiis, assidua protectione 
regere, gubernare et conservare digneris. Per eumdem Dominum nostrum Iesum Chri-
stum filium tuum qui tecum vivit et regnat in unitate Spiritus Sancti Deus per omnia 
saecula saeculorum.

Zitiert nach Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 483 f.

1.3	 Text des Bareser Benediktionale (Benedictio ignis et fontis)

Benedictio ignis novi in sancto sabbato quando vult diaconus ire ad cereum benedicendum.
Deus qui per filium tuum angularem scilicet lapidem caritatis tuis fidelibus ignem 

contulisti. productum e silice nostris profuturum usibus, novum hunc ignem ✝ sancti-
fica. et concede nobis ita per hec festa paschalia celestibus desideriis inflammari. ut 
ad perpetuam claritatem puris mentibus valeamus pertingere; per eundem dominum 
nostrum iesum christum.
Post completam benedictionem cerei dicatur hec oratio.

Domine deus pater omnipotens. exaudi nos lumen indeficiens. tu es sancte conditor 
omnium luminum ✝ benedic domine hoc lumen quod a te sanctificatum atque benedi-
ctum est. tu illuminasti omnem mundum. ut ab eo lumine accendamur et illuminemur 
igne caritatis tue. sicut igni illuminasti moysen. ita illumina corda nostra et sensus 
nostros. ut ad vitam eternam pervenire mereamur; per (sic).
Hac oratione dicta intingat pollicem episcopus in chrisma. et faciat crucem in ipso cereo. 
tunc procedit pontifex ad fontem. canunt clerici antiphonam hanc.

Omnes sitientes venite ad aquas querite dominum dum inveniri potest dicit dominus.
Venientes ad fontem incipit episcopus letanias.



376  |  Anhang 1: Liturgische Texte

Christe audi nos. Sancta maria or. Sancta dei genitrix. or. Sancta mater domini. or. 
Sancta regina celorum. or. Sancte michahel. or. Sancte gabriel. or. Sancte raphael. or. 
Sancte iohannes baptista. or. Omnes sancti dei. or. Christe audi nos.
Deinde legitur lectio.

Hec est hereditas. Tractus. Sicut cervus desiderat ad fontes aquarum. ita desiderat 
anima mea ad deum vivum. quando veniam et apparebo ante faciem dei.
Tunc presbiter decit. Oremus.

Omnipotens sempiterne deus. respice propitius ad devotionem populi renascentis. 
qui sicut cervus aquarum desiderat fontem. et concede propitius. ut fidei ipsius sitis 
baptismatis mysterio. animam corpusque sanctificet. per.
Deinde dicantur a duobus diaconibus hi versus.

Si quis cathecumenus est procedat. Si quis arrianus est procedat. Si quis hereticus 
est procedat. Si quis iudeus est procedat. Si quis paganus est procedat. Cui cura non est 
procedat.

Oremus. Omnipotens sempiterne deus. adesto magne pietatis tue mysteriis. adesto 
sacramentis. et ad creandos novos populos. quos tibi fons baptismatis parturit. spiri-
tum adoptionis emitte. ut quod humilitatis nostre gerendum est ministerio. tue virtutis 
impleatur effectu. Per dominum nostrum iesum christum. filium tuum. qui tecum vivit 
et regnat in unitate spiritus sancti deus. Per omnia secula seculorum R. Amen. Dominus 
vobiscum R. Et cum spiritu tuo. Sursum corda R. Habemus ad dominum. Gratias agamus 
domino deo nostro R. Dignum et iustum est.

Vere dignum et iustum est equum et salutare; Nos tibi semper et ubique gratias 
agere. domine sancte pater omnipotens eterne deus; Qui invisibili potentia sacramento-
rum tuorum mirabiliter operaris effectum. Et licet nos tantis mysteriis exequendis simus 
indigni. tu tamen gratie tue dona non deserens etiam an nostras preces aures tue pietatis 
inclina; Deus cuius spiritus super aquas inter ipsa mundi primordia ferebatur. ut iam tunc 
virtutem sanctificationis aquarum natura conciperet; Deus qui nocentis mundi crimina. 
per aquas abluens regenerationis speciem in ipsa diluvii effusione signasti. ut unius 
eiusdemque elementi mysterio. et finis esset vitiis. et origo virtutibus; Respice domine 
in faciem ecclesie tue. et multiplica in ea regenerationes tuas. qui gratie tue affluentis 
impetu letificas civitatem tuam. Fontemque baptismatis aperi. toto orbe terrarum genti-
bus innovandis. ut tue maiestatis imperio sumat unigeniti tui gratiam de spiritu sancto.
Hic aquam manu tange.

Qui hanc aquam regenerandis hominibus preparatam. archana sui luminis ammix-
tione fecundet; Ut ✝ sanctificatione concepta. ab immaculato divini fontis utero. in novam 
renatam creaturam progenies celestis emergat; et quos aut sexus in corpore. aut etas 
discernit in tempore. omnes in unam pariat gratia mater infantiam; Procul ✝ ergo huic 
iuvente te domine. omnis immundus spiritus abscedat. procul ✝ tota nequitia ✝ diabo-
lice fraudis absistat; Nihil hic loci habeat contrarie virtutis ammixtio. non insidiando 
circumvolet. non latendo subripiat. non inficiendo corrumpat.
Item manu tange.

Sit hec ✝ sancta et innocens creatura libera ab omni impugnatoris incursu. et totius 
nequitie purgata discessu; Sit fons ✝ vivus. aqua ✝ regenerans. unda ✝ purificans; Ut 



Anhang 1: Liturgische Texte  |  377 

omnes hoc lavacro salutifero diluendi. operante in eis spiritu sancto perfecte purgationis 
indulgentiam consequantur; Unde benedico ✝ te creatura aque per deum ✝ vivum. per 
deum ✝ sanctum. per deum ✝ qui te in principio ✝ verbo separavit ab arido cuius spi-
ritus super te ferebatur qui te fonte paradisi manare. et in quattuor fluminibus1 totam 
terram rigare precepit. qui te in deserto amaram suavitate indita fecit esse potabilem. 
et sitienti populo de petra produxit.
Hic aquam in quatuor partes manu divide.

Benedico ✝ te et per iesum christum filium eius unicum dominum nostrum. qui 
te in chana galilee signo ammriabili sua potentia convertit in vinum; Qui suis sanctis 
pedibus super te ambulavit. et a iohanne in iordane in te baptizatus est. qui te una cum 
sanguine de sanguine suo produxit. et discipulis suis iussit ut credentes in te baptizarent 
dicens. ite docete omnes gentes baptizantes eos in nomine ✝ patris et ✝ filii et ✝ spiritus 
sancti amen.
Hic legitur secundum lectio.

Hec nobis precepta servantibus. tu deus omnipotens clemens adest. tu benignus 
aspira. tu as semplices aquas tuo ore ✝ benedictio. ut preter naturalem emundationem. 
quam lavandis possunt adhibere corporibus sint etiam purificandis mentilus afficaces;
Hic mitte cereum in fontem. et insuffla in aquam tribus vicibus. et hoc dic de cantico.

Descendat in hac plenitudine fontis virtus spiritus tui2 totamque huius aque sub-
stantiam regenerandi fecundet effectu.3 Hic omnium peccatorum macule deleantur, hic 
natura ad imaginem tuam condita. et ad honorem sui retornata principii. cunctis vetu-
statis squaloribus emundetur; Ut omnis homo hoc sacramentum regenrationis ingressus. 
in vere innocentie novam infantiam renascatur; Per dominum nostrum iesum christum 
filium tuum qui venturus est iudicare vivos et mortuos et seculum per ignem. R. Amen.
Expleta benedictione fontis accipit episcopus chrisma. et fundit in cruce super ipsam 
aquam et dicat.

In nomine ✝ patris et ✝ filii et spiritus sancti R. Amen.
Tunc ipse pontifex suis manibus baptizet tres infantes. Deinde baptizent presbiteri.

Commixtio crismatis sanctificationis et olei unctionis. et aque baptismatis in nomine 
patris. Sanctificetur et fecundetur fons iste salutifero crismate in nomine patris e filii et 
spiritus sancti. Amen.

Zitiert nach Codex Diplomaticus Barensis 1, hg. v. Nitto de Rossi u. Nitti di Vito, S. 208–211.

	1	 Dazwischen erscheinen in gotischer Schrift die Worte hic dividat aquam ad hanc figuram.

	2	 Dazwischen hic insufflat ad hanc figuram.
	3	 Dazwischen hic tollatur cereus.





379

Das Verzeichnis der erhaltenen liturgischen Rollen Süditaliens – 28 Exultet-Rollen, zwei 
Benediktionalien und einem Pontifikale – basiert auf dem von Guglielmo Cavallo, 
Giulia Orofino und Oronzo Pecere herausgegebenen Ausstellungskatalog Exul-
tet. Rotoli liturgici del medioeveo meridionale von 1994. Da dort die grundlegenden 
Informationen und Literatur zu jeder Exultet-Rolle versammelt sind, wird an dieser 
Stelle auf ausführliche historische Kontextualisierungen und ikonologische Analysen 
verzichtet. Vielmehr ist das vorliegende Verzeichnis als Hilfeleistung zur Lektüre der 
vorliegenden Arbeit zu verstehen, in dem – soweit möglich – neben knappen Über-
legungen zu Datierung und Herstellungskontext auch Fragen des Materials und der 
Medialität aufgegriffen werden. Zudem findet sich jeweils eine Übersicht über die in 
den Rollen dargestellten Szenen.

Soweit bekannt, erfolgt die Reihenfolge der Einträge zunächst alphabetisch nach 
Herstellungsort und dann chronologisch, um lokale Entwicklungen nachvollziehbar zu 
machen. Bezüge zwischen verschiedenen Orten beziehungsweise Klöstern der Produk-
tion werden so zwar weniger ersichtlich, allerdings ist die Datierung und Zuordnung der 
einzelnen Rollen – an der sich bisher oft versucht wurde – auch nicht Ziel dieser Arbeit.

Bari

1)  Exultet Bari 1

Um 1025, Bari, 525 × 39,7 cm, Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano.
Literatur: Babudri, Exultet; Barracane, Exultet; Cavallo, Exultet Bari Troia; Falla  
Castelfranchi, Gioco; Germanidou, Rose; Magistrale, Bari 1; Mayo, Borders; 
Micunco, Exultet; Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari.
Abb. 4a–g, 11, 12.

Die acht Pergamentbögen mit dem Text des beneventanischen Praeconium paschale in 
82 Textzeilen mit adiastematischen Neumen (in campo aperto) sind noch in Rotulus-
Form erhalten und im Bareser Diözesanmuseum ausgestellt. Zur Datierung tragen 
die Kommemorationen, aber auch paläografische Vergleiche bei. Der Text und die 

Anhang 2
Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


380  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

elf Miniaturen werden an den beiden vertikalen Seiten von Zierleisten mit 48 Büsten 
von Heiligen, Bischöfen und Engeln in Medaillons gerahmt. Die Bilder erscheinen 
hier zum ersten Mal spiegelbildlich zum Text.

Dargestellt sind die Maiestas Domini, das Tetramorph, die Initiale E, die Tellus, 
die Fratres carissimi-Szene, die Initiale V, die Anastasis, eine Windrose, das Bienenlob 
sowie die spirituellen und weltlichen Herrscher. Ikonografisch und stilistisch sind 
große Ähnlichkeiten zu byzantinischen Manuskripten auszumachen.

2)  Benediktionale Bari

Um 1050 (?), Bari, 310 × 42 cm, Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano.
Literatur: Cavallo, Exultet Bari Troia; Magistrale, Benedizionale.
Abb. 142a–d.

Kurz nach dem ersten Bareser Exultet entstand dort eine weitere liturgische Rolle, eine 
Benedictio ignis et fontis. Sie besteht aus vier Pergamentbögen, die noch von den ursprüng-
lichen Pergamentbändern zusammengehalten werden. Am Ende des letzten Bogens sind 
die Stellen zu erkennen, wo der Rotulus mit dem Exultet Bari 1 verbunden war.

Der Erhaltungszustand ist gut, an einigen Stellen sind die Farben abgeplatzt und 
die Goldaufträge nur fragmentarisch erhalten. Die handwerkliche Qualität des Bene-
diktionale entspricht der von Bari 1, das Pergament wurde sehr sorgfältig vorbereitet 
und auf eine einheitliche Farbigkeit geachtet. Die horizontale Liniierung (im Abstand 
von jeweils 2 cm) ist an vielen Stellen noch gut zu erkennen. Musiknotation findet sich 
nur an einigen Stellen des Textes in beneventanischer Minuskel vom Bari-Typ. Bild 
und Text sind über Kopf ausgerichtet, was im rituellen Kontext wenig Sinn machte.

Das Layout ist dem von Bari 1 nachempfunden: Zierleisten mit Heiligenme-
daillons rahmen Text und Miniaturen an beiden Seiten. Vier Miniaturen zieren den 
Rotulus: eine Dedikationsszene in Kombination mit einer Deesis, die Taufprozession, 
die Weihe des Taufwassers und eine Maiestas Domini. 

3)  Exultet Bari 2

Um 1075, Bari, 399 × 32 cm, Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano.
Literatur: Barracane, Exultet; Cavallo, Exultet Bari Troia; Menozzi, Exultet.
Abb. 13a–f, 14, 19, 21.

Die zweite in Bari hergestellte Exultet-Rolle weist ebenfalls den Bari-Typ auf. Der 
ursprünglich beneventanische Text wurde Mitte des 13. Jahrhunderts durch den römi-
schen in gotischer Schrift ersetzt. Auch hier wurde für die sechs Pergamentbögen 
dickes und homogenes Pergament verwendet, das sorgfältig vorbereitet wurde. Zudem 
erscheinen an den beiden vertikalen Seiten die Einstichlöcher, die die Zeilenliniierung 
im Abstand von 2 cm vorgeben. Die Linien sind auch unter den Miniaturen zu erken-
nen. Der Erhaltungszustand ist trotz einer Restaurierung 1973 nicht besonders gut, 



Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  381 

die Farben sind an mehreren Stellen abgefallen und übermalt. Ursprünglich muss der 
Rotulus reich mit Gold verziert gewesen sein; die goldenen und farbigen Ausmalungen 
wurden jedoch nie vollendet, die letzten Pergamentbögen weisen nur Umrisszeichnun-
gen auf. Auch hier findet sich eine Ausrichtung der Miniaturen über Kopf. Keinerlei 
Ergänzungen können zu Datierung und Nutzung des Manuskriptes Auskunft geben.

Auch Bari 2 nimmt sich Bari 1 zum Vorbild. Zierleisten mit Heiligenmedaillons 
rahmen den Text, die V-Initiale in Ω-Form mit der Maiestas Domini unterscheidet 
sich von der in Bari 1 nur stilistisch. Das V verliert hier allerdings seinen Sinn, weil 
der Text dann mit Vere quia dignum einsetzt und das V wiederholt. Sieben Miniaturen 
schmücken den Text, von denen drei bereits vor dem Beginn des Gesangs erscheinen: 
die Taufe Christi, die Transfiguration und die Pfingstszene. Diesen folgen die Mater 
Ecclesia, die Fratres carissimi-Szene, Christus Pantokrator und das Bienenlob. Die 
Pantokrator-Szene bezieht sich auf die Textstelle des Vere tu es pretiosus opifex, die in 
Bari 1 von der Windrose begleitet wird. Durch die Ersetzung des beneventanischen 
Textes im 13. Jahrhundert passen Bild und Text beim folgenden Bienenlob nicht mehr 
zusammen, der Text beginnt erst weit nach dem Bild.

4)  Exultet Bari 3

Vermutl. 1. Hälfte des 13. Jh., Bari, 286,5 × 13 cm, Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano.
Literatur: Barracane, Exultet.
Abb. 15, 17.

Obwohl Bari 3 zu Beginn des 13. Jahrhunderts entstand, wurde hier keine gotische 
Schrift gewählt, sondern eine Spätform der beneventanischen Minuskel. 119 Schriftli-
nien gliedern den Text, von denen 118 eine Musiknotation aufweisen. Das Pergament 
ist nicht besonders kostbar, für die dritte Bareser Exultet-Rolle wurde ein orthodoxes 
liturgisches Manuskript wiederverwendet. Der Palimpsest-Charakter wird anhand 
der einleitenden Zierleiste offensichtlich, die für byzantinische und islamische Manu-
skripte typisch ist. Ultraviolettaufnahmen lassen am Rand Gesichter von Frauen und 
Männern mit griechischen Inschriften erkennen. Der Erhaltungszustand ist nicht 
besonders gut, es gibt keine mnemotischen Anmerkungen, die Hinweise auf die 
Nutzung geben könnten. Als einziger Schmuck fungieren die 51 Initialen in Schwarz 
und Rot, der Rotulus weist keine Malerei auf.

5)  Exultet Montecassino 1

11. Jh., Bari?, 69 × 27,1 cm, Montecassino, Archivio dell’Abbazia.
Abb. 127.

Von der Rolle hat sich nur ein Bogen mit 18 Schriftzeilen und einer Miniatur, der 
Geburtsszene und des Bienenlobs, erhalten. Der Erhaltungszustand ist nicht gut, 
die Farben sind stark ausgeblichen. Text und Bild sind über Kopf ausgerichtet. Die 



382  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

beneventanische Schrift weist Einflüsse des Bari-Typs auf, zudem ist der Text in der 
beneventanische Version des Praeconium paschale verfasst. All dies veranlasst Oro-
fino zu der vorsichtigen Annahme, diese Rolle könnte in Bari oder im Bareser Umland 
entstanden sein. Auf der Rückseite findet sich mit Bleistift der Vermerk Frammento 
di Exultet di S. Lorenzo del Piano (Amalfi).

Benevent

6)  Pontifikale Cas. 724 [B I 13] 1

Um 970, Benevent, 353 × 28 cm, Rom, Biblioteca Casanatense.
Literatur: Brenk, Pontificale; Zchomelidse, Schriftrollen.
Abb. 18, 46a, b.

Es handelt sich hier um die älteste erhaltene illuminierte liturgische Pergamentrolle 
aus Süditalien. Heute sind die fünf Pergamentbögen in getrenntem Zustand in einem 
Album aufbewahrt, die ursprüngliche Rollenform hat sich also nicht erhalten. Beim 
Schrifttypus handelt es sich um die für diese Zeit und für die Region typische bene-
ventanische Minuskel auf Liniierung. Entstanden ist die Rolle vermutlich in Benevent. 
Sowohl der Text als auch die Bilder haben sich, bis auf kleinere Farbabblätterungen 
und Verblassungen, gut erhalten. Schrift und Bild folgen derselben Ausrichtung. Ver-
mutlich wurde das Pontifikale gemeinsam mit dem Benediktionale von dem Neapoli-
taner Kardinal Girolamo Casanate in den 70er-Jahren des 17. Jahrhunderts erworben.

Auf dem Pergament erscheinen zehn Goldinitialen und 12 Szenen. Bei diesen 
handelt es sich um folgende: die Ordination der Ostiarier: Überreichen der Schlüssel, 
Ordination der Ostiarier: Weihe (hier liest der Bischof von einem Rotulus das Gebet 
Dominus vobiscum, et cum spiritu tuo. Oremus, in sono lectionis, der Rotulus wird 
aber horizontal verlesen, nicht vertikal), die Ordination der Lektoren: Überreichen 
der Codices, die Ordination der Lektoren: Weihe, die Ordination der Exorzisten: 
Überreichen der Texte mit dem Exorzismus (hier wieder in Form eines Rotulus), 
die Ordination der Akolythen: Überreichen des Kerzenständers und des Kruges, die 
Ordination der Subdiakone: Überreichen des Kelches, der Patene, des Kruges und des 
Weihrauchgefäßes (die Szene ist in zwei Handlungen aufgeteilt), die Ordination der 
Diakone: Einkleidung mit dem Orarium und Auferlegen der Hand zur Segnung, die 
Ordination der Priester: Aufstellung / Versammlung der Kandidaten, die Ordination 
der Priester: Einkleidung mit der Stola, die Ordination der Priester: Einkleidung mit 
der Kasel, die Ordination der Priester: Salbung der rechten Hand.

Die Miniaturen sind nicht vollständig farbig ausgemalt, auch wenn wichtige 
Objekte oder Personen, wie etwa der Bischof, immer wieder in denselben Farben 
erscheinen. Belting geht davon aus, dass nie geplant war, die Szenen zu kolorieren, 
Cavallo relativiert diese Aussage jedoch. Die Textstellen, auf die sich die Abbil-
dungen beziehen, erscheinen immer oberhalb der Szene. Im Fokus der Miniaturen 
stehen der leicht vergrößert dargestellte Bischof und seine Handlungen, die er stets 



Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  383 

nach rechts gerichtet ausführt. Ein rechteckiger Nimbus kennzeichnet ihn. Nicht 
nur Cavallo, auch Zchomelidse geht daher davon aus, dass die Rolle vor allem den 
neuen Status des Bischofs materiell und medial zur Schau stellen sollte. 969 wurde 
der Sitz in Benevent zum Erzbistum erhoben, erster Würdenträger war ein gewisser 
Landulf (957–982), dessen Name auch am Ende der Rolle in großen Goldbuchstaben 
erscheint – Landolfi episcopi sum.

7)  Benediktionale Cas. 724 [B I 13] 2

Nach 969, Benevent, 28 cm breit, Rom, Biblioteca Casanatense.
Literatur: Brenk, Benedizionale; Zchomelidse, Schriftrollen.
Abb. 47a, b.

Auch diese Rolle entstand für Bischolf Landulf I. von Benevent, vermutlich ebendort. 
Sie ist nicht in Rollenform erhalten, die acht Pergamentbögen werden einzeln 
aufbewahrt. Den kurzen Text illustrieren 13 Miniaturen, die jeweils vor dem Text 
erscheinen. Bild und Text folgen derselben Ausrichtung. Die Farben sind etwas aus-
geblichen, aber noch gut zu erkennen; die Miniaturen unterscheiden sich stilistisch 
von denen des Pontifikale.

Bei den 13 Miniaturen handelt es sich um folgende: Maiestas Domini, Ankunft 
der Prozession am Taufbecken, Initiale VD, Darstellung des spiritus super aquas, 
Vertreibung der spiriti immondi, Teilung von Erde und Wasser, Wunder der Wasser 
von Mara und das Quellwunder (Es 15,25 und Es 17,6), Hochzeit von Kana, Taufe 
Christi, Kreuzigung, Institution der Taufe (Mt 28.19), Darstellung des Bischofs, wie 
er die Osterkerze (?) in das Taufwasser senkt und dem anschließend, wie er auf das 
Taufwasser bläst (dabei hält er sein Gewand fest, damit es nicht ins Becken fällt). 
Abschließend folgt die Taufe der Kinder.
Ein Lobgedicht zu Ehren Landulfs schließt den Text ab:

Auricomas species, cernis quas lignea, lector, 
Ethereis rutilare modis brattheisq(ue) corucis, 
Intus si aspicies, candescunt lumine membra; 
Tramite si recto caute descendis ad ima, 
Plura datur vobis, animus quod gaudet amare, 
[Li]lia cum violis, casiae cum flore amomi, 
Cuncta simul specie(m) perpulcre mixta decorant. 
Forsit et auctorem queris, qui comere iussit, 
Carmina si legeris, nomenq(ue) ascomodat ipsa: 
Egregius presul Landolfus sanctior alter, 
Tempore sub cuius dicata est virginis aula. 
[Pro] cuius laude [no]s vos exposcimus ipsi, 
[Vir]ginis ut [natum] votivi corde rogetis, 
[Splendida?] quo loca s(an)ctoru(m) mereatur habere
(Transkription Belting, Malerei, S. 153).



384  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

8)  Exultet Vat. lat. 9820

981–987, Benevent, ca. 27 cm breit, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana.
Faksimile: Herbert Douteil u. Felix Vongrey (Hgg.), Exultet-Rolle. Vollständige 
Faksimile-Ausgabe in Originalgröße des Codex Vaticanus Latinus 9820 der Biblioteca 
Apostolica Vaticana, Graz 1974.
Literatur: Pace, Vat. lat. 9820; Zchomelidse, Schriftrollen.
Abb. 48a, b, 89, 116.

Die erste erhaltene Exultet-Rolle entstand für das Frauenkloster San Pietro in Bene-
vent. Die Kommemorationen lassen einige Rückschlüsse über den Entstehungskontext 
zu. So war der Auftraggeber vermutlich ein Presbyter Iohannes, wie die Dedikationsin-
schrift nahelegt. Die Datierung der Rolle wird auch durch die Erwähnung des Namens 
paldolfo auf der verso-Seite des 18. Bogens erleichtert, die in einer etwas späteren 
Ergänzung um den Namen landolfo bereichert wurde. Pandolfus war 981–1014 Herzog 
von Benevent und regierte ab 987 mit seinem Sohn Landulf zusammen, der Rotulus 
muss somit in den Jahren zwischen 981 und 987 entstanden sein. In der Darstellung 
des spirituellen Herrschers identifiziert Belting Erzbischof Alfanus.

Ursprünglich stand hier der beneventanische Text des Praeconium paschale, er 
wurde im 12. oder 13. Jahrhundert durch die römische Version ersetzt. Im Zuge dessen 
zerschnitt man die Rolle und fügte sie – mit umgedrehten Bildern – neu zusammen.
Auf 20 Pergamentbögen finden sich 17 Miniaturen, von denen fünf dem Text als Fron-
tispiz vorangestellt sind. Zu sehen sind die Übergabe des Rotulus, das Lamm Gottes 
umgeben von den vier Evangelistensymbolen, die Angelica turba coelorum, die Regis 
victoria, das Entzünden der Osterkerze (durch den Bischof), die Initiale E, die Tellus, 
die Mater Ecclesia, das Volk (populus), die Fratres carissimi-Szene, die Initiale V, der 
Abstieg Christi in die Vorhölle und die Befreiung der Ahnen, das Bienenlob, die Weihe 
der Osterkerze, die Ordination des Erzbischofs, die geistlichen und die weltlichen 
Herrscher und das Heer des Fürsten. Abschließend wird die Dedikation des Rotulus 
an den heiligen Petrus dargestellt.

9)  Exultet Manchester Latin Ms. 2

10./11. Jh., Benevent/Capua, 181 × 21,2 cm, Manchester, John Rylands University 
Library.
Digitalisat: https://www.digitalcollections.manchester.ac.uk/view/MS-LATIN-00002/1 
(07.05.2024)

43 Text- und Notenzeilen strukturieren den Rotulus. Die Art der Musiknotation 
und melodische Besonderheiten deuten auf einen Herstellungsort in Benevent oder 
Capua um das Jahr 1000. Bild und Text sind in dieselbe Richtung ausgerichtet, der 
Erhaltungszustand ist nicht sehr gut. Die einzelnen Pergamentbögen wurden zu 
Beginn des 20.  Jahrhunderts auf Holz aufgeklebt, vermutlich, nachdem die John 
Rylands University Library den Rotulus zusammen mit weiteren Manuskripten aus 

https://www.digitalcollections.manchester.ac.uk/view/MS-LATIN-00002/1


Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  385 

der Kollektion von Lord Crowford 1901 erwarb. 1877 erwähnt Wattenbach den 
Rotulus in Besitz eines Nürnberger Antiquars. 

An Miniaturen ist nur die Initiale V mit Maiestas Domini, die Kreuzigung, zwei 
Darstellungen des Abstiegs Christi in die Vorhölle sowie die Geburtsszene und das 
Bienenlob erhalten, wobei Letztere beide Szenen die Textkolumne nicht unterbrechen, 
sondern als kleinformatige Kommentare zum Text erscheinen.

10)  Exultet Mirabella Eclano 1

11. Jh., vermutl. Benevent, 23 cm breit, Neapel, Biblioteca Nazionale.
Literatur: Cofrancesco, Mirabella Eclano; Wettstein, Mirabella Eclano.
Abb. 36, 118, 139.

Avery datierte das Manuskript in die erste Hälfte des 11. Jahrhunderts, stilistisch 
deutet jedoch mehr auf eine Entstehung um 1050/60. Womöglich wurde der Rotulus 
anlässlich der Verlegung des Bischofssitzes von Aeclanum, dem heutigen Mirabella 
Eclano, nach Frigento zwischen 1058 und 1061 gestiftet. Die Fertigung geschah ver-
mutlich in einem größeren Skriptorium, die hohe Qualität deutet auf Montecassino, 
Bari oder Benevent. Für Letzteres sprechen Vergleiche mit der dortigen Manuskript-
produktion und Übereinstimmungen in der Initialornamentik.

Der Erhaltungszustand des Rotulus ist schlecht, Feuchtigkeit ließ das Pergament 
dunkeln und die Farben abplatzen. Die Tinte ist stark verblasst, sie wurde bereits Ende des 
11. Jahrhunderts nachgefahren. Die vier Pergamentbögen waren mit der zweiten Exultet-
Rolle aus Mirabella Eclano zusammengenäht, wie es für 1832 noch beschrieben ist.

Neben der Initiale V – die wie in Bari 2 ihren Nutzen verliert, da sie im Text 
wiederholt wird – und die eine Mandorla um Christus bildet, sind nur drei Miniaturen 
erhalten: das Entzünden der Osterkerze (neben dem sich – um 180 Grad gedreht – die 
drei Zeilen: Lumen Christi / Deo gratias / tribus vicibus finden lassen); die Angelica 
turba coelorum und das Bienenlob. 

11)  Exultet Mirabella Eclano 2

12. Jh., vermutl. Benevent, 23 cm breit, Neapel, Biblioteca Nazionale.
Literatur: Cofrancesco, Mirabella Eclano; Wettstein, Mirabella Eclano.

Nur drei Pergamentbögen dieses Rotulus sind in recht schlechtem Zustand erhalten, 
auf denen sich die Präfation in der römischen Version des Praeconium paschale findet. 
Einige Ergänzungen der Kommemorationen aus späterer Zeit erwähnen Corradino 
(Konradin / Konrad II. von Sizilien, 1254–1258), den letzten der staufischen Herrscher 
in Süditalien.

Nur zwei Miniaturen illustrieren den Text: der Abstieg Christi in die Vorhölle 
und die Durchquerung des Roten Meers. Bilder und Text sind in dieselbe Richtung 
ausgerichtet, Rot und Schwarz dominieren die Farbskala. 



386  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

12)  Exultet Cas. 724 [B I 13] 3

12. Jh., Benevent, 685 × 23 cm, Rom, Biblioteca Casanatense.
Faksimile: Beat Brenk u. Guglielmo Cavallo (Hgg.), Exultet Rolle. Vollständige 
Faksimile-Ausgabe in Originalgröße des Codex Casanatense Cas. 724/III der Biblioteca 
Casanatense, Scarmagno 1994.
Literatur: Aceto, Exultet; Langlois, Rouleau.
Abb. 101.

Die zehn Pergamentbögen, die den Rotulus bilden, werden heute einzeln aufbewahrt. 
Sie geben in beneventanischer Minuskel die römische Version des Praeconium paschale 
wieder.

Dargestellt sind, einschließlich der beiden historisierten Initialen, 16 Miniaturen, 
beginnend mit der Übergabe des Rotulus, deren Ikonografie Vat. lat. 9820 deutlich 
ähnelt. Aufgrund dieser und weiterer ikonografischer Übereinstimmungen wird eine 
Herstellung in Benevent angenommen. Dem folgt das Lamm Gottes, umgeben von 
den vier Evangelistensymbolen (Offb 5,6) und die Angelica turba coelorum – auch 
hier ähnelt in beiden Fällen die Darstellung der von Vat. lat. 9820. Es folgen die regis 
victoria, das Entzünden der Osterkerze, die Initiale E, die Tellus, die Mater Ecclesia 
und Populus (als Darstellung von magnis populorum vocibus haec aula resultet), die 
Fratres carissimi-Szene, die Initiale V, die Kreuzigung, die Durchquerung des Roten 
Meers, die Anastasis, das Bienenlob, die thronende Jungfrau und die Weihe der Oster-
kerze. Es fehlt allein die Darstellung der weltlichen und geistlichen Herrscher.

Capua

13)  Exultet Capua

11. Jh., Capua, 23 cm breit, Capua, Tesoro della Cattedrale.
Literatur: Rotili, Capua.
Abb. 52.

Von dem Rotulus aus Capua haben sich nur fünf Pergamentbögen erhalten, auch sie 
sind nicht mehr in der ursprünglichen Form aufbewahrt. Kommemorationen geben 
Hinweise auf die Datierung: Die älteste nimmt auf Heinrich II. oder III. (1039–1056) 
Bezug. Zudem werden zwei Roberte erwähnt: Vermutlich handelt es sich hier um 
Robert I., Prinz von Capua, und einen weiteren städtischen Fürsten. Es liegt die römi-
sche Textversion vor, die in Capua offensichtlich schon zu Beginn des 11. Jahrhunderts 
genutzt wurde. Die Farben sind heute stark verblasst.

Vertikale Zierleisten am Rand eröffnen Bezüge zu Bari 1, die bisher nicht erforscht 
sind (vgl. dazu auch Pisa 2), zudem ist für Capua bereits für 964 ein liturgischer 
Rotulus schriftlich überliefert (,Codex Diplomaticus Caietanus‘). Die sechs Minia-
turen verlaufen teils in Leserichtung des Textes, teils kopfüber dazu, was auf einen 
schlecht organisierten Planungsprozess weist. Die Miniaturen wurden vor dem Text 



Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  387 

angefertigt, unter ihnen ist die Liniierung des Textes zu erkennen. Dargestellt sind die 
Kreuzigung, die Frauen am Grab, der Abstieg Christi in die Vorhölle, das Bienenlob, 
die Verkündigung und die Weihe der Osterkerze.

14)  Exultet Pisa 2

Vor 1071, Capua / Apulien?, 905 × 28 cm, Pisa, Museo dell’Opera del Duomo.
Literatur: Calderoni Masetti, Fonseca u. Cavallo, Exultet.
Abb. 37, 90, 135.

Die Datierung wird durch eine liturgische Kommemoration mit der Erwähnung eines 
Erzbischofs Hildebrand nahegelegt. In Capua, wohin die Herstellung oder Nutzung 
des Manuskriptes verortet wird, gab es einen Erzbischof dieses Namens zwischen 
1059 und 1071. Die Rolle enthält den römischen Text des Praeconium paschale – 
mit einigen Einfügungen des beneventanischen – in beneventanischer Schrift mit 
adiastematischen Neumen. Die Rolle muss bereits früh nach Pisa gelangt sein, da 
der dort im 12. Jahrhundert hergestellte Rotulus Pisa 1 einiges von Pisa 2 kopiert. 
Ein Inventar der Pisaner Kathedrale von 1394 erwähnt außerdem Quaternum unum 
in quo est benedictio cerey cum duobus rotulis Cartarum Storiatis pro benedictione 
similiter. Neben Pisa 1 muss sich dort zu diesem Zeitpunkt also noch eine weitere 
Exultet-Rolle befunden haben. Nach dem Brand der Pisaner Kathedrale 1595 listet 
ein eilig zusammengestelltes Inventar der erhaltenen Gegenstände zwischen den 
„Robbe che sono nella casa del campanaio“ „[q]uattro pezzi di carte pecore lunghe 
antiche, in una cassetta, che si metteano per le Pasque al Pulpito grande del Duomo.“ 
Der Erhaltungszustand war vor der letzten Restaurierung 1986 durch Sergio Boni 
recht schlecht. Das Pergament wies viele schadhafte Stellen auf, war vergilbt und 
eingerissen, die Farben abgefallen. 

Bild und Text sind über Kopf ausgerichtet. Eine starke Verwendung von Gold 
charakterisiert die Miniaturen, die vor der Textabschrift ausgeführt wurden. Die Ini-
tialornamentik sowie die Seitenzierleisten verweisen auf apulische Manuskripte, sind 
jedoch auch in Kampanien zu finden. Insgesamt zieren 47 Goldinitialen und 28 Minia-
turen den Text, von denen elf den christologischen Zyklus bilden. Die Miniaturen sind 
gerahmt und so vom Text getrennt, Christus wird in vier Szenen mit einem Rotulus 
in den Händen dargestellt. Die vielen Szenen, die der Initiale E vorangestellt sind, 
finden Parallelen in Bari 2 und Troia 3, weshalb auch Apulien als Herstellungsort 
infrage kommt.

Als Miniaturen erscheinen Christus in der Mandorla, die Verkündigung, die 
Geburtsszene (in der die Ziegen denen der Tellus-Darstellung von Bari 1 und des 
,Chludov-Psalters‘ ähneln), die Darbringung Christi im Tempel, die Taufe Christi, die 
Anbetung der Könige, die Verführung Christi, die Samariterin am Brunnen, Christi 
Blindenheilung, die Erweckung des Lazarus, der Einzug nach Jerusalem, das Letzte 
Abendmahl, das Lumen Christi, die Initiale E, die Tellus (in Form der Wein- und 
Weizenernte; Masetti verweist darauf, dass dies eine christologische Anspielung 



388  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

sein muss, da beides nicht gleichzeitig stattfindet), Mater Ecclesia und Populus, die 
Fratres carissimi-Szene, die Initiale V mit segnendem Christus, die Erbsünde, das Sacri-
ficium vespertinum, die Columna ignis als eine von einem Adler bekrönte Säule, das 
Bienenlob in drei Szenen, die Jungfrau Maria, das Gebet des Diakons und abschließend 
die geistlichen und weltlichen Herrscher – Letztere in zwei Szenen, auf denen wohl 
zunächst einem Fürsten, dann einem König gehuldigt wird.

Fondi

15)  Exultet Paris nouv. acq. lat. 710

Um 1136, Fondi, 612 × 24 cm, Paris, Bibliothèque nationale de France.
Digitalisat: https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10032190c (07.05.2024)
Literatur: Carnevale, Fondi; Orofino, Curvat Imperia.
Abb. 2, 109, 122, 128, 154.

Eine Datierung des Manuskriptes ist über die Kommemorationen möglich, die von 
einem Bischof Benedikt (1100–1136) und einem Konsul Leo schreiben; Letzterer taucht 
zwischen 1113 und 1136 in Urkunden auf. Außerdem findet sich hier zum ersten 
Mal die Erwähnung der Kathedrale unter dem Namen San Pietro, den die Kirche erst 
1136 erhielt; eventuell ist in diesem Kontext der Rotulus entstanden (Precamur ergo 
te, domine, ut nos famulos tuos omnem clerum et devotissimum populum, una cum 
beatissimo papa nostro et antistite nostro Benedicto, cum omni congregatione beatissimi 
Petri apostolorum principis ... Memento etiam, domine, famuli tui imperatoris nostri. N. 
Nec non et famuli tui consulis nostri Leonis). Der Text ist in der römischen Version auf 
Pergamentbögen verteilt, die Miniaturen erscheinen jeweils vor dem entsprechenden 
Text. Im 15. Jahrhundert wird das Manuskript in einem Inventar der Kathedrale von 
Fondi erwähnt und im Jahr 1900 von der Bibliothèque nationale de France erworben. 
Der Erhaltungszustand ist relativ gut, sogar der umbilicus blieb erhalten; nur die ersten 
Pergamentbögen sind verloren.

13 Miniaturen schmücken den Rotulus, beginnend mit den Fratres carissimi, 
denen die Kreuzigung und die Durchquerung des Roten Meeres in zwei Darstel-
lungen – deren Reihenfolge chronologisch verkehrt ist – folgen. Dem schließen 
sich die Wiedergabe der in Christo credentes, Christi Abstieg in die Vorhölle, der 
Verrat durch Judas – einzigartig unter den Miniaturen der Exultet-Rollen – die 
Erbsünde, eine Curvat imperia-Darstellung nach karolingisch-ottonischem Vorbild, 
das Sacrificium vespertinum, das Bienenlob, die thronende Madonna und die Weihe 
der Osterkerze an.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b10032190c


Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  389 

Gaeta

16)  Exultet Gaeta 1

11. Jh., Gaeta, 33 cm breit, Gaeta, Museo Diocesano.
Literatur: Andrisano, Ancora; Andrisano, Gaeta; Centro Storico Culturale 
Gaeta, Manoscritto; Orofino, Curvat Imperia; Pace, Gatea 1; Vardaro, Restauro.
Abb. 49, 123.

Die sieben Pergamentbögen befinden sich in einem schlechten Erhaltungszustand und 
sind auch nicht mehr vollständig. Der beneventanische Text wurde in der Präfation 
durch den römischen ersetzt. Liturgische Kommemorationen aus der Zeit von Papst 
Benedikt XII. (1335–1342) weisen darauf, dass die Rolle bis ins 14. Jahrhundert genutzt 
wurde. Die Bilder verlaufen in die dem Text entgegengesetzte Richtung. Zwischen 
1943 und 1952 lag das Manuskript in der Biblioteca Apostolica Vaticana und wurde 
dort restauriert. Rot und Blau dominieren die Farbskala, zudem wurde viel Gold – 
etwa auf den dargestellten Kerzen und Gewändern – verwendet. Bei den erhaltenen 
Miniaturen handelt es sich um die Mater Ecclesia, die Fratres carissimi-Szene, die 
Initiale V, den Abstieg Christi in die Vorhölle, die Geburtsszene und das Bienenlob 
sowie die weltlichen und geistlichen Herrscher.

17)  Exultet Gaeta 2

11. Jh. (zweite Hälfte?), Gaeta?, 20 cm breit, Gaeta, Museo Diocesano.
Literatur: Andrisano, Ancora; Andrisano, Gaeta; Centro Storico Culturale 
Gaeta, Manoscritto; Orofino, Curvat Imperia.
Abb. 149, 150.

Von der zweiten Rolle, die Gaeta zugerechnet wird, haben nur vier Pergamentbögen 
überdauert. 59 Schriftlinien mit Musiknotation geben den Text in beneventanischer 
Minuskel wieder. Die Verwendung des römischen Praeconium paschale deutet dar-
auf, dass die Entstehung des Rotulus in die zweite Hälfte des 11. Jahrhunderts zu 
datieren ist. Die Miniaturen sind nicht vollständig ausgemalt, eventuell wurde 
auch diese Rolle nicht vollendet; das Beispiel von Mirabella Eclano 2 zeigt jedoch, 
dass auch reduzierte Farbigkeiten möglich waren. Der Erhaltungszustand ist sehr 
schlecht, die Farben sind stark verblasst. Zu erkennen sind neben den Fratres caris-
simi die Initiale V, eine erste Darstellung Christi beim Abstieg in die Vorhölle, die 
Durchquerung des Roten Meeres, eine zweite Darstellung Christi in der Vorhölle 
(die Analogien zu Vat. lat. 9820 aufweist), das Sacrificium vespertinum, das Curvat 
imperia und das Bienenlob.



390  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

18)  Exultet Gaeta 3

12. Jh. (vor 1130), Gaeta (?), 27 cm breit, Gaeta, Museo Diocesano.
Literatur: Andrisano, Ancora; Andrisano, Gaeta; Centro Storico Culturale 
Gaeta, Manoscritto; Orofino, Curvat Imperia.
Abb. 134, 151, 152, 155.

Acht Pergamentbögen mit jeweils 83 Linien beneventanischer Schrift und Musikno-
tation geben die römische Version des Praeconium paschale wieder. Die liturgischen 
Kommemorationen lassen darauf schließen, dass das Manuskript in rogerianischer 
Zeit – jedoch noch vor der Königskrönung 1130 – entstand. In späteren Ergänzun-
gen wird ein König Wilhelm erwähnt, zudem Papst Johannes XXII. (1316–1334), 
König Robert von Anjou (1309–1343) und Bischof F. Gattola (1321–1340). Die elf 
Miniaturen sind über Kopf ausgerichtet, vom Text sind sie durch eine Rahmung noch 
einmal besonders abgegrenzt. Die Perlbänder, die die zum Teil vergoldeten Flächen 
rahmen, sowie die hohe Qualität der Miniaturen weisen darauf, dass es sich im Fall 
von Gaeta 3 um ein äußerst kostbares Manuskript handelte. Leider sind die Farben 
heute stark verblasst. 

Dargestellt sind die Fratres carissimi, die Initiale V, die Durchquerung des Roten 
Meeres, der Abstieg Christi in die Vorhölle in zwei Szenen, das Curvat imperia, das 
Sacrificium vespertinum, das Bienenlob, die Kirche und die Weihe der Gaben, die 
Weihe der Osterkerze und die weltlichen und geistlichen Herrscher in einer Szene.

Montecassino

19)  Exultet Avezzano 

Um 1057, Montecassino, 566 × 27 cm, Avezzano Archivio diocesano.
Der Rotulus wurde vermutlich für Bischof Pandolfus von Avezzano hergestellt, wie 
die liturgischen Kommemorationen nahelegen. Er muss im Skriptorium von Mon-
tecassino entstanden sein, die 119 Textzeilen in beneventanischer Schrift geben die 
römische Version des Praeconium paschale wieder. Die acht Pergamentbögen sind in 
gutem Erhaltungszustand, nur die Farben sind mit der Zeit verblasst und das Gold 
ist abgefallen.

Der Rotulus besitzt keine Miniaturen, sieben große und 34 kleine Initialen glie-
dern den Text – die Initiale E ist mit 38 cm Höhe sogar die größte Initiale aller Exultet-
Rollen. Sie sind durch die zoomorphe Ornamentik recht eindeutig dem Montecassiner 
Skriptorium zuzurechnen. Einige Textzeilen sind von goldenen Bändern hinterfangen, 
um sie herauszustellen.



Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  391 

20)  Exultet Vat. lat. 3784

1060/70, Montecassino, 4 Sektionen à 28 × 63 cm, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica 
Vaticana.
Digitalisat: https://digi.vatlib.it/mss/detail/Vat.lat.3784 (30.05.2024)
Literatur: Brenk, Vat. lat. 3784.
Abb. 20, 120, 121, 158, 159.

Von diesem in Montecassino unter Desiderius (1058–1086) hergestellten Rotulus sind 
nur noch vier Pergamentbögen mit dem römischen Text in beneventanischer Schrift 
erhalten. Die Noten sowie der Text wurden im 13. Jahrhundert gelöscht und neu 
geschrieben. Der Erhaltungszustand des Rotulus ist recht gut, nur die Farben sind 
etwas verblasst. Die Grundierung des Goldes hat das Pergament an mehreren Stellen 
beschädigt. An erhaltenen Miniaturen finden sich nur die Initiale E, das Angelica turba 
coelorum, die Tellus, Populus, Mater Ecclesia, Fratres carissimi und die Initiale V. Die 
Initialornamentik ist typisch für Montecassino, auch ihre Maßen findet man ähnlich 
in anderen Manuskripten des Skriptoriums, etwa im Lektionar Vat. Lat. 1202 (1071). 
Die Darstellung der Engelsschar findet ihr Vorbild in byzantinischen Manuskrip-
ten, wie etwa dem Ms. Dionysiou 587 vom Berg Athos (1058, fol. 123v). Die Tellus 
erscheint hier nicht als Personifikation der Fruchtbarkeit, sondern in Form Christi 
in einem Medaillon, der über einem zweiten Medaillon platziert ist, in dem sich eine 
fast nackte, männliche Figur in einer Toga unterhalb eines Halbmondes findet. Die 
antikisierende Darstellung versinnbildlicht wohl die Finsternis, die durch das Licht 
Christi in der Osternacht vertrieben wird.

21)  Exultet Barb. Lat. 592

Um 1086/87, Montecassino, 28 cm breit, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana.
Digitalisat: https://digi.vatlib.it/mss/detail/Barb.lat.592 (30.05.2024)
Faksimile: Guglielmo Cavallo u. Lucinia Speciale (Hgg.), Barberini Exultet Rolle. Voll-
ständige Faksimile-Ausgabe in Originalgröße des Codex Barb. lat. 592 der Biblioteca 
Apostolica Vaticana, Zürich 1988.
Literatur: Speciale, Accipiter; Speciale, Montecassino; Speciale, Barb. lat. 592.
Abb. 136, 138, 146.

Speciale kommt nach eingehender Analyse vor allem der Darstellung des geistlichen 
Herrschers zu der Ansicht, dieser Rotulus sei im Pontifikat Desiderius (als Papst 
Viktor III.) 1086 oder 1087 entstanden. Das Manuskript ist nicht mehr vollständig; 
neben den fünf erhaltenen Pergamentbögen müssen drei oder vier verloren gegan-
gen sein. Auch der Erhaltungszustand ist nicht sonderlich gut und die Miniaturen 
wurden vermutlich bereits in mittelalterlicher Zeit neu koloriert. Womöglich fand 
diese Überarbeitung Ende des 13. Jahrhunderts statt, als man die einzelnen Szenen 
durch titoli und ystorie in Vulgärlatein ergänzte. 65 Schriftzeilen und 25 Goldinitialen 
bilden den Text. Genauso wie im Falle des Exultet in London und von Vat. lat. 3784, 

https://digi.vatlib.it/mss/detail/Vat.lat.3784
https://digi.vatlib.it/mss/detail/Barb.lat.592


392  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

scheint das Skriptorium hier zunächst die Bilder angelegt zu haben, bevor der Text 
und die Musiknotation dazwischen übertragen wurde. 

Die zehn erhaltenen Miniaturen stellen folgende Szenen dar: das Angelica turba 
coelorum, die Tellus, die Mater Ecclesia, die Anastasis, die Erbsünde (felix culpa), das 
Noli me tangere, das Sacrificium vespertinum, das Bienenlob, die thronende Madonna, 
die Weihe der Osterkerze und die geistlichen und weltlichen Herrscher. Unter den 
Miniaturen finden sich spätere Kommentare aus einer Zeit, in der die Rolle offensicht-
lich noch genutzt wurde – ob in der Liturgie, ist jedoch ungewiss. So etwa verdeutlicht 
der spätmittelalterliche Kommentator unter der Darstellung der Mater Ecclesia:

Hic figuratur la sancta matre ecclesia, la quale prega ipsu dyaconu che 
humelemente se alegre et facza grandi sollempitati una cum toto clero, 
perché ene adornata de splendori et si grande et belle lumera et questa ... 
mundus iste una dicta ecclesia se realegre con grandi canti et humili animi, 
perché ei nostru sengiore Christu triumphans che ane destructi li legami 
dela impia morte. 

Die Ecclesia erscheint hier in Form des Kirchengebäudes, in der Klerus und Laien – 
beschriftet als clerus und populus – getrennt voneinander erscheinen. Der Kommen-
tar interessiert sich vor allem für den Klerus und die geschmückte und beleuchtete 
Kirche. 

22)  Exultet London Add. 30337

11. Jh. (3./4. Viertel), Montecassino, 683 × 29 cm, London, British Library. 
Digitalisat: https://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Add_MS_30337 
(07.08.2023)
Abb. 113.

Der römische Text des Praeconium paschale steht in 98 Textzeilen in beneventanischer 
Schrift, zwei große Initialen und 37 kleinere gliedern die Erscheinung. Der Erhaltungs-
zustand der 12 Pergamentbögen ist nicht sonderlich gut, doch ist die Rolle – bis auf 
ein Stück des letzten Pergamentbogens, an der der umbilicus angebracht war – voll-
ständig. Nur zwei Figuren wurden herausgeschnitten. Bis 1877 befand sich der heute 
in London aufbewahrte Rotulus noch im Archiv der Abtei von Montecassino, wo er 
vermutlich in desiderianischer Zeit für eine der dem Kloster angegliederten Kirchen 
entstand. Der Antiquar Alessandro Castellani verkaufte den Rotulus im Jahr 1877 für 
£160 an das British Museum in London.

Die 14 Miniaturen illustrieren folgende Themen: die Maiestas Domini, Angelica 
turba coelorum, die Tellus, die Mater Ecclesia, die Fratres carissimi-Szene, die Kreuzi-
gung, den Durchzug durch das Rote Meer, die Anastasis, die Erbsünde, das Noli me 
tangere, das Sacrificium vespertinum, das Bienenlob, die thronende Gottesmutter und 
die Weihe der Osterkerze. 

https://www.bl.uk/manuscripts/FullDisplay.aspx?ref=Add_MS_30337


Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  393 

Der enge Herstellungskontext zu Vat. lat. 592 wird in den Miniaturen ikono-
grafisch ersichtlich. So ist die Darstellung der Mater Ecclesia in beiden Rotuli analog 
gestaltet und unterscheidet sich allein durch das Hinzufügen einiger Laien in der 
Rolle in London. Ähnliches findet sich in der Miniatur der Weihe der Osterkerze, wo 
sich hier Kinder oder Täuflinge direkt vor dem Rotulus befinden. 

Das Vorbild für die Tellus ist in einem 1023 in Montecassino ausgestalteten 
,De universo‘-Manuskript von Hrabanus Maurus auszumachen; auch dies ist ein deut-
licher Hinweis für die Entstehung des Exultet London Add. 30337 in Montecassino.

Neapel

23)  Vat. lat. 3784 (5)

1334–1342, Neapel, 378 × 26 cm, Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana.
Das Manuskript befindet sich in sehr gutem Zustand, weist allerdings keine Miniaturen 
auf. Der römische Text in gotischer Schrift ist mit Quadratnotation versehen. Die Rolle 
hat großen historischen Wert, da aufgrund der hinzugefügten Kommemorationen 
davon ausgegangen werden kann, dass sie bis ins 16. Jahrhundert verwendet wurde.

Pisa

24)  Exultet Pisa 1

12. Jh., Pisa, 280 × 22,6 cm, Pisa, Museo dell’Opera del Duomo.
Die älteste der beiden Exultet-Rollen, die nicht in Süditalien entstanden, wurde im 
12. Jahrhundert als Kopie von Pisa 2 hergestellt; Pisa 2 muss sich zu diesem Zeitpunkt 
also bereits in Pisa befunden haben. Der Zustand des Manuskriptes ist sehr schlecht, 
Feuchtigkeit beschädigte es an mehreren Stellen. Zudem sind die wenigen Farben 
stark ausgeblichen. 

Niedergeschrieben wurde der römische Text des Praeconium paschale in karolingi-
scher Minuskel auf 102 Schriftzeilen, die allesamt von Musiknotation begleitet werden. 
Von den Miniaturen sind nur Reste einer Kreuzigungsszene und einer Kreuzabnahme 
zu erkennen, die jedoch beide nur in brauner Tinte auf das Pergament skizziert wurden.

25)  Exultet Pisa 3

1240–1260, Pisa, 620 × 45 cm, Pisa, Museo dell’Opera del Duomo.
Literatur: Calderoni Masetti, Exultet.

Die zweite Pisaner Rolle entstand dort um die Mitte des 13. Jahrhunderts und ent-
hält die römische Version des Praeconium paschale in gotischer Schrift. Über den 



394  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

74 Schriftzeilen findet sich Musiknotation nach dem gotischen System. Die zehn 
Miniaturen weisen einige Besonderheiten auf, so erscheint die Weihe des Feuers und 
das Entzünden der Kerze, die beide im Atrium vor der Kirche vollzogen wurden, in 
keiner süditalienischen Rolle. Dargestellt sind – dem Text entgegengesetzt – Christus 
in gloria, die Weihe des Feuers und das Entzünden der Kerze, der Diakon auf dem 
Ambo und der segnende Christus, der über die Verdammten triumphierende Christus, 
die Mater Ecclesia, Christus in der Mandorla, die Erbsünde, die Erlösung der Israe-
liten, der Durchzug durchs Rote Meer und Christus vor der Columna ignis, der die 
Dunkelheit vertreibt.

Salerno

26)  Exultet Salerno

Mitte 13. Jh., Salerno, 47 cm breit, Salerno, Museo Diocesano.
Faksimile: Giuseppe Zampino, Guglielmo Cavallo u. Antonia D’Aniello (Hgg.), 
L’Exultet di Salerno. Riproduzione in facsimile, Rom 1993.
Literatur: Barra, Confronto; Crisistomi u. D’Aniello, Salerno; Ramos Rubert, Over-
view; Ramos Rubert, Restauración.
Abb. 56, 117, 156, 161.

Das Salernitaner Exemplar einer Exultet-Rolle stellt mit einer Breite der Pergament-
bögen von 47 Zentimetern das größte Manuskript unter den süditalienischen Rollen 
dar. Heute sind nur die mit Miniaturen versehenen Bögen erhalten. Es ist nicht 
sicher, ob die Rolle – bis auf die gotische Schrift auf dem ersten Bogen – überhaupt 
Text aufwies. Die Pergamentbögen werden heute einzeln im Museo Diocesano von 
Salerno aufbewahrt.

Jeweils zwei Miniaturen finden sich auf einem Bogen. Es ist nicht mehr ersicht-
lich, in welchem Verhältnis Bild und Text – sofern die gesamte Rolle beschriftet 
war – zueinander standen. Als einziger Hinweis könnte die Initiale V dienen, die 
spiegelbildlich zum Text zu der ihr folgenden Darstellung der Durchquerung des 
Roten Meeres erscheint (der jedoch eine Miniatur, kein Text, folgt).

Während einer Restaurierung 1917 entfernte man Farbschichten, die man nicht 
dem 13. Jahrhundert zuordnete und trennte die Pergamentbögen voneinander; bis 
zu diesem Zeitpunkt wurde das Manuskript in der Osternacht noch an der Kanzel 
drapiert, wie mehrere – schriftliche und bildliche – Quellen bezeugen. 

Die Miniaturen zeigen die Übergabe des Rotulus an den Bischof (ähnlich wie 
Vat. lat. 9820), das Lamm Gottes umgeben von den Evangelistensymbolen, die 
Angelica turba coelorum, die Regis victoria, das Entzünden der Osterkerze, die Tellus, 
die Maiesta Domini, das Volk, die Mater Ecclesia, die Fratres carissimi-Szene, die 
Kreuzigung, die Durchquerung des Roten Meeres, die Anastasis, das Bienenlob, die 
thronende Madonna, die Weihe der Osterkerze sowie die geistlichen und weltlichen 
Herrscher. 



Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  395 

Sorrent

27)  Exultet Montecassino 2

1105–1110, Sorrent, 485 × 25 cm, Montecassino, Archivio dell’Abbazia.
Literatur: Orofino, Montecassino 2.
Abb. 23, 26, 133, 137, 148.

Auf sieben Pergamentbögen stehen 84 Linien Text in beneventanischer Schrift mit 
Musiknotation. Die Miniaturen erscheinen spiegelbildlich zum Text, wobei der Text 
den jeweils zugehörigen Miniaturen meist folgt. Das römische Praeconium paschale 
weist hier an einigen Stellen Textzeilen aus dem beneventanischen Praeconium auf, 
es fanden keine Aktualisierungen des Textes statt. Aufgrund der Kommemorationen 
lässt sich der Rotulus recht eindeutig datieren; erwähnt wird neben einem Papst 
Paschalis, bei dem es sich vermutlich um Paschalis II. (1099–1118) handelt, auch ein 
Erzbischof Barbato, der zwischen 1105 und 1110 dokumentiert ist.

Der Erhaltungszustand ist nicht besonders gut, das Pergament an einigen Stellen 
beschädigt und die Tinte stark verblasst.

Dargestellt sind das Entzünden der Osterkerze, das Gebet der Gläubigen, die 
Angelica turba coelorum, die Tellus, die Mater Ecclesia und Populus, die Fratres caris-
simi, das Osterlob (Laus cerei), die Maiestas Domini, der Diakon und die christliche 
Gemeinschaft, die Initiale V, die Kreuzigung, die Anastasis, die Frauen am Grab und 
die Erscheinung Christi vor ihnen, das Sacrificium vespertinum, das Bienenlob in 
zwei Szenen, die Geburtsszene, die geistlichen und die weltlichen Herrscher sowie 
abschließend die Darbringung des Rotulus.

Troia

28)  Exultet Troia 1

Um 1050, Troia, 268 × 20 cm, Troia, Archivio Capitolare.
Literatur: Cavallo, Exultet Bari Troia; Magistrale, Troia 1; Maitilasso, Troja.
Abb. 50.

Die älteste in Troia gefertigte Rolle datiert Magistrale aufgrund des Schrifttyps und 
der liturgischen Kommemorationen in die Mitte des 11. Jahrhunderts, als Troia noch 
byzantinisch regiert war (die Stadt wurde 1066 von den Normannen erobert). Fünf 
Pergamentbögen aus dickem Pergament sind noch heute in der Form des Rotulus 
erhalten, sie sind auf einen umbilicus aus Holz gewickelt, der jedoch nicht mittelal-
terlich ist. 88 Zeilen in beneventanischer Schrift mit durchgängiger Musiknotation in 
adiastematischen Neumen geben die beneventanische Version des Praeconium paschale 
wieder. Die Zeilenliniierung im Abstand von 1,5 cm ist gut unter den Miniaturen zu 
erkennen. Die Größe der Initialen ist – etwa im Vergleich zu Bari 1 – sehr gering, das 
E misst etwa nur 5,5 cm, die restlichen 32 Initialen kommen nur auf maximal 3,2 cm. 



396  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

Troia 1 muss eine gewisse Zeit mit Troia 2 verbunden gewesen sein, wie Löcher am 
oberen Rand des ersten Pergamentbogens nahelegen und wie auch Avery (1936) noch 
beschreibt. Die sechs Miniaturen sind ihrem entsprechenden Textteil vorangestellt 
und verlaufen in dieselbe Leserichtung.

Sie zeigen die Maiestas Domini mit den Engelschören und das Entzünden der 
Osterkerze als Frontispiz, dem folgt eine Kreuzigungsdarstellung in der Initiale V, 
das Bienenlob, die Feier der Gläubigen und abschließend die spirituellen und die 
weltlichen Herrscher. Die Darstellung des Bienenlobs ist hier ungewöhnlich: Dass 
sie sich über zwei Pergamentbögen erstreckt, weist darauf, dass die Planung der mise 
en page nicht sorgfältig durchgeführt wurde. Es erscheinen hier, wie in Bari 1, zwei 
weltliche Herrscher, die von dem zwischen ihnen stehenden Christus gekrönt wer-
den. Es ist unklar, ob die beiden Fürsten auf eine zeitgenössische politische Situation 
verweisen oder ganz allgemein die Vorstellung wiedergeben, dass die weltliche Macht 
von Christus / Gott verliehen wurde.

29)  Exultet Troia 2

1. Hälfte 12. Jh., Troia, 190 × 21 cm, Troia Archivio Capitolare.
Literatur: Cavallo, Exultet Bari Troia; Maitilasso, Troja.
Abb. 51, 153a–c.

Auch die zweite Rolle, die sich aus Troia erhalten hat, kann aufgrund des Schrifttypus 
recht eindeutig in ein lokales Skriptorium lokalisiert werden, Magistrale datiert sie 
in die erste Hälfte des 12. Jahrhunderts. Nur drei Pergamentbögen haben sich erhalten, 
die aufgrund von Schimmelbefall lange in einem recht schlechten Zustand waren. 
Nahtstellen auf dem letzten Bogen weisen auch in diesem Rotulus darauf, dass er mit 
Troia 1 verbunden war. Da Avery beide 1936 noch miteinander verbunden vorfindet, 
scheint die Trennung für die Ausstellung 1953 stattgefunden zu haben. 

Die unregelmäßige Zeilenliniierung ist an einigen Stellen zu erkennen; insge-
samt weist das Fragment 43 liniierte Zeilen auf. Der Schrifttypus entspricht einem 
beneventanisch-cassinesischen, was Hinweise auf kulturelle Verschmelzungen in der 
Capitanata in dieser Zeit gibt. Der Text des Praeconium paschale folgt der beneven-
tanischen Version, die Musiknotation findet sich oberhalb der Textzeilen auf einer 
Notenlinie. Die vertikalen Ränder sind mit ornamentalen Zierleisten ähnlich denen 
der Bareser Objekte geschmückt, die Bilder kopfüber zum Text positioniert.

Auf den drei Pergamentbögen finden sich sechs Darstellungen: Die erste, nur 
fragmentarisch erhaltene, mag eine Mater Ecclesia zeigen, dieser folgt das Bienenlob, 
die in den Exultet-Rollen einzigartige Szene der Bestrafung Judas, die weltlichen 
Herrscher, die Feier der Gläubigen, die geistlichen Herrscher und abschließend die 
Darstellung eines Ritters auf seinem Pferd. Die letzte Miniatur verläuft in Richtung 
des Textes.

Abgesehen von den beiden ungewöhnlichen Szenen von Judas und dem Reiter 
fallen weitere Besonderheiten in dem Manuskript auf. So entspricht die Reihenfolge 



Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen  |  397 

der Miniaturen nicht der des Textes. Eventuell konnte der Illuminator den Text des 
Exultet nicht lesen oder bekam keine Angaben, was er wo malen sollte. Womöglich 
ist dies auch ein Hinweis darauf, dass der Rezeption der Bilder Vorrang vor der des 
Textes gegeben wurde oder die Miniaturen andere Bedeutungen in sich tragen sollten. 

Signifikanterweise erscheinen hier die Darstellungen der geistlichen und weltli-
chen Herrscher vertauscht, sodass der Bischof sowohl im Text als auch im Bild Vorrang 
über die Fürsten hatte. Vermutlich entstand das Manuskript unter dem bedeutenden 
Bischof Wilhelm II. (1106–1141), der auch die Bronzetüren der Kathedrale in Auftrag 
gab. Auf eine Zeit nach 1130 deutet die weltliche Kommemoration: Im memorare, 
Domine, famulum tuum regem nostrum illum et ejus exercitum universum muss König 
Roger II. gemeint sein, der im Bild zusammen mit seiner Gemahlin erscheint.

30)  Exultet Troia 3

2. Hälfte 12. Jh., Troia, 651 × 25 cm, Troia, Archivio Capitolare.
Literatur: Cavallo, Exultet Bari Troia; Maitilasso, Troja.
Abb. 22, 53, 54, 55, 94, 95, 96.

Die Rolle ist vollständig erhalten und in gutem Zustand. Die römische Version des 
Praeconium paschale steht in beneventanischer Schrift, Text und Bild verlaufen in eine 
Richtung. Dies ist kein Hinweis darauf, dass das Manuskript in der Liturgie keine 
Verwendung fand, wie Magistrale dies im Katalog formuliert: „In tal modo si deve 
ritenere che sin dall’inizio l’Exultet 3 di Troia costituì esclusivamente una sontuosa 
suppellettile liturgica eseguita per arricchire il Tesoro della Cattedrale della città, 
forse destinata alla ostensio pubblica, senza un preciso rapporto con il rituale.“ Die 
Miniaturen wurden immer vor dem entsprechenden Textteil positioniert und vor 
diesem ausgeführt, worauf einige Details verweisen. So wurde der Nimbus Christi in 
der Regis victoria wieder gelöscht, um dort schreiben zu können; in der Darstellung 
des Vertreibens der Dunkelheit erscheint Text sogar ins Bild hineingeschrieben. 

Die Wahl des Pergaments geschah sorgfältig, der Erhaltungszustand ist bis auf 
einige abgefallene – und später übermalte – farbige Stellen sehr gut. Die beneventa-
nische Schrift steht Cassiner Urkunden nahe, zudem fallen in den Kommemorationen 
sizilianische Elemente auf, wie Kantorowicz belegen konnte. Sonst geben keinerlei 
spätere Ergänzungen Rückschlüsse auf die Objektbiografie.

Mit 36 Miniaturen ist dies der am dichtesten bebilderte Rotulus Süditaliens, allein 
neun davon bilden das Frontispiz. Dargestellt sind die Frauen am Grab Christi, das 
Noli me tangere, die Erscheinung Christi in Emmaus, die Erscheinung Christi vor 
den Jüngern, der ungläubige Thomas, das Verlesen des Exultet, die Maiestas Domini 
und Angelica turba coelorum, die Initiale E, die Tellus, die Mater Ecclesia, die Fratres 
carissimi, die Initiale V, Christus als Pantokrator, die Erbsünde, die Rettung der erst-
geborenen Israeliten, der Durchzug durch das Rote Meer, die in Christo credentes, die 
Regis victoria, die Kreuzigung, der Sündenfall, die Auferstehung Christi, die Vertrei-
bung der Dunkelheit, zwei Darstellungen der Gaben der Osternacht, das Sacrificium 



398  |  Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen

vespertinum, das Entzünden der Osterkerze, das Bienenlob, die Verkündigung, die 
Geburt Christi, die Gaben der Ägypter an die Israeliten, die Weihe der Osterkerze, 
Christus als Lichtbringer, Kommemorationen des Klerus und der Gläubigen sowie 
abschließend die geistlichen und weltlichen Herrscher. 

Herstellungsort unbekannt

31)  Exultet Velletri

30 cm breit, Velletri, Archivio Diocesano.
Literatur: Ponzi, Velletri.

Von dem Rotulus, der seit 1708 in Velletri nachweisbar ist, sind nur vier Pergamentbö-
gen erhalten. Der beneventanische Text des Praeconium paschale wird von Miniaturen 
begleitet, die kopfüber zur Schrift ausgerichtet sind. Der Schrifttypus und die Art der 
Musiknotation deuten auf eine Entstehung um 1100, mögliche byzantinische Vorbilder 
für die Ikonografien ebenfalls. Es wurden jedoch aufgrund stilistischer Überlegungen 
und einiger Ähnlichkeiten zu der Exultet-Rolle aus Salerno auch Datierungsmöglich-
keiten in das 13. Jahrhundert vorgeschlagen. Der Erhaltungszustand der Farben ist 
sehr gut, in der Herstellung wurde auf kostbare Materialien Wert gelegt.

Bei den vier erhaltenen Miniaturen handelt es sich um eine Darstellung des thro-
nenden Christus, die Kreuzigung, den Abstieg in die Vorhölle und die Mater Ecclesia. 



399

Quellen 

Andrieu, Michel, Les Ordines Romani du haut moyen-âge, Bd. 2: Les textes (Ordi-
nes I–XIII), (Spicilegium sacrum Lovaniense 24), Louvain 1951.

Aristoteles, Über die Seele, hg. v. Paul Gohlke, Paderborn 1961.
Aristoteles, Politik, hg. u. übers. v. Eugen Rolfes, Hamburg 1981.
Augustinus, De musica, hg. v. Martin Jacobsson, Berlin, Boston 2017.
Augustinus, Musik. De musica libri sex, hg. v. Carl J. Perl, Paderborn 1962.
Augustinus, Ordine, musica, bellezza. L’ordine, libri 2. La musica, libri 6. La bellezza, 

raccolta sistematica di passi da varie opere, hg. v. Maria Bettetini, Mailand 
1992.

Beatillo, Antonio, Historia della vita, miracoli, traslatione et gloria dell’Illustrissimo 
Confessore di Christo, San Nicolò il Magno, Patrono e protettore della Città di 
Bari, Neapel 1645.

Bernhardin von Siena, De Triplici Christi nativitate, in: Opera omnia VII, hg. v. Augustin 
Sépinski, Florenz 1954.

Beroldus sive Ecclesiae Ambrosianae Mediolanensis Kalendarium et Ordines saex. XII, 
hg. v. Marco Magistretti, Mailand 1894.

Boethius, De institutione musica. Traité de la musique, hg. v. Christian Meyer, Turnhout 
2004.

Boethius, Fünf Bücher über die Musik, hg. v. Oscar Paul, Leipzig 1872, ND Hildesheim, 
New York 1973.

Chronicon ignoti civis Barensis sive Lupi Protospatae, in: Ludovico Antonio Muratori 
(Hg.), Rerum Italicarum Scriptores, Bd. 5, Mailand 1724, S. 145–156.

Codex Diplomaticus Barensis, Bd. 1: Le pergamene del Duomo di Bari, (952–1264), 
hg. v. Giovanni Battista Nitto de Rossi u. Francesco Nitti di Vito, Bari 1897.

Codex Diplomaticus Barensis, Bd. 4: Le pergamene di S. Nicola di Bari, periodo greco 
(939–1071), hg. v. Giovanni Battista Nitto de Rossi u. Francesco Nitti di Vito, 
Bari 1900.

Quellen- und Literaturverzeichnis

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


400  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Codex Diplomaticus Barensis, Bd. 6: Le pergamene di S. Nicola di Bari, periodo svevo 
(1195–1266), hg. v. Giovanni Battista Nitto de Rossi u. Francesco Nitti di Vito, 
Bari 1906.

Codex Diplomaticus Barensis, Bd. 10: Pergamene di Barletto, del R. Archivio di Napoli, 
(1075–1309), hg. v. Riccardo Filangeri di Candida Gonzaga, Giovanni Battista 
Nitto de Rossi u. Francesco Nitti di Vito, Bari 1928.

Codex Diplomaticus Cavensis, Bd. 5 (1018–1034), hg. v. Michaele Morcaldi, Mauro 
Schiani u. Sylvano de Stephano, Neapel 1879.

Der Musiktraktat des Anonymus 4, Bd. 1, hg. v. Fritz Reckow, Wiesbaden 1967.
Des Origines acht Bücher gegen Celsus, hg. v. Paul Joetschau, München 1926.

Garruba, Michele, Serie critica dé sacri pastori baresi, Bari 1884.
Geoponika (Γεωπονικά). Agricultural Pursuits, hg. u. übers. v. Thomas Owen, London 

1806.

Hieronymus, Epistola XVIII ad Praesidium, De Cereo paschali, hg. v. Jacques-Paul 
Migne (Patrologia Latina 30), Paris 1844, Sp. 188–194.

Hobbes, Thomas, Leviathan, hg. v. J. C. A. Gaskin, Oxford 2008.
Hrabanus Maurus, De institutione clericorum, Bd. 2, hg. v. Detlev Zimpel, Frankfurt 

a. M. 2006.
Hucbaldus Elnonensis (Ubaldo di Saint-Armand), Musica. Reginone di Prüm, Epistola 

de harmonica institutione, hg. v. Alessandra Fiori, Florenz 2010.
Hugo Falcandus, Liber de regno Siciliae, hg. von G. del Re (Cronisti e scrittori sincroni 

napoletani 1), Neapel 1845, S. 277–400.

Isidor von Sevilla, Die Enzyklopädie des Isidor von Sevilla, hg. v. Lenelotte Möller, 
Wiesbaden 2008.

Isidor von Sevilla, Etymologiarum sive originum libri XX, hg. v. Wallace M. Lindsay, 
Oxford 1911.

Jaffé, Philipp, Monumenta Moguntina (Bibliotheca rerum Germanicarum 3), Berlin 
1866.

[Johannes von Salisbury,] Ioannis Saresberiensis Metalogicon, hg. v. John Barrie 
Hall, Turnhout 1991.

Lanfranc von Canterbury, Decreta Lanfranci monachis Cantuariensibus transmissa. 
The Monastic Constitutions of Lanfranc, hg. v. David Knowles u. Christopher 
N. L. Brooke, Oxford 2002.

Leo von Ostia, Chronica monasterii Casinensis. Die Chronik von Montecassino, hg. v. 
Hartmut Hoffmann (Monumenta Germaniae Historica 34), Hannover 1980.

Martini, Giuseppe, Appendix ad Theatrum Basilicae Pisanae, Romae 1723.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  401 

Ordo casinensis hebdomadae maioris (saec. XII), hg. v. Teodoro Leuterman (Miscellanea 
Cassinese 20), Montecassino 1941.

Ovid (Publius Ovidius Naso), Briefe aus der Verbannung. Tristia. Epistolae ex Ponto, 
hg. v. Wilhelm Willige, eingel. v. Niklas Holzberg, Berlin 2011.

Ovid (Publius Ovidius Naso), Metamorphosen, hg. v. Gerhard Fink, Düsseldorf 2004.

Paulus Silentiarius, Ekphrasis, in: Prokop, Bauten, hg. u. übers. v. Otto Veh, München 
1977, S. 306–374.

Petroni, Giulio, Della Storia di Bari dagli antichi tempi sino all’anno 1856, Bd. 2, 
Neapel 1857/58, ND Bologna 1971.

[Photios,] The Homilies of Photios Patriarch of Constantinople, hg. v. Cyril Mango, 
Cambridge 1958.

Plinius d. Ä. (Gaius Plinius Secundus Maior), Naturalis historiae libri XXXVII, hg. v. 
Roderich König u. a., München 2013.

Salazaro, Demetrio, Mezzogiorno medievale. Monumenti, artisti, personaggi, hg. v. 
Antonio Ventura, Lecce 2003.

Schedula diversarum artium, in: Theophilus Presbyter und das mittelalterliche Kunst-
handwerk. Gesamtausgabe der Schrift De diversis artibus in einem Band, hg. v. 
Erhard Brepohl, Köln 2014, S. 49–80, 145–166, 235–502.

Selvaggio, Giulio Lorenzo, Antiquitatum christianarum institutiones. Nova methodo, 
in quatuor libros tributae ad usum Seminarii Neapolitani, Neapel 1772–1776.

Suger von Saint-Denis, Ausgewählte Schriften, hg. v. Andreas Speer u. Günther Binding, 
Darmstadt 2000.

Ughelli, Ferdinando, Italia sacra, Bd. 1, Venedig 1717.

Vergil, Bucolica. Georgica. Hirtengedichte. Landwirtschaft. Lateinisch–Deutsch, 
hg. u. übers. v. Niklas Holzberg (Sammlung Tusculum). Berlin, Boston 2016.

Walahfrid Strabo, Libellus de exordiis et incrementis quarundam in observationibus 
ecclesiasticis rerum, hg. v. Alice L. Harting- Corrêa, Leiden 1996.

Wilhelm von Apulien, Gesta Roberti Wiscardi, in: Ludovico Antonio Muratori (Hg.), 
Rerum Italicarum Scriptores, Bd. 5, Mailand 1724, S. 253–278.

[Zeremonienbuch] Le livre des cérémonies de Constantine Porphyrogénète, hg. v. 
Albert Vogt, Paris 1967.



402  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Literatur

Abbate, Francesco (Hg.), Arte in Puglia dal Medioevo al Settecento. Il Medioevo, 
Ausst.-Kat. Foggia u. a., Rom 2010.

Aceto, Francesco, La cattedra dell’abate Elia. Dalla memoria alla storia, in: Arturo 
Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo. Immagine e memoria (I convegni di 
Parma 11), Mailand 2009, S. 132–143.

Aceto, Francesco, L’Exultet della Biblioteca Casanatense (Cas. 724 B I 13,3) e la scultura 
tra Puglia e Campania nella prima età normanna, in: Arturo Carlo Quintavalle 
(Hg.), Le vie del medioevo (I convegni di Parma 1), Mailand 2000, S. 246–257.

D’Achille, Anna Maria, Antonio Iacobini u. Pio Francesco Pistilli (Hgg.), Domus 
sapienter staurata. Scritti di storia dell’arte per Marina Righetti, Mailand 2021.

D’Achille, Anna Maria, Antonio Iacobini u. Gennaro Toscano (Hgg.), Le voyage 
en Italie d’Aubin-Louis Millin 1811–1813. Un archéologue dans l’Italie napoléo-
nienne, Paris 2014.

Ackley, Joseph Salvatore u. Shannon L. Wearing (Hgg.), Illuminating Metalwork. 
Metal, Object, and Image in Medieval Manuscripts (Sense, Matter, and Medium 4), 
Berlin, Boston 2022.

Dell’Acqua, Francesca u. a. (Hgg.), The Salerno Ivories. Objects, Histories, Context, 
Berlin 2016.

Aertsen, Jan A., Zur Einleitung, in: Ders. u. Andreas Speer (Hgg.), Raum und Raum-
vorstellungen im Mittelalter (Miscellanea mediaevalia 25), Berlin 1998, S. XI–XVI.

Aertsen, Jan A. u. Andreas Speer (Hgg.), Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter 
(Miscellanea mediaevalia 25), Berlin 1998.

Albarello, Stefano, Gli exultet ed il canto greco-latino. Musica e liturgia dai lon-
gobardi ai normanni nell’Italia centro-meridionale, in: Felicio Corvese (Hg.), 
Desiderio di Montecassino e le basiliche di Terra di Lavoro (Gli anemoni), Caserta 
1999, S. 97–107.

Alexander, Jonathan J. G., Scribi e artisti. L’iniziale arabesque nei manoscritti inglesi 
del XII secolo, in: Lucinia Speciale (Hg.), Uomini, libri, immagini. Per una storia 
del libro illustrato dal tardo Antico al Medioevo (Nuovo medioevo 58), Neapel 
2000, S. 171–202.

Alexander, Jonathan J. G., Medieval Illuminators and their Methods of Work, New 
Haven 1992.

Alexander, Jonathan J. G., Insular Manuscripts. 6th to the 9th Century (A Survey of 
Manuscripts Illuminated in the British Isles 1), London 1978.

Allers, Rudolph, St. Augustine’s Doctrine on Illumination, in: Franciscan Studies 12,1 
(1952), S. 27–46.

Alto Bauer, Franz, Das Bild der Stadt Rom in karolingischer Zeit. Der Anonymus 
Einsidlensis, in: Römische Quartalschrift für christliche Altertumskunde und 
Kirchengeschichte, 92,3/4 (1997), S. 190–228.

Anderson, Christy, Anne Dunlop u. Pamela H. Smith (Hgg.), The Matter of Art. Mate-
rials, Practices, Cultural Logics, c. 1250–1750 (Studies in Design), Manchester 2015.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  403 

Andrault-Schmitt, Claude, A Western Interpretation of an Oriental Scheme. The 
Domed Churches in Romanesque Aquitaine, in: Rosa Maria Bacile u. John 
McNeill (Hgg.), Romanesque and the Mediterranean. Points of Contact across 
the Latin, Greek and Islamic Worlds c. 1000 to c. 1250, Leeds 2015, S. 225–240.

Andrews, Frances (Hg.), Ritual and Space in the Middle Ages. Proceedings of the 
2009 Harlaxton Symposium (Harlaxton Medieval Studies 21), Donington 2011.

Andrisano, Gaetano, Ancora sugli exultet della cattedrale di Gaeta, in: Lunario 
romano 15 (1986), S. 117–136.

Andrisano, Gaetano, I tre Exultet della cattedrale di Gaeta. Documenti che hanno 
valore anche per la storia civile, in: Gazzetta di Gaeta 10 (1982), S. 101–110.

Appadurai, Arjun (Hg.), The Social Life of Things. Commodities in Cultural Perspective, 
Cambridge 1986.

Ashbrook Harvey, Susan, Scenting Salvation. Ancient Christianity and the Olfactory 
Imagination (Transformation of the Classical Heritage 42), Berkeley 2006.

Aurenhammer, Hans u. Daniela Bohde (Hgg.), Räume der Passion. Raumvisionen, 
Erinnerungsorte und Topographien (Vestigia bibliae 32/33), Bern u. a. 2015.

Avagliano, Faustino (Hg.), Desiderio di Montecassino e l’arte della riforma gregoriana 
(Miscellanea cassinese 1), Cassino 1997.

Avery, Myrtilla, The Relation of St. Ambrose to the Exultet Hymn, in: Dorothy E. 
Miner (Hg.), Studies in Art and Literature for Belle Da Costa Greene, Princeton 
1954, S. 374–378.

Avery, Myrtilla, The Beneventan Lections for the Vigil of Easter and the Ambrosian 
Chant banned by Pope Stephen IX at Montecassino, in: Studi Gregoriani 1 (1947), 
S. 433–458. 

Avery, Myrtilla, The Exultet Rolls of South Italy (Illuminated Manuscripts of the 
Middle Ages), Princeton 1936.

Babudri, Francesco, L’Exultet di Bari del secolo XI (Archivio storico pugliese, Quad-
erni 5), Bari 1959. 

Bacci, Michele (Hg.), L’artista a Bisanzio e nel mondo cristiano-orientale (Seminari 
e convegni 12), Pisa 2007.

Bacile, Rosa Maria u. John McNeill (Hgg.), Romanesque and the Mediterranean. Points 
of Contact across the Latin, Greek and Islamic Worlds c. 1000 to c. 1250, Leeds 2015.

Bailey, Terence, Ambrosian Chant in Southern Italy, in: Journal of the Plainsong & 
Mediaeval Music Society 6 (1983), S. 1–7.

von Baldass, Peter, Die Miniaturen zweier Exultet-Rollen. Der Ursprung der Exultet
illustration, in: Scriptorium 8 (1954), S. 205–219.

Bandmann, Günther, Bemerkungen zu einer Ikonologie des Materials, in: Städel-
Jahrbuch 2 (1969), S. 75–100.

Bannister, Henry M., The Vetus Itala Text of the Exultet, in: Journal of Theological 
Studies, 11,41 (1909), S. 43–54.

Baroffio, Giacomo u. Beat Brenk (Hgg.), Exultet. Testo e immagine nei rotoli liturgici 
dell’Italia meridionale, Cassino 1999 (CD-ROM).



404  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Baroffio, Giacomo, Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della 
musica nel medioevo, Mailand 2011.

Barr, Helen u. a. (Hgg.), Vom Wort zur Kunst. Künstlerzeugnisse vom frühen Mittel-
alter bis zur Gegenwart, Emsdetten 2020.

Barra, Antonio, Confronto per immagini. Riflessioni sull’Exultet di Salerno, in: Maria 
Cristina Rossi u. Veronica de Duonni (Hgg.), Le diocesi dell’Italia meridionale nel 
Medioevo. Ricerche di storia, archeologia, storia dell’arte (Studi vulturnensi 15), 
Benevent 2019, S. 163–172.

Barracane, Gaetano, Gli Exultet di Bari (Per la storia della chiesa di Bari 8), Bari 1994.
Baschet, Jérôme, L’image et son lieu. Quelques remarques générales, in: Cécile Voyer 

u. Éric Sparhubert (Hgg.), L’image médiévale. Fonctions dans l’espace sacré et 
structuration de l’espace cultuel (Culture et société médiévales 22), Turnhout 
2011, S. 179–204.

Bauer, Clemens, Laetitia Boehm, u. Max Müller (Hgg.), Speculum Historiale. Geschichte 
im Spiegel von Geschichtsschreibung und Geschichtsdeutung, Freiburg, München 
1965.

Baumgärtner, Ingrid (Hg.), Helmarshausen. Buchkultur und Goldschmiedekunst im 
Hochmittelalter (Die Region trifft sich – die Region erinnert sich), Kassel 2003.

Baumgärtner, Ingrid, Paul-Gerhard Klumbies u. Franziska Sick, Raumkonzepte. 
Zielsetzung, Forschungstendenzen und Ergebnisse, in: Dies. (Hgg.), Raumkonzepte. 
Disziplinäre Zugänge, Göttingen 2009, S. 9–28.

Baumgärtner, Ingrid, Paul-Gerhard Klumbies u. Franziska Sick (Hgg.), Raumkonzepte. 
Disziplinäre Zugänge, Göttingen 2009.

Bäuml, Franz H., Autorität und Performanz. Gesehene Leser, gehörte Bilder, geschrie-
bener Text, in: Christine Ehler u. Ursula Schaefer (Hgg.), Verschriftung und 
Verschriftlichung. Aspekte des Medienwechsels in verschiedenen Kulturen und 
Epochen (ScriptOralia 94), Tübingen 1998, S. 248–273.

Bausi, Alessandro, Bruno Reudenbach u. Hanna Wimmer (Hgg.), Canones. The 
Art of Harmony. The Canon Tables of the Four Gospels (Studies in Manuscript 
Cultures 18), Berlin 2020.

Bawden, Tina, Describing Spaces. Topologies of Interlace in the St. Gall Gospels, in: 
Tobias Frese, Wilfried Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Sacred Scripture / Sacred 
Space. The Interlacing of Real Places and Conceptual Spaces in Medieval Art and 
Architecture (Materiale Textkulturen 23), Berlin, Boston 2019, S. 11–36.

Beck, Herbert u. Kerstin Hengevoss-Dürkop (Hgg.), Studien zur Geschichte der 
europäischen Skulptur im 12./13.  Jahrhundert (Schriften des Liebieghauses), 
Frankfurt a. M. 1994.

Becker, Oliver, Der Dom von Salerno und die Abteikirche von Montecassino. 
Anspruch und Wirkung zweier Bauprojekte in Unteritalien im 11. Jahrhundert, 
in: Frühmittelalterliche Studien 41 (2007), S. 105–140.

Belli D’Elia, Pina, Le suppellettili liturgiche marmoree di età medievale del Duomo 
di Canosa. Una rilettura, in: Liana Bertoldi Lenoci (Hg.), Canosa. Ricerche 
Storiche. Decennio 1999–2009, Martina Franca 2011, S. 689–721.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  405 

Belli D’Elia, Pina, Le radici della cattedrale, in: Dies. u. Emilia Pellegrino (Hgg.), 
Le radici della cattedrale. Lo studio e il restauro del succorpo nel contesto della 
fabbrica della cattedrale di Bari (Per la storia della chiesa di Bari 26), Bari 2009, 
S. 197–218.

Belli D’Elia, Pina, Il contributo degli indizi monumentali sacri alla ricostruzione 
storico-liturgica, in: Nicola Bux (Hg.), Fonti per la storia della liturgia (Per la 
storia della chiesa di Bari 5), Bari 1991, S. 11–21.

Belli D’Elia, Pina, Alle sorgenti del Romanico. Puglia XI secolo, Bari 1987.
Belli D’Elia, Pina u. a., La Puglia fra Bisanzio e l’Occidente, Mailand 1980.
Belli D’Elia, Pina u. Emilia Pellegrino (Hgg.), Le radici della cattedrale. Lo studio 

e il restauro del succorpo nel contesto della fabbrica della cattedrale di Bari (Per 
la storia della chiesa di Bari 26), Bari 2009.

Belting, Hans, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, 
München 1994.

Belting, Hans, Studien zur beneventanischen Malerei (Forschungen zur Kunstge-
schichte und christlichen Archäologie 7), Wiesbaden 1968.

Belting, Hans, Studien zum beneventanischen Hof im 8. Jahrhundert, in: Dumbarton 
Oaks Papers 16 (1962), S. 141–193.

Bennewitz, Ingrid u. Andrea Schindler (Hgg.), Farbe im Mittelalter. Materialität, Medi-
alität, Semantik (Akten des Symposiums des Mediävistenverbandes 13), Berlin 2011.

Benz, Suitbert, Der Rotulus von Ravenna. Nach seiner Herkunft und seiner Bedeutung 
für die Liturgiegeschichte kritisch untersucht (Liturgiewissenschaftliche Quellen 
und Forschungen 45), Münster 1967.

Bepler, Jochen u. Christian Heitzmann (Hgg.), Der Albani-Psalter. Stand und Pers-
pektiven der Forschung, Hildesheim, Zürich, New York 2013.

Bérard, Claude, « ... et le ciel se retira comme un livre qu’on roule ». Apocalypse VI, 
14, in: Pallas 66 (2004), S. 49–66.

Berardi, Umberto, Simulation of Acoustical Parameters in Rectangular Churches, 
in: Journal of Building Performance Simulation (2013), S. 1–16.

Berardi, Umberto, Ettore Cirillo u. Francesco Martellotta, A Comparative Analysis 
of Acoustic Energy Models for Churches, in: Acoustical Society of America 126,4 
(2009), S. 1838–1849.

Berardi, Umberto u. Francesco Martellotta, The Position of the Sound Source in 
Churches, in: Proceedings of Meetings on Acoustics 21 (2014), S. 2–9.

Berger, Christian u. Stefan Häussler, Die Musik des Mittelalters, Darmstadt 2019.
Bergmann, Robert, A School of Romanesque Ivory Carving in Amalfi, in: Metropolitan 

Museum Journal 9 (1974), S. 163–186.
Bering, Kunibert u. Alarich Rooch (Hgg.), Raum. Gestaltung, Wahrnehmung, Wirk-

lichkeitskonstruktion (Artificium), Oberhausen 2008.
Bertaux, Émile, L’art dans l’Italie méridionale, réimpression conforme à la première 

édition parue en 1903, Rom 1968. 
Bertaux, Émile, Pei monumenti meridionali. Barbarie recenti nei duomi di Canosa 

e di Taranto, in: Napoli Nobilissima 1 (1896), S. 15–16.



406  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Bertelli, Carlo, Il ciclo figurativo, in: Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo 
Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del Medioevo meridionale, Ausst.-Kat. 
Montecassino, Rom 1994, S. 61–71.

Bertelli, Carlo (Hg.), La pittura in Italia. L’Altomedioevo, Mailand 1994.
Bertelli, Gioia, Acceptus e magister David a Siponto. Nuove acquisizioni, in: Eura-

siatica 4 (2016), S. 63–71.
Bertelli, Gioia, L’edificio paleocristiano. Una rivisitazione e alcune considerazioni, 

in: Pina Belli D’Elia und Emilia Pellegrino (Hgg.), Le radici della cattedrale. 
Lo studio e il restauro del succorpo nel contesto della fabbrica della cattedrale di 
Bari (Per la storia della chiesa di Bari 26), Bari 2009, S. 121–137.

Bertelli, Gioia, La cattedrale di età paleocristiana di Santa Maria a Bari, in: Dies. 
(Hg.), Puglia Preromanica. Dal V secolo agli inizi dell’XI, Mailand 2004, S. 91–98.

Bertelli, Gioia, La chiesa paleocristiana di Santa Maria a Siponto, in: Dies. (Hg.), 
Puglia Preromanica. Dal V secolo agli inizi dell’XI, Mailand 2004, S. 61–66.

Bertelli, Gioia, Introduzione, in: Dies. (Hg.), Puglia Preromanica. Dal V secolo agli 
inizi dell’XI, Mailand 2004, S. 9–30.

Bertelli, Gioia, Il tempietto di Seppannibale nei pressi di Fasano, in: Dies. (Hg.), 
Puglia Preromanica. Dal V secolo agli inizi dell’XI, Mailand 2004, S. 121–138.

Bertelli, Gioia (Hg.), Puglia Preromanica. Dal V secolo agli inizi dell’XI, Mailand 
2004.

Bertelli, Gioia, S. Maria que est episcopio. La cattedrale di Bari dalle origini al 1034 
(Per la storia della chiesa di Bari 10), Bari 1994.

Bertelli, Gioia u. Daniele Mittica, Marmi bizantini e mediobizantini nella basilica 
di San Nicola e nella cattedrale di Santa Maria e San Sabino a Bari. Importazioni 
e riusi, in: Francesco Abbate (Hg.), Arte in Puglia dal Medioevo al Settecento, 
Ausst.-Kat. Foggia u. a., Rom 2010, S. 97–102.

Berti, Irene u. a. (Hgg.), Writing Matters. Presenting and Perceiving Monumental 
Inscriptions in Antiquity and the Middle Ages (Materiale Textkulturen 14), Berlin, 
Boston 2017.

Bertoldi Lenoci, Liana (Hg.), Canosa. Ricerche Storiche. Decennio 1999–2009, Martina 
Franca 2011.

Bertoldi Lenoci, Liana (Hg.), San Sabino. Uomo di Dialogo e di pace tra Oriente 
ed Occidente. Atti del Convegno di Studi in occasione del XII Centenario della 
Translazione del corpo di San Sabino e per i 900 anni di dedicazione della Chiesa 
Cattedrale di Canosa (Pubblicazioni del Centro, Centro Ricerche di Storia Reli-
giosa in Puglia 32), Triest 2002.

Betancourt, Roland, Why Sight is not Touch. Reconsidering the Tactility of Vision 
in Byzantium, in: Dumbarton Oaks Papers 70 (2016), S. 1–24.

Bicchieri, Marina u. a., Raman and PIXE analysis of Salerno Exultet, in: Qvinio 2 
(2000), S. 233–240.

Bierende, Edgar, Sven Bretfeld u. Klaus Oschema (Hgg.), Riten, Gesten, Zeremo-
nien. Gesellschaftliche Symbolik in Mittelalter und Früher Neuzeit (Trends in 
Medieval Philology 14), Berlin 2008.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  407 

Binding, Günther, Bauvermessung und Proportionen im frühen und hohen Mittelalter 
(Monographien zur Geschichte des Mittelalters 61), Stuttgart 2015.

Binding, Günther, Beiträge zum Architektur-Verständnis bei Abt Suger von Saint-
Denis, in: Ders. u. Andreas Speer (Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben nach 
Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, Bad Cannstatt 1993, S. 184–207.

Binding, Günther u. Andreas Speer (Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben nach 
Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, Stuttgart 1994.

Birt, Theodor, Die Buchrolle in der Kunst. Archäologisch-antiquarische Untersu-
chungen zum antiken Buchwesen, Leipzig 1907.

Bischoff, Frank M., Systematische Lagenbrüche. Kodikologische Untersuchungen zur 
Herstellung und zum Aufbau mittelalterlicher Evangeliare, in: Peter Rück (Hg.), 
Rationalisierung der Buchherstellung im Mittelalter und in der frühen Neuzeit 
(Elementa diplomatica 2), Marburg 1994, S. 83–110.

de Blaauw, Sible, Cultus et decor (Biblioteca Apostolica Vaticana, Studi e testi 356), 
Vatikanstadt 1994.

Blennow, Anna, Wanderers and Wonders. The Medieval Guidebooks to Rome, in: 
Dies. u. Stefano Fogelberg Rota (Hgg.), Rome and the Guidebook Tradition. 
From the Middle Ages to the 20th Century, Berlin, Boston 2019, S. 33–87.

Blennow, Anna u. Stefano Fogelberg Rota (Hgg.), Rome and the Guidebook Tra-
dition. From the Middle Ages to the 20th Century, Berlin, Boston 2019.

Bloom, Jonathan M., Die islamischen Ursprünge der Fußböden in der Cappella 
Palatina, in: Thomas Dittelbach (Hg.), Die Cappella Palatina in Palermo. 
Geschichte, Kunst, Funktionen, Künzelsau 2011, S. 177–197.

Bock, Nicolas, Ivan Foletti u. Michele Tomasi (Hgg.), Survivals, Revivals, Rinascenze. 
Studi in onore di Serena Romano (Études lausannoises d’histoire de l’art 23), Rom 2017.

Bock, Nicolas u. a. (Hgg.), Art, Cérémonial et Liturgie au Moyen Âge (Études lausan-
noises d’histoire de l’art 1), Rom 2002.

Boe, John, A New Source for Old Beneventan Chant. The Santa Sophia Maundy in 
MS Ottoboni lat. 145, in: Acta Musicologica 55 (1983), S. 69–73.

Böhm, Gottfried (Hg.), Homo pictor (Colloquium Rauricum 7), München 2001.
Böhme, Gernot, Atmosphäre. Essays zur neuen Ästhetik, Frankfurt a. M. 2017.
Bolman, Elizabeth S., Veiling Sanctity in Christian Egypt. Visual and Spatial Solu-

tions, in: Sharon E. J. Gerstel (Hg.), Thresholds of the Sacred. Architectural, Art 
Historical, Liturgical, and Theological Perspectives on Religious Screens, East 
and West, Washington DC 2006, S. 72–104.

Bombi, Barbara, Pragmatic Methods of Record-Keeping? The English Chancery Diplo-
matic Enrolments between the Thirteenth and Fourteenth Centuries, in: Étienne 
Doublier, Jochen Johrendt u. Maria Pia Alberzoni (Hgg.), Der Rotulus im 
Gebrauch. Einsatzmöglichkeiten, Gestaltungsvarianz und Aussagekraft einer 
Quellengattung (Beiheft Archiv für Diplomatik, Schriftgeschichte, Siegel- und 
Wappenkunde 19), Wien, Köln, Weimar 2020, S. 207–228.

Bonne, Jean-Claude u. Eduardo Henrik Aubert, Quand voir fait chanter. Images et 
neumes dans le tonaire du ms. BnF latin 1118 entre performance et performativité, 



408  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

in: Alain Dierkens, Gil Bartholeyns u. Thomas Golsenne (Hgg.), La perfor-
mance des images (Problèmes d’histoire des religions 19), Brüssel 2010, S. 225–240. 

Bordi, Giulia Anna Binaca, L’arredo liturgico medievale della Cattedrale di Canosa 
nel contesto: status quaæstionis ed alcuni spunti di riflessione per la genesi e la 
trasformazione di uno spazio sacro tra Medioevo ed età moderna, in: Giovanna 
Fioretti u. Cinzia Campobasso (Hgg.), Il patrimonio culturale pugliese. Ricerche, 
applicazioni e best practices, Bari 2023, S. 24–29.

Bordi, Giulia Anna Binaca, L’arredo liturgico medievale della cattedrale di Bari. Note 
per una sintesi critica tra storia a storiografia, in: Hortus Artium Medievalium 27 
(2021), S. 387–403.

Bordi, Giulia Anna Binaca, Silvia Calò u. Paolo Fioretti, Leggere lo spazio sacro. 
La cattedrale di Bari in un approccio interdisciplinare, in: Daniele Ferraiuolo 
(Hg.), La dimensione spaziale della scrittura esposta in età medievale. Discipline 
a confronto (Quaderni delle Inscriptiones Medii Aevi Italiae 1), Spoleto 2022, 
S. 151–187.

Borsook, Eve, Fiorella Gioffredi Superbi u. Giovanni Pagliarulo (Hgg.), Medieval 
Mosaics. Light, Color, Materials (Villa I Tatti 17), Mailand 2000.

Boschung, Dietrich, Karl-Joachim Hölkeskamp u. Claudia Sode (Hgg.), Raum und 
Performanz. Rituale in Residenzen von der Antike bis 1815, Stuttgart 2015. 

Böse, Kristin, Von den Rändern gedacht. Visuelle Rahmungsstrategien in Handschriften 
der iberischen Halbinsel (Sensus 8), Wien, Köln, Weimar 2019.

Böse, Kristin, Der Codex als offenes Gebilde, in: Patrizia Carmassi u. Gia Tous-
saint (Hgg.), Codex und Material. Jenseits von Text und Bild?, Wiesbaden 2018, 
S. 91–117.

Böse, Kristin, Spürbar und unvergänglich. Zur Visualität, Ikonologie und Medialität 
von Textilien und textilen Reliquiaren im mittelalterlichen Reliquienkult, in: 
Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 33 (2006), S. 7–27. 

Bostelmann, Annika, Doreen Brandt u. Kristin Skottki (Hgg.), Sprechen. Schreiben. 
Handeln, Münster 2017.

Boto Varela, Gerardo u. Justin E. A. Kroesen (Hgg.), Romanesque Cathedrals in 
Mediterranean Europe. Architecture, Ritual and Urban Context (Architectura 
medii aevi 7), Turnhout 2016.

Böttner, Michaela u. a. (Hgg.), 5300 Jahre Schrift, Heidelberg 2017.
Boulton, Meg, Jane Hawkes u. Heidi Stoner (Hgg.), Space and Place in the Medieval 

World (Routledge Research in Art History), New York, London 2018.
Bourdieu, Pierre, Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, 

Frankfurt a. M. 2014.
Boynton, Susan, Orality, Literacy, and the Early Notation of the Office Hymns, in: 

Journal of the American Musicological Society (2003), S. 99–168.
Boynton, Susan u. Diane J. Reilly (Hgg.), Resounding Images. Medieval Intersections 

of Art, Music, and Sound (Studies in the Visual Cultures of the Middle Ages 9), 
Turnhout 2015.

Braca, Antonio, Gli avori medievali del Museo Diocesano di Salerno, Salerno 1994.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  409 

Bräm, Andreas, Bilder der Liturgie in liturgischen Handschriften bis in ottonische 
Zeit, in: Nicolas Bock u. a. (Hgg.), Art, Cérémonial et Liturgie au Moyen Âge 
(Études lausannoises d’histoire de l’art 1), Rom 2002, S. 141–168.

Bräm, Andreas, Exultet. Rotoli liturgici del Medioevo meridionale; Abbazia di Mon-
tecassino, Ausstellungskatalog hg. von Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino und 
Oronzo Pecere, Rom, Istituto poligrafico e Zecca dello Stato, Libreria dello Stato 
1994, in: Kunstchronik 48 (1995), S. 266–271.

Brandt, Michael u. Claudia Höhl (Hgg.), Bild und Bestie. Hildesheimer Bronzen der 
Stauferzeit, Ausst.-Kat. Hildesheim, Regensburg 2008.

Branham, Joan R., Penetrating the Sacred. Breaches and Barriers in the Jerusalem 
Temple, in: Sharon E. J. Gerstel (Hg.), Thresholds of the Sacred. Architectural, 
Art Historical, Liturgical, and Theological Perspectives on Religious Screens, East 
and West, Washington DC 2006, S. 6–24.

Brenk, Beat, Visibility and (Partial) Invisibility of Early Christian Images, in: Giselle 
de Nie, Karl F. Morrison u. Marco Mostert (Hgg.), Seeing the Invisible in Late 
Antiquity and the Early Middle Ages (Utrecht Studies in Medieval Literacy 14), 
Turnhout 2005, S. 139–183.

Brenk, Beat, Schriftlichkeit und Bildlichkeit in der Hofschule Karls des Großen, in: Set-
timane di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 41,2 (1993/1994), 
S. 631–682.

Brenk, Beat, Bischöfliche und monastische committenza in Süditalien am Beispiel 
der Exultetrollen, in: Settimane di studio del Centro Italiano di Studi sull’Alto 
Medioevo 39,1 (1991), S. 275–302.

Brodbeck, Sulamith u. Anne-Orange Poilpré, Introduction, in: Dies. (Hgg.), Visibilité 
et présence de l’image dans l’espace ecclésial. Byzance et Moyen Âge occidental, 
Paris 2019, S. 7–28.

Brodbeck, Sulamith u. Anne-Orange Poilpré (Hgg.), Visibilité et présence de l’image 
dans l’espace ecclésial. Byzance et Moyen Âge occidental, Paris 2019.

Brogiolo, Gian Pietro, Federico Marazzi u. Caterina Giostra (Hgg.), Longobardia. 
Un popolo che cambia la storia, Ausst.-Kat. Pavia, Neapel, St. Petersburg, Mailand 
2017.

Bruggisser-Lanker, Therese, Mittelalterliche Kunst zwischen Wahrheitssuche, Gotteser-
fahrung und Ewigkeitssehnsucht, in: Dies. (Hg.), Den Himmel öffnen ... Bild, Raum 
und Klang in der mittelalterlichen Sakralkultur (Publikationen der Schweizerischen 
Musikforschenden Gesellschaft 2,56), Bern 2014, S. 9–33.

Bruggisser-Lanker, Therese (Hg.), Den Himmel öffnen ... Bild, Raum und Klang in 
der mittelalterlichen Sakralkultur (Publikationen der Schweizerischen Musikfor-
schenden Gesellschaft 2,56), Bern 2014.

Bruggisser-Lanker, Therese, Ritus und Memoria. Die Musik im liturgischen Buch, 
in: Michael Stolz u. Adrian Mettauer (Hgg.), Buchkultur im Mittelalter. Schrift, 
Bild, Kommunikation, Berlin 2005, S. 15–40.

Brunner, Karl (Hg.), Text als Realie (Veröffentlichungen des Instituts für Realienkunde 
des Mittelalters und der Frühen Neuzeit 18), Wien 2003.



410  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Bruzelius, Caroline u. a., L’eco delle pietre. History, Modeling, and GPR as Tools in 
Reconstructing the Choir Screen at Sta. Chiara in Naples, in: Paola Vitolo (Hg.), 
Progetti digitali per la storia dell’arte medievale (Archeologia e calcolatori 10), 
Florenz 2018, S. 81–103.

Bryer, Anthony, Byzantine Agricultural Implements. The Evidence of Medieval 
Illustrations of Hesiod’s Works and Days, in: The Annual of the British School 
at Athens 81 (1986), S. 45–80.

Bücheler, Anna, Nahtstelle, Schleier und Gewand. Die Kanontafeln im Evangeliar 
Heinrichs des Löwen, in: Patrizia Carmassi u. Gia Toussaint (Hgg.), Codex und 
Material. Jenseits von Text und Bild?, Wiesbaden 2018, S. 65–89.

Buchinger, Harald, Materielle Repräsentation im liturgischen Vollzug und die Media-
lität der mittelalterlichen Osterfeier. Ein Versuch zur Typologie materialer Symbo-
lik christlicher Liturgie, in: Manfred Kern u. a. (Hgg.), Medialität und Materialität 
„großer Narrative“. Religiöse (Re-)Formationen (Interdisziplinäre Beiträge zu 
Mittelalter und Früher Neuzeit 11), Heidelberg 2021, S. 113–145.

Buchinger, Harald, Psalmodie als Sakrament. Johannes Chrysostomus über den täg-
lichen Abendpsalm 140(141), in: Alexander Zerfass und Ansgar Franz (Hgg.), 
Wort des lebendigen Gottes. Liturgie und Bibel (Pietas liturgica 16), Tübingen 
2016, S. 221–240.

Buchinger, Harald, Feuer und Licht in der Osterliturgie des Frühmittelalters. Zur non-
verbalen Symbolik, in: Enrico Menestò u. a. (Hgg.), Il fuoco nell’alto medioevo, 
Spoleto 2013, S. 277–318.

Büchsel, Martin, Materialpracht und die Kunst für Litterati. Suger gegen Bernhard 
von Clairvaux, in: Ders. u. Rebecca Müller (Hgg.), Intellektualisierung und Mys-
tifizierung mittelalterlicher Kunst (Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst 10), 
Berlin 2010, S. 155–182.

Büchsel, Martin, Die Geburt der Gotik. Abt Sugers Konzept für die Abteikirche 
St.-Denis (Rombach-Wissenschaften. Reihe Quellen zur Kunst 5), Freiburg 1997.

Büchsel, Martin u. Rebecca Müller (Hgg.), Intellektualisierung und Mystifizierung 
mittelalterlicher Kunst (Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst 10), Berlin 2010.

Büker, Dieter, In neuem Licht. Der Klosterplan von St. Gallen. Aspekte seiner Beschaf-
fenheit und Erschaffung, Berlin u. a. 2020.

Büll, Reinhard, Das große Buch vom Wachs. Geschichte, Kultur, Technik, München 
1977.

Burbulla, Julia, Kunstgeschichte nach dem Spatial Turn. Eine Wiederentdeckung 
mit Kant, Panofsky und Dorner (Image 67), Bielefeld 2015.

Burkart, Lucas, Die Aufhebung der Sichtbarkeit. Der Schatz der Sancta Sanctorum 
und die Modi seiner visuellen Inszenierung, in: Anja Rathmann-Lutz u. Gunnar 
Mikosch (Hgg.), Visibilität des Unsichtbaren. Sehen und Verstehen in Mittelalter 
und Früher Neuzeit, Zürich 2011, S. 69–82.

Burkhardt, Julia, Von Bienen lernen. Das Bonum universale de apibus des Thomas 
von Cantimpré als Gemeinschaftsentwurf. Analyse, Edition, Übersetzung, Kom-
mentar (Klöster als Innovationslabore), Regensburg 2020.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  411 

Burnett, Charles, Sound and its Perception in the Middle Ages, in: Charles Burnett, 
Michael Fend u. Penelope Gouk (Hgg.), The Second Sense. Studies in Hearing 
and Musical Judgement from Antiquity to the Seventeenth Century (Warburg 
Institute Surveys and Texts 22), London 1991, S. 43–70. 

Burnett, Charles, Michael Fend u. Penelope Gouk (Hgg.), The Second Sense. Studies 
in Hearing and Musical Judgement from Antiquity to the Seventeenth Century 
(Warburg Institute Surveys and Texts 22), London 1991.

Bushart, Magdalena u. Henrike Haug (Hgg.), Formlos formbar. Bronze als 
künstlerisches Material (Interdependenzen 2), Köln, Weimar, Wien 2016.

Busse Berger, Anna Maria, Memorizzazione del canto gregoriano, in: Giacomo 
Baroffio, Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica 
nel Medioevo, Mailand 2011, S. 82–83.

Busse Berger, Anna Maria, Medieval Music and the Art of Memory, Berkeley 2005.
Bux, Nicola (Hg.), Fonti per la storia della liturgia (Per la storia della chiesa di Bari 5), 

Bari 1991.

Cadei, Antonio u. a. (Hgg.), Arte d’Occidente. Temi e metodi. Studi in onore di Angiola 
Maria Romanini, Rom 1999.

de Cadilhac, Rossella (Hg.), L’arte della costruzione in pietra. Chiese di Puglia con 
cupole in asse dal secolo XI al XVI (Antico / Futuro 6), Rom 2008.

Caillet, Jean-Pierre (Hg.), Les trésors de sanctuaires, de l’antiquité à l’époque romane 
(Centre de Recherches sur l’Antiquite tardive et le Haut Moyen-Age, Nanterre 7), 
Paris 1996.

Calderoni Masetti, Anna Rosa, L’Exultet duecentesco del Museo Nazionale di Pisa, in: 
o. Hg., Studi di storia dell’arte in memoria di Mario Rotili, Neapel 1984, S. 211–220.

Calderoni Masetti, Anna Rosa, Cosimo Damiano Fonseca u. Guglielmo Cavallo, 
L’Exultet beneventano del duomo di Pisa (Civiltà e storia, Sezione in quarto 2), 
Galatina 1989.

Camille, Michael, Seeing and Reading. Some Visual Implications on Medieval Literacy 
and Illiteracy, in: Art History 8 (1985), S. 26–49.

Campione, Ada, La vita e il culto di San Sabino, in: Raffaella Cassano (Hg.), Principi, 
imperatori, vescovi. Duemila anni di storia a Canosa, Ausst.-Kat. Bari, Venedig 
1992, S. 832–834.

Capomaccio, Cosma, Monumentum resurrectionis. Ambone e candelabro per il cero 
pasquale. Iconografia e iconologia del monumento nella cattedrale di Sessa Aurunca 
(Caserta) (Monumenta, studia, instrumenta liturgica 22), Vatikanstadt 2002.

Carannante, Arianna, Influenze orientali e occidentali nello sviluppo degli organ-
ismi chiesastici a cupole in asse in Puglia. La Terra di Bari (X–XII secolo), in: 
Lexicon 25 (2017), S. 7–19.

Carmassi, Patrizia, Welche Materialität? Überlegungen anhand mittelalterlicher 
Codices mit einem Schwerpunkt auf der Sammlung Marquard Gude, in: Dies. 
u. Gia Toussaint (Hgg.), Codex und Material. Jenseits von Text und Bild? 
(Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 34), Wiesbaden 2018, S. 13–38.



412  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Carmassi, Patrizia, Il sangue di Cristo. Eucaristia tra celebrazione, riflessione e rap-
presentazione nell’alto medioevo, in: Dies. u. Christoph Winterer (Hgg.), Text, 
Bild und Ritual in der mittelalterlichen Gesellschaft (8.–11. Jh.) (Millennio medi-
evale 102), Florenz 2014, S. 263–285. 

Carmassi, Patrizia, L’eredità ambrosiana nelle fonti liturgiche medievali. Alcune con-
siderazioni di carattere comparativo, in: Studia Ambrosiana 6 (2012), S. 153–174.

Carmassi, Patrizia u. Gia Toussaint (Hgg.), Codex und Material. Jenseits von Text 
und Bild? (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 34), Wiesbaden 2018.

Carmassi, Patrizia u. Christoph Winterer, Überlegungen zum Thema, in: Dies. 
(Hgg.), Text, Bild und Ritual in der mittelalterlichen Gesellschaft (8.–11. Jh.), 
(Millennio medievale 102), Florenz 2014, S. VII–XX.

Carmassi, Patrizia u. Christoph Winterer (Hgg.), Text, Bild und Ritual in der mit-
telalterlichen Gesellschaft (8.–11. Jh.), (Millennio medievale 102), Florenz 2014.

Carnevale, Gaetano, L’exultet di Fondi nelle miniature di padre Agostino Maria 
Latil, Fondi 2003.

Carruthers, Mary J., The Experience of Beauty in the Middle Ages (Oxford, Warburg 
Studies), Oxford 2013.

Carruthers, Mary J., Craft of Thought. Meditation, Rhetoric, and the Making of 
Images, 400–1200 (Cambridge Studies in Medieval Literature 34), Cambridge 1998.

Carruthers, Mary J., The Book of Memory. A Study of Memory in Medieval Culture 
(Cambridge Studies in Medieval Literature 10), Cambridge 1990.

Casadei Turroni Monti, Mauro, La nascita della scrittura musicale, in: Giacomo 
Baroffio, Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica 
nel Medioevo, Mailand 2011, S. 50–53.

Casiello, Stella (Hg.), Restauro dalla teoria alla prassi (Quaderni di restauro del 
Dipartimento di Storia dell’Architettura e Restauro della Facoltà di Architettura 
di Napoli 3), Napoli 2002.

Cassano, Raffaella (Hg.), Principi, imperatori, vescovi. Duemila anni di storia a Canosa, 
Ausst.-Kat. Bari, Venedig 1992.

Cavallo, Guglielmo, Cantare le immagini, in: Ders., Giulia Orofino u. Oronzo 
Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del Medioevo meridionale, Ausst.-Kat. 
Montecassino, Rom 1994, S. 53–60.

Cavallo, Guglielmo, Oltre l’Exultet, in: Ders., Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), 
Exultet. Rotoli liturgici del Medioevo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 
1994, S. 3 f.

Cavallo, Guglielmo, I rotoli di Exultet. Rappresentazione e messagio, in: Carlo Bertelli 
(Hg.), La pittura in Italia. L’Altomedioevo, Mailand 1994, S. 390–402.

Cavallo, Guglielmo, La cultura italo-greca nella produzione libraria, in: Ders. (Hg.), 
I Bizantini in Italia, Mailand 1982, S. 495–612.

Cavallo, Guglielmo (Hg.), I Bizantini in Italia, Mailand 1982.
Cavallo, Guglielmo, La genesi dei rotoli liturgici beneventani alla luce del fenomeno 

storico-librario in Occidente ed Oriente, in: Università degli Studi di Roma, 



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  413 

Scuola Speciale per Archivisti e Bibliotecari (Hg.), Miscellanea in memoria 
di Giorgio Cencetti, Turin 1973, S. 213–229.

Cavallo, Guglielmo, Rotoli di Exultet dell’Italia meridionale. Exultet 1, 2, Benedizio-
nale dell’Archivio della Cattedrale di Bari. Exultet 1, 2, 3 dell’Archivio Capitolare 
di Troia, Bari 1973.

Cavallo, Guglielmo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici 
del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994.

Centro Storico Culturale Gaeta, Civiltà del manoscritto a Gaeta. Exultet e corali dal 
X al XVII secolo, Gaeta 1982.

Chazelle, Celia M., Pictures, Books, and the Illiterate. Pope Gregory I’s Letters to 
Serenus of Marseille, in: Word & Image 5 (1990), S. 138–153.

Cioffari, Gerardo, L’Archivio di S. Nicola a Bari. Pergamene e Carte, Bari 2008.
Cioffari, Gerardo, Le fonti per la storia della Chiesa di Bari in età normanna, in: 

Salvatore Palese (Hg.), Prime indagini e archivi parrocchiali (Per la storia della 
chiesa di Bari 2), Bari 1986, S. 31–44.

Cirillo, Ettore u. Francesco Martellotta, La Basilica paleocristiana e la transizione 
dalla liturgia parlata alla liturgia cantata, in: Giacomo Baroffio, Vera Minazzi 
u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica nel medioevo, Mailand 
2011, S. 22–27.

Cirillo, Ettore u. Francesco Martellotta, Le chiese romaniche, culle del canto gre-
goriano, in: Giacomo Baroffio, Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante 
storico della musica nel Medioevo, Mailand 2011, S. 88–91.

Cirillo, Ettore u. Francesco Martellotta, Sound Propagation and Energy Relations 
in Churches, in: Acoustical Society of America 118,1 (2005), S. 232–248.

Cirillo, Ettore u. Francesco Martellotta, Acoustics of Apulian-Romanesque 
Churches. An Experimental Survey, in: Building Acoustics 9,4 (2002), S. 271–288, 
als Preprint veröffentlicht, https://www.researchgate.net/publication/245525945_
Acoustics_of_Apulian-Romanesque_Churches_An_Experimental_Survey, S. 1–18 
(23.08.2024).

Classen, Albrecht (Hg.), Handbook of Medieval Culture. Fundamental Aspects and 
Conditions of the European Middle Ages, Berlin u. a. 2015.

Clausberg, Karl u. Dieter Kimpel (Hgg.), Bauwerk und Bildwerk im Hochmittelalter. 
Anschauliche Beiträge zur Kultur- und Sozialgeschichte, Giessen 1981.

Claussen, Peter Cornelius, Autorschaft als Egotrip im 12. Jahrhundert?, in: Nicole 
Hegener u. Florian Horsthemke (Hgg.), Künstler-Signaturen von der Antike 
bis zur Gegenwart, Petersberg 2013, S. 76–89.

Claussen, Peter Cornelius, materia und opus. Mittelalterliche Kunst auf der Gold-
waage, in: Victoria von Flemming (Hg.), Ars naturam adiuvans. Festschrift für 
Matthias Winner, Mainz 1996, S. 40–49.

Claussen, Peter Cornelius, Früher Künstlerstolz. Mittelalterliche Signaturen als Quelle 
der Kunstsoziologie, in: Karl Clausberg u. Dieter Kimpel (Hgg.), Bauwerk und 
Bildwerk im Hochmittelalter. Anschauliche Beiträge zur Kultur- und Sozial-
geschichte, Gießen 1981, S. 7–34.

https://www.researchgate.net/publication/245525945_Acoustics_of_Apulian-Romanesque_Churches_An_Experimental_Survey
https://www.researchgate.net/publication/245525945_Acoustics_of_Apulian-Romanesque_Churches_An_Experimental_Survey


414  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Coden, Fabio, Scultura ad incrostazione di mastice. Confronti fra la tecnica orientale 
e quella orientale, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo mediterraneo. 
L’Occidente, Bisanzio e l’Islam. Atti del convegno internazionale di Studi (I con-
vegni di Parma 7), Mailand 2007, S. 304–311.

Cofrancesco, Angela, Gli exultet di Mirabella Eclano, in: Rivista storica del Sannio 3,2 
(1995/1996), S. 11–50.

Cohen, Meredith u. Fanny Madeline (Hgg.), Space in the Medieval West. Places, 
Territories, and Imagined Geographies, Farnham, Burlington 2014.

Cohen, Meredith, Fanny Madeline u. Dominique Iogna-Prat, Introduction, in: 
Meredith Cohen u. Fanny Madeline (Hgg.), Space in the Medieval West. Places, 
Territories, and Imagined Geographies, Farnham, Burlington 2014, S. 1–20.

Coote, Jeremy u. Anthony Shelton (Hgg.), Anthropology, Art, and Aesthetics 
(Oxford Studies in the Anthropology of Cultural Forms), Oxford 1994.

Cordasco, Pasquale, I libri manoscritti e i documenti, in: Francesco Abbate (Hg.), 
Arte in Puglia dal Medioevo al Settecento, Ausst.-Kat. Foggia u. a., Rom 2010, 
S. 289–300.

Cormack, Robin, Painter’s Guides, Model-Books, Pattern-Books, and Craftsmen. Or 
Memory and the Artist?, in: Michele Bacci (Hg.), L’artista a Bisanzio e nel mondo 
cristiano-orientale, Pisa 2007, S. 11–29. 

Coroneo, Roberto, Le formelle marmoree di Sorrento, in: Arturo Carlo Quintavalle 
(Hg.), Medioevo mediterraneo. L’ Occidente, Bisanzio e l’Islam. Atti del convegno 
internazionale di Studi (I convegni di Parma 7), Mailand 2007, S. 489–495.

Corvese, Felicio (Hg.), Desiderio di Montecassino e le basiliche di Terra di Lavoro. Il 
viaggio dei normanni nel Mediterraneo, Caserta 1999.

Cotsonis, John, On Some Illustrations in the Lectionary, Athos, Dionysiou 587, in: 
Byzantion 59 (1989), S. 5–19.

Craemer-Ruegenberg, Ingrid u. Andreas Speer (Hgg.), Scientia und ars im Hoch- und 
Spätmittelalter (Miscellanea mediaevalia 22), Berlin 1994.

Crane, Eva, The World History of Beekeeping and Honey Hunting, New York 1999.
Crawford, Matthew R., Do the Eusebian Canon Tables Represent the Closure or 

the Opening of the Biblical Text? Considering the Case of Codex Fuldensis, in: 
Alessandro Bausi, Bruno Reudenbach u. Hanna Wimmer (Hgg.), Canones. The 
Art of Harmony. The Canon Tables of the Four Gospels (Studies in Manuscript 
Cultures 18), Berlin 2020, S. 17–27.

Creissen, Thomas, Les clôtures de chœur des églises d’Italie à l’époque romane. État 
de la question et perspectives, in: Hortus artium medievalium 5 (1999), S. 169–181.

Crisistomi, Paolo u. Antonia D’Aniello, L’Exultet di Salerno recuperato. Quando 
gli angeli esultano, in: Arte e dossier 40 (1989), S. 26–32.

Cruikshank Dodd, Erica, Christian Arab Sources for the Ceiling of the Palatine 
Chapel, Palermo, in: Antonio Cadei u. a. (Hgg.), Arte d’Occidente. Temi e metodi. 
Studi in onore di Angiola Maria Romanini, Rom 1999, S. 823–831.

Curschmann, Michael, Epistemologisches am Schnittpunkt von Wort und Bild, 
in: Ders. (Hg.), Wort. Bild. Text. Studien zur Medialität des Literarischen in 



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  415 

Hochmittelalter und früher Neuzeit (Saecula spiritalia 43), Bd. 1, Baden-Baden 
2007, S. 21–68.

Curschmann, Michael, Pictura laicorum litteratura? Überlegungen zum Verhältnis 
von Bild und volkssprachiger Schriftlichkeit im Hoch- und Spätmittelalter bis 
zum Codex Manesse, in: Ders. (Hg.), Wort. Bild. Text. Studien zur Medialität des 
Literarischen in Hochmittelalter und früher Neuzeit (Saecula spiritalia 43), Bd. 1, 
Baden-Baden 2007, S. 253–282.

Curschmann, Michael (Hg.), Wort. Bild. Text. Studien zur Medialität des Literarischen 
in Hochmittelalter und früher Neuzeit (Saecula spiritalia 43), Baden-Baden 2007.

Cutler, Anthony, Visual Memory, Conceptual Models, and the Question of Artistic 
Freedom in Byzantium, in: Michele Bacci (Hg.), L’artista a Bisanzio e nel mondo 
cristiano-orientale, Pisa 2007, S. 31–53.

Czock, Miriam, Kirchenräume schaffen, Kirchenräume erhalten. Kirchengebäude 
als heilige Räume in der Karolingerzeit, in: Anja Rathmann-Lutz u. Gunnar 
Mikosch (Hgg.), Visibilität des Unsichtbaren. Sehen und Verstehen in Mittelalter 
und Früher Neuzeit, Zürich 2011, S. 53–67.

Dahlmann, Hellfried, Der Bienenstaat in Vergils Georgica (Abhandlungen der Geis-
tes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse, Akademie der Wissenschaften und der 
Literatur in Mainz 10), Wiesbaden 1954.

Daim, Lako (Hg.), Byzanz. Das Römerreich im Mittelalter (Monographien des Römisch-
Germanischen Zentralmuseums 84), Mainz 2010.

Dalena, Pietro, La viabilità dell’area canosina e il pellegrinaggio alla tomba di San 
Sabino, in: Liana Bertoldi Lenoci (Hg.), San Sabino. Uomo di Dialogo e di pace 
tra Oriente ed Occidente. Atti del Convegno di Studi in occasione del XII Cente-
nario della Translazione del corpo di San Sabino e per i 900 anni di dedicazione 
della Chiesa Cattedrale di Canosa (Pubblicazioni del Centro, Centro Ricerche di 
Storia Religiosa in Puglia 32), Triest 2002, S. 59–76.

Davies, Gordon, The Architectural Setting of Baptism, London 1962.
Deér, Josef, The Dynastic Porphyry Tombs of the Norman Period in Sicily (Dumbarton 

Oaks Studies 5), Cambridge 1959.
Degler, Anna u. Iris Wenderholm, Einleitung, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 79,4 

(2016), S. 443–460. 
Delogu, Paolo, La terra del latte e del miele, in: Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino 

u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del medioeveo meridionale, 
Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 7–18.

Delogu, Paolo u. Paolo Peduto (Hgg.), Salerno nel XII secolo. Istituzioni, società, 
cultura. Atti del convegno internazionale, Raito di Vietri sul Mare, Salerno 2004.

Depalo, Maria Rosaria, Dai vecchi ai nuovi scavi. Il contributo dell’archeologia alla 
conoscenza della cattedrale e dell’area circostante, in: Pina Belli D’Elia u. Emilia 
Pellegrino (Hgg.), Le radici della cattedrale. Lo studio e il restauro del succorpo 
nel contesto della fabbrica della cattedrale di Bari (Per la storia della chiesa di 
Bari 26), Bari 2009, S. 29–38.



416  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Derosa, Luisa, “Senza commetter falsi ...”. Le vicende della cattedrale tra storiografia 
e restauri (1860–1960), in: Pina Belli D’Elia u. Emilia Pellegrino (Hgg.), Le 
radici della cattedrale. Lo studio e il restauro del succorpo nel contesto della 
fabbrica della cattedrale di Bari (Per la storia della chiesa di Bari 26), Bari 2009, 
S. 5–20.

Derosa, Luisa u. Clara Gelao (Hgg.), Tempi e forme dell’arte. Miscellanea di studi 
offerti a Pina Belli D’Elia, Foggia 2011.

Deshman, Robert, Otto III and the Warmund Sacramentary. A Study in Political 
Theology, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 34 (1971), S. 1–20.

Diamanti, Charikleia u. Anastasia Vassiliou (Hgg.), En Sofía mathitéfsantes. Essays 
in Byzantine Material Culture and Society in Honour of Sophia Kalopissi-Verti, 
Oxford 2019.

Didi-Hubermann, Georges, Heuristik der Ähnlichkeit. Der Fall der Votivbilder, in: 
Jan Gerchow, Hans Belting u. Hartmut Böhme (Hgg.), Ebenbilder. Kopien von 
Körpern, Modelle des Menschen, Ostfildern-Ruit 2002, S. 65–72.

Didi-Hubermann, Georges, Die Ordnung des Materials, in: Wolfgang Kemp u. a. 
(Hgg.), Vorträge aus dem Warburg-Haus, Bd. 3, Berlin 1999, S. 1–29.

Dierkens, Alain, Gil Bartholeyns u. Thomas Golsenne (Hgg.), La performance 
des images. Connaissance et reconnaissance des ressources et des recherches 
sur les images occidentales (Problèmes d’histoire des religions 19), Brüssel 2010.

Dietl, Albert, Die Sprache der Signatur (Italienische Forschungen 4,6), Berlin, München 
2009.

Dietl, Albert, Elisa Di Natale u. Harald Buchinger (Hgg.), Zwischen Rom und 
Mailand. Liturgische Kircheneinrichtungen des Mittelalters in Italien (Forum 
Mittelalter, Studien 21), Regensburg 2024.

Dittelbach, Thomas (Hg.), Die Cappella Palatina in Palermo. Geschichte, Kunst, 
Funktionen. Forschungsergebnisse der Restaurierung, Künzelsau 2011.

Dolezalek, Isabelle, Arabic Script on Christian Kings. Textile Inscriptions on Royal 
Garments from Norman Sicily (Das Mittelalter. Perspektiven mediävistischer 
Forschung. Beihefte 5), Berlin, Boston 2017.

Doll, Martin u. Oliver Kohns, Politische Tiere, zur Einleitung, in: Dies. (Hgg.), Poli-
tische Tiere. Zoologie des Kollektiven (Texte zur politischen Ästhetik 6), Leiden, 
Boston 2017, S. 7–34.

Doll, Martin u. Oliver Kohns (Hgg.), Politische Tiere. Zoologie des Kollektiven (Texte 
zur politischen Ästhetik 6), Leiden, Boston 2017.

Döring, Jörg u. Tristan Thielmann (Hgg.), Spatial Turn. Das Raumparadigma in den 
Kultur- und Sozialwissenschaften (Sozialtheorie), Bielefeld 2008.

Doublier, Étienne, Jochen Johrendt u. Maria Pia Alberzoni, Einleitung, in: Dies. 
(Hgg.), Der Rotulus im Gebrauch. Einsatzmöglichkeiten, Gestaltungsvarianz 
und Aussagekraft einer Quellengattung (Beiheft Archiv für Diplomatik, Schrift-
geschichte, Siegel- und Wappenkunde 19), Weimar, Köln, Wien 2020, S. 11–22.

Doublier, Étienne, Jochen Johrendt u. Maria Pia Alberzoni (Hgg.), Der Rotulus 
im Gebrauch. Einsatzmöglichkeiten, Gestaltungsvarianz und Aussagekraft einer 



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  417 

Quellengattung (Beiheft Archiv für Diplomatik, Schriftgeschichte, Siegel- und 
Wappenkunde 19), Weimar, Köln, Wien 2020.

Douteil, Herbert u. Felix Vongrey, Exultet-Rolle. Vollständige Faksimile-Ausgabe 
in Originalgröße des Codex Vaticanus Latinus 9820 der Biblioteca Apostolica 
Vaticana, Graz 1974.

Dümpelmann, Britta, Veit Stoß und das Krakauer Marienretabel. Mediale Zugänge, medi-
ale Perspektiven (Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 24), Zürich 2012.

Dünne, Jörg, Hermann Doetsch u. Roger Lüdeke (Hgg.), Von Pilgerwegen, Schrift-
spuren und Blickpunkten. Raumpraktiken in medienhistorischer Perspektive, 
Würzburg 2004.

Duval, Noël, Les installations liturgiques dans les églises paléochrétiennes, in: Hortus 
artium medievalium 5 (1999), S. 7–30.

Eastmond, Antony (Hg.), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval 
World, Cambridge 2015.

Ebanista, Carlo u. Marcello Rotilli (Hgg.), Territorio, insediamenti e necropoli fra 
tarda antichitá e alto medioevo (Giornate sulla tarda antichità e il medioevo 7), 
Neapel 2016.

Edwards, Emma, Patronage and Tradition in Textile Exchange and Use in the Early 
Norman South, in: Emily A. Winkler, Liam Fitzgerald u. Andrew Small (Hgg.), 
Designing Norman Sicily. Material Culture and Society (Boydell Studies in Medieval 
Art and Architecture), Woodbridge 2020, S. 89–113.

Ehler, Christine u. Ursula Schaefer (Hgg.), Verschriftung und Verschriftlichung. Aspekte 
des Medienwechsels in verschiedenen Kulturen und Epochen (ScriptOralia 94), 
Tübingen 1998.

Elba, Emanuela, Miniatura in Dalmazia. I codici in beneventana (XI–XIII secolo) (Sto-
ria dell’arte comparata, civiltà e culture dei paesi mediterranei 2), Galatina 2011.

Elias, Friederike u. a. (Hgg.), Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären Reichweite 
praxistheoretischer Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften (Materiale 
Textkulturen 3), Berlin u. a. 2014.

Elster, Christiane, Die textilen Geschenke Papst Bonifaz’ VIII. (1294–1303) an die 
Kathedrale von Anagni. Päpstliche Paramente des späten Mittelalters als Medien 
der Repräsentation, Gaben und Erinnerungsträger (Studien zur internationalen 
Architektur- und Kunstgeschichte 156), Petersberg 2018.

Enders, Markus, Zur Begriffsgeschichte der Allgegenwart und Unendlichkeit Gottes 
im hochmittelalterlichen Denken, in: Jan A. Aertsen u. Andreas Speer (Hgg.), 
Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter (Miscellanea mediaevalia 25), Berlin 
1998, S. 335–347.

Engels, David u. Carla Nicolaye (Hgg.), Ille operum custos. Kulturgeschichtliche 
Beiträge zur antiken Bienensymbolik und ihrer Rezeption (Spudasmata 118), 
Hildesheim 2008.

Esner, Rachel, Sandra Kisters u. Ann-Sophie Lehmann (Hgg.), Hiding Making, 
Showing Creation. The Studio from Turner to Tacita Dean, Amsterdam 2013.



418  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

von Euw, Anton u. Peter Schreiner (Hgg.), Kaiserin Theophanu. Begegnung des 
Ostens und Westens um die Wende des ersten Jahrtausends. Gedenkschrift des 
Kölner Schnütgen-Museums zum 1000. Todesjahr der Kaiserin, Köln 1991.

von Falkenhausen, Vera, Untersuchungen über die byzantinische Herrschaft in 
Süditalien vom 9. bis ins 11. Jahrhundert (Schriften zur Geistesgeschichte des 
östlichen Europa 1), Wiesbaden 1967.

Falla Castelfranchi, Marina, Origine e sviluppo dell’edificio a cupole in asse in 
Puglia (VIII–XII secolo), in: Anna Maria D’Achille, Antonio Iacobini u. Pio 
Francesco Pistilli (Hgg.), Domus sapienter staurata. Scritti di storia dell’arte 
per Marina Righetti, Mailand 2021, S. 103–110.

Falla Castelfranchi, Marina, Gioco di sprechi. I clipei dell’Exultet I di Bari e le loro 
associazioni, in: Luisa Derosa u. Clara Gelao (Hgg.), Tempi e forme dell’arte. 
Miscellanea di studi offerti a Pina Belli D’Elia, Foggia 2011, S. 29–35.

Falla Castelfranchi, Marina, La chiesa di San Pietro di Crepacore nei pressi di 
Torre Santa Susanna, in: Gioia Bertelli (Hg.), Puglia Preromanica. Dal V secolo 
agli inizi dell’XI, Mailand 2004, S. 147–160.

Fernie, Eric, The Date, Iconography and Dedication of the Cathedral of Canosa, in: 
Rosa Maria Bacile u. John McNeill (Hgg.), Romanesque and the Mediterranean. 
Points of Contact across the Latin, Greek and Islamic Worlds c. 1000 to c. 1250, 
Leeds 2015, S. 167–172.

Ferraiuolo, Daniele (Hg.), La dimensione spaziale della scrittura esposta in età medie-
vale. Discipline a confronto (Quaderni delle Inscriptiones Medii Aevi Italiae 1), 
Spoleto 2022.

Finger, Heinz (Hg.), Mittelalterliche Handschriften der Kölner Dombibliothek 5, 
Köln 2014.

Fioretti, Giovanna u. Cinzia Campobasso (Hgg.), Il patrimonio culturale pugliese. 
Ricerche, applicazioni e best practices, Bari 2023.

Fischer-Lichte, Erika, Ästhetik des Performativen (Edition suhrkamp 2373), Frankfurt 
a. M. 2014.

Fisher, Annika Elisabeth, Cross Altar and Crucifix in Ottonian Cologne, in: Søren 
Kaspersen u. Erik Thunø (Hgg.), Decorating the Lord’s Table. On the Dynamics 
Between Image and Altar in the Middle Ages, Kopenhagen 2006, S. 43–62.

Fisher, Susannah D., Materializing the Word. Ottonian Treasury Bindings and Viewer 
Reception, PhD. Phil. Rutgers University, 2012, https://doi.org/doi:10.7282/
T3JD4VTT.

von Flemming, Victoria (Hg.), Ars naturam adiuvans. Festschrift für Matthias Winner, 
Mainz 1996.

Fobelli, Maria Luigia, L’ekphrasis di Filagato da Cerami sulla Cappella Palatina e il suo 
modello, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo. I modelli. Atti del con-
vegno internazionale di studi (I convegni di Parma 2), Mailand 2002, S. 267–275.

Foletti, Ivan, Singing Doors. Images, Space, and Sound in the Santa Sabina Narthex, 
in: Bissera V. Pentcheva (Hg.), Icons of Sound. Voice, Architecture, and Ima-

https://doi.org/doi:10.7282/T3JD4VTT
https://doi.org/doi:10.7282/T3JD4VTT


Quellen- und Literaturverzeichnis  |  419 

gination in Medieval Art (Music and Visual Culture), New York, London 2021, 
S. 19–35.

Foletti, Ivan u. a. (Hgg.), Migrating Art Historians. On the Sacred Ways (Convivia 2), 
Brno 2018.

Foletti, Ivan u. Zuzana Frantová (Hgg.), The Antique Memory and the Middle Ages 
(Studia artium medievalium brunensia 2), Rom 2015.

Foletti, Ivan u. Irene Quadri, Un dialogo inevitabile. L’ambone palinsesto di 
Sant’Ambrogio a Milano, in: Nicolas Bock, Ivan Foletti u. Michele Tomasi 
(Hgg.), Survivals, Revivals, Rinascenze. Studi in onore di Serena Romano (Études 
lausannoises d’histoire de l’art 23), Rom 2017, S. 305–321.

Freedberg, David u. a., The Object of Art History, in: The Art Bulletin 76,3 (1994), 
S. 394–410.

Freeman, Margaret B., Lighting the Easter Candle, in: The Metropolitan Museum of 
Art Bulletin. New Series 3,8 (1945), S. 194–200.

Frese, Tobias, Aktual- und Realpräsenz. Das eucharistische Christusbild von der 
Spätantike bis ins Mittelalter (Neue Frankfurter Forschungen zur Kunst 13), 
Berlin 2013.

Frese, Tobias, Vision, Bild und Affekt. Die christliche Liturgie als mysterium tremen-
dum und sacramentum pietatis, in: Beate Fricke, Markus Klammer u. Stefan 
Neuner (Hgg.), Bilder und Gemeinschaften. Studien zur Konvergenz von Politik 
und Ästhetik in Kunst, Literatur und Theorie, München 2011, S. 78–106.

Frese, Tobias, Die Bildkritik des Bernhard von Clairvaux. Die Apologie im monasti-
schen Diskurs, Bamberg 2006.

Frese, Tobias, Wilfried Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Sacred Scripture / Sacred 
Space. The Interlacing of Real Places and Conceptual Spaces in Medieval Art and 
Architecture (Materiale Textkulturen 23), Berlin, Boston 2019.

Frese, Tobias, Wilfried Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Verborgen, unsichtbar, unles-
bar. Zur Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), 
Berlin 2014.

Fricke, Beate, Opifex and Artifex, in: Conrad Rudolph (Hg.), A Companion to Medi-
eval Art. Romanesque and Gothic in Northern Europe (Wiley Blackwell Com-
panions to Art History 14), Hoboken 2019, S. 45–69.

Fricke, Beate, Absenz und Präsenz oder die Spur der Ameisen bei Joan Rosató. Über-
legungen zum Beitrag von Paulus zur Genese christlicher Bildkultur, in: Dies., 
Markus Klammer u. Stefan Neuner (Hgg.), Bilder und Gemeinschaften. Studien 
zur Konvergenz von Politik und Ästhetik in der Kunst, Literatur und Theorie, 
München 2011, S. 43–78.

Fricke, Beate, Ecce fides. Die Statue von Conques, Götzendienst und Bildkultur im 
Westen, München, Paderborn 2007.

Fricke, Beate, Markus Klammer u. Stefan Neuner, Pikturale Horizonte der Gemein-
schaftsproduktion. Zur Einleitung, in: Dies. (Hgg.), Bilder und Gemeinschaften. 
Studien zur Konvergenz von Politik und Ästhetik in der Kunst, Literatur und 
Theorie, München 2011, S. 11–42.



420  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Fricke, Beate, Markus Klammer u. Stefan Neuner (Hgg.), Bilder und Gemeinschaften. 
Studien zur Konvergenz von Politik und Ästhetik in der Kunst, Literatur und 
Theorie, München 2011.

Fritz, Jean-Marie, La cloche et la lyre. Pour une poétique medievale du paysage sonore 
(Publications romanes et françaises 254), Genf 2011.

Fritz, Jean-Marie, Voces. Voce dell’uomo, voce della natura, in: Giacomo Baroffio, 
Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica nel medioevo, 
Mailand 2011, S. 102–103. 

Fuchs, Guido u. Hans Martin Weikmann, Das Exsultet. Geschichte, Theologie und 
Gestaltung der österlichen Lichtdanksagung, Regensburg 1992.

Gaborit, Jean-René, L’ambon de Santa Maria de Siponte et les origines de la sculpture 
romane en Pouille, in: Pierre Gallais u. Yves-Jean Riou (Hgg.), Mélanges offerts 
à René Crozet (Cahiers de civilisation médiévale), Poitiers 1966, S. 253–257.

Gallais, Pierre u. Yves-Jean Riou (Hgg.), Mélanges offerts à René Crozet (Cahiers de 
civilisation médiévale), Poitiers 1966.

Gandolfi, Daniela (Hg.), L’edificio battesimale in Italia. Aspetti e problemi (Atti dei 
convegni, Istituto Internazionale di Studi Liguri 5), Bordighera 2001.

Gandolfo, Francesco, I plutei di Sant’Aspreno a Napoli e la decorazione animalistica 
nella Campania medievale, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo medi-
terraneo. Arte e storia. Atti del convegno internazionale di studi (I convegni di 
Parma 7), Mailand 2007, S. 273–281.

Ganz, David, Prozession und Pilgerfahrt. Kinetische Bild-Rituale im Mittelalter, in: 
Reinhard Hoeps (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. 2: Funktionen des Bildes 
im Christentum, Paderborn, München 2020, S. 112–145.

Ganz, David, Von innen nach außen, in: Tobias Frese, Wilfried Keil u. Kristina 
Krüger (Hgg.), Verborgen, unsichtbar, unlesbar. Zur Problematik restringierter 
Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin 2014, S. 85–116.

Ganz, David u. Thomas Lentes, KultBild. Visualität und Religion in der Vormoderne, 
in: Dies. (Hgg.), Ästhetik des Unsichtbaren. Bildtheorie und Bildgebrauch in der 
Vormoderne (KultBild 1), Berlin 2004, S. 7–8. 

Ganz, David u. Thomas Lentes (Hgg.), Ästhetik des Unsichtbaren. Bildtheorie und 
Bildgebrauch in der Vormoderne (KultBild 1), Berlin 2004. 

Gardner, Julian, “For whom the bell tolls”. A Franciscan Bell-Founder, Franciscan 
Bells and a Franciscan Patron in Late Thirteenth-Century Rome, in: Arturo Carlo 
Quintavalle (Hg.), Medioevo. I committenti. Atti del Convegno internazionale 
di studi (I convegni di Parma 13), Mailand 2011, S. 460–468.

Geddes, Jane, The St. Albans Psalter. A Book for Christina of Markyate, London 2005.
Gell, Alfred, Art and Agency. An Anthropological Theory, Oxford 2007.
Gell, Alfred, The Technology of Enchantment and the Enchantment of Technology, 

in: Jeremy Coote u. Anthony Shelton (Hgg.), Anthropology, Art, and Aesthetics 
(Oxford Studies in the Anthropology of Cultural Forms), Oxford 1994, S. 40–63.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  421 

Gerchow, Jan, Hans Belting u. Hartmut Böhme (Hgg.), Ebenbilder. Kopien von 
Körpern, Modelle des Menschen, Ostfildern-Ruit 2002.

Germanidou, Sophia, The Rose of the Winds Illustration in the Exultet I Bari Roll 
(c. 1025–1034) and its Probable Neoplatonic Implications, in: Charikleia Diamanti 
u. Anastasia Vassiliou (Hgg.), En Sofía mathitéfsantes. Essays in Byzantine Material 
Culture and Society in Honour of Sophia Kalopissi-Verti, Oxford 2019, S. 100–111.

Gerry, Kathryn, Cult and Codex. Alexis, Christina and the St. Albans Psalter, in: 
Jochen Bepler u. Christian Heitzmann (Hgg.), Der Albani-Psalter. Stand und 
Perspektiven der Forschung, Hildesheim, Zürich, New York 2013, S. 69–95.

Gerstel, Sharon E. J., Introduction, in: Dies. (Hg.), Thresholds of the Sacred. Archi-
tectural, Art Historical, Liturgical, and Theological Perspectives on Religious 
Screens, East and West, Washington DC 2006, S. 1–5.

Gerstel, Sharon E. J. (Hg.), Thresholds of the Sacred. Architectural, Art Historical, 
Liturgical, and Theological Perspectives on Religious Screens, East and West, 
Washington DC 2006.

Gerstel, Sharon E. J., Liturgical Scrolls in the Byzantine Sanctuary, in: Byzantine 
Studies 35 (1994), S. 195–204. 

Gianandrea, Manuela, Francesco Gangemi und Carlo Constantini (Hgg.), Il 
potere dell’arte nel Medioevo. Studi in onore di Mario D’Onofrio (Saggi di storia 
dell’arte 40), Rom 2015.

Giele, Enno, Jörg Peltzer u. Melania Trede, Rollen, Blättern und (Ent)Falten, in: 
Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. 
Konzepte, Materialien, Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin, München, 
Boston 2015, S. 677–694.

Gillespie, Vincent, The Senses in Literature. The Textures of Perception, in: Richard 
Newhauser u. Constance Classen (Hgg.), A Cultural History of the Senses in 
the Middle Ages. 500–1450 (A Cultural History of the Senses 2), London 2014, 
S. 153–194.

Giudice, Alberto u. Giancarlo Rinaldi (Hgg.), Realia christianorum. Fonti e documenti 
per lo studio del cristianesimo antico (Ricerche 3), Bologna 2015.

Glass, Dorothy F., The Pulpits in the Cathedral at Salerno, in: Paolo Delogu u. Paolo 
Peduto (Hgg.), Salerno nel XII secolo. Istituzioni, società, cultura. Atti del con-
vegno internazionale, Raito di Vietri sul Mare, Salerno 2004, S. 213–237.

Glass, Dorothy F., Romanesque Sculpture in Campania. Patrons, Programs and Style, 
University Park 1991.

Glass, Dorothy F., Pseudo-Augustine, Prophets, and Pulpits in Campania, in: Dumbarton 
Oaks Papers 41 (1987), S. 215–226.

Goetz, Werner, Wahrnehmungs- und Deutungsmuster als methodisches Problem der 
Geschichtswissenschaft, in: Das Mittelalter 8 (2003), S. 23–33.

Goldschmidt, Ernst Philip, An Obituary Rotulus from York, 1405, in: Dorothy Miner 
(Hg.), Studies in Art and Literature for Belle Da Costa Greene, Princeton 1954, 
S. 379–383.



422  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Goll, Jürg, Matthias Exner u. Susanne Hirsch (Hgg.), Müstair. Die mittelalterlichen 
Wandbilder in der Klosterkirche, München 2007.

Gozza, Paolo, L’eredità greco-latina nel pensiero musicale medievale, in: Giacomo 
Baroffio, Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica 
nel medioevo, Mailand 2011, S. 28–29.

Grabar, André, Les manuscrits grecs enluminés de provenance italienne (IXe–XIe siècles) 
(Bibliothèque des Cahiers archéologiques 8), Paris 1972.

Grabar, André, Un rouleau liturgique constantinopolitain et ses peintures, in: 
Dumbarton Oaks Papers 8 (1954), S. 161–200.

Grabar, André, Trônes épiscopaux du XIème et XIIème siècle en Italie méridionale, in: 
Wallraf-Richartz-Jahrbuch 16 (1954), S. 7–52.

Gramaccini, Norberto, Zur Ikonologie der Bronze im Mittelalter, in: Städel-
Jahrbuch 11 (1987), S. 147–170.

Grebe, Anja, Zwischen Material und Medium. Überlegungen zur Farbästhetik in der 
Buchmalerei des 11. Jahrhunderts, in: Ingrid Bennewitz u. Andrea Schindler 
(Hgg.), Farbe im Mittelalter. Materialität, Medialität, Semantik (Symposiums des 
Mediävistenverbandes 13), Berlin 2011, S. 127–139.

Greber, Erika, Konrad Ehlich u. Jan-Dirk Müller, Einleitung, in: Dies. (Hgg.), 
Materialität und Medialität von Schrift (Schrift und Bild in Bewegung 1), Bielefeld 
2002, S. 9–16.

Greber, Erika, Konrad Ehlich u. Jan-Dirk Müller (Hgg.), Materialität und Medialität 
von Schrift (Schrift und Bild in Bewegung 1), Bielefeld 2002.

Grube, Ernst u. Jeremy Johns (Hgg.), The Painted Ceilings of the Cappella Palatina 
(Islamic Art, Supplement 1), London 2005.

Guillou, André, La Puglia e Bisanzio, in: Pina Belli D’Elia u. a., La Puglia fra Bisanzio 
e l’Occidente, Mailand 1980, S. 5–36.

Guillou, André, Production and Profits in the Byzantine Province of Italy (10th to 
11th Centuries). An Expanding Society, in: Dumbarton Oaks Papers 28 (1974), 
S. 89–109.

Gyug, Richard F., A Fragment of a Liturgical Roll at Montecassino (Compactiones XVI), 
in: Medieval Studies 52 (1990), S. 268–277.

Habermas, Jürgen, Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-
gorie der bürgerlichen Gesellschaft (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 891), 
Frankfurt a. M. 2019.

Hamburger, Jeffrey F., Script as Image (Corpus of Illuminated Manuscripts 21), Paris 
2014.

Hamburger, Jeffrey F., Body vs. Book. The Trope of Visibility in Images in Chris-
tian-Jewish Polemic, in: David Ganz u. Thomas Lentes (Hgg.), Ästhetik des 
Unsichtbaren. Bildtheorie und Bildgebrauch in der Vormoderne (KultBild 1), 
Berlin 2004, S. 112–145.

Hamilton, Sarah u. Andrew Spicer (Hgg.), Definig the Holy. Sacred Space in Medieval 
and Early Modern Europe, Burlington 2005.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  423 

Hammerstein, Reinhold, Tuba intonet salutaris. Die Musik auf den süditalienischen 
Exultet-Rollen, in: Acta Musicologica 31,3/4 (1959), S. 109–129.

Hanawalt, Barbara H. u. Michal Kobialka (Hgg.), Medieval Practices of Space (Medi-
eval Cultures 23), Minneapolis 2000.

Hartnell, Jack (Hg.), Continous Page. Scrolls and Scrolling from Papyrus to Hyper-
text, London 2020, https://doi.org/10.33999/2019.15. 

Heckmann, Marie-Luise, Kirche und Welt in den Exultet-Rollen des Hochmittelalters. 
Vom Miteinander zum Gegeneinander von Regnum und Sacerdotium, in: Annika 
Bostelmann, Doreen Brandt u. Kristin Skottki (Hgg.), Sprechen. Schreiben. 
Handeln, Münster 2017, S. 95–140.

Hegener, Nicole u. Florian Horsthemke (Hgg.), Künstler-Signaturen von der Antike 
bis zur Gegenwart, Petersberg 2013.

von der Heiden, Anne u. Joseph Vogl (Hgg.), Politische Zoologie (Sequenzia), 
Zürich, Berlin 2007.

Heinz, Werner, Musik in der Architektur. Von der Antike zum Mittelalter (Beihefte 
zur Mediaevistik 4), Frankfurt a. M. 2005.

Heinzer, Felix, Die Inszenierung des Evangelienbuchs in der Liturgie, in: Stephan 
Müller, Lieselotte E. Saurma-Jeltsch u. Peter Strohschneider (Hgg.), Codex 
und Raum (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden 2009, S. 43–58.

Herklotz, Ingo, Sepulcra e monumenta del medioevo. Studi sull’arte sepolcrale in 
Italia (Nuovo medioevo 60), Neapel 2001.

Hesbert, René-Jean, L’Antiphonale Missarum de l’ancien rit bénéventain, in: Ephe-
merides liturgicae 61 (1947), S. 153–210.

Hesbert, René-Jean, La tradition bénéventaine dans la tradition manuscrite, in: 
Paléographie musicale XIV (1936), S. 60–465.

Hiscock, Nigel (Hg.), The White Mantle of Churches. Architecture, Liturgy, and Art 
around the Millennium (International Medieval Research 10), Turnhout 2003.

Hoeps, Reinhard (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. 2: Funktionen des Bildes im 
Christentum, Paderborn, München 2020.

vom Hoff, Victor, Osternachtfeiern als liturgisches Ritual. Die Erschließung der 
Herzmitte des Kirchenjahres in ritualtheoretischer Perspektive, Leipzig 2020.

Hoffmann, Konrad, Taufsymbolik im mittelalterlichen Herrscherbild (Bonner Beiträge 
zur Kunstwissenschaft 9), Düsseldorf 1968.

Hölkeskamp, Karl-Joachim, Performative turn meets spatial turn. Prozessionen und 
andere Rituale in der neueren Forschung, in: Dietrich Boschung, Karl-Joachim 
Hölkeskamp u. Claudia Sode (Hgg.), Raum und Performanz. Rituale in Residenzen 
von der Antike bis 1815, Stuttgart 2015, S. 16–74.

Holz, Stefan G., Jörg Peltzer u. Maree Shirota (Hgg.), The Roll in England and 
France in the Late Middle Ages (Materiale Textkulturen 28), Berlin 2019.

Holzer, Irene, Im Zeichen des lógos? Überlegungen zum Zeichenbegriff musikalischer 
Notation in der spätkarolingischen Zeit, in: Matteo Nanni u. Kira Henkel (Hgg.): 
Von der Oralität zum SchriftBild. Visuelle Kultur und musikalische Notation (9.–
13. Jahrhundert) (Theorie der musikalischen Schrift 2), Paderborn 2020, S. 37–52.

https://doi.org/10.33999/2019.15


424  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Horstkotte, Silke u. Karin Leonhard, Einleitung Lesen ist wie Sehen. Über Möglich-
keiten und Grenzen intermedialer Wahrnehmung, in: Dies. (Hgg.), Lesen ist wie 
Sehen. Intermediale Zitate in Bild und Text, Köln, Weimar, Wien 2006, S. 1–16.

Horstkotte, Silke u. Karin Leonhard (Hgg.), Lesen ist wie Sehen. Intermediale 
Zitate in Bild und Text, Köln, Weimar, Wien 2006.

Houben, Hubert, Die Normannen (Beck’sche Reihe 2755, C.-H.-Beck-Wissen), München 
2012.

Hunzinger, Christine u. Philippe Hoffmann (Hgg.), Recherches de Codicologie 
comparée. La composition du codex au Moyen Âge, en Orient et en Occident 
(Collection bibliologie), Paris 1998.

Hurlock, Kathryn u. Paul Oldfield (Hgg.), Crusading and Pilgrimage in the Norman 
World, Woodbridge 2015.

Iadanza, Mario, La pseudocripta della cattedrale di Benevento da luogo di culto a sede 
di esposizione museale, in: Carlo Ebanista u. Marcello Rotilli (Hgg.), Territorio, 
insediamenti e necropoli fra tarda antichità e alto medioevo (Giornate sulla tarda 
antichità e il medioevo 7), Neapel 2016, S. 355–378.

Iadanza, Mario u. Francesco Bove, La cattedrale di Benevento. I risultati storici 
dell’indagine archeologica, in: Alberto Giudice u. Giancarlo Rinaldi (Hgg.), 
Realia christianorum. Fonti e documenti per lo studio del cristianesimo antico 
(Richerche 3), Bologna 2015, S. 101–133.

Ingold, Tim, Materials against Materiality, in: Archaeological Dialogues 14,1 (2007), 
S. 1–16.

Irving, Andrew, Painted Pulpits. The Depiction of Pulpits in South Italian Exultet 
Rolls, in: Albert Dietl, Elisa Di Natale u. Harald Buchinger (Hgg.), Zwischen 
Rom und Mailand. Liturgische Kircheneinrichtungen des Mittelalters in Italien 
(Forum Mittelalter, Studien 21), Regensburg 2024, S. 173–204.

Jäckh, Theresa, Space and Place in Norman Palermo, in: Dies. u. Mona Kirsch (Hgg.), 
Urban Dynamics and Transcultural Communication in Medieval Sicily (Mittel-
meerstudien 17), Paderborn 2017, S. 67–95.

Jäckh, Theresa u. Mona Kirsch (Hgg.), Urban Dynamics and Transcultural Commu-
nication in Medieval Sicily (Mittelmeerstudien 17), Paderborn 2017.

Jacob, André, Rouleaux grecs et latins dans l’Italie méridionale, in: Christine Hunzinger 
u. Philippe Hoffmann (Hgg.), Recherches de Codicologie comparée. La compo-
sition du codex au Moyen Âge, en orient et en occident (Collection bibliologie), 
Paris 1998, S. 69–97.

Jakobi-Mirwald, Christine, Text. Buchstabe. Bild. Studien zur historisierten Initiale 
im 8. und 9. Jahrhundert, Berlin 1998.

Janes, Dominic, God and Gold in Late Antiquity, Cambridge 1998.
Johach, Eva, Der Bienenstaat. Geschichte eines politisch-moralischen Exempels, 

in: Anne von der Heiden u. Joseph Vogl (Hgg.), Politische Zoologie, Zürich, 
Berlin 2007, S. 219–233.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  425 

Johns, Jeremy, Arabic Inscriptions in the Cappella Palatina. Performativity, Audience, 
Legibility and Illegibility, in: Antony Eastmond (Hg.), Viewing Inscriptions in 
the Late Antique and Medieval World, Cambridge 2015, S. 124–147.

Joranson, Einar, The Inception of the Career of Normans in Italy. Legend and History, 
in: Speculum 23 (1948), S. 353–396.

Jördens, Andrea u. a., Wachs, in: Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer 
(Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte, Materialien, Praktiken (Materiale Text-
kulturen 1), Berlin, München, Boston 2015, S. 371–382.

Kalthoff, Herbert, Torsten Cress u. Tobias Röhl, (Hgg.), Materialität. Herausforde-
rungen für die Sozial- und Kulturwissenschaften, Paderborn 2016.

Kantorowicz, Ernst H., A Norman Finale of the Exultet and the Rite of Sarum, in: 
The Harvard Theological Review 34,2 (1941), S. 129–143.

Kantorowicz, Ernst H. u. Manfred F. Bukofzer, Laudes regiae. A Study in Liturgical 
Acclamations and Medieval Ruler Worship (University of California Publications 
in History 33), Berkeley, Los Angeles 1946.

Kappel, Kai, San Nicola in Bari und seine architektonische Nachfolge. Ein Bautypus 
des 11.–17. Jahrhunderts in Unteritalien und Dalmatien (Römische Studien der 
Bibliotheca Hertziana 13), Worms 1996.

Kaspersen, Søren u. Erik Thunø (Hgg.), Decorating the Lord’s Table. On the Dynamics 
Between Image and Altar in the Middle Ages, Kopenhagen 2006.

Kehnel, Annette u. Diamantís Panagiotópoulos (Hgg.), Schriftträger. Textträger. 
Zur materialen Präsenz des Geschriebenen in frühen Gesellschaften (Materiale 
Textkulturen 6), Berlin, Boston, München 2014.

Keil, Gundolf (Hg.), Fachliteratur des Mittelalters. Festschrift für Gerhard Eis, Stuttgart 
1968.

Keil, Wilfried E. u. a., Präsenz, Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit von Geschriebenem 
und Artefakten. Zur Einführung des Bandes, in: Dies. (Hgg.), Zeichentragende 
Artefakte im sakralen Raum. Zwischen Präsenz und UnSichtbarkeit (Materiale 
Textkulturen 20), Berlin, Boston 2018, S. 1–16.

Keil, Wilfried E. u. a. (Hgg.), Zeichentragende Artefakte im sakralen Raum. Zwischen 
Präsenz und UnSichtbarkeit (Materiale Textkulturen 20), Berlin, Boston 2018.

Keller, Lothar, Beschreibung von St. Bénigne in Dijon, in: Günther Binding u. 
Andreas Speer (Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben nach Quellen des 11. bis 
13. Jahrhunderts, Stuttgart 1994, S. 310–324.

Kelly, Thomas F., Pictures in Exultet Rolls, in: Alessandra Perriccioli Saggese, 
Giuseppa Z. Zanichelli u. Teresa D’Urso (Hgg.), Il libro miniato e il suo commit-
tente. Per la ricostruzione delle biblioteche ecclesiastiche del Medioevo italiano 
(secoli XI–XIV) (Biblioteca di arte 11), Padua 2016, S. 13–24.

Kelly, Thomas F., La musica, la liturgia e la tradizione nella Salerno del dodicesimo 
secolo, in: Paolo Delogu u. Paolo Peduto (Hgg.), Salerno nel XII secolo. Istitu-
zioni, società, cultura. Atti del convegno internazionale, Raito di Vietri sul Mare, 
Salerno 2004, S. 188–212.



426  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Kelly, Thomas F., A Milanese Processional Roll at the Beinecke Library, in: The Yale 
University Library Gazette 73,1/2 (1998), S. 14–31.

Kelly, Thomas F., The Exultet in Southern Italy, New York 1996.
Kelly, Thomas F., Gli Exultet. Cerimonia, liturgia e melodia, in: Guglielmo Cavallo, 

Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del medioeveo 
meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 19–38.

Kelly, Thomas F., Beneventan and Milanese Chant, in: Journal of the Royal Musical 
Association 112,1 (1987), S. 173–195.

Kelly, Thomas F., Montecassino and the Old Beneventan Chant, in: Early Music 
History 5 (1985) S. 53–83.

Kemp, Wolfgang u. a. (Hgg.), Vorträge aus dem Warburg-Haus, Bd. 3, Berlin 1999.
Kern, Manfred u. a. (Hgg.), Medialität und Materialität „großer Narrative“. Religiöse 

(Re-)Formationen (Interdisziplinäre Beiträge zu Mittelalter und Früher Neuzeit 11), 
Heidelberg 2021.

Kessler, Herbert L., Experiencing Medieval Art (Rethinking the Middle Ages 1), 
Toronto 2019.

Kessler, Herbert L., St. John’s Word and Images Beyond Time, in: Patrizia Carmassi 
u. Christoph Winterer (Hgg.), Text, Bild und Ritual in der mittelalterlichen 
Gesellschaft (8.–11. Jh.) (Millennio medievale 102), Florenz 2014, S. 287–310.

Kiening, Christian, Die erhabene Schrift. Vom Mittelalter zur Moderne, in: Ders. 
u. Martina Stercken (Hgg.), SchriftRäume. Dimensionen von Schrift zwischen 
Mittelalter und Moderne (Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 4), 
Zürich 2008, S. 9–126.

Kiening, Christian, Medialität in mediävistischer Perspektive, in: Poetica 39,3/4 (2007) 
S. 285–352.

Kiening, Christian u. Stercken, Martina, Vorwort, in: Dies. (Hgg.), SchriftRäume. 
Dimensionen von Schrift zwischen Mittelalter und Moderne (Medienwandel – 
Medienwechsel – Medienwissen 4), Zürich 2008, S. 5 f.

Kiening, Christian u. Stercken, Martina (Hgg.), SchriftRäume. Dimensionen von 
Schrift zwischen Mittelalter und Moderne (Medienwandel – Medienwechsel – 
Medienwissen 4), Zürich 2008.

Kitzinger, Beatrice, The Cross, the Gospels, and the Work of Art in the Carolingian 
Age, Cambridge 2019.

Klauser, Theodor, Ernst Dassmann u. Klaus Thraede (Hgg.), Jenseitsvorstellungen in 
Antike und Christentum (Jahrbuch für Antike und Christentum 9), Münster 1982.

Knipp, David, Die almoravidischen Ursprünge der Holzdecke über dem Mittelschiff 
der Cappella Palatina in Palermo, in: Thomas Dittelbach (Hg.), Die Cappella 
Palatina in Palermo. Geschichte, Kunst, Funktionen, Künzelsau 2011, S. 217–228.

Kobialka, Michal, Staging Place / Space in the Eleventh-Century Monastic Practices, 
in: Barbara H. Hanawalt u. Ders. (Hgg.), Medieval Practices of Space (Medieval 
Cultures 23), Minneapolis 2000, S. 128–148.

Koch, Elke u. Heike Schlie, Einleitung, in: Dies. (Hgg.), Orte der Imagination. Räume 
des Affekts. Die mediale Formierung des Sakralen, Paderborn 2016, S. 9–27.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  427 

Koch, Elke u. Heike Schlie (Hgg.), Orte der Imagination. Räume des Affekts. Die 
mediale Formierung des Sakralen, Paderborn 2016.

Koehler, Wilhelm u. Florentine Mütherich, Die karolingischen Miniaturen, Bd. 5: 
Die Hofschule Karls des Kahlen, Berlin 1982.

Kohlschein, Franz Xaver u. Peter Wünsche (Hgg.), Heiliger Raum. Architektur, 
Kunst und Liturgie in mittelalterlichen Kathedralen und Stiftskirchen (Liturgie-
wissenschaftliche Quellen und Forschungen 82), Münster 1998.

Kohwagner-Nikolai, Tanja, Kaisergewänder im Wandel. Goldgestickte Vergangen-
heitsinszenierung. Rekonstruktion der tausendjährigen Veränderungsgeschichte, 
Regensburg 2020.

Kössinger, Norbert, Gerollte Schrift. Mittelalterliche Texte auf Rotuli, in: Annette 
Kehnel u. Diamantís Panagiotópoulos (Hgg.), Schriftträger. Textträger. Zur 
materialen Präsenz des Geschriebenen in frühen Gesellschaften (Materiale Text-
kulturen 6), Berlin, Boston, München 2014, S. 151–168. 

Kötting, Bernhard, Wohlgeruch der Heiligkeit, in: Theodor Klauser, Ernst Dassmann 
u. Klaus Thraede (Hgg.), Jenseitsvorstellungen in Antike und Christentum (Jahr-
buch für Antike und Christentum, Ergänzungsband 9), Münster 1982, S. 168–175.

Krämer, Sybille, Was haben Performativität und Medialität miteinander zu tun? Plä-
doyer für eine in der Aisthetisierung gründende Konzeption des Performativen, 
in: Dies. (Hg.), Performativität und Medialität, München 2004, S. 13–32.

Krämer, Sybille (Hg.), Performativität und Medialität, München 2004.
Krämer, Sybille, Form als Vollzug oder: Was gewinnen wir mit Niklas Luhmanns 

Unterscheidung von Medium und Form?, in: Rechtshistorisches Journal 17 (1998), 
S. 558–573.

Krause, Karin u. Barbara Schellewald (Hgg.), Bild und Text im Mittelalter (Sensus 2), 
Köln, Weimar, Wien 2011.

Krischke, Wolfgang, Das geistige Leben der Bienen, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 
17.06.2018, https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/haben-bienen-ein-
bewusstsein-15635177.html (23.04.2024).

Kritsky, Gene, Beekeeping from Antiquity through the Middle Ages, in: Annual 
Review of Entomology 62 (2017), S. 249–264.

Kroustallis, Stefanos, Binding Media in Medieval Manuscript Illumination. A Source 
Research, in: Revista de História da Arte (2011), S. 105–117.

Kruse, Christiane, „Wozu Menschen oder Blumen malen?“ Medienanthropologische 
Begründungen der Malerei zwischen Hochmittelalter und Frührenaissance, in: 
Gottfried Böhm (Hg.), Homo pictor (Colloquium Rauricum 7), München 2001, 
S. 109–142.

Kügle, Karl, Conceptualizing and Experiencing Music in the Middle Ages (ca. 500–1500), 
in: Albrecht Classen (Hg.), Medieval Culture. A Handbook. Fundamental Aspects 
and Conditions of the European Middle Ages, Berlin, New York 2015, S. 1184–1204.

Kundert, Ursula, Barbara Schmid u. Regula Schmid (Hgg.), Ausmessen. Darstellen. 
Inszenieren. Raumkonzepte und die Wiedergabe von Räumen in Mittelalter und 
früher Neuzeit, Zürich 2007.

https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/haben-bienen-ein-bewusstsein-15635177.html
https://www.faz.net/aktuell/karriere-hochschule/haben-bienen-ein-bewusstsein-15635177.html


428  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Ladner, Gerard B., The portraits of Emperors in Southern Italian Exultet Rolls, and the 
Liturgical Commemoration of the Emperor, in: Speculum 17 (1942), S. 181–200.

Lähnemann, Henrike, Verhüllte Schrift, in: Patrizia Carmassi u. Gia Toussaint (Hgg.), 
Codex und Material. Jenseits von Text und Bild? (Wolfenbütteler Mittelalter-
Studien 34), Wiesbaden 2018, S. 119–136.

Lang, Astrid (Hg.), Aufmaß und Diskurs. Festschrift für Norbert Nußbaum zum 
60. Geburtstag, Berlin 2013.

Langlois, Ernest, Le rouleau d’Exultet de la Bibliothèque Casanatense, in: Mélanges 
d’archéologie et d’histoire de l’École Française de Rome 6 (1886), S. 466–482.

Latil, Agostino Maria, Le miniature nei rotoli dell’Exultet (Docvmenti per la storia 
della miniatvra in Italia), Montecassino 1899.

Lavermicocca, Nino, Bari bizantina. Capitale mediterranea (Accènti 4), Bari 2004.
Lefebvre, Henri, The Production of Space, Oxford 1991.
Legner, Anton, Der Artifex. Künstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung. Eine 

illustrierte Anthologie, Köln 2009.
Lehmann, Ann-Sophie, Objektstunden. Vom Materialwissen zur Materialbildung, in: 

Herbert Kalthoff, Torsten Cress u. Tobias Röhl (Hgg.), Materialität. Herausfor-
derungen für die Sozial- und Kulturwissenschaften, Paderborn 2016, S. 171–193.

Lehmann, Ann-Sophie, The Matter of the Medium. Some Tools for an Art-Theoretical 
Interpretation of Materials, in: Christy Anderson, Anne Dunlop u. Pamela H. 
Smith (Hgg.), The Matter of Art. Materials, Practices, Cultural Logics, c. 1250–1750 
(Studies in Design), Manchester 2015, S. 21–41.

Lehmann, Ann-Sophie, How Materials Make Meaning, in: Niederländisches Jahrbuch 
für Kunstgeschichte 62 (2012), S. 6–27.

Lentes, Thomas, Ereignis und Repräsentation. Ein Diskussionsbeitrag zum Verhältnis 
von Liturgie und Bild im Mittelalter, in: Barbara Stollberg-Rillinger u. Thomas 
Weissbrich (Hgg.), Die Bildlichkeit symbolischer Akte (Symbolische Kommuni-
kation und gesellschaftliche Wertesysteme 28), Münster 2010, S. 155–184. 

Lentes, Thomas, Der mediale Status des Bildes. Bildlichkeit bei Heinrich Seuse – statt 
einer Einleitung, in: David Ganz u. Ders. (Hgg.), Ästhetik des Unsichtbaren. 
Bildtheorie und Bildgebrauch in der Vormoderne (KultBild 1), Berlin 2004, 
S. 12–73.

Lepore, Giorgia, La chiesa di Sant’Apollinare nei pressi di Rutigliano, in: Gioia Ber-
telli (Hg.), Puglia Preromanica. Dal V secolo agli inizi dell’XI, Mailand 2004, 
S. 111–116.

Levy, Kenneth, On the Origin of Neumes, in: Early Music History 7 (1987), S. 59–90.
Lidova, Maria, The Artist’s Signature in Byzantium. Six Icons by Ioannes Tohabi in 

Sinai Monastery (11th–12th Century), in: Opera Nomina Historiae. Giornale di 
cultura artistica 1 (2009), S. 77–98.

Lipinsky, Angelo, Sizilianische Goldschmiedekunst im Zeitalter der Normannen und 
Staufer, in: Das Münster 10 (1957), S. 73–99 u. S. 158–186.

Littlewood, Antony, Henry Maguire u. Joachim Wolschke-Bulmahn (Hgg.), 
Byzantine Garden Culture, Washington DC 2002.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  429 

Löhr, Wolf-Dietrich, Hildebertus. Selbstporträt als Schreiber mit dem Gehilfen Everwinus, 
um 1140, in: Ulrich Pfisterer u. Valeska von Rosen (Hgg.), Der Künstler als Kunst-
werk. Selbstporträts vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart 2005, S. 26–27.

Longo, Ruggero u. Elisabetta Scirocco, A Scenario for the Salerno Ivories. The 
Liturgical Furnishing of the Salerno Cathedral, in: Francesca dell’Acqua u. a. 
(Hgg.), The Salerno Ivories. Objects, Histories, Context, Berlin 2016, S. 191–209.

Löw, Martina, Space Oddity. Raumtheorie nach dem Spatial Turn, https://www.
sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php (11.05.2024).

Löw, Martina, The Constitution of Space. The Structuration of Spaces Through the 
Simultaneity of Effect and Perception, in: European Journal of Social Theory 11,1 
(2008), S. 25–49. 

Löw, Martina, Raumsoziologie (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1506), Frankfurt 
a. M. 2001. 

Lowe, Elias Avery, Virgil in South Italy. Facsimiles of Eight Manuscripts of Virgil in 
Beneventan Script, in: Studi medievali 5 (1932), S. 43–51.

Lowe, Elias Avery u. Virginia Brown, The Beneventan Script. A History of the South 
Italian Minuscule (Sussidi eruditi 33), Rom 1980.

Lutz, Eckart Conrad, Lesevorgänge. Vom punctus flexus zur Medialität, in: Ders., 
Martina Backes u. Stefan Matter (Hgg.), Lesevorgänge. Prozesse des Erkennens 
in mittelalterlichen Texten, Bildern und Handschriften (Medienwandel – Medien-
wechsel – Medienwissen 11), Zürich 2010, S. 11–34.

Lutz, Eckart Conrad, Martina Backes u. Stefan Matter (Hgg.), Lesevorgänge. Pro-
zesse des Erkennens in mittelalterlichen Texten, Bildern und Handschriften 
(Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 11), Zürich 2010.

Lutz, Gerhard u. Rebecca Müller (Hgg.), Die Bronze, der Tod und die Erinnerung. 
Das Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom (Veröffentlichungen 
des Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München 53), Passau 2020.

Magrassi, Mariano, La preghiera della notte luminosa, in: Gaetano Barracane (Hg.), 
Gli Exultet di Bari (Per la storia della chiesa di Bari 8), Bari 1994, S. 49–53.

Maguire, Henry (Hg.), Byzantine Court Culture from 829 to 1204, Washington DC 1997.
Maitilasso, Mario, Gli Exultet di Troja. Un patrimonio di storia, di fede e d’arte, Foggia 

2012.
Majeska, George P., The Emperor in His Church. Imperial Ritual in the Church of 

St. Sophia, in: Henry Maguire (Hg.), Byzantine Court Culture from 829 to 1204, 
Washington DC 1997, S. 1–11.

Maniaci, Marilena u. Giulia Orofino, Les rouleaux d’Exultet du Mont Cassin. Tech-
niques de fabrication, caractéristiques matérielles, décoration, rapports avec 
les rouleaux grecs, in: Les Cahiers de Saint-Michel de Cuxa 43 (2012), S. 71–82.

Mariani Canova, Giordana u. Alessandra Perriccioli Saggese (Hgg.), Il codice 
miniato in Europa. Libri per la chiesa, per la città, per la corte, Padua 2014.

Mariaux, Pierre Alain, Faire Dieu. Quelques remarques sur les relations entre confec-
tion eucharistique et création d’image (IXe–XIIe siècle), in: David Ganz u. Thomas 

https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php
https://www.sozialraum.de/space-oddity-raumtheorie-nach-dem-spatial-turn.php


430  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Lentes (Hgg.), Ästhetik des Unsichtbaren. Bildtheorie und Bildgebrauch in der 
Vormoderne (KultBild 1), Berlin 2004, S. 94–111.

Mariaux, Pierre Alain, Warmond d’Ivrée et ses images. Politique et création icono-
graphique autour de l’an mil, Bern 2002.

Marinis, Vasileios, Liturgical Scrolls, in: Vasiliki Tsamakda (Hg.), A Companion to 
Byzantine Illustrated Manuscripts (Brill’s Companions to the Byzantine World 2), 
Leiden, Boston 2017, S. 310–318.

Marrocco, Melania, L’iconografia di Abyssus nella decorazione dei pulpiti medievali 
dell’area campano-laziale, in: Manuela Gianandrea, Francesco Gangemi u. Carlo 
Constantini (Hgg.), Il potere dell’arte nel Medioevo. Studi in onore di Mario 
D’Onofrio (Saggi di storia dell’arte 40), Rom 2015, S. 647–657.

Martschukat, Jürgen u. Steffen Patzold, Geschichtswissenschaft und performative 
turn. Eine Einführung in Fragestellungen, Konzepte und Literatur, in: Dies. (Hgg.), 
Geschichtswissenschaft und performative turn. Ritual, Inszenierung und Perfor-
manz vom Mittelalter bis zur Neuzeit (Norm und Struktur 19), Köln 2003, S. 1–31.

Martschukat, Jürgen u. Steffen Patzold (Hgg.), Geschichtswissenschaft und perfor-
mative turn. Ritual, Inszenierung und Performanz vom Mittelalter bis zur Neuzeit 
(Norm und Struktur 19), Köln 2003.

Matarrese, Giuseppe, I lavori della Concattedrale Basilica di San Sabino. Un restauro 
lungo dodici anni, in: Liana Bertoldi Lenoci (Hg.), Canosa. Richerche Storiche. 
Decennio 1999–2009, Martina Franca 2011, S. 923–939.

Mayo, Penelope C., Vasa sacra. Apostolic Authority and Episcopal Prestige in the Elev-
enth-Century Bari Benedictional, in: Dumbarton Oaks Papers 41 (1987), S. 375–389.

Mayo, Penelope C., Borders in Bari. The Decorative Program of Bari I and Montecassino 
under Desiderius, in: Monastica 4 (1981), S. 31–83.

McGinn, Bernard, „Trinity Higher than any Being!“ Imaging the Invisible Trinity, in: 
David Ganz u. Thomas Lentes (Hgg.), Ästhetik des Unsichtbaren. Bildtheorie 
und Bildgebrauch in der Vormoderne (KultBild 1), Berlin 2004, S. 76–93.

Meier, Thomas, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. 
Konzepte, Materialien, Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin, München, 
Boston 2015.

Meier, Ulrich u. a. (Hgg.), Rituale, Zeichen, Bilder. Formen und Funktionen symboli-
scher Kommunikation im Mittelalter (Norm und Struktur 40), Köln 2011.

Menduni, Michele, Pasquale Malcangi. Il progetto di restauro del duomo di San Sabino 
in Canosa (1898–1908), in: Liana Bertoldi Lenoci (Hg.), Canosa. Richerche 
Storiche. Decennio 1999–2009, Martina Franca 2011, S. 287–332.

Menestò, Enrico u. a. (Hgg.), Il fuoco nell’alto medioevo (Settimane di studio della 
Fondazione Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo 60), Spoleto 2013.

Menga, Lanfranco, Exultet. Il canto e l’immagine, in: Romana gens 89 (2000), S. 18–23.
Menozzi, Marianna, L’ Exultet II della cattedrale di Bari. Tradizione storica e osser-

vazioni paleografiche, in: Arte cristiana 87 (1999), S. 232–240.
Mersch, Dieter, Ereignis und Aura. Untersuchungen zu einer Ästhetik des Performativen 

(Edition Suhrkamp 2219, Aesthetica), Frankfurt a. M. 2011.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  431 

Mestemacher, Ilka, Marmor, Gold und Edelsteine. Materialimitation in der karolin-
gischen Buchmalerei (Naturbilder 11), Berlin, Boston 2021.

Michalsky, Tanja, Memoria und Repräsentation. Die Grabmäler des Königshauses 
Anjou in Italien (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 157), 
Göttingen 2000.

Micunco, Giuseppe, Exultet I di Bari. Parole e immagini alle origini della letteratura 
in Puglia (La biblioteca di letteratura pugliese 2), Bari 2011.

Middeldorf Kosegarten, Antje, Die mittelalterlichen Ambonen aus Marmor in den 
koptischen Kirchen Alt-Kairos, in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 27 
(2000), S. 29–81.

Miedema, Nine, Reiseliteratur und literarische Aufführungstexte in Form von Rotuli, 
in: Étienne Doublier, Jochen Johrendt und Maria Pia Alberzoni (Hgg.), Der 
Rotulus im Gebrauch. Einsatzmöglichkeiten, Gestaltungsvarianz und Aussage-
kraft einer Quellengattung (Beiheft Archiv für Diplomatik, Schriftgeschichte, 
Siegel- und Wappenkunde 19), Wien, Köln, Weimar 2020, S. 23–50.

Miggelbrink, Judith, Räume und Regionen der Geographie, in: Ingrid Baumgärtner, 
Paul-Gerhard Klumbies u. Franziska Sick (Hgg.), Raumkonzepte. Disziplinäre 
Zugänge, Göttingen 2009, S. 71–94.

Minazzi, Vera, Il suono delle campane nello spazio medievale, in: Giacomo Baroffio, 
Dies. u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica nel medioevo, Mailand 
2011, S. 214–216.

Miner, Dorothy (Hg.), Studies in Art and Literature for Belle Da Costa Greene, 
Princeton 1954.

Miniatures, Scripts, Collections. Essays presented to Gerard I. Lieftink (Litterae textuales), 
Amsterdam 1976.

Misch, Manfred, Apis est animal, apis est ecclesia. Ein Beitrag zum Verhältnis von 
Naturkunde und Theologie in spätantiker und mittelalterlicher Literatur (Euro-
päische Hochschulschriften 1, Deutsche Sprache und Literatur 107), Bern, Frank-
furt a. M. 1974.

Mohnhaupt, Bernd, Initialzündungen. Die Kontamination von Buchstaben und 
Bildern in der mittelalterlichen Buchmalerei, in: Silke Horstkotte u. Karin 
Leonhard (Hgg.), Lesen ist wie Sehen. Intermediale Zitate in Bild und Text, 
Köln, Weimar, Wien 2006, S. 35–49.

Monneret de Villard, Ugo, Amboni copti e amboni campani, in: Aegyptus 8,3/4 
(1927), S. 258–262.

Moraw, Peter (Hg.), Raumerfassung und Raumbewusstsein im späteren Mittelalter (Vor-
träge und Forschungen, Konstanzer Arbeitskreis für Mittelalterliche Geschichte 49), 
Stuttgart 2002.

Morin, Germain, Pour lʼauthenticité de la lettre de saint Jérôme à Précidius, in: Bulletin 
dancienne littérature et dʼarchéologie chrétiennes 3 (1913), S. 52–60.

Müller, Monika E., Das erste Buch der Schedula diversarum artium. Distanz zwi-
schen Text und buchmalerischer Wirklichkeit, in: Andreas Speer (Hg.), Zwischen 



432  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Kunsthandwerk und Kunst. Die Schedula Diversarum Artium (Miscellanea 
mediaevalia 37), Berlin 2014, S. 225–243.

Müller, Rebecca, Der Name am Grab. Die Künstlersignatur auf dem Grabmal des 
Wolfhard von Roth, in: Gerhard Lutz u. Dies. (Hgg.), Die Bronze, der Tod und 
die Erinnerung. Das Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom (Ver-
öffentlichungen des Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München 53), Passau 
2020, S. 199–221.

Müller, Stephan, Lieselotte E. Saurma-Jeltsch u. Peter Strohschneider (Hgg.), 
Codex und Raum (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden 2009.

Müller-Bechtel, Susanne, Liturgie und Raum. Zur Bildkultur der Exultetrollen im 
hochmittelalterlichen Süditalien zwischen Byzanz und dem Westen, in: Klaus 
Pietschmann und Tobias Weissmann (Hgg.): Sacred Architecture, Rite and 
Music between Byzantium and the West (6th–15th Centuries) (Music and Sacred 
Architecture 2), Baden-Baden 2025, S. 143–162.

Münker, Stefan, Alexander Roesler u. Mike Sandbote (Hgg.), Medienphilosophie. 
Beiträge zur Klärung eines Begriffs (Fischer 15757), Frankfurt a. M. 2003.

Muñoz Viñas, Salvador, Original Written Sources for the History of Medieval Painting 
Techniques and Materials. A List of Published Texts, in: Studies in Conserva-
tion 43,2 (1998), S. 114–124.

Musca, Giosuè, Le Crociate e il Mezzogiorno italiano, in: Ders. (Hg.), Il Mezzogiorno 
normanno-svevo e le Crociate (Atti, Centro di Studi Normanno-Svevi Bari 14), 
Bari 2002, S. 11–28.

Musca, Giosuè (Hg.), Il Mezzogiorno normanno-svevo e le Crociate (Atti, Centro di 
Studi Normanno-Svevi Bari 14), Bari 2002.

Musca, Giosuè (Hg.), Uomo e ambiente nel Mezzogiorno normanno-svevo (Atti, 
Centro di Studi Normanno-Svevi Bari 8), Bari 1989.

Nanni, Matteo u. Kira Henkel Einleitung, in: Dies. (Hgg.), Von der Oralität zum 
SchriftBild. Visuelle Kultur und musikalische Notation (9.–13. Jahrhundert) (The-
orie der musikalischen Schrift 2), Paderborn 2020, S. IX–X.

Nanni, Matteo u. Kira Henkel (Hgg.), Von der Oralität zum SchriftBild. Visuelle Kul-
tur und musikalische Notation (9.–13. Jahrhundert) (Theorie der musikalischen 
Schrift 2), Paderborn 2020.

Naso, Irma, Apicoltura, cera e miele, in: Giosuè Musca (Hg.), Uomo e ambiente nel 
Mezzogiorno normanno-svevo (Atti, Centro di Studi Normanno-Svevi Bari 8), 
Bari 1989, S. 203–240.

Di Natale, Maria Concetta u. Maurizio Vitella (Hgg.), Arredare il sacro. Artisti, 
opere e committenti in Sicilia dal Medioevo al contemporaneo, Mailand 2015.

Nees, Lawrence, A Tainted Mantle. Hercules and the Classical Tradition at the Car-
olingian Court (Middle Ages Series), Philadelphia 1991.

Nelson, Robert, To Say and to See. Ekphrasis and Vision in Byzantium, in: Ders. (Hg.), 
Visuality Before and Beyond the Renaissance. Seeing as others Saw (Cambridge 
Studies in New Art History and Criticism), Cambridge 2000, S. 143–168.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  433 

Nelson, Robert (Hg.), Visuality Before and Beyond the Renaissance. Seeing as others 
Saw (Cambridge Studies in New Art History and Criticism), Cambridge 2000.

Neuheuser, Hanns Peter, „Ars aedificandi – ars celebrandi“. Zum pulchritudo-Ver-
ständnis in den Kirchweihbeschreibungen des Abtes Suger von Saint-Denis, in: 
Ingrid Craemer-Ruegenberg u. Andreas Speer (Hgg.), Scientia und ars im Hoch- 
und Spätmittelalter (Miscellanea mediaevalia 22), Bd. 2, Berlin 1994, S. 981–1007.

Neuheuser, Hanns Peter, Die Kirchweihbeschreibungen von Saint-Denis und ihre 
Aussagefähigkeit für das Schönheitsempfinden des Abtes Suger, in: Günther 
Binding u. Andreas Speer (Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben nach Quellen 
des 11. bis 13. Jahrhunderts, Stuttgart 1994, S. 116–183.

Newhauser, Richard, Introduction. The Sensual Middle Ages, in: Ders. u. Constance 
Classen (Hgg.), A Cultural History of the Senses in the Middle Ages. 500–1450 
(A Cultural History of the Senses 2), London u. a. 2014, S. 1–22.

Newhauser, Richard u. Constance Classen (Hgg.), A Cultural History of the Senses in 
the Middle Ages. 500–1450 (A Cultural History of the Senses 2), London u. a. 2014.

Newton, Francis, Beneventan Scribes and Subscriptions. With a List of those Known 
at the Present Time, in: The Bookmark 43 (1973), S. 1–35.

Nickson, Tom, The Sound of Conversion in Medieval Iberia, in: Susan Boynton u. Diane 
J. Reilly (Hgg.), Resounding Images. Medieval Intersections of Art, Music, and Sound 
(Studies in the Visual Cultures of the Middle Ages 9), Turnhout 2015, S. 91–107.

Nicolaye, Carla, Quam te velim, imitatricem esse huius apiculae. Die Biene als Symbol 
bei Ambrosius, in: Dies. u. David Engels (Hgg.), Ille operum custos. Kulturge-
schichtliche Beiträge zur antiken Bienensymbolik und ihrer Rezeption (Spudas-
mata 118), Hildesheim 2008, S. 165–182.

Nicolaye, Carla, Sed inter omnia ea principatus apibus. Wissen und Metaphorik der 
Bienenbeschreibungen in den antiken Naturkunden als Grundlage der politischen 
Metapher vom Bienenstaat, in: Dies. u. David Engels (Hgg.), Ille operum custos. 
Kulturgeschichtliche Beiträge zur antiken Bienensymbolik und ihrer Rezeption 
(Spudasmata 118), Hildesheim 2008, S. 114–137.

de Nie, Giselle, Karl F. Morrison u. Marco Mostert (Hgg.), Seeing the Invisible in 
Late Antiquity and the Early Middle Ages (Utrecht Studies in Medieval Liter-
acy 14), Turnhout 2005.

Nuzzo, Donatella, Bari prima dei Normanni. La città nell’alto medioevo e la docu-
mentazione archeologica. Primi dati da una ricerca in corso, in: Giuliano Volpe 
(Hg.), Storia e archeologia globale dei paesaggi rurali in Italia fra Tardoantico e 
Medioevo (Insulae Diomedeae 34), Bari 2018, S. 253–268.

Obrist, Barbara, Wind Diagramms and Medieval Cosmology, in: Speculum 72,1 
(1997), S. 33–84.

Ohly, Friedrich, Die Kathedrale als Zeitenraum. Zum Dom von Siena, in: Frühmit-
telalterliche Studien 6 (1972), S. 94–158.

Olchawa, Joanna, Material Follows Form Follows Function. Mittelalterliche 
Handwaschgefäße und ihr Material Bronze, in: Magdalena Bushart u. Henrike 



434  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Haug (Hgg.), Formlos formbar. Bronze als künstlerisches Material (Interdepen-
denzen 2), Köln, Weimar, Wien 2016, S. 19–42.

Oldfield, Paul, The Use and Abuse of Pilgrims in Norman Italy, in: Kathryn Hurlock 
u. ders. (Hgg.), Crusading and Pilgrimage in the Norman World, Woodbridge 
2015, S. 139–158.

Oldfield, Paul, Sanctity and Pilgrimage in Medieval Southern Italy. 1000–1200, 
Cambridge 2014.

Oldfield, Paul, City and Community in Norman Italy (Cambridge Studies in Medieval 
Life and Thought 4,72), Cambridge 2009.

Oltrogge, Doris, Scriptio similis auri. Gold und Goldähnlichkeit in der Handschriften-
ausstattung. Surrogat, Imitation, Materialillusion?, in: Patrizia Carmassi u. Gia 
Toussaint (Hgg.), Codex und Material. Jenseits von Text und Bild? (Wolfenbüt-
teler Mittelalter-Studien 34), Wiesbaden 2018, S. 159–178.

Ong, Walter J., Orality and Literacy. Technologizing of the Word (New Accents), 
London u. a. 2012.

D’Onofrio, Mario u. Manuela Gianandrea (Hgg.), Gaeta medievale e la sua cattedrale 
(Medioevo mediterraneo 1), Rom 2018.

D’Onofrio, Mario u. Manuela Gianandrea (Hgg.), Fondi nel Medioevo, Rom 2016.
Orofino, Giulia, Curvat Imperia. Iconografia del potere negli Exultet di Gaeta e di 

Fondi, in: Mario D’Onofrio u. Manuela Gianandrea (Hgg.), Fondi nel Medioevo, 
Rom 2016, S. 207–218.

Orofino, Giulia, Oriente eccentrico. Provincia greca e Islam nella miniatura italo-
meridionale dell’alto Medioevo, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo 
mediterraneo. Arte e storia. Atti del convegno internazionale di studi (I convegni 
di Parma 7), Mailand 2007, S. 282–293.

Orofino, Giulia, L’Evangeliario Vat. Ottob. lat. 296 della barese abbazia di Elia, in: 
Nicola Bux (Hg.), Fonti per la storia della liturgia (Per la storia della chiesa di 
Bari 5), Bari 1991, S. 23–30.

Orofino, Giulia, Carlo Federici u. Giuseppe Picano, Exultet. Rotoli liturgici del 
medioevo meridionale, in: Rivista di Storia della Miniatura 2 (1998), S. 155–160.

Ostrogorsky, Georg, Byzantinische Geschichte. 324–1453 (Byzantinisches Hand-
buch 1,2), München 2006.

Ott, Norbert, Text im Bild – Text als Bild. Zu Materialität, Zeichencharakter und 
Aussageebene von Initialen in mittelalterlichen Handschriften, in: Karl Brunner 
(Hg.), Text als Realie (Veröffentlichungen des Instituts für Realienkunde des 
Mittelalters und der Frühen Neuzeit 18), Wien 2003, S. 337–358.

D’Ovidio, Stefano, The Bronze Door of Monte Sant’Angelo on Mount Gargano, in: 
Ivan Foletti u. a. (Hgg.), Migrating Art Historians. On the Sacred Ways (Con-
vivia 2), Brno 2018, S. 137–157.

D’Ovidio, Stefano, Scultura lignea del Medioevo a Napoli e in Campania, Neapel 2013.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  435 

Pace, Valentino, Uno sguardo dal sud. Amboni dell’Italia meridionale in Puglia, in 
Campania e in Abruzzo tra l’XI secolo e gli inizi del XIII, in: Timothy Verdon u. 
Giovanni Serafini (Hgg.), E la parola si fece bellezza, Florenz 2017, S. 235–247.

Pace, Valentino, La Cattedrale di Salerno. Committenza, programma e valenze ideo-
logiche di un monumento di fine XI secolo nell’Italia meridionale, in: Faustino 
Avagliano (Hg.), Desiderio di Montecassino e l’arte della riforma gregoriana 
(Miscellanea cassinese 1), Cassino 1997, S. 189–230.

Pace, Valentino, I rotoli miniati dell’Exultet nell’Italia meridionale medievale, in: 
Lecturas de historia del arte 4 (1994), S. 15–33.

Pächt, Otto, Hugo Pictor, in: The Bodleian Library Record 3 (1950), S. 96–103.
Palazzo, Eric, Le livre dans les trésors du Moyen Age. Contribution à l’histoire de 

la Memoria médiévale, in: Jean-Pierre Caillet (Hg.), Les trésors de sanctuaires, 
de l’antiquité à l’époque romane (Centre de Recherches sur l’Antiquité Tardive 
et le Haut Moyen Age, Nanterre 7), Paris 1996, S. 137–160.

Palese, Salvatore (Hg.), Prime indagini e archivi parrocchiali (Per la storia della chiesa 
di Bari 2), Bari 1986.

Pallis, Georgios, Messages from a Sacred Space. The Function of the Byzantine 
Sanctuary Barrier Inscription, in: Irene Berti u. a. (Hgg.), Writing Matters. Pre-
senting and Perceiving Monumental Inscriptions in Antiquity and the Middle 
Ages (Materiale Textkulturen 14), Berlin, Boston 2017, S. 145–158.

Palma, Marco, La struttura fisica degli Exultet, in: Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino 
u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del medioeveo meridionale, 
Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 39–52.

Panayotova, Stella, Painting Materials and Techniques in Western Illuminated Man-
uscripts c. 600–c. 1600, in: Dies. (Hg.), The Art and Science of Illuminated Man-
uscripts. A Handbook, London, Turnhout 2020, S. 127–170.

Panayotova, Stella (Hg.), The Art and Science of Illuminated Manuscripts. A Hand-
book, London, Turnhout 2020.

Panofsky, Erwin, Abbot Suger on the Abbey Church of St. Denis and its Art Treasures, 
Princeton 1979.

Panofsky, Erwin, Idea. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie 
(Studien der Bibliothek Warburg 5), Leipzig 1924.

Panti, Cecilia, Boethius and Ptolemy on Harmony, Harmonics and Human Music, 
in: Agostino Paravicini Bagliani (Hg.), Ideas of Harmony in Medieval Culture 
and Society (Micrologus 25), Florenz 2017, S. 3–36.

Paravicini Bagliani, Agostino (Hg.), Ideas of Harmony in Medieval Culture and 
Society (Micrologus 25), Florenz 2017.

Parker Johnson, Rozelle, The Manuscripts of the Schedula of Theophilus Presbyter, 
in: Speculum 13,1 (1938), S. 86–103.

Parker Johnson, Rozelle, Notes on Some Manuscripts of the Mappae Clavicula, in: 
Speculum 10,1 (1935), S. 72–81.



436  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Peil, Dietmar, Untersuchungen zur Staats- und Herrschaftsmetaphorik in literari-
schen Zeugnissen von der Antike bis zur Gegenwart (Münstersche Mittelalter-
Schriften 50), Münster 1982.

Pellegrino, Emilia, Il cantiere della cattedrale. Un decennio di restauri, in: Pina 
Belli D’Elia u. dies. (Hgg.), Le radici della cattedrale. Lo studio e il restauro del 
succorpo nel contesto della fabbrica della cattedrale di Bari (Per la storia della 
chiesa di Bari 26), Bari 2009, S. 39–66.

Pellegrino, Emilia, Il restauro del succorpo, in: Pina Belli D’Elia u. dies. (Hgg.), Le 
radici della cattedrale. Lo studio e il restauro del succorpo nel contesto della fabbrica 
della cattedrale di Bari (Per la storia della chiesa di Bari 26), Bari 2009, S. 105–120.

Pellegrino, Emilia (Hg.), I recenti restauri della cattedrale di Bari e della trulla (Per 
la storia della chiesa di Bari 13), Bari 1996.

Pentcheva, Bissera V. (Hg.), Icons of Sound. Voice, Architecture, and Imagination in 
Medieval Art, New York (Music and Visual Culture), London 2021.

Pentcheva, Bissera V., Performative Images and Cosmic Sound in the Exultet Liturgy 
of Southern Italy, in: Speculum 95,2 (2020), S. 396–466.

Pentcheva, Bissera V. (Hg.), Aural Architecture in Byzantium. Music, Acoustics, and 
Ritual, London, New York 2018. 

Pentcheva, Bissera V., Hagia Sophia. Sound, Space, and Spirit in Byzantium, Uni-
versity Park 2017.

Perriccioli Saggese, Alessandra, Giuseppa Z. Zanichelli u. Teresa D’Urso (Hgg.), 
Il libro miniato e il suo committente. Per la ricostruzione delle biblioteche eccle-
siastiche del Medioevo italiano (secoli XI–XIV) (Biblioteca di arte 11), Padua 2016.

Peters, Michael u. Fabian Kessl, Space, Time, History. The Reassertion of Space in 
Social Theory, in: Policy Futures in Education 7,1 (2000), S. 20–30.

Petersen, Christoph, Ritual und Theater. Meßallegorese, Osterfeier und Osterspiel 
im Mittelalter (Münchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur 
des Mittelalters 125), Tübingen 2004.

Petersen, Nils Holger, The Beginnings of Musical Notation and Carolingian Uses of 
the Term Sacrament, in: Matteo Nanni u. Kira Henkel (Hgg.): Von der Oralität 
zum SchriftBild. Visuelle Kultur und musikalische Notation (9.–13. Jahrhundert) 
(Theorie der musikalischen Schrift 2), Paderborn 2020, S. 1–16.

Petrak, Marko, The Byzantine Emperor in Medieval Dalmatian Exultets, in: Daniëlle 
Slootjes u. Mariëtte Verhoeven (Hgg.), Byzantium in Dialogue with the Med-
iterranean. History and Heritage (The Medieval Mediterranean 116), Leiden, 
Boston 2019, S. 47–66.

Petroff, Valery V., Armonia rerum in John Scottus’ Aulae Sidereae, in: Micrologus 25, 
S. 47–66.

Pfisterer, Ulrich u. Valeska von Rosen (Hgg.), Der Künstler als Kunstwerk. Selbst-
porträts vom Mittelalter bis zur Gegenwart, Stuttgart 2005.

Pfisterer, Ulrich u. Max Seidel (Hgg.), Visuelle Topoi. Erfindung und tradiertes Wis-
sen in den Künsten der italienischen Renaissance (Italienische Forschungen des 
Kunsthistorischen Institutes in Florenz, Max-Planck-Institut 4,3), München 2003.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  437 

Picone, Renata, “Ristauro” e de-restauro. Il caso della Cattedrale di Troia in Puglia, in: 
Stella Casiello (Hg.), Restauro dalla teoria alla prassi (Quaderni di restauro del 
Dipartimento di Storia dell’Architettura e Restauro della Facoltà di Architettura 
di Napoli 3), Neapel 2002, S. 76–101.

Pierno, Marida, Le iscrizioni murate nell’altare della cripta, in: Pina Belli D’Elia u. 
Emilia Pellegrino (Hgg.), Le radici della cattedrale. Lo studio e il restauro del 
succorpo nel contesto della fabbrica della cattedrale di Bari (Per la storia della 
chiesa di Bari 26), Bari 2009, S. 227–230.

Piva, Paolo, Lo spazio liturgico. Architettura, arredo, iconografia (secoli  IV–XII), 
in: Ders. u. Antonio Cadei (Hgg.), L’arte medievale nel contesto (300–1300). Fun-
zioni, iconografia, tecniche (Di fronte e attraverso 635), Mailand 2006, S. 141–180.

Piva, Paolo u. Antonio Cadei (Hgg.), L’arte medievale nel contesto (300–1300). Fun-
zioni, iconografia, tecniche (Di fronte e attraverso 635), Mailand 2006.

Ponzi, Eva, L’Exultet di Velletri. Un percorso iconografico, in: Giordana Mariani 
Canova u. Alessandra Perriccioli Saggese (Hgg.), Il codice miniato in Europa. 
Libri per la chiesa, per la città, per la corte (Biblioteca di arte 6), Padua 2014, 
S. 127–139.

Prand, Adriano (Hg.), Émile Bertaux. L’art dans l’Italie méridionale, Bd. 4: Aggior-
namento dell’opera di Émile Bertaux, Rom 1978.

Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.), Medioevo. I committenti. Atti del convegno inter-
nazionale di studi (I convegni di Parma 13), Mailand 2011.

Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.), Medioevo. Immagine e memoria. Atti del convegno 
internazionale di studi (I convegni di Parma 11), Mailand 2009.

Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.), Medioevo. Arte e storia. Atti del convegno inter-
nazionale di studi (I convegni di Parma 10), Mailand 2008.

Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.), Medioevo mediterraneo. Arte e storia. Atti del 
convegno internazionale di studi (I convegni di Parma 7), Mailand 2007.

Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.), Medioevo. I modelli. Atti del convegno internazionale 
di studi (I convegni di Parma 2), Mailand 2002.

Quintavalle, Arturo Carlo (Hg.), Le vie del medioevo. Atti del convegno internazionale 
di studi (I convegni di Parma 1), Mailand 2000.

Quiviger, François, Honey from Heaven. Aspects of the Topos of the Bees in Renais-
sance Artistic Literature, in: Ulrich Pfisterer u. Max Seidel (Hgg.), Visuelle 
Topoi. Erfindung und tradiertes Wissen in den Künsten der italienischen Renais-
sance (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 
Max-Planck-Institut 4,3), München 2003, S. 317–321.

Rabel, Claudia, François Jacquesson u. Laurent Hablot (Hgg.), Dans l’atelier de Michel 
Pastoureau (Iconotextes), Tours 2022, S. 371–408, https://www.doi.org/10.4000/
books.pufr.29047.

Raff, Thomas, Die Sprache der Materialien. Anleitung zu einer Ikonologie der Werk-
stoffe (Münchner Beiträge zur Volkskunde 37), Münster, München 2008.

https://www.doi.org/10.4000/books.pufr.29047
https://www.doi.org/10.4000/books.pufr.29047


438  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Raff, Thomas, Materia superat opus. Materialien als Bedeutungsträger bei mittelalter-
lichen Kunstwerken, in: Herbert Beck u. Kerstin Hengevoss-Dürkop (Hgg.), Stu-
dien zur Geschichte der europäischen Skulptur im 12./13. Jahrhundert (Schriften 
des Liebighauses), Frankfurt a. M. 1994, S. 17–28.

Ramos Rubert, Eulalia, A Historical Overview of the Salerno Exultet and its Con-
servation, in: Rivista di storia della miniatura 14 (2010), S. 98–115.

Ramos Rubert, Eulalia, La restauración del Exultet de Salerno, in: Real Academia de 
España en Roma (1999/2000), S. 90–93.

Rathmann-Lutz, Anja u. Gunnar Mikosch, Visibilität des Unsichtbaren. Eine Ein-
leitung, in: Dies. (Hgg.), Visibilität des Unsichtbaren. Sehen und Verstehen in 
Mittelalter und Früher Neuzeit, Zürich 2011, S. 9–22.

Rathmann-Lutz, Anja u. Gunnar Mikosch (Hgg.), Visibilität des Unsichtbaren. Sehen 
und Verstehen in Mittelalter und Früher Neuzeit, Zürich 2011.

Ravenhall, Henry, Veiled Reading, Reading Veils. Textile Curtains and the Experi-
ences of Medieval French Manuscripts, 1200–1325, in: Digital Philology. A Journal 
of Medieval Cultures 12,2 (2023), S. 155–194.

Reckwitz, Andreas, Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der 
Moderne, Berlin 2020.

Reckwitz, Andreas, Die Materialisierung der Kultur, in: Friederike Elias u. a. (Hgg.), 
Praxeologie. Beiträge zur interdisziplinären Reichweite praxistheoretischer 
Ansätze in den Geistes- und Sozialwissenschaften (Materiale Textkulturen 3), 
Berlin u. a. 2014, S. 13–25.

Reckwitz, Andreas, Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozial-
theoretische Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32,4 (2003), S. 282–301.

Rehm, Ulrich, Lieber Brot als Mäuse! Das Bild von Hildebertus und Everwinus als 
visuelles Exemplum (Prag, Bibliothek des Metropolitankapitels, Ms. A XXI/I, 
ca. 1140), in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 76 (2013), S. 1–11.

Rehm, Ulrich, Der Körper der Stimme. Überlegungen zur historisierten Initiale karo-
lingischer Zeit, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 65 (2002), S. 441–459.

Reudenbach, Bruno, Künstlermönche und die Last des Schreibens. Schreiber- und 
Malervermerke in Handschriften des frühen Mittelalters, in: Helen Barr u. a. 
(Hgg.), Vom Wort zur Kunst. Künstlerzeugnisse vom frühen Mittelalter bis zur 
Gegenwart, Emsdetten 2020, S. 169–189.

Reudenbach, Bruno, Der Codex als heiliger Raum. Überlegungen zur Bildausstattung 
früher Evangelienbücher, in: Stephan Müller, Lieselotte E. Saurma-Jeltsch u. 
Peter Strohschneider (Hgg.), Codex und Raum (Wolfenbütteler Mittelalter-
Studien 21), Wiesbaden 2009, S. 59–84.

Reudenbach, Bruno, Werkkünste und Künstlerkonzept in der Schedula des Theophi-
lus, in: Christoph Stiegemann u. Hiltrud Westermann-Angerhausen (Hgg.), 
Schatzkunst am Aufgang der Romanik, München 2006, S. 243–248.

Reudenbach, Bruno, Praxisorientierung und Theologie. Die Neubewertung der 
Werkkünste in De diversis artibus des Theophilus Presbyter, in: Ingrid Baumgärtner 



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  439 

(Hg.), Helmarshausen. Buchkultur und Goldschmiedekunst im Hochmittelalter 
(Die Region trifft sich – die Region erinnert sich), Kassel 2003, S. 199–218.

Reudenbach, Bruno, Gold ist Schlamm. Anmerkungen zur Materialbewertung im 
Mittelalter, in: Monika Wagner u. Dietmar Rübel (Hgg.), Material in Kunst und 
Alltag (Hamburger Forschungen zur Kunstgeschichte 1), Berlin 2002, S. 1–12.

Reudenbach, Bruno, Das Godescalc-Evangeliar. Ein Buch für die Reformpolitik Karls 
des Großen, Frankfurt a. M. 1998.

Reudenbach, Bruno, Ornatus materialis domus Dei. Die theologische Legitimation 
handwerklicher Künste bei Theophilus, in: Herbert Beck u. Kerstin Hengevoss-
Dürkop (Hgg.), Studien zur Geschichte der europäischen Skulptur im 12./13. Jahr-
hundert (Schriften des Liebighauses), Frankfurt a. M. 1994, S. 1–16. 

Reyerson, Kathryn, Urban Sensations. The Medieval City Imagined, in: Richard 
Newhauser u. Constance Classen (Hgg.), A Cultural History of the Senses in the 
Middle Ages. 500–1450 (A Cultural History of the Senses 2), London 2014, S. 45–66.

Reynolds, Roger E., Image and Text. The Liturgy of Clerical Ordination in Early 
Medieval Art, in: Gesta 22 (1983), S. 27–38.

Richter, Dieter, Die Allegorie der Pergamentbearbeitung. Beziehungen zwischen 
handwerklichen Vorgängen und der geistlichen Bildersprache des Mittelalters, 
in: Gundolf Keil (Hg.), Fachliteratur des Mittelalters, Festschrift für Gerhard Eis, 
Stuttgart 1968, S. 83–92. 

Richter, Lukas, Antike Überlieferungen in der byzantinischen Musiktheorie, in: Acta 
Musicologica 70,2 (1998), S. 133–208.

Ristow, Sebastian, Frühchristliche Baptisterien (Jahrbuch für Antike und Christen-
tum 27), Münster 1998.

Rodgers, Robert, Kηποποιία. Garden Making and Garden Culture in the Geoponika, in: 
Antony Littlewood, Henry Maguire u. Joachim Wolschke-Bulmahn (Hgg.), 
Byzantine Garden Culture, Washington DC 2002, S. 159–175.

Roesler, Alexander, Medienphilosophie und Zeichentheorie, in: Stefan Münker, 
Ders. u. Mike Sandbote (Hgg.), Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines 
Begriffs (Fischer 15757), Frankfurt a. M. 2003, S. 34–52.

Rohault de Fleury, Charles, La messe. Études archéologiques sur ses monuments, 
Paris 1883–1889.

Rohrbach, Lena, Aura, in: Christian Kiening u. Martina Stercken (Hgg.), Schrift-
Räume. Dimensionen von Schrift zwischen Mittelalter und Moderne (Medien-
wandel – Medienwechsel – Medienwissen 4), Zürich 2008, S. 197–206.

Roosen-Runge, Heinz, Die Buchmalereirezepte des Theophilus, In: Münchner Jahr-
buch der bildenden Kunst (1952/53), S. 159–171. 

Rossi, Maria Cristina u. Veronica de Duonni (Hgg.), Le diocesi dell’Italia meridio-
nale nel medioevo. Ricerche di storia, archeologia, storia dell’arte (Studi vultur-
nensi 15), Benevent 2019.

Rotili, Mario, L’Exultet della Cattedrale di Capua e la miniatura beneventana, in: 
Società di Storia Patria di Terra di Lavoro (Hg.), Il contributo dell’archidiocesi 



440  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

di Capua alla vita religiosa e culturale del Meridione (Collana di studi sulla storia 
del Mezzogiorno 1), Rom 1967, S. 197–210.

Rück, Peter (Hg.), Rationalisierung der Buchherstellung im Mittelalter und in der 
frühen Neuzeit (Elementa diplomatica 2), Marburg 1994.

Rudolph, Conrad (Hg.), A Companion to Medieval Art. Romanesque and Gothic in 
Northern Europe (Wiley Blackwell Companions to Art History 14), Hoboken 2019.

Rüffer, Jens, Raumerfahrung und Raumwahrnehmung im Mittelalter. Gervasius von 
Canterbury: De combustione et reparatione Cantuariensis ecclesiae, in: Therese 
Bruggisser-Lanker (Hg.), Den Himmel öffnen ... Bild, Raum und Klang in der 
mittelalterlichen Sakralkultur (Publikationen der Schweizerischen Musikfor-
schenden Gesellschaft 2,56), Bern 2014, S. 57–83.

Rüffer, Jens, Werkprozess, Wahrnehmung, Interpretation. Studien zur mittelal-
terlichen Gestaltungspraxis und zur Methodik ihrer Erschließung am Beispiel 
baugebundener Skulptur, Berlin 2014.

Ruini, Cesarino, Canto liturgico e politica imperiale carolingia, in: Giacomo Baroffio, 
Vera Minazzi u. Ders. (Hgg.), Atlante storico della musica nel medioevo, Mailand 
2011, S. 46–49.

Ruini, Cesarino, A scuola di musica. Una teoria per la pratica, in: Giacomo Baroffio, 
Vera Minazzi u. Ders. (Hgg.), Atlante storico della musica nel medioevo, Mailand 
2011, S. 78–81.

Russ, Sibylle u. Ursula Drewello, Die Bamberger Kaisergewänder im Wandel. Kunst-
technologische und materialwissenschaftliche Aspekte (Veröffentlichungen des 
Diözesanmuseums Bamberg 32), Regensburg 2024.

Saban, Giacomo, Cultura e arte dell’ebraismo pugliese, in: Francesco Abbate (Hg.), 
Arte in Puglia dal Medioevo al Settecento. Il Medioevo, Ausst.-Kat. Foggia u. a., 
Rom 2010, S. 223–227.

Safran, Linda, The Medieval Salento. Art and Identity in Southern Italy (The Middle 
Ages Series), Philadelphia 2014.

Sahaydachny, Antonina, Schedula Diversarum Artium. A Community Sourcebook for 
the Customary Production of Liturgical Objects in the Benedictine Workshop of 
the Early Twelfth Century, in: Andreas Speer (Hg.), Zwischen Kunsthandwerk 
und Kunst. Die Schedula Diversarum Artium (Miscellanea mediaevalia 37), Berlin 
2014, S. 381–407.

Santifaller, Leo, Über späte Papyrusrollen und frühe Pergamentrollen, in: Clemens 
Bauer, Laetitia Boehm u. Max Müller (Hgg.), Speculum Historiale. Geschichte 
im Spiegel von Geschichtsschreibung und Geschichtsdeutung, Freiburg, München 
1965, S. 117–133.

Saurma-Jeltsch, Lieselotte, About the Agency of Things, of Objects and Artefacts, in: 
Dies. u. Anja Eisenbeiss (Hgg.), The Power of Things and the Flow of Cultural 
Transformations. Art and Culture between Europe and Asia, Berlin, München 
2010, S. 10–22.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  441 

Saurma-Jeltsch, Lieselotte u. Anja Eisenbeiss (Hgg.), The Power of Things and the 
Flow of Cultural Transformations. Art and Culture between Europe and Asia, 
Berlin, München 2010.

Schaede, Stephan, Heilige Handlungsräume? Eine theologisch-raumtheoreti-
sche Betrachtung zur performativen Kraft von Kirchenräumen, in: Ingrid 
Baumgärtner, Paul-Gerhard Klumbies u. Franziska Sick (Hgg.), Raumkonzepte. 
Disziplinäre Zugänge, Göttingen 2009, S. 51–70.

Schäfer-Schuchardt, Horst, Die Kanzeln des 11. bis 13. Jahrhunderts in Apulien, 
Würzburg 1972.

Schellewald, Barbara, Gold, Licht und das Potenzial des Mosaiks, in: Zeitschrift für 
Kunstgeschichte 79,4 (2016), S. 461–480.

Schellewald, Barbara, Vom Unsichtbaren zum Sichtbaren. Liturgisches Zeremoniell 
und Bild in Byzanz im 11. und 12. Jahrhundert, in: Edgar Bierende, Sven Bretfeld 
u. Klaus Oschema (Hgg.), Riten, Gesten, Zeremonien. Gesellschaftliche Symbolik 
in Mittelalter und Früher Neuzeit (Trends in Medieval Philology, 14), Berlin 2008, 
S. 141–166.

Schlie, Heike, Der bildmediale Parcours durch den Passionsraum. Immersive und ope-
rative Praktiken in dem Pariser Holzschnitt der Grande Passion und in Memlings 
Turiner Passion, in: Hans Aurenhammer u. Daniela Bohde (Hgg.), Räume der Pas-
sion. Raumvisionen, Erinnerungsorte und Topographien (Vestigia bibliae 32/33), 
Bern u. a. 2015, S. 233–267.

Schlumberger, Gustave, Les rouleaux d’Exultet de Bari et de Salerne, in: Compte-
rendus des séances de l’Académie des inscriptions et belles lettres IV,25 (1897), 
S. 96–101.

Schneider-Flagmeyer, Michael, Der mittelalterliche Osterleuchter in Süditalien. Ein 
Beitrag zur Bildgeschichte des Auferstehungsglaubens (Europäische Hochschul-
schriften 28, Kunstgeschichte 51), Frankfurt a. M. 1986.

Schreiner, Klaus, Das Buch im Nacken. Bücher und Buchstaben als zeichenhafte 
Kommunikationsmedien in rituellen Handlungen der mittelalterlichen Kirche, 
in: Ulrich Meier u. a. (Hgg.), Rituale, Zeichen, Bilder. Formen und Funktionen 
symbolischer Kommunikation im Mittelalter (Norm und Struktur 40), Köln 2011, 
S. 282–322.

Schroer, Markus, Räume, Orte, Grenzen. Auf dem Weg zu einer Soziologie des Raums 
(Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1761), Frankfurt a. M. 2006.

Schubring, Paul, Bischofsstühle und Ambonen in Apulien, in: Zeitschrift für christ-
liche Kunst 13,7 (1900), Sp. 193–214.

Schulte-Umberg, Ulf, Scultura e arti plastiche nella Langobardia minor (VIII–XI secolo), 
in: Gian Pietro Brogiolo, Federico Marazzi u. Caterina Giostra (Hgg.), Longo-
bardia. Un popolo che cambia la storia, Ausst.-Kat. Pavia, Neapel, St. Petersburg, 
Mailand 2017, S. 310–313.

Schulz, Heinrich Wilhelm, Denkmäler der Kunst des Mittelalters in Unteritalien, 
Dresden 1860.



442  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Schwarz, Yossef, Ecce est locus apud me. Maimonides und Eckharts Raumvorstellung 
als Begriff des Göttlichen, in: Jan A. Aertsen u. Andreas Speer (Hgg.), Raum 
und Raumvorstellungen im Mittelalter (Miscellanea mediaevalia 25), Berlin 1998, 
S. 348–364.

Scirocco, Elisabetta, Liturgical Installation in the Cathedral of Salerno. The Double 
Ambo in its Regional Context Between Sicilian Models and Local Liturgy, in: 
Gerardo Boto Varela u. Justin E. A. Kroesen (Hgg.), Romanesque Cathedrals 
in Mediterranean Europe. Architecture, Ritual and Urban Context (Architectura 
medii aevi 7), Turnhout 2016, S. 205–221.

Scirocco, Elisabetta, Jonah, the Whale, and the Ambo. Image and Liturgy in Medieval 
Campania, in: Ivan Foletti u. Zuzana Frantová (Hgg.), The Antique Memory and 
the Middle Ages (Studia artium medievalium brunensia 2), Rom 2015, S. 87–123.

Sears, Elizabeth, The Iconography of Auditory Perception in the Early Middle Ages. 
On Psalm Illustration and Psalm Exegesis, in: Charles Burnett, Michael Fend 
u. Penelope Gouk (Hgg.), The Second Sense. Studies in Hearing and Musical 
Judgement from Antiquity to the Seventeenth Century (Warburg Institute Sur-
veys and Texts 22), London 1991, S. 19–42.

Seidel, Katrin, Die Kerze. Motivgeschichte und Ikonologie (Studien zur Kunstge-
schichte 103), Hildesheim 1996.

Senger, Nicola, Der Ort der Kunst im Wissenschaftssystem des Hugo von St. Viktor, 
in: Günther Binding u. Andreas Speer (Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben 
nach Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, Stuttgart 1994, S. 53–75.

Séroux d’Agincourt, Jean Baptiste Louis Georges, Histoire de l’Art par les monu-
ments, depuis sa décadence au IVe siècle jusqu’à son renouvellement au XVIe, 
Paris 1823.

Shiner, Larry, Art Scents. Exploring the Aesthetics of Smell and the Olfactory Arts 
(Thinking Art), Oxford 2020.

Shirota, Maree, Die Canterbury Roll. Eine Schriftrolle im Dienst des Königshauses 
(zwischen 1429 und 1483), in: Michaela Böttner u. a. (Hgg.), 5300 Jahre Schrift, 
Heidelberg 2017, S. 118–121.

Signori, Gabriela, Das innere Gespräch mit Gott. Repräsentatio und Imaginatio 
in der spätmittelalterlichen Theologie bzw. Theorie des Bildes und der Bilder, 
in: Therese Bruggisser-Lanker (Hg.), Den Himmel öffnen ... Bild, Raum und 
Klang in der mittelalterlichen Sakralkultur (Publikationen der Schweizerischen 
Musikforschenden Gesellschaft 2,56), Bern 2014, S. 35–56.

Sinisi, Lucia, Beyond Rome. The Cult of the Archangel Michael and the Pilgrimage to 
Apulia, in: Francesca Tinti (Hg.), England and Rome in the Early Middle Ages. Pil-
grimage, Art, Politics (Studies in the Early Middle Ages 40), Turnhout 2014, S. 43–68.

Slootjes, Daniëlle u. Mariëtte Verhoeven (Hgg.), Byzantium in Dialogue with the 
Mediterranean (The Medieval Mediterranean 116), Leiden, Boston 2019.

Società di Storia Patria di Terra di Lavoro (Hg.), Il contributo dell’archidiocesi 
di Capua alla vita religiosa e culturale del Meridione (Collana di studi sulla storia 
del Mezzogiorno 1), Rom 1967.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  443 

Sommerer, Sabine, Animal Agency Reloaded? Performanz der Tiere auf mittelalter-
lichen Bischofsstühlen und tierliche Desiderata in der mediävistischen Kunst-
geschichte, in: Das Mittelalter 28,2 (2023), S. 467–487.

Spatharakis, Iohannis, The Portrait in Byzantine Illuminated Manuscripts (Byzantina 
Neerlandica 6), Leiden 1976.

Speciale, Lucinia, Il medioevo reinventato di Fabio Vecchioni (1597–1673). A proposito 
del perduto rotolo dell’Exultet di San Giovanni delle Dame Monache a Capua, 
in: Rivista di Storia della Miniature 23 (2019), S. 200–208.

Speciale, Lucinia, Immagini per la Storia. Ideologia e rappresentazione del potere nel 
Mezzogiorno medievale (Testi, studi, strumenti, Centro Italiano di Studi sull’Alto 
Medioevo 30), Spoleto 2014.

Speciale, Lucinia, Scrivere per immagini. I rotoli dell’Exultet, in: Benedetto Vetere u. 
Daniela Caracciolo (Hgg.): Metodo della ricerca e ricerca del metodo (Pubblica-
zioni del dottorato in arti, storia e territorio dell’Italia nei rapporti con l’Europa 
e i paesi del Mediterraneo 8), Galatina 2009, S. 107–128.

Speciale, Lucinia, Exultent divina mysteria. San Vincenzo al Volturno, Ambrogio 
Autperto e la genesi del ciclo dell’Exultet, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), 
Medioevo. Arte e storia. Atti del convegno internazionale di studi (I convegni di 
Parma 10), Mailand 2008, S. 178–90.

Speciale, Lucinia, Liturgia e potere. Le commemorazioni finali nei rotoli dell’Exultet, 
in: Mélanges de l’Ecole Française de Rome. Moyen âge 112,1 (2000), S. 191–224.

Speciale, Lucinia (Hg.), Uomini, libri, immagini. Per una storia del libro illustrato dal 
tardo Antico al Medioevo (Nuovo medioevo 58), Neapel 2000.

Speciale, Lucinia, Accipiter vel spata. Note palinseste per le commemorazioni secolari 
dell’Exultet Barberini, in: Itinerari di ricerca storica 10 (1996/1998), S. 63–96.

Speciale, Lucinia, Montecassino e la Riforma Gregoriana. L’Exultet Vat. Barb. lat. 592 
(Studi di arte medievale 3), Rom 1991.

Speer, Andreas (Hg.), Zwischen Kunsthandwerk und Kunst. Die Schedula Diversarum 
Artium (Miscellanea mediaevalia 37), Berlin 2014.

Speer, Andreas, Vom Verstehen mittelalterlicher Kunst, in: Günther Binding u. Ders. 
(Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben nach Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, 
Stuttgart 1994, S. 13–52.

Stahlbuhk, Katharine, Oltre il colore. Die farbreduzierte Wandmalerei zwischen 
Humilitas und Observanzreformen (Italienische Forschungen des Kunsthisto-
rischen Institutes in Florenz, Max-Planck-Institut 4,13), Berlin, München 2021.

Stella, Francesco, Versus ad picturas in età carolingia. Il rapporto testo-immagine 
e le didascalie metriche della bibbia di Viviano per Carlo il Calvo, in: Patrizia 
Carmassi u. Christoph Winterer (Hgg.), Text, Bild und Ritual in der mittelalter-
lichen Gesellschaft (8.–11. Jh.) (Millennio medievale 102), Florenz 2014, S. 177–200.

Stiaffini, Daniela, Ricette e ricettari medievali. Fonti per una storia delle tecniche 
di produzione delle tessere musive vitree, in: Eve Borsook, Fiorella Gioffredi 
Superbi u. Giovanni Pagliarulo (Hgg.), Medieval Mosaics. Light, Color, Mate-
rials (Villa I Tatti 17), Mailand 2000, S. 65–95.



444  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Stichel, Rudolf H. W., Die Hagia Sophia Justinians, ihre liturgische Einrichtung und 
der zeremonielle Auftritt des frühbyzantinischen Kaisers, in: Lako Daim (Hg.), 
Byzanz. Das Römerreich im Mittelalter (Monographien des Römisch-Germanischen 
Zentralmuseums 84), Mainz 2010, S. 25–57.

Stiegemann, Christoph u. Hiltrud Westermann-Angerhausen (Hgg.), Schatzkunst 
am Aufgang der Romanik, München 2006.

Stocchetti, Matteo u. Johanna Sumiala-Seppänen (Hgg.), Images and Communities. 
The Visual Construction of the Social, Helsinki 2007.

Stollberg-Rillinger, Barbara u. Thomas Weissbrich (Hgg.), Die Bildlichkeit symboli-
scher Akte (Symbolische Kommunikation und gesellschaftliche Wertesysteme 28), 
Münster 2010.

Stolz, Michael u. Adrian Mettauer (Hgg.), Buchkultur im Mittelalter. Schrift, Bild, 
Kommunikation, Berlin 2005.

Studi di storia dell’arte in memoria di Mario Rotili, Neapel 1984.
Suckale, Robert, Arma Christi. Überlegungen zur Zeichenhaftigkeit mittelalterlicher 

Andachtsbilder, in: Städel-Jahrbuch 6 (1977), S. 177–208.

Tammen, Björn R., Gervasius von Canterbury und sein Tractatus de Combustione 
et Reparatione Cantuariensis Ecclesiae, in: Günther Binding u. Andreas Speer 
(Hgg.), Mittelalterliches Kunsterleben nach Quellen des 11. bis 13. Jahrhunderts, 
Stuttgart 1994, S. 264–309.

Teall, John L., The Byzantine Agricultural Tradition, in: Dumbarton Oaks Papers 25 
(1971), S. 33–59.

Tempesta, Gioacchino u. a., The Exultet 1 of Bari. Multi-Methodological Approach 
for the Study of a Rare Medieval Parchment Roll, in: Periodico di Mineralogia 87 
(2018), S. 89–98.

Thunø, Erik, The Golden Altar of Sant’Ambrogio in Milan. Image and Materiality, in: 
Søren Kaspersen u. Ders. (Hgg.), Decorating the Lord’s Table. On the Dynamics 
Between Image and Altar in the Middle Ages, Kopenhagen 2006, S. 63–78.

Tikkanen, Johan Jakob, Die Psalterillustration im Mittelalter, Soest 1975.
Tinti, Francesca (Hg.), England and Rome in the Early Middle Ages. Pilgrimage, Art, 

Politics (Studies in the Early Middle Ages 40), Turnhout 2014.
Toesca, Pietro, Storia dell’arte italiana, Bd. 1: Il medioevo, Turin 1927.
Toniolo, Federica, L’evangelistario della Cattedrale di Padova, in: Padova e il suo 

territorio 14 (1999), S. 8–10.
Tranchina, Antonino, Revealing the Emir’s God. The Arabic Inscription of the Dome 

of La Martorana (Palermo), in: Convivium 5,1 (2018), S. 50–65.
Travagliato, Giovanni, Terrenis caelestia iunguntur. Il candelabro pasquale della 

Cappella Palatina di Palermo. Un Exultet di pietra, in: Maria Concetta Di Natale 
u. Maurizio Vitella (Hgg.), Arredare il sacro. Artisti, opere e committenti in 
Sicilia dal Medioevo al contemporaneo, Mailand 2015, S. 11–24.

Treitler, Leo, With Voice and Pen. Coming to Know Medieval Song and How it was 
Made, Oxford 2008.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  445 

Treitler, Leo, The Unwritten and Written Transmissions of Medieval Chant and the 
Start Up of Musical Notation, in: Journal of Musicology 10 (1992), S. 131–191.

Treitler, Leo, Reading and Singing. On the Genesis of Occidental Music-Writing, 
in: Early Music History 4 (1984), S. 135–208. 

Treitler, Leo, Oral, Written and Literate Process in the Transmission of Medieval 
Music, in: Speculum 56 (1981), S. 471–491.

Treitler, Leo u. Oliver Strunck, Source Readings in Music History, New York, 
London 1998.

Triggiani, Maurizio, Analisi degli elevati. Una lettura storica e stratigrafica, in: Pina 
Belli D’Elia u. Emilia Pellegrino (Hgg.), Le radici della cattedrale. Lo studio 
e il restauro del succorpo nel contesto della fabbrica della cattedrale di Bari (Per 
la storia della chiesa di Bari 26), Bari 2009, S. 179–196.

Trinks, Stefan, Eingehüllt in Gold und Bein. Die techné des Chryselephantin als 
Mitstreit im Mittelalter, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 79,4 (2016), S. 481–507.

Troelsgård, Christian, I trattati bizantini di teoria musicale, in: Giacomo Baroffio, 
Vera Minazzi u. Cesarino Ruini (Hgg.), Atlante storico della musica nel medioevo, 
Mailand 2011, S. 72–75.

Tronzo, William, The Cultures of His Kingdom. Roger II and the Cappella Palatina 
in Palermo, Princeton 1997.

Tsamakda, Vasiliki, The Joshua Roll, in: Dies. (Hg.), A Companion to Byzantine 
Illustrated Manuscripts (Brill’s Companions to the Byzantine World 2), Leiden, 
Boston 2017, S. 207–213.

Tsamakda, Vasiliki (Hg.), A Companion to Byzantine Illustrated Manuscripts (Brill’s 
Companions to the Byzantine World 2), Leiden, Boston 2017.

Tsuji, Sahoko G., Analyse iconographique de quelques miniatures des rouleaux 
d’Exultet dans leurs rapports avec le texte, in: Studia artium orientalis et occi-
dentalis 1 (1982), S. 15–28.

Turner, Victor, The Ritual Process. Structure and Anti-Structure (The Lewis Henry 
Morgan Lectures 1966), New York 1969.

Uggé, Sofia, I battisteri in ambito monastico nella tarda antichità e nell’alto medioevo, 
in: Daniela Gandolfi (Hg.), L’edificio battesimale in Italia. Aspetti e problemi 
(Atti dei convegni, Istituto Internazionale di Studi Liguri 5), Bordighera 2001, 
S. 385–403.

Università degli Studi di Roma, Scuola Speciale per Archivisti e Bibliotecari 
(Hgg.), Miscellanea in memoria di Giorgio Cencetti, Turin 1973.

Utz, Judith, O admirande apium fervor! Zu Symbolik und Agency der Biene in der 
beneventanischen Osterliturgie, in: Das Mittelalter 28,2 (2023), S. 448–466.

Vaccaro, Maddalena, Gli spazi liturgici nei manoscritto della cattedrale di Salerno, in: 
Giuseppa Z. Zanichelli (Hg.), I codici miniati del Museo Diocesano San Matteo 
di Salerno (Studi e ricerche di storia dell’arte 2), Battipaglia 2019, S. 177–199.



446  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Valenziano, Crispino, Cerei gratiam predicemus qui illuminatur Spiritu Sancto, 
in: Gaetano Barracane (Hg.), Gli Exultet di Bari (Per la storia della chiesa di 
Bari 8), Bari 1994, S. 7–48.

Vanelli, Elena, Die Welt im Fluss. Eine Universalchronik in Rotulusform, in: Étienne 
Doublier, Jochen Johrendt u. Maria Pia Alberzoni (Hgg.), Der Rotulus im 
Gebrauch. Einsatzmöglichkeiten, Gestaltungsvarianz und Aussagekraft einer 
Quellengattung (Beiheft Archiv für Diplomatik, Schriftgeschichte, Siegel- und 
Wappenkunde 19), Wien, Köln, Weimar 2020, S. 51–64.

Vardaro, Lucrezia, L’intervento di restauro conservativo dell’Exultet 1 di Gaeta, 
in: Mario D’Onofrio u. Manuela Gianandrea (Hgg.), Gaeta medievale e la sua 
cattedrale (Medioevo mediterraneo 1), Rom 2018, S. 553–560.

Vauchez, André, Lieux sacrés, lieux de culte, sanctuaires. Approches terminologiques, 
méthodologiques, historiques et monographiques (Collection de l’École Française 
de Rome 273), Rom 2000.

Vavra, Elisabeth (Hg.), Virtuelle Räume. Raumwahrnehmung und Raumvorstellung 
im Mittelalter (Veröffentlichungen des Instituts für Realienkunde des Mittelalters 
und der Frühen Neuzeit 19), Berlin 2005.

Venturi, Adolfo, Storia dell’arte italiana, Bd. 3: L’arte romanica, Mailand 1904.
Verdon, Timothy u. Giovanni Serafini (Hgg.), E la parola si fece bellezza. Atti del 

convegno internazionale sugli amboni istoriati toscani, Florenz 2017.
Vetere, Benedetto u. Daniela Caracciolo (Hgg.), Metodo della ricerca e ricerca 

del metodo (Pubblicazioni del dottorato in arti, storia e territorio dell’Italia nei 
rapporti con l’Europa e i paesi del Mediterraneo 8), Galatina 2009.

Vitolo, Paola (Hg.), Progetti digitali per la storia dell’arte medievale (Archeologia e 
calcolatori 10), Florenz 2018.

Volbach, Wolfgang Fritz, Ein antikisierendes Bruchstück von einer Kampanischen Kan-
zel in Berlin, in: Jahrbuch der Preussischen Kunstsammlungen, LIII (1932), S. 183–197.

Volpe, Giuliano (Hg.), Storia e archeologia globale dei paesaggi rurali in Italia fra 
Tardoantico e Medioevo (Insulae Diomedeae 34), Bari 2018.

Voyer, Cécile u. Éric Sparhubert (Hgg.), L’image médiévale. Fonctions dans l’es-
pace sacré et structuration de l’espace cultuel (Culture et société médiévales 22), 
Turnhout 2011.

Wackernagel, Martin, Die Plastik des XI. und XII. Jahrhunderts in Apulien (Kunst-
geschichtliche Forschungen 2), Leipzig 1911.

Wackernagel, Martin, La bottega dell’arcidiacono Acceptus, scultore pugliese dell’XI 
secolo, in: Bollettino d’Arte 2 (1908), S. 143–150.

Wagner, Monika, Das Material der Kunst. Eine andere Geschichte der Moderne, 
München 2001.

Wagner, Monika u. Dietmar Rübel (Hgg.), Material in Kunst und Alltag (Hamburger 
Forschungen zur Kunstgeschichte 1), Berlin 2002.

Wagner, Monika, Dietmar Rübel u. Vera Wolff (Hgg.), Materialästhetik. Quellentexte 
zu Kunst, Design und Architektur, Berlin 2005.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  447 

Walser, Gerold, Die Einsiedler Inschriftensammlung und der Pilgerführer durch Rom 
(Codex Einsidlensis 326). Facsimile, Umschrift, Übersetzung und Kommentar 
(Historia, Einzelschriften 53), Stuttgart 1987.

Wandhoff, Haiko, Ekphrasis. Kunstbeschreibungen und virtuelle Räume in der 
Literatur des Mittelalters (Trends in Medieval Philology 3), Berlin 2003.

Warland, Rainer, Die Gegenwart des Heils. Strategien der Vergegenwärtigung in der 
frühbyzantinischen Kunst, in: Ders. (Hg.), Bildlichkeit und Bildorte von Liturgie. 
Schauplätze in Spätantike, Byzanz und Mittelalter, Wiesbaden 2002, S. 51–74.

Warland, Rainer (Hg.), Bildlichkeit und Bildorte von Liturgie. Schauplätze in Spät
antike, Byzanz und Mittelalter, Wiesbaden 2002.

Waszink, Jan Hendrik, Biene und Honig als Symbol des Dichters und der Dichtung 
in der griechisch-römischen Antike (Vorträge, Rheinisch-Westfälische Akademie 
der Wissenschaften, Geisteswissenschaften 196), Opladen 1974.

Wattenbach, W., Ein Exultet, in: Anzeiger für Kunde der Deutschen Vorzeit 8 (1877), 
Sp. 226 f.

Weinryb, Ittai, The Bronze Object in the Middle Ages, Cambridge 2016.
Weitzmann, Kurt, Illustrations in Roll and Codex. A Study in the Origin and Method 

of Text Illustration (Studies in Manuscript Illumination 2), Princeton 1947.
Wenzel, Horst, Hören und Sehen, Schrift und Bild, Kultur und Gedächtnis im Mittel-

alter (C. H. Beck Kulturwissenschaft), München 1995.
Werlen, Benno, Zur Ontologie von Gesellschaft und Raum. Sozialgeographie alltäg-

licher Regionalisierungen (Erdkundliches Wissen 116), Stuttgart 1999.
van der Werf, Inez Dorothé u. a., Chemical Characterization of Medieval Illuminated 

Parchment Scrolls, in: Microchemical Journal 134 (2017), S. 146–153.
Westermann-Angerhausen, Hiltrud, Spuren der Theophanu in der ottonischen 

Schatzkunst?, in: Anton von Euw u. Peter Schreiner (Hgg.), Kaiserin Theophanu. 
Begegnung des Ostens und Westens um die Wende des ersten Jahrtausends. 
Gedenkschrift des Kölner Schnütgen-Museums zum 1000. Todesjahr der Kaiserin, 
Köln 1991, S. 193–218.

Wettstein, Janine, Les exultet de Mirabella Eclano, in: Scriptorium 17 (1963), S. 3–9.
Weyl Carr, Annemarie, Illuminated Musical Manuscripts in Byzantium. A Note on 

the Late Twelfth Century, in: Gesta 28,1 (1989), S. 41–52.
Wharton Epstein, Ann, The Date and Significance of the Cathedral of Canosa in 

Apulia, Southern Italy, in: Dumbarton Oaks Papers 37 (1983), S. 79–90.
Wimmer, Elisabeth, Biene und Honig in der Bildersprache der lateinischen Kirchen-

schriftsteller (Dissertationen der Universität Salzburg 55), Wien 1998.
Winkler, Emily A., Liam Fitzgerald u. Andrew Small (Hgg.), Designing Norman 

Sicily. Material Culture and Society (Boydell Studies in Medieval Art and Archi-
tecture), Woodbridge 2020.

Wirth, Jean, La notion médiévale d’harmonie et ses applications artistiques, in: 
Agostino Paravicini Bagliani (Hg.), Ideas of Harmony in Medieval Culture 
and Society (Micrologus 25), Florenz 2017, S. 223–242.



448  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Wittekind, Susanne, Das Pontifikale von Arras (Dom-Hs. 141). Überlegungen zur 
Gestaltung eines neuen bischöflichen Buchtyps, in: Heinz Finger (Hg.), Mittel-
alterliche Handschriften der Kölner Dombibliothek 5, Köln 2014, S. 249–282.

Wittekind, Susanne, Zur Bedeutung von Reliquiarien in der frühmittelalterlichen 
Liturgie, in: Patrizia Carmassi u. Christoph Winterer (Hgg.), Text, Bild und 
Ritual in der mittelalterlichen Gesellschaft (8.–11. Jh.) (Millennio medievale 102), 
Florenz 2014, S. 233–262.

Wittekind, Susanne, Mediale Räume des Herrschers, in: Astrid Lang (Hg.), Aufmaß 
und Diskurs. Festschrift für Norbert Nußbaum zum 60. Geburtstag, Berlin 2013, 
S. 100–118.

Wittekind, Susanne, Bild. Text. Gesang. Überlegungen zum Prümer Tropar-Sequen-
tiar (Paris, Bibliothèque Nationale, Ms. lat. 9448), in: Karin Krause u. Barbara 
Schellewald (Hgg.), Bild und Text im Mittelalter (Sensus 2), Köln, Weimar, 
Wien 2011, S. 99–124.

Wittekind, Susanne, Vom Schriftband zum Spruchband. Zum Funktionswandel 
von Spruchbändern in Illustrationen biblischer Stoffe, in: Frühmittelalterliche 
Studien 30 (1996), S. 343–367.

Wolf, Beat, Jerusalem und Rom. Mitte, Nabel – Zentrum, Haupt. Die Metaphern 
Umbilicus mundi und Caput mundi in den Weltbildern der Antike und des Abend-
lands bis in die Zeit der Ebstorfer Weltkarte, Bern 2010.

Wolters, Jochem, Schriftquellen zum Wachsausschmelzverfahren, in: Michael 
Brandt u. Claudia Höhl (Hgg.), Bild und Bestie. Hildesheimer Bronzen der 
Stauferzeit, Ausst.-Kat. Hildesheim, Regensburg 2008, S. 42–64.

Woolgar, Chris, The Social Life of the Senses. Experiencing the Self, Others, and 
Environments, in: Richard Newhauser u. Constance Classen (Hgg.), A Cultural 
History of the Senses in the Middle Ages. 500–1450 (A Cultural History of the 
Senses 2), London u. a. 2014, S. 23–44.

Worm, Andrea, Medium und Materialität. Petrus von Poitiers’ Compendium historiae 
in genealogia Christi in Rolle und Codex, in: Patrizia Carmassi u. Gia Toussaint 
(Hgg.), Codex und Material. Jenseits von Text und Bild? (Wolfenbütteler Mittel-
alter-Studien 34), Wiesbaden 2018, S. 39–64.

Woszczyk, Wiesław, Acoustics of Hagia Sophia. A Scientific Approach to the Huma-
nities and Sacred Space, in: Bissera V. Pentcheva (Hg.), Aural Architecture in 
Byzantium. Music, Acoustics, and Ritual, London, New York 2018, S. 176–197.

Wurfbain, M. L., Liturgical Rolls of South Italy and Their Possible Origin, in: O. 
Hg., Miniatures, Scripts, Collections. Essays presented to G. I. Lieftinck (Litterae 
textuales), Amsterdam 1976, S. 9–15.

Yonan, Michael, Toward a Fusion of Art History and Material Culture Studies, in: 
West 86th. A Journal of Decorative Arts, Design History, and Material Culture, 
18,2 (2011), S. 232–248.



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  449 

Zammit Lupi, Theresa u. a., ‘The Graz Mummy Book’. The Oldest Known Codex Frag-
ment from 260 BC Discovered at Graz University Library, Austria, in: Journal of 
Paper Conservation (2024), https://doi.org/10.1080/18680860.2023.2292721.

Zanardi, Bianca, Gli Exultet cassinesi della Biblioteca Vaticana e della British Library, 
in: Ricerche di storia dell’arte 49 (1993), S. 37–49.

Zanichelli, Giuseppa Z. (Hg.), I codici miniati del Museo Diocesano San Matteo di 
Salerno (Studi e ricerche di storia dell’arte 2), Battipaglia 2019.

Zchomelidse, Nino Maria, Art, Ritual, and Civic Identity in Medieval Southern Italy, 
University Park 2014.

Zchomelidse, Nino Maria, Descending Word and Resurrecting Christ. Moving Images in 
Illuminated Liturgical Scrolls of Southern Italy, in: Dies. u. Giovanni Freni (Hgg.), 
Meaning in Motion. The Semantics of Movement in Medieval Art, Princeton 2011, 
S. 3–34.

Zchomelidse, Nino Maria, Liturgisches Bild und liturgische Handlung. Bilder der 
Ostervigil in süditalienischen Buchrollen, in: Rainer Warland (Hg.), Bildlichkeit 
und Bildorte von Liturgie. Schauplätze in Spätantike, Byzanz und Mittelalter, 
Wiesbaden 2002, S. 105–114.

Zchomelidse, Nino Maria, Drei mittelalterliche Schriftrollen aus Benevent. Bischöfli-
che Selbstdarstellung und liturgische Buchproduktion unter Landulf I. (957–982), 
in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 24 (1997), S. 9–24.

Zchomelidse, Nino Maria, Exultet. Rotoli liturgici del medioevo meridionale, Aus-
stellung, Abtei von Montecassino, in: Arte medievale 2,9 (1995/1996), S. 141–143.

Zchomelidse, Nino Maria u. Giovanni Freni (Hgg.), Meaning in Motion. The Seman-
tics of Movement in Medieval Art, Princeton 2011.

Zerfass, Alexander u. Ansgar Franz (Hgg.), Wort des lebendigen Gottes. Liturgie 
und Bibel (Pietas liturgica 16), Tübingen 2016.

Zuccaro, Rosalba, Les miniatures des rouleaux liturgiques. L’illustration de la prose 
Exultet, in: Adriano Prandi (Hg.), Émile Bertaux, L’art dans l’Italie méridionale, 
Bd. 4: Aggiornamento dell’opera di Émile Bertaux, Rom 1978, S. 423–466.

Zweck, Heinrich, Osterlobpreis und Taufe. Studien zu Struktur und Theologie des 
Exsultet und anderer Osterpraeconien unter besonderer Berücksichtigung der 
Taufmotive (Regensburger Studien zur Theologie 32), Frankfurt a. M. 1986.

Katalogeinträge

d’Aniello, Antonia, Salerno, Museo Diocesano, Exultet, in: Guglielmo Cavallo, 
Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del medioeveo 
meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 393–408.

Brenk, Beat, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3784, Exultet, in: 
Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli litur-
gici del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 211–220.

https://doi.org/10.1080/18680860.2023.2292721


450  |  Quellen- und Literaturverzeichnis

Brenk, Beat, Roma, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 (B I 13), 1, Pontificale, in: Guglielmo 
Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del 
medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 75–86.

Brenk, Beat, Roma, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 (B I 13), 2, Benedizionale, in: 
Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli litur-
gici del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 87–100.

Dosdat, Monique, Frammento di Exultet, in: Mario D’Onofrio (Hg.), I Normanni. 
Popolo d’Europa, 1030–1200, Ausst.-Kat. Venedig, Rom, Venedig 1994, S. 522, Nr. 336.

Franz-Klauser, Olivia, Estherrolle, Europa (?) um 1750, Zentralbibliothek Zürich, 
ms. Heid. 210, in: Christian Kiening u. Martina Stercken (Hgg.), SchriftRäume. 
Dimensionen von Schrift zwischen Mittelalter und Moderne (Medienwandel – 
Medienwechsel – Medienwissen 4), Zürich 2008, S. 224.

Luckhardt, Jochen, Homiliar, Kat. Nr. B 43, in: Anton Legner (Hg.), Ornamenta 
ecclesiae. Kunst und Künstler der Romanik, Ausst.-Kat. Köln, Bd. 1: A, Ordo et 
artes. B, Fabrica. C, Liturgica, Köln 1984, S. 244 f.

Magistrale, Francesco, Bari, Archivio del Capitolo metropolitano, Benedizionale, 
in: Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. 
Rotoli liturgici del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, 
S. 143–150.

Magistrale, Francesco, Bari, Archivio del Capitolo metropolitano, Exultet 1, in: Gug-
lielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici 
del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 129–142.

Magistrale, Francesco, Troia, Archivio Capitolare, Exultet 1, in: Guglielmo Cavallo, 
Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del medioeveo 
meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 179–190.

Orofino, Giulia, Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 2, in: Guglielmo 
Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del 
medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 377–392.

Pace, Valentino, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 9820, 
Exultet, in: Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. 
Rotoli liturgici del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, 
S. 101–118.

Pace, Valentino, Gatea, Museo Diocesano, Exultet 1, in: Guglielmo Cavallo, Giulia 
Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. Rotoli liturgici del medioeveo merid-
ionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, S. 341–352.

Speciale, Lucinia, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. lat. 592, 
Exultet, in: Guglielmo Cavallo, Giulia Orofino u. Oronzo Pecere (Hgg.), Exultet. 



Quellen- und Literaturverzeichnis  |  451 

Rotoli liturgici del medioeveo meridionale, Ausst.-Kat. Montecassino, Rom 1994, 
S. 235–248.

Lexika und Nachschlagewerke

Döring, Jörg, Spatial Turn, in: Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch (2010), S. 90–99. 

Gutmann, Joseph, Estherrolle, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Bd. 6 
(1968), Sp. 88–103.

Hannick, Christian, Ekphrasis, III. Byz. und slav. Literaturen, in: Lexikon des Mit-
telalters, Bd. 3 (1986), Sp. 1771 f.

Herbers, Klaus, Liber Sancti Jacobi, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 5 (1991), Sp. 1948.

Kajetzke, Laura u. Markus Schroer, Sozialer Raum. Verräumlichung, in: Raum. Ein 
interdisziplinäres Handbuch (2010), S. 192–203.

Kruft, Hanno-Walter, Exsultetrolle, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, 
Bd. 6 (1971), Sp. 719–740, https://www.rdklabor.de/wiki/Exsultetrolle (30.05.2024).

Lalou, Élisabeth, Wachstafel, Mittelalter, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 8 (1997), 
Sp. 1890 f.

Langer, Günter, Rolle, in: Theaterlexikon, Bd. 1 (2007), S. 864–865.
Lippuner, Roland u. Julia Lossau, Kritik der Raumkehren, in: Raum. Ein interdiszi-

plinäres Handbuch (2010), S. 110–119.
Löhr, Wolf-Dietrich, Ekphrasis, in: Metzler Lexikon Kunstwissenschaft. Ideen, Metho-

den, Begriffe (2011), S. 99–104.

Mainzer, Klaus, Naturwissenschaften, in: Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch (2010), 
S. 1–23.

van Oyen, Astrid, Material Agency, in: The Encyclopedia of Archaeological Sciences 
(2018), S. 1–5.

Petrucci, Alfredo, Accetto, in: Dizionario Biografico degli Italiani, Bd. 1 (1960), https://
www.treccani.it/enciclopedia/accetto_(Dizionario-Biografico)/ (09.05.2024).

Schulte-Sasse, Jochen, Medien / medial, in: Ästhetische Grundbegriffe, Bd. 4 (2010), 
S. 1–38.

Wagner, Kirsten, Topographical Turn, in: Raum. Ein interdisziplinäres Handbuch 
(2010), S. 100–109.

https://www.rdklabor.de/wiki/Exsultetrolle
https://www.treccani.it/enciclopedia/accetto_(Dizionario-Biografico)/
https://www.treccani.it/enciclopedia/accetto_(Dizionario-Biografico)/


Wagner, Monika, Material, in: Historisches Wörterbuch ästhetischer Grundbegriffe, 
Bd. 3 (2001), S. 866–882.

Wagner, Wolf-Rüdiger, Exultet-Rollen – Powerpoint im Mittelalter, https://medien 
kompetenzrevisited.com/2010/09/21/exultet-rollen-so-was-wie-powerpoint-bevor-
es-powerpoint-gab/ (23.04.2024).

https://medienkompetenzrevisited.com/2010/09/21/exultet-rollen-so-was-wie-powerpoint-bevor-es-powerpoint-gab/
https://medienkompetenzrevisited.com/2010/09/21/exultet-rollen-so-was-wie-powerpoint-bevor-es-powerpoint-gab/
https://medienkompetenzrevisited.com/2010/09/21/exultet-rollen-so-was-wie-powerpoint-bevor-es-powerpoint-gab/


453

Abb. 1	 Emil Hoffmann: Kanzel der Kathedrale in Salerno, Bleistift � 2 
auf Papier; Architekturmuseum der Technischen Universität  
Berlin, Inv.-Nr. 1938. https://doi.org/10.25645/pvbt-be1w  
(Architekturmuseum der Technischen Universität Berlin).

Abb. 2	 Kerzenweihe, Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; Paris, � 4 
Bibliothèque nationale de France, Nouv. acq. lat. 710  
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 3	 ‚Itinerarium Urbis Romae‘, 9./10. Jahrhundert; Einsiedeln, � 19 
Stiftsbibliothek, Cod. Eins. 326(1076), fol. 82v und 83r  
(Stiftsbibliothek Einsiedeln).

Abb. 4a–g	 Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, Archivio del Capitolo � 26–32 
Metropolitano, Exultet 1 (Archivio del Capitolo  
Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 5	 Heiliger Lukas, Fresko, 1048–1055, Kloster Hosios Loukas, � 37 
Krypta des katholicon (Germanidou, Rose, S. 101, Abb. 1b).

Abb. 6	 ,Theodor-Psalter‘, 1066; London, British Library, Add. Ms. � 38 
19.352, fol. 189v (British Library, https://blogs.bl.uk/
digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html  
[16.11.2024]).

Abb. 7	 Prophet Elias, Fresko, 11. Jahrhundert, Ano Korakiana � 38 
(Korfu), St. Nikolaus (Germanidou, Rose, S. 101, Abb. 2).

Abb. 8	 Heiliger Methodius, Clemens von Alexandria, Apostel � 39 
Thomas und Heiliger Nilus, Sacra Parallela des Johannes  
von Damaskus, 9. Jahrhundert; Paris, Bibliothèque nationale  
de France, Ms. grec. 923, fol. 131v (gallica.bnf.fr /  
Bibliothèque nationale de France).

Abb. 9	 Bischofshandschuhe, 10./11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, � 40 
Museo dei Vescovi (Museo dei Vescovi, Canosa di Puglia).

Abb. 10	 Morgincap, 1028, Bari; Bari, Archivio del Capitolo � 41 
Metropolitano, Perg. 14 (Archivio del Capitolo  
Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abbildungsnachweise

https://doi.org/10.25645/pvbt-be1w
https://gallica.bnf.fr
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://blogs.bl.uk/digitisedmanuscripts/2012/03/the-theodore-psalter.html
https://gallica.bnf.fr
https://doi.org/10.17885/heiup.1563


454  |  Abbildungsnachweise

Abb. 11	 Kommemorationen, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, � 46 
Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 1 (Archivio  
del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 12	 Finale Kommemorationen, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; � 46 
Bari, Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 1  
(Archivio del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano,  
Bari).

Abb. 13a–f	 Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio del Capitolo � 51–56 
Metropolitano, Exultet 2 (Archivio del Capitolo  
Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 14	 Initialornamentik, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, � 57 
Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 (Archivio  
del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 15	 Ornamentik, Exultet-Rolle, vermutlich 1. Hälfte des � 58 
13. Jahrhunderts, Bari; Bari, Archivio del Capitolo  
Metropolitano, Exultet 3 (Archivio del Capitolo  
Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 16	 Beginn des Markusevangeliums, Evangeliar, 12. Jahr- � 58 
hundert; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana,  
Vat. Barb. gr. 520, fol. 48v (Cavallo, Bizantini, Abb. 498).

Abb. 17	 Reste von zwei Gesichtern, Exultet-Rolle, vermutlich � 59 
1. Hälfte des 13. Jahrhunderts, Bari; Bari, Archivio del  
Capitolo Metropolitano, Exultet 3 (Archivio del Capitolo 
Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 18	 Ordination der Lektoren: Übergabe der Codices, Pontifikale, � 71 
um 970, Benevent; Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724  
[B I 13] 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 80).

Abb. 19	 Bienenlob, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio � 72 
del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 (Archivio del  
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 20	 Nahtstelle, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; Vatikan- � 73 
stadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3784  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 216).

Abb. 21	 Zierleisten, Exultet-Rolle, um 1075, Bari; Bari, Archivio � 73 
del Capitolo Metropolitano, Exultet 2 (Archivio del  
Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 22	 Zierleisten, Exultet-Rolle, 2. Hälfte 12. Jahrhundert, Troia; � 74 
Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso, Troja,  
S. 114).

Abb. 23	 Laus cerei, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; Montecassino, � 76 
Archivio dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo, Orofino u.  
Pecere, Exultet, S. 386).



Abbildungsnachweise  |  455 

Abb. 24	 Säuberung der Exultet-Rolle Bari 1 während der letzten � 76 
Restaurierung (https://www.arcidiocesibaribitonto.it/ 
curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria- 
fotografica-lavori-di-restauro [16.11.2024]).

Abb. 25	 Probestellen für Farbanalysen auf der Exultet-Rolle Bari 1 � 79 
(Tempesta u. a., Exultet 1 of Bari, S. 91, Abb. 2).

Abb. 26	 Bonifacius diaconus, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; � 82 
Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 392).

Abb. 27a, b	 Hugo Pictor, Jesaja-Kommentar, um 1100, Normandie; � 83 
Oxford, Bodleian Libraries, Ms. Bodley 717, fol. 287v  
(Oxford, Bodleian Libraries MS. Bodl. 717: https://digital. 
bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb 
9a9ed30f40/ [16.11.2024], CC-BY-NC 4.0).

Abb. 28	 Ysidorus finxit, Evangeliar, um 1170; Padua, Biblioteca � 84 
Capitolare, Ms. E 1, fol. 85v (Legner, Artifex, S. 269).

Abb. 29	 Bamberger Schreiberbild, ,De officiis ministrorum‘, Mitte � 85 
12. Jahrhundert; Bamberg, Staatsbibliothek, Ms. Patr. 5,  
fol. 1v (Staatsbibliothek Bamberg, Ms. Patr. 5, CC BY-SA  
4.0).

Abb. 30	 Skriptorium von Tavara, Beatus-Kommentar der � 86 
Apokalypse, um 1220, Toledo; New York, Pierpont  
Morgan Library, Ms. M. 429, fol. 183 (Pierpont Morgan  
Library, New York, https://www.themorgan.org/collection/
commentary-apocalypse/112348/369 [16.11.2024]).

Abb. 31	 Schreiberdarstellung von Hildebertus und Everwinus, � 87 
,De civitate Dei‘, um 1140; Prag, Bibliothek des Metropolitan- 
kapitels, Ms. A XXI/I, fol. 153v (Pfisterer u. von Rosen,  
Künstler, S. 27).

Abb. 32a, b	 Hugo levita, Beginn des Exultet, um 1110, Jumièges; Paris, � 88 f. 
Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 13765, fol. Br  
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 33	 ,Gottschalk-Antiphonar‘, 1190/1199, Lambach (Österreich); � 93 
New Haven, Beinecke Rare Book & Manuscript Library,  
Ms. 481,51, fol. 1v (Beinecke Rare Book & Manuscript  
Library, Yale University).

Abb. 34	 Darstellung der Kirche und Weihe der Gaben, Exultet- � 95 
Rolle, vor 1130, Gaeta; Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 3  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 372).

Abb. 35	 Jerusalem, Bibliothek des griechischen Patriarchen, Ms. � 95 
Stavrou 42, fol. 114v (Tsamakda, Companion, Abb. 53).

Abb. 36	 Entzünden der Osterkerze, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, � 97 
Benevent (?); Neapel, Biblioteca Nazionale Vittorio  

https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://www.arcidiocesibaribitonto.it/curia/museo-diocesano/restauro-rotoli-exultet/galleria-fotografica-lavori-di-restauro
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://digital.bodleian.ox.ac.uk/objects/99379ed1-a0c0-4a5d-b31a-eb9a9ed30f40/
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348/369
https://www.themorgan.org/collection/commentary-apocalypse/112348/369
https://gallica.bnf.fr


456  |  Abbildungsnachweise

Emanuele III, Exultet 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere,  
Exultet, S. 307).

Abb. 37	 Lumen Christi, Exultet-Rolle, vor 1071, Capua / Apulien?; � 98 
Pisa, Museo dell’Opera del Duomo, Exultet 2 (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 163).

Abb. 38	 Initiale Te igitur, ,Gellone-Sakramentar‘, 750/790; Paris, � 99 
Bibliothèque nationale de France, Ms. lat. 12048, fol. 143v  
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 39	 Einband des ,Codex Wittekindeus‘, Elfenbein, 962–973, � 103 
Mailand; Berlin, Staatsbibliothek, Ms. theol. lat., fol. 1  
(Staatsbibliothek zu Berlin – Stiftung Preußischer  
Kulturbesitz).

Abb. 40	 Prophet mit Kapuze und Spruchband, 1383/1387, Ulmer � 103 
Münster, Chor (prometheus Bildarchiv).

Abb. 41	 ,Abdinghofer Evangeliar‘, um 1050, Köln; Berlin, Staatliche � 104 
Museen, Kupferstichkabinett, Ms. 78 D 3, fol. 1v–2r 
(Kupferstichkabinett, Staatliche Museen zu Berlin –  
Stiftung Preußischer Kulturbesitz).

Abb. 42	 Minnesänger Graf Rudolf von Neuenburg, ,Codex Manesse‘, � 105 
1300/1340, Zürich; Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod.  
Pal. germ. 848, fol. 20r (Universitätsbibliothek Heidelberg,  
https://doi.org/10.11588/diglit.2222#0035, Public Domain).

Abb. 43	 ,Canterbury Roll‘, 1429–1438, 489 × 34 cm; Christchurch, � 107 
Macmillan Brown Library, University of Canterbury,  
Ms. 1 (Macmillan Brown Library, Canterbury).

Abb. 44	 Engel rollen das Firmament ein, Fresko, um 800, Müstair, � 109 
St. Johann (Goll, Exner u. Hirsch, Müstair, S. 215).

Abb. 45	 Aufrollen des Firmaments, Fresko, um 1320, Istanbul, � 109 
Chora-Kloster (prometheus Bildarchiv).

Abb. 46a, b	 Ordination der Ostiarier: Überreichen der Schlüssel und � 111 
Weihe (46a) und Ordination der Priester: Salbung der  
rechten Hand (46b), Pontifikale, um 970, Benevent;  
Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 1  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 79, 85).

Abb. 47a, b	 Segnung des Taufwassers (47a), Taufe der Kinder und� 114 f. 
Widmungsgedicht (47b), Benediktionale, nach 969,  
Benevent; Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I  
13] 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 97, 98).

Abb. 48a, b	 Übergabe des Rotulus (48a) und Dedikation des Rotulus � 117 
an den Heiligen Petrus (48b), Exultet-Rolle, 981–987,  
Benevent; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana,  
Vat. lat. 9820 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet,  
S. 107, 118).

https://gallica.bnf.fr
https://doi.org/10.11588/diglit.2222#0035


Abbildungsnachweise  |  457 

Abb. 49	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Gaeta; � 125 
Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 1 (Cavallo, Orofino  
u. Pecere, Exultet, S. 346).

Abb. 50	 Salvum fac populum, Exultet-Rolle, um 1050, Troia; � 126 
Troia, Archivio Capitolare, Exultet 1 (Maitilasso,  
Troja, S. 74).

Abb. 51	 Salvum fac populum, Exultet-Rolle, 1. Hälfte des 12. Jahr- � 126 
hunderts, Troia; Troia, Archivio Capitolare, Exultet 2  
(Maitilasso, Troja, S. 84).

Abb. 52	 Kerzenweihe, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Capua; � 127 
Capua, Tesoro della Cattedrale, Exultet (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 300).

Abb. 53	 Verlesen des Exultet, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahr-� 128  
hunderts, Troia; Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3  
(Maitilasso, Troja, S. 99).

Abb. 54	 Kerzenweihe, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, � 128 
Troia; Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso,  
Troja, S. 120).

Abb. 55	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des � 129 
12. Jahrhunderts, Troia; Troia, Archivio Capitolare,  
Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 116).

Abb. 56	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, Mitte 13. Jahrhundert, � 130 
Salerno; Salerno, Museo Diocesano, Exultet (Museo  
Diocesano San Matteo, Salerno).

Abb. 57	 Graduale, 10. Jahrhundert, Capua; Vatikanstadt, Biblioteca � 130 
Apostolica Vaticana, Vat. lat. 10673, fol. 35v (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 54).

Abb. 58	 Molfetta, Fondo del Capitolo Cattedrale dell’Archivio � 131 
diocesano (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 55).

Abb. 59	 Frontispiz, ,Basilius-Liturgie‘, 2. Viertel 12. Jahrhundert; � 132 
Patmos, Kloster des Heiligen Johannes des Theologen,  
Cod. 707 (Schellewald, Zeremoniell, S. 143, Abb. 1).

Abb. 60	 Grundriss der Oberkirche der Kathedrale San Sabino, � 138 
Bari, 1:300 (Kappel, San Nicola, Abb. 112). 

Abb. 61	 Bauphasen der Kathedrale in Bari. Lila markiert die römisch-� 139 
spätantiken baulichen Reste, Rosa die frühchristliche und 
hochmittelalterliche (5.–10. Jh.) Bauphase und Grün den 
romanischen Bau, der 1034 bis 1156 bestand. Die schraffierten  
Stellen wurden vermutlich in den Neubau ab 1170  
übernommen (Belli d’Elia u. Pellegrino, Radici,  
Tafel VII).

Abb. 62	 Rekonstruktion der frühchristlichen Basilika von Bari � 140 
(Belli d’Elia u. Pellegrino, Radici, Tafel X).



458  |  Abbildungsnachweise

Abb. 63	 Kanzel, 11. (?)/13. und 20. Jahrhundert, Bari, Kathedrale � 149 
(Fotografie von Giulia Bordi, mit freundlicher Genehmi- 
gung des Capitolo Metropolitano, Bari).

Abb. 64	 Fragmente eines Adler-Lesepults, 11. Jahrhundert (?), � 149 
Bari (Belli d’Elia, Sorgenti, S. 110, Kat.-Nr. 125).

Abb. 65a, b	 Rahmungen der Westportale, 11. Jahrhundert, Bari, � 150 
Kathedrale (Fotografie der Autorin).

Abb. 66	 Adlerlesepult aus Siponto, Marmor, 11. Jahrhundert, Museo � 152 
dell’Episcopio, Manfredonia (Fotografie von Giulia Bordi,  
mit freundlicher Genehmigung des Museo dell’Episcopio,  
Manfredonia).

Abb. 67	 Thron-Löwe aus Siponto, Marmor, 11. Jahrhundert, Museo � 153 
dell’Episcopio, Manfredonia (Fotografie von Giulia Bordi,  
mit freundlicher Genehmigung des Museo dell’Episcopio,  
Manfredonia).

Abb. 68	 Balken mit Palmettenfries, Marmor, 11. Jahrhundert, Museo � 153 
dell’Episcopio, Manfredonia (Fotografie von Giulia Bordi,  
mit freundlicher Genehmigung des Museo dell’Episcopio,  
Manfredonia).

Abb. 69	 Bischofsthron, Marmor, 11. Jahrhundert, Monte � 155 
Sant’Angelo, Santuario di San Michele Arcangelo  
(Fotografie der Autorin, mit freundlicher Genehmigung  
der Musei dei Tesori del Culto Micaelico, Monte  
Sant’Angelo).

Abb. 70	 Inschrift auf Bischofsthron, 11. Jahrhundert, Monte � 155 
Sant’Angelo, Santuario di San Michele Arcangelo  
(Fotografie der Autorin, mit freundlicher Genehmigung  
der Musei dei Tesori del Culto Micaelico, Monte  
Sant’Angelo).

Abb. 71	 Adlerlesepult, Marmor, 11. Jahrhundert, Monte Sant’Angelo, � 157 
Santuario di San Michele Arcangelo (Fotografie der  
Autorin, mit freundlicher Genehmigung der Musei dei  
Tesori del Culto Micaelico, Monte Sant’Angelo).

Abb. 72	 Lesepult in Form eines aufgeschlagenen Buches, Marmor, � 158 
11. Jahrhundert, Monte Sant’Angelo, Santuario di San  
Michele Arcangelo (Fotografie der Autorin, mit freundlicher 
Genehmigung der Musei dei Tesori del Culto Micaelico,  
Monte Sant’Angelo).

Abb. 73a, b	 Rekonstruktion der Kanzel von Monte Sant’Angelo � 158 
(Schäfer-Schuchardt, Kanzeln, Tafel I A).

Abb. 74	 Kanzel, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, � 160 
Kathedrale (Fotografie der Autorin, mit freundlicher  
Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).



Abbildungsnachweise  |  459 

Abb. 75	 Adlerlesepult, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, � 161 
Kathedrale (Fotografie der Autorin, mit freundlicher  
Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).

Abb. 76	 Stifter- und Künstlerinschrift auf der Kanzel, Marmor, � 162 
11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, Kathedrale (Fotografie  
der Autorin, mit freundlicher Genehmigung der Diözese  
Canosa di Puglia).

Abb. 77	 Bischofsthron, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, � 162 
Kathedrale (Fotografie der Autorin, mit freundlicher  
Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).

Abb. 78	 Inschrift auf der Rückenlehne des Bischofsthrons, Canosa � 164 
di Puglia, Kathedrale (Fotografie der Autorin, mit freundlicher 
Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).

Abb. 79	 Doppelkapitell, Marmor, 11. Jahrhundert, Bari, Castello � 166 
Svevo (Fotografie der Autorin).

Abb. 80	 Doppelkapitell, Marmor, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, � 166 
Kathedrale (Fotografie der Autorin, mit freundlicher  
Genehmigung der Diözese Canosa di Puglia).

Abb. 81	 Ambo der Hagia Sophia, Miniatur, 11. Jahrhundert; Berg � 168 
Athos, Dionysiou Kloster, Ms. gr. 587, fol. 43r (Pentcheva,  
Hagia Sophia, S. 20, Abb. 6).

Abb. 82	 Kanzel, 1153/1181, Salerno, Kathedrale (Fotografie � 169 
der Autorin).

Abb. 83	 Rogadeo-Ambo, 1095/1150, Ravello, Kathedrale � 170 
(Zchomelidse, Art, Abb. 1).

Abb. 84	 Rekonstruktion eines Bischofsthrons aus den sog. Salerno-� 174 
Elfenbeinen (Bergmann, Ivory, S. 172, Abb. 14).

Abb. 85	 Bischofsthron (sog. Thron des Elia), Marmor, 11./12. Jahr- � 175 
hundert, Bari, San Nicola (Fotografie der Autorin).

Abb. 86	 Liturgische Ausstattung, Mitte 12. Jahrhundert, Rosciolo, � 177 
Santa Maria in Valle Porclaneta (Fotografie von Martin  
Fera).

Abb. 87	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, nach 1025, Bari; Bari, � 179 
Archivio del Capitolo Metropolitano, Exultet 1 (Archivio  
del Capitolo Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 88	 Osterleuchter, Marmor, um 1180, Capua, Kathedrale � 180 
(Fotografie der Autorin).

Abb. 89	 Entzünden der Osterkerze, Exultet-Rolle, 981–987, � 181 
Benevent; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana,  
Vat. lat. 9820 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 109).

Abb. 90	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, vor 1071, Capua / Apulien?; � 183 
Pisa, Museo dell’Opera del Duomo, Exultet 2 (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 165).



460  |  Abbildungsnachweise

Abb. 91	 Einband des ,Drogo-Sakramentars‘, Elfenbein, Mitte � 185 
9. Jahrhundert, Metz; Paris, Bibliothèque nationale de  
France, Ms. lat. 9428 (gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale  
de France).

Abb. 92	 Darstellung des Sanctus der Messe, Elfenbeintafel, um 875, � 186 
St. Armand (?); Frankfurt a. M., Universitätsbibliothek  
Johann Christian Senckenberg, Ms. Barth. 181  
(Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg,  
Frankfurt a. M.).

Abb. 93	 Darstellung des Introitus der Messe, Elfenbeintafel, um 875, � 187 
St. Armand (?); Cambridge, Fitzwilliam Museum, Inv.-Nr.  
M 12-1904 (Fitzwilliam Museum, Cambridge).

Abb. 94	 Christus erscheint den Jüngern, der ungläubige Thomas � 188 
und das Verlesen des Exultet, Exultet-Rolle, 2. Hälfte  
des 12. Jahrhunderts, Troia; Troia, Archivio Capitolare,  
Exultet 3 (Maitilasso, Troja, S. 98 f.).

Abb. 95	 Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, � 189 
Troia; Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3 (Maitilasso,  
Troja, S. 104).

Abb. 96	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, 2. Hälfte des 12. Jahr- � 190 
hunderts, Troia; Troia, Archivio Capitolare, Exultet 3  
(Maitilasso, Troja, S. 105).

Abb. 97	 Kanzel, 1169, Troia, Kathedrale (Fotografie der Autorin).� 191
Abb. 98a, b	 Fresko, 8./9. Jahrhundert, Matera, Cripta del Peccato � 193 

Originale (Fotografie der Autorin).
Abb. 99	 St. Galler Klosterplan, um 820, Reichenau; Sankt Gallen, � 194 

Stiftsbibliothek, Cod. 1092 (Stiftsbibliothek Sankt Gallen).
Abb. 100	 Säulen, Walnussholz, 12./13. Jahrhundert, Süditalien;  � 204 

London, Victoria and Albert Museum, Inv.-Nr. 269-1886  
(Victoria and Albert Museum London).

Abb. 101	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, 12. Jahrhundert, Benevent; � 204 
Rom, Biblioteca Casanatense, Cas. 724 [B I 13] 3  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 330).

Abb. 102	 Minbar, 1. Hälfte 12. Jahrhundert, Cordoba; Marrakesch, � 205 
Kutubiyya-Moschee (CC BY-SA 4.0).

Abb. 103	 Knäufe auf der Kanzel, 11. Jahrhundert, Canosa di Puglia, � 206 
Kathedrale (Fotografie der Autorin).

Abb. 104	 Plakette mit Engeln, vergoldetes Kupfer und � 207 
Grubenschmelzemail, 1170/80, Limoges; New York,  
Metropolitan Museum, Inv.-Nr. 2001.634 (Metropolitan  
Museum, New York).

Abb. 105	 Chorschranken, 10. Jahrhundert, Neapel, Sant’Aspreno � 209 
(Brogiolo, Marazzi u. Giostra, Longobardia, S. 312).

https://gallica.bnf.fr


Abbildungsnachweise  |  461 

Abb. 106	 Fragment einer Kanzel oder Chorschranke (?), Sorrent,  � 209 
Museo Correale (Cavallo, Bizantini, Abb. 144).

Abb. 107	 Paneele mit Tierdarstellungen, Sorrent, Museo Correale � 210 
(Brogiolo, Marazzi u. Giostra, Longobardia, S. 313).

Abb. 108	 Gewebeimitierende Stickerei mit Greifen, Doppeladlern � 211 
und Papageienpaaren auf Samit, 2. Viertel 13. Jahr- 
hundert, Zypern oder Sizilien; Anagni, Domschatz  
(Elster, Geschenke, S. 10).

Abb. 109	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; Paris, � 212 
Bibliothèque nationale de France, Nouv. acq. lat. 710  
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 110	 ,Ashburnham Pentateuch‘, 7. Jahrhundert; Paris, � 212 
Bibliothèque nationale de France, Nouv. acq. lat. 2334,  
fol. 76r (gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 111	 München, Bayerische Staatsbibliothek, Clm. 9475, � 214 
fol. 15r (Bayerische Staatsbibliothek, München,  
CC0 1.0 Universell).

Abb. 112	 ,Raganaldus-Sakramentar‘, Mitte 9. Jahrhundert; Autun, � 218 
Bibliothèque Municipale, Ms. 19 bis, fol. 98r  
(Zchomelidse, Art, Abb. 17).

Abb. 113	 Kerzenweihe, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, � 235 
Montecassino; London, British Library, Ms. Add. 30337  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 263).

Abb. 114	 Verschiedene Arten der Neumen-Notation (Abbate, � 245 
Arte, S. 275).

Abb. 115	 Illustration des Psalm 77, ,Utrecht-Psalter‘, um 830, Abtei � 250 
Hautvilliers bei Reims; Utrecht, Universitätsbibliothek,  
Ms. 32, fol. 45r (Universitätsbibliothek Utrecht).

Abb. 116	 Angelica turba coelorum, Exultet-Rolle, 981–987, � 251 
Benevent; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana,  
Vat. lat. 9820 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet,  
S. 108).

Abb. 117	 Angelica turba coelorum, Exultet-Rolle, Mitte � 252 
13. Jahrhundert, Salerno; Salerno, Museo Diocesano,  
Exultet (Museo Diocesano San Matteo, Salerno).

Abb. 118	 Angelica turba coelorum, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, � 253 
Benevent (?); Neapel, Biblioteca Nazionale Vittorio  
Emanuele III, Exultet 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere,  
Exultet, S. 308).

Abb. 119	 Detail in der Darstellung des Introitus der Messe,  � 254 
Elfenbeintafel, um 875, St. Armand (?); Cambridge,  
Fitzwilliam Museum, Inv.-Nr. M 12-1904 (Fitzwilliam  
Museum, Cambridge).

https://gallica.bnf.fr
https://gallica.bnf.fr


462  |  Abbildungsnachweise

Abb. 120	 Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; � 257 
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat.  
lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 217).

Abb. 121	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; � 258 
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat.  
lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 218).

Abb. 122	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; � 258 
Paris, Bibliothèque nationale de France, Nouv. acq.  
lat. 710 (gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 123	 Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Gaeta;  � 259 
Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 1 (Cavallo, Orofino  
u. Pecere, Exultet, S. 345).

Abb. 124	 Rekonstruktion einer Klangmessung in einer romanischen � 261 
Basilika (Cirillo u. Martellotta, Basilica, S. 23, Abb. 5).

Abb. 125	 Historisierte Initiale mit König David, ,Albani-Psalter‘, � 273 
12. Jahrhundert, England; Hildesheim, Dombibliothek,  
Ms. St. Godehard 1, S. 72 (Bildarchiv Foto Marburg, Foto:  
Ulrich Knapp, https://id.bildindex.de/thing/0001373714).

Abb. 126	 Der Heilige Gregor diktiert seinem Schreiber die heiligen � 274 
Gesänge, ,Hartker-Codex‘, um 1000; St. Gallen, Stifts- 
bibliothek, Cod. 390, S. 12 (Stiftsbibliothek St. Gallen).

Abb. 127	 Bienenlob, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Bari (?); � 280 
Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 1  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 178).

Abb. 128	 Columna ignis, Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; Paris, � 283 
Bibliothèque nationale de France, Nouv. acq. lat. 710  
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 129	 Osterleuchter, Marmor, ca. 1190, Rom, San Paolo fuori � 284 
le Mura (https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/ 
easter_b.html [16.11.2024]).

Abb. 130	 Osterleuchter, Marmor, ca. 1180, Capua, Kathedrale � 284 
(Fotografie der Autorin).

Abb. 131	 Osterleuchter, Marmor, 13. Jahrhundert, Ravello, San � 285 
Giovanni del Toro (Fotografie der Autorin).

Abb. 132	 Zeichnung der Darstellungen auf dem Osterleuchter � 286 
von Capua, 1776 (Zchomelidse, Art, Abb. 107, nach  
Francescantonio Natale: Lettera dell’ab. Francescantonio  
Natale intorno ad una sacra colonna de’ bassi tempi  
eretta al presente dinanzi all’atrio del duomo di Capua,  
Neapel 1776).

Abb. 133	 Diakon und christliche Gemeinschaft, Exultet-Rolle, � 289 
1105–1110, Sorrent; Montecassino, Archivio dell’Abbazia,  
Exultet 2 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 386).

https://gallica.bnf.fr
https://id.bildindex.de/thing/0001373714
https://gallica.bnf.fr
https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html
https://www.wga.hu/html_m/v/vassalet/easter_b.html


Abbildungsnachweise  |  463 

Abb. 134	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; � 290 
Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 3 (Cavallo, Orofino  
u. Pecere, Exultet, S. 370).

Abb. 135	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, vor 1071, Capua /� 291 
Apulien?; Pisa, Museo dell’Opera del Duomo, Exultet 2  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 168).

Abb. 136	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, um 1086/87, � 300 
Montecassino; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica  
Vaticana, Barb. lat. 592 (Cavallo, Orofino u. Pecere,  
Exultet, S. 244).

Abb. 137	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, 1105–1110, � 301 
Sorrent; Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 2  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 389).

Abb. 138	 Bienenlob, Exultet-Rolle, um 1086/87, Montecassino; � 303 
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb.  
lat. 592 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 246).

Abb. 139	 Bienenlob, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Benevent (?); � 303 
Neapel, Biblioteca Nazionale Vittorio Emanuele III,  
Exultet 1 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 311).

Abb. 140	 Michele Steurnal: Die Exultet-Rolle von Salerno, Aquarell, � 312 
1812; Paris, Bibliothèque nationale de France, Gb 20  
fol. 18, Inv.-Nr. 1021 (gallica.bnf.fr / Bibliothèque  
nationale de France).

Abb. 141	 Der frühchristliche und hochmittelalterliche Tauf-� 315 
prozessionsweg an der römischen Lateranbasilika  
(de Blaauw, Cultus, Abb. 6).

Abb. 142a–d	 Benediktionale, um 1050 (?), Bari; Bari, Archivio del � 317–320 
Capitolo Metropolitano (Archivio del Capitolo  
Metropolitano, Museo Diocesano, Bari).

Abb. 143	 Grundriss der Kathedrale, der Trulla und der byzanti- � 325 
nischen Kirche, Bari (Belli d’Elia u. Pellegrino,  
Radici, Tafel III).

Abb. 144	 Taufstein, Granit, 11. Jahrhundert (?), Bari, Kathedrale, � 328 
Taufkapelle (Fotografie der Autorin).

Abb. 145	 Ecclesia, Fresko, 6./7. Jahrhundert, Apollonkloster, � 335 
Bawit (Frese, Aktualpräsenz, S. 80, Abb. 20).

Abb. 146	 Mater Ecclesia, Exultet-Rolle, um 1086/87, Montecassino; � 335 
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Barb. lat. 592 
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 242).

Abb. 147	 Directorium, um 1200, Salerno; Salerno, Museo Diocesano, � 337 
Ms. 7, fol. 89v (Museo Diocesano San Matteo, Salerno).

https://gallica.bnf.fr


464  |  Abbildungsnachweise

Abb. 148	 Gebet der Gläubigen, Exultet-Rolle, 1105–1110, Sorrent; � 338 
Montecassino, Archivio dell’Abbazia, Exultet 2 (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 383).

Abb. 149	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, Gaeta?; � 339 
Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 2 (Cavallo, Orofino  
u. Pecere, Exultet, S. 355).

Abb. 150	 Sacrificium vespertinum, Exultet-Rolle, 11. Jahrhundert, � 339 
Gaeta?; Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 2 (Cavallo,  
Orofino u. Pecere, Exultet, S. 359).

Abb. 151	 Fratres carissimi, Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; Gaeta, � 340 
Museo Diocesano, Exultet 3 (Cavallo, Orofino u.  
Pecere, Exultet, S. 365).

Abb. 152	 Weltliche und geistliche Herrscher, Exultet-Rolle, vor � 340 
1130, Gaeta; Gaeta, Museo Diocesano, Exultet 3  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 374).

Abb. 153a–c	 Geistliche Herrscher, Feier der Gläubigen und weltliche � 345 
Herrscher, Collage der bildlichen Kommemorationen,  
wie sie am Ende des Exultet-Gesangs den Gläubigen  
an der Kanzel erschienen, Exultet-Rolle, 1. Hälfte  
des 12. Jahrhunderts, Troia; Troia, Archivio Capitolare,  
Exultet 2 (Maitilasso, Troja, S. 82–85).

Abb. 154	 Curvat imperia, Exultet-Rolle, ca. 1136, Fondi; Paris, � 346 
Bibliothèque nationale de France, Nouv. acq. lat. 710  
(gallica.bnf.fr / Bibliothèque nationale de France).

Abb. 155	 Curvat imperia, Exultet-Rolle, vor 1130, Gaeta; Gaeta, � 346 
Museo Diocesano, Exultet 3 (Cavallo, Orofino u.  
Pecere, Exultet, S. 370).

Abb. 156	 Weltliche und geistliche Herrscher, Exultet-Rolle, Mitte � 349 
13. Jahrhundert, Salerno; Salerno, Museo Diocesano,  
Exultet (Museo Diocesano San Matteo, Salerno).

Abb. 157	 Friedrich II. mit seinem Falken, De arte venandi cum � 350 
avibus, 1259–1266; Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica  
Vaticana, Pal. lat 1071, fol. 1v (Wikimedia [16.11.2024],  
Public Domain).

Abb. 158	 Engelsschar, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; � 355 
Vatikanstadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat.  
lat. 3784 (Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 216).

Abb. 159	 Populus, Exultet-Rolle, 1060/70, Montecassino; Vatikan- � 355 
stadt, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. lat. 3784  
(Cavallo, Orofino u. Pecere, Exultet, S. 217).

Abb. 160	 Widmungsseite, ,Codex Egberti‘, 985/999; Trier, Stadt- � 359 
archiv, Ms. 24, fol. 2r (Wissenschaftliche Bibliothek  
der Stadt Trier / Stadtarchiv Trier, Anja Runkel).

https://gallica.bnf.fr


Abbildungsnachweise  |  465 

Abb. 161	 Initiale V und Durchquerung des Roten Meeres, Exultet- � 363 
Rolle, Mitte 13. Jahrhundert, Salerno; Salerno, Museo  
Diocesano, Exultet (Museo Diocesano San Matteo,  
Salerno).





467

Alba Fucens, San Pietro  176 f.
Athos (Berg)  37, 168, 172, 354, 391
Aversa  49, 170

Bamberg  43, 85, 90
Bari

San Benedetto, Kloster  69, 147
San Nicola  42, 70, 137, 142, 147, 173, 

175, 206, 260 f., 295, 362, 364
San Sabino und Santa Maria 

Assunta, Kathedrale  44, 69, 
137–150

SS. Giovanni e Paolo  147
Vallisa-Kirche  260

Barletta, Kathedrale   260 f., 295
Bawit, Apollonkloster  334 f.
Benevent

Sophienkirche  121 f.
St. Peter extra muros  116

Bisceglie, Kathedrale   260
Bitonto, Kathedrale   260 f.
Bovino, Kathedrale   147, 260

Cannae  43
Canosa di Puglia, Kathedrale San 

Sabino  145–147
Canterbury  195, 232
Conversano, San Benedetto   146
Corbie, Kloster  92
Cordoba  203, 205, 265

Cugnoli, Santo Stefano  172
Corvey, Kloster  91

Dijon, St. Bénigne  195

Hildesheim  286
Hosios Lukas, Kloster  37

Jerusalem  49, 134, 207

Konstantinopel  43, 47, 120, 122, 144, 
146, 200 f., 287, 304, 347
Apostelkirche  146
Hagia Sophia  167 f., 197, 199–201, 

224, 226, 255 f., 260, 351

Limoges  207
Lucera  44, 116, 151

Mailand  61 f., 65, 119 f., 124, 134, 136, 
172, 206, 279, 309, 314 f.

Manfredonia, Golf von   150
Manzikert  49
Marrakesch, Kutubiyya-Moschee  203, 

205
Matera, Cripta del Peccato Origi-

nale  193
Melfi  49
Molfetta  129, 146
Monopoli  44

Ortsregister

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


468  |  Ortsregister

Monte Gargano, Michael-Heilig-
tum  48 f., 150, 154

Monte Sant’Angelo  150–152, 154–159, 
163, 165 f., 173, 207, 283

Montecassino  6, 8, 33 f., 65–70, 80, 110, 
133, 163, 179, 203, 248, 296, 365, 385, 
390–395

Montevergine  174, 205 f.
Moscufo, Santa Maria del Lago  172

Neapel
San Lorenzo Maggiore  141
Sant’Aspreno  208 f.

Ofanto  42
Oria, Santa Maria di Gallana  146

Palermo, Cappella Palatina  197, 203, 
211, 234, 256, 263, 285

Planciano, San Michele Arcangelo  129, 
311

Ravello, San Giovanni del Toro  147, 
285

Ravenna  61, 133, 173, 207
Reggio di Calabria  352
Rom

Lateran, Baptisterium  314 f.
San Paolo fuori le Mura  284 f., 300

Rosciolo, Santa Maria in Valle Porcla-
neta  172, 176 f., 203

Rutigliano, Sant’Apollinare  146
Ruvo di Puglia, Kathedrale   163, 260

Salerno, Kathedrale  1 f., 173, 313, 336, 
352

Sant’Angelo in Formis, Basilika  94, 
179, 354

Santiago de Compostela  265
San Vincenzo al Volturno, Abtei  112, 

116
Sessa Aurunca  148, 168 f., 285
Siponto  44, 49, 150–154, 156–159, 

163 f., 166, 207 f., 283
Sorrent  208 f., 210 f.

Terracina  203
Torre Susanna, San Pietro di Crepa-

core  146
Troia  42, 49 f., 147, 190 f., 257, 327
Troina  264 f.

Valenzano, Kathedrale der Ognissanti 
in Cuti  146, 260 f.

Venedig, San Marco  146



469

Adomnan von Iona, Abt  195
Adventius von Metz, Bischof  112, 118
Aelred von Rievaulx  239
Agobard von Lyon  228
Albertus Magnus  225
Alexander II., Papst  45
Alfanus I. von Benevent, Erzbischof  116, 

118, 384
Alfanus I. von Salerno, Erzbischof  121
Alfanus von Termoli  148
Amalarius von Metz  268, 273, 281 f., 

288, 293, 297, 309, 342, 344
Ambrosius, Kirchenvater  61, 85, 242, 

299, 308–310
Andreas von Bari, Erzbischof  144, 148, 

321, 323, 327 f.
Angelarius von Bari, Bischof  141, 143
Arechis II. von Benevent, Herzog  121 f. 
Argyros von Bari  47
Aristoteles  19, 225 f., 240, 242, 262, 

266 f., 275 f., 294, 307 f.
Arsenios von Korfu, Heiliger  33, 39 f., 

291
Augustinus, Kirchenvater  15, 61, 87, 

119 f., 219, 228, 231, 237, 252, 268, 271, 
279, 282, 292, 308, 368

Avena, Adolfo  171, 176

Basilius, Kirchenvater  33, 121, 131 f., 
192, 356

Basilios Boioannes, Katepan  42–44

Basilius I., Kaiser  226
Basilius II., Kaiser  42, 44, 49, 144, 176, 

350
Benedikt VIII., Papst  42 f.
Bernhard von Clairvaux, Abt  17 f., 229, 

241, 293
Bisantius von Bari, Erzbischof  43 f., 

142, 144 f., 147 f., 150, 167, 176, 182, 
259, 323–325, 357 f., 360

Boethius (Anicius Manlius Severinus 
Boethius)  262 f., 266 f., 269–271, 
276 f., 306, 310, 343, 356

Bohemund von Antiochien, Fürst  57, 
146

Bonifatius, Heiliger  118

Cassiodor (Flavius Magnus Aurelius 
Cassiodorus Senator)  249, 252

Clemens von Alexandria  39, 299
Concordius von Bari, Bischof  142

Desiderius von Montecassino, Abt  66, 
80, 96, 201, 350, 391

Drogo von Metz, Bischof  112

Elias von Bari, Erzbischof  69, 143, 206
Eudokia Makrembolitissa, Kaiserin  45

Florus von Lyon  288
Friedrich II., Kaiser  295, 350–352

Personenregister

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


470  |  Personenregister

Gaufredus Malaterra  264, 274
Gervasius von Canterbury  194 f., 232, 

264
Gilbertus Crispinus, Abt  237
Gregor der Große, Papst  231
Gregor VII., Papst  47, 173
Gregor von Nazianz  356
Guido von Arezzo  248

Heinrich II., Kaiser  42 f., 386
Hieronymus, Kirchenvater  61, 68, 120, 

249, 252, 278–280, 288, 293, 298, 305, 
308

Hilarius I., Papst  141
Hinkmar von Reims, Erzbischof  112, 118
Hoffmann, Emil  1 f.
Hucbald von St. Amand  246
Hugo von St. Viktor  90, 231 f., 237, 271, 

306

Isaak von Stella  240
Isidor von Sevilla  36, 64, 100, 168, 222, 

243, 262, 276 f., 341

Johannes Beleth  228, 282
Johannes Chrysostomos  33, 121, 172, 

228, 299, 356
Johannes Scottus Eriugena  219, 267
Johannes von Salisbury  242
Johannes XIX., Papst  43 f.
Justinian I., Kaiser  146

Konstantin VII. Porphyrogennetos, 
Kaiser  304, 351

Konstantin VIII., Kaiser  42, 44, 47, 350 
Konstantin X. Dukas, Kaiser  45

Landulf I. von Benevent, Bischof  112, 
116, 118, 122, 358, 383

Laurentius, Heiliger  154
Leo von Ostia  43, 202
Leo II. von Siponto, Bischof  151, 154
Lukian von Samosata  134

Malcangi, Pasquale  171, 175
Marinianus von Ravenna  61
Martial (Marcus Valerius Martialis)  134
Meles von Bari  43, 47 f.
Michael III., Kaiser  226
Michael VII. Dukas, Kaiser  46
Millin, Aubin-Louis  313

Nikolaus von Bari, Erzbischof  45, 144, 
316, 323

Nikolaus von Myra, Heiliger  33, 143, 
165, 196, 356

Notker Balbulus  105, 297

Ovid (Publius Ovidius Naso)  13 f., 17, 
305

Paschalis II., Papst  145, 395
Paschasius Radbertus  280, 288, 293
Paulus Silentiarius  167, 172, 197, 199, 

219, 224, 238, 255 f., 259
Pedanios Dioskurides  296
Peregrinus von Salerno  148
Philagathos von Cerami  197, 199–201, 

211, 234, 236, 301
Photios, Patriarch von Konstantino-

pel  226
Platon  240, 266, 276, 309
Plinius d. Ältere  295, 299, 306
Praesidius von Piacenza, Bischof  61, 

278, 288
Prokopios von Caesarea  197
Ptolemaios  225
Pythagoras  266

Richard Drengot, Fürst  49
Robert Guiscard, Fürst  46–49, 352, 

362
Roger Bursa, Fürst  47 f., 57, 121
Roger II., König  197, 201, 397
Romuald II. Guarna, Erzbischof  2



Personenregister  |  471 

Sabinus von Canosa, Heiliger  141, 143, 
146

Schettini, Franco  148
Sicard von Cremona  228 f.
Stephan IX., Papst  47
Suger von St. Denis, Abt  17, 194, 200, 

219, 229, 268 f., 274, 293, 354, 356

Tertullian (Quintus Septimius Florens 
Tertullianus)  249

Theodora, Kaiserin  47
Theophilus Presbyter  78, 90, 200–202, 

213, 223 f., 227, 269
Thomas Hobbes  308
Thomas von Cantimpré  308

Ursus von Bari, Erzbischof  45, 165, 
327

Vergil (Publius Vergilius Maro)  278 f., 
302, 305–310, 387

Walahfrid Strabo  172, 228, 230
Warmundus von Ivrea, Bischof  351
Wilhelm Durandus  228, 230, 240
Wilhelm I., König  49, 142
Wilhelm von Apulien  48
Wilhelm von Saint Thierry, Abt  229

Zacharias, Papst  118





473

‚Abdinghofer Evangeliar‘  102, 104
Acceptus-Werkstatt  9, 150–167, 170 f., 

176, 182, 184, 190, 202, 206 f., 214, 
322, 328, 369

Albani-Psalter  272 f.
Angelica turba coelorum  249, 251–253, 

354, 384–386, 391 f., 394 f., 397
‚Annales Barenses‘  69, 144, 358
Ashburnham-Pentateuch  211 f.

Bamberger Sternenmantel  43
Bayeux, Teppich  213, 350
Benedictio cerei  25, 33, 60, 63, 66 f., 87, 

119, 122, 134, 279, 362
Benediktionale Bari  69, 74, 78 f., 81 f., 

125, 311, 313, 316–323, 326–328, 
365, 375, 380

Benediktionale Ca724 [B I 13] 2  74, 
110, 113–115, 118, 220 f., 223, 301, 311, 
316, 322 f., 327, 358, 361, 382 f.

Bienenlob  30, 50, 55, 71 f., 119, 278, 280, 
302 f., 310, 353, 366, 380 f., 384–390, 
392, 394–396, 398

‚Chludov-Psalter‘  37, 387
Christus (Bildmotiv)

Abstieg in die Vorhölle  62, 347, 384 f., 
387–390, 398

Anbetung der Könige  387
Auferstehung / Anastasis  29, 35, 

60, 67 f., 110, 169, 191, 205, 217, 

281 f., 287, 290, 292, 300 f., 311, 331, 
372, 380, 386, 392, 394 f., 397

Blindenheilung  387
Darbringung Christi im Tempel  387
Darstellung in der Mandorla  33, 

71, 77, 81, 347, 360, 385, 387, 394
Darstellung als Pantokrator  50, 54, 

381, 397
in Emmaus  397
Einzug nach Jerusalem   387
Erscheinung vor den Jüngern  397
Erweckung des Lazarus  387
Frauen am Grab  397
Geburt  280, 293, 302, 381, 385, 387, 

389, 395, 398
Kreuzigung  99, 205, 383, 385–388, 

392–398
Letztes Abendmahl  281, 387
Noli me tangere  392, 397
Taufe  50 f., 292, 351 f., 381, 383, 

387
Verkündigung  387, 398
Verrat durch Judas  388

‚Chronica monasterii Casinensis‘  43, 
65

‚Chronicon Salernitanum’  141
Chronik des anonymen Baresers  142, 

144, 176, 206
‚Codex Calixtinus’  195
‚Codex Diplomaticus Caietanus’  110, 

129, 311, 316, 386

Sachregister

https://doi.org/10.17885/heiup.1563


474  |  Sachregister

‚Codex Manesse’  105
Curvat imperia  346 f., 351, 388–390

Deesis  116, 316, 321, 380
‚Drogo-Sakramentar‘  99, 184 f., 187
Durchzug der Israeliten durch das Rote 

Meer (Bildmotiv)  311, 394

Erbsünde  91, 388, 392, 394, 397
Esther-Rollen  123
Evangelist  33, 85, 100, 116, 124, 133, 

169 f., 322, 384, 386, 394
Exultet Avezzano  6, 67, 99, 296, 350, 

390
Exultet Barb. lat. 592  6, 67, 100, 257, 

299 f., 302 f., 334 f., 350, 365, 367, 
391 f.

Exultet Bari 1  6 f., 9, 25–42, 47 f., 50, 
57, 62, 64, 71, 75–80, 82, 95, 100, 144, 
176–183, 203, 214, 223 f., 239, 244, 
249, 259, 267, 283, 291, 301 f., 311, 
316, 321 f., 332, 347 f., 350,  
353–358, 361, 364 f., 367, 369,  
379–381, 386 f., 395 f.

Exultet Bari 2  6, 50–57, 74, 94, 96, 
100, 126, 136, 178–182, 218, 248, 257, 
280, 332, 364 f., 380 f., 385, 387

Exultet Bari 3  6, 75, 121, 123, 362, 
364 f., 381

Exultet Capua  6, 70, 90, 120 f., 170, 
213, 336, 350, 357, 386 f.

Exultet Ca724 [B I 13] 3  6, 90, 125, 
170, 203 f., 213, 249, 257, 282, 286

Exultet Gaeta 1  6, 125, 224, 257, 259, 
280, 347, 389

Exultet Gaeta 2  6, 72, 96, 126, 191, 
282, 337, 339, 347, 367, 389

Exultet Gaeta 3  6, 95 f., 99, 282, 289 f., 
296, 337 f., 340, 346 f., 367, 390

Exultet London Add. 30337  6, 67, 
126, 129, 203, 234 f., 257, 282, 336, 
391–393

Exultet Manchester Latin M2  6, 70, 
384 f.

Exultet Montecassino 1  6, 280, 381 f.
Exultet Montecassino 2  70, 73, 75 f., 

81 f., 110, 125–127, 210, 257, 275, 289, 
300, 336, 360

Exultet Neapel 1  6, 62, 96 f., 249, 253, 
296, 299, 302 f., 385

Exultet Neapel 2  6, 62, 385 f., 389
Exultet Paris nouv. acq. lat. 710  4, 6, 

125, 127, 211 f., 234, 257 f., 282 f., 345, 
388

Exultet Pisa 1  6, 393
Exultet Pisa 2  6, 74, 96, 98, 125, 169 f., 

182 f., 192, 208, 213, 217, 257, 289–291, 
302, 336, 350, 386–388

Exultet Pisa 3  6, 77, 170, 257, 282, 367, 
393 f.

Exultet Salerno  6, 74 f., 77, 96, 116, 126, 
130, 169, 213, 249, 252, 282, 299, 313, 
349 f., 361–364, 369, 394, 398

Exultet Troia 1  6, 70, 99, 125 f., 249, 
333 f., 336, 347, 350, 395 f.

Exultet Troia 2  6, 74, 126, 134, 213, 
334, 336, 345, 347, 396 f.

Exultet Troia 3  6, 74 f., 96, 127–129, 
135, 187–190, 192 f., 234, 257, 259, 
282, 289, 334, 337, 348, 387, 397 f.

Exultet Vat. lat. 3784  6, 67, 73 f., 126, 
191, 257 f., 334, 354 f., 391

Exultet Vat. lat. 9820  6, 50, 74, 81 f., 
94, 96, 116 f., 125, 170, 180 f., 184, 213, 
249, 251, 283, 299, 358 f., 361, 384, 
386, 389, 394

Exultet Velletri  6, 74, 213, 398

Fragmente von Farfa (sog. ‚Palmieri‘-
Fragmente)  62

Fratres carissimi  28, 35, 50, 53, 64, 
80 f., 124–127, 130, 177–180, 182–184, 
189–192, 204, 211 f., 218, 224, 254 f., 
257 f., 273, 288, 290, 332, 334, 



Sachregister  |  475 

337–340, 357, 370, 380 f., 384, 386, 
388–392, 394 f., 397

‚Fuldaer Sakramentar‘  192

Gaben der Ägypter an die Israeliten 
(Bildmotiv)  398

Geistliche Herrscher  7, 31, 36 f., 44 f., 
80, 338, 340, 345, 347, 349 f., 353, 
358, 360, 380, 384, 386, 388–392, 
394–398

‚Gellone Sakramentar‘  99
‚Geoponika‘  302, 304–307
‚Gesta Roberti Wiscardi‘  48
Godescalc-Evangeliar  220
Gottesmutter, thronende (Bildmo-

tiv)  392
Graduale Vat. Lat. 10673  62 f., 66, 

130, 372

‚Hartker Codex‘  222, 272, 274
Himmlisches Jerusalem (Bildmotiv)  194

in Christo credentes (Bildmotiv)  388, 397
Initiale E  27, 33 f., 52, 87, 96, 100, 189, 

362, 380, 384, 386 f., 390 f., 397
Initiale V  29, 50, 53, 362 f., 380,  

384–386, 388–391, 394–397

Judas (Bildmotiv)
Bestrafung  396
Verrat   siehe Christus, Verrat durch 

Judas
Jüngstes Gericht (Bildmotiv)  108, 252, 

354

Konkordat von Melfi 1059  49

Lamm Gottes (Bildmotiv)  116, 384, 386, 
394

Laudes regiae  348, 351
Laus cerei  33, 60 f., 76, 125, 278 f., 291, 

293, 309 f., 395
Lazarus, Erweckung (Bildmotiv)  387

‚Leges Langobardorum‘  22
Letztes Abendmahl  siehe Christus, Letztes 

Abendmahl
‚Liber de Apparitione sancti Michaelis 

in Monte Gargano’  49, 154
‚Liber Pontificalis’  61, 314, 329
‘Lucca-Manuskript’  78
Lumen Christi  60, 63, 66 f., 96, 98, 182, 

208, 217, 282, 336, 385, 387

Maiestas Domini  26, 33, 37, 77, 116, 
321 f., 380 f., 383, 385, 392, 395–397

Mailänder ‚Beroldus’  119, 134
‚Mappae Clavicula’  78
Mater Ecclesia  50, 52, 189, 224, 257, 

259, 263, 301, 332, 334 f., 381, 384, 
386, 388 f., 391–398

‚Missale antiquum VI. 33’  62 f., 372
Missale Romanum  11, 65, 316

‚Ordines Romani‘  112, 134 f., 357

Patmos-Rolle  131, 133, 192, 205
Pfingstwunder  50 f., 381
Pontifikale Ca724 [B I 13] 1  6–8, 96, 

110–113, 187, 220, 361, 382 f.
Populus  334, 354 f., 384, 386, 391 f., 

395

Raganaldus-Sakrametar  192, 218
Regis victoria  384, 386, 394, 397
Rettung der erstgeborenen Israeli-

ten  397
Rotulus von Ravenna  118, 123

Sacrificium vespertinum  126, 129, 258, 
287, 290 f., 299–301, 337–339,  
388–390, 392, 395

Samariterin am Brunnen (Bildmo-
tiv)  387

‚Schedula diversarum artium‘  78, 90, 
199–201, 213, 233

St. Galler Klosterplan  194, 269



476  |  Sachregister

Tellus  28, 34 f., 37, 77, 332, 380, 384, 
386 f., 391–395, 397

Tetramorph  27, 34, 380
thema Langobardia  40, 42 f., 120, 122, 

151
‘Theodor-Psalter’  37 f.
Tora-Rollen  122 f., 134
traditio legis  102, 106, 116
Transfiguration  50 f., 381

umbilicus  14, 125, 133 f., 356, 388, 392, 
395

Ungläubiger Thomas (Bildmotiv)  187 f., 
191, 397

‚Utrecht Psalter‘  249 f.

Vere dignum  35, 50, 99, 316, 376
Verlesen des Exultet  128, 188, 397
Vertreibung der Dunkelheit  179, 394, 

397

Weltliche Herrscher  7, 31, 37, 44 f., 
80, 296, 338, 340, 345, 347–353, 
360, 381, 384, 386, 388–390, 392, 
394–398

Windrose  30, 35, 77, 249, 267, 277, 
310, 356 f., 380 f.



Das Mittelalter Beihefte 
MABH 23

Exultet iam angelica turba coelorum! – Frohlocket, ihr Chöre 
der Engel! – mit diesen Worten setzt das Osterlob ein; sein Ein-
gangswort Exultet gab den Manuskripten, auf denen das Lob als 
zentraler Bestandteil der Osterliturgie notiert war, seinen Namen. 
Die zwischen dem 10. und 14. Jahrhundert vor allem in Apulien 
und Kampanien entstandenen Exultet-Rollen kombinieren Schrift, 
Bild und musikalische Notation in einzigartiger Weise. 
Das Buch untersucht erstmals materielle und mediale Besonder-
heiten der Rollen aus interdisziplinärer Perspektive, indem es nicht 
nur die Objekte selbst, sondern auch ihre Nutzung und Wahr-
nehmung in der beneventanischen Liturgie in den Blick nimmt. Es 
wird gezeigt, inwiefern die Rollen visuell, auditiv und olfaktorisch 
zur Konstitution liturgischer und sozialer Räume beitrugen.

Zur Reihe
Die in doppeltem Peer Review geprüfte Open-Access-Schriften-
reihe fördert interdisziplinäre und interkulturelle Studien und 
Sammelbände aus dem Bereich der Mittelalterforschung. Sie 
zielt darauf ab, unterschiedliche methodische Zugänge und in-
novative Ansätze im fächerübergreifenden Diskurs zu verankern, 
ohne auf Grundlagenforschung zu verzichten.


	Umschlag
	Vorspann
	Danksagung
	1	Exultet in Material und Raum – zur Einführung
	1.1	Einleitung
	1.1.1	Fragestellung
	1.1.2	Stand der Forschung
	1.1.3	Vorgehen

	1.2	Methodische Verankerung
	1.2.1	Von Medien und Wahrnehmung
	1.2.2	Material als Methode
	1.2.3	Material im Mittelalter
	1.2.4	Raumparadigmen in der Mittelalter-Forschung


	2 Der Raum in der Rolle: Werkimmanente Aspekte

der Exultet-Rollen
	2.1	Die Bareser Exultet-Rollen
	2.1.1	Bari 1
	2.1.2	Historische Kontextualisierung der Bareser Exultet-Rollen
	2.1.3	Das Praeconium paschale in Süditalien im 9. bis 12. Jahrhundert

	2.2	Oberflächen
	2.2.1	Mise en page und Materialien
	2.2.2	Schreibende Sänger und malende Schreiberinnen
	2.2.3	Bezüge zwischen Bild und Text

	2.3	Zum Medium der Rolle
	2.3.1	Rollen als Schrift- und Bildträger im Mittelalter
	2.3.2	Erste liturgische Rollen in Süditalien
	2.3.3	Mögliche Vorbilder für Exultet-Rollen
	2.3.4	Inszenierungen eines Mediums


	3	Räume des Exultet
	3.1	Materiale Räume
	3.1.1	Der mittelalterliche Kathedralraum in Bari
	3.1.2	Liturgisches Mobiliar in Bari und Canosa 
	3.1.3	Dispositionen liturgischer Ausstattung

	3.2	Erfahrungsräume
	3.2.1	Darstellungen des liturgischen Raums 
	3.2.2	Raumverständnis und Raumwahrnehmung 
	3.2.3	Intermedialitäten und materiale Bezüge 


	4 Die Rolle im Raum: Zur Wahrnehmung des Exultet
	4.1	Visibile et invisibile
	4.1.1	Goldglänzende Rollen
	4.1.2	Farbe und die Materialität des Sehens
	4.1.3	Bilder in der Liturgie
	4.1.4	(Nicht-)Sichtbarkeit von Bild und Schrift

	4.2	Exultent divina mysteria
	4.2.1	Ikonizität und Materialität von Gesang
	4.2.2	Der Kathedralraum als Resonanzraum
	4.2.3	Göttliche Harmonien

	4.3	Suavitas und fleißige Bienen
	4.3.1	Die Laus cerei und heilsgeschichtliche Evokationen
	4.3.2	Die Osterkerze als corpus Christi
	4.3.3	Vergil in Bari


	5	Rollen der Gemeinschaft
	5.1	Die Taufe
	5.1.1	Die Benedictio fontis
	5.1.2	Tauforte in der Bareser Kathedrale

	5.2	Soziale Ordnungen
	5.2.1	Exultet für die Gemeinschaft
	5.2.2	Politische Rollen
	5.2.3	Der entrollte Kosmos


	6	Fazit
	Anhang 1: Liturgische Texte
	1.1	Beneventanischer Text des Exultet (Vetus Itala)
	1.2	Römischer Text des Exultet (Vulgata)
	1.3	Text des Bareser Benediktionale (Benedictio ignis et fontis)

	Anhang 2: Verzeichnis der erhaltenen Exultet-Rollen
	Quellen- und Literaturverzeichnis
	Abbildungsnachweise
	Ortsregister
	Personenregister
	Sachregister
	Umschlag Rückseite



