
133

Amelie Rüppel

Narrative Ökonomie als Chance zum 
Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

In einer aufsehenerregenden Rede vor der American Economic Association 
bringt Verhaltensökonom und Ökonomie-Nobelpreisträger Robert Shiller im 
Jahr 2017 ein neues Konzept in den wirtschaftswissenschaftlichen Diskurs ein: 
Narrative Economics.1 Shiller kritisiert damit die Einseitigkeit zahlendaten-
basierter ökonomischer Diagnose- und Prognoseinstrumente in der Finanz-
marktanalyse und fordert eine Öffnung der Wirtschaftswissenschaften für 
einen ehemaligen Kernbereich geisteswissenschaftlicher Expertise: Narrative.2 
Dieser Neuansatz ökonomischen Denkens wirft nicht nur innerdisziplinär 
methodische Fragen auf, sondern verknüpft die wirtschaftswissenschaftliche 
Forschung auf neue Weise mit den Geisteswissenschaften. Auch die Theologie 
als Wissenschaft der Reflexion christlicher Religion, ihrer Quellen, Traditionen 
und gegenwärtigen Formen, hat es konstitutiv mit Narrativen zu tun: Mit den 
biblischen Erzählungen, mit der Geschichte der Institution Kirche und ihrer 
Lehre, mit religiösen Narrativen, die christlichen Glauben in der Gegenwart 
prägen. Doch könnte sich narrative Ökonomie für religiöse Narrative interes-
sieren? Und warum überhaupt hätte es die Theologie zu interessieren, wenn 
sich Ökonom:innen in ihrem Fachgebiet bewegen?

Die Ansätze narrativer Ökonomie sind älter als ihre prominente Konzep-
tionalisierung durch Shiller. Sie finden sich bereits in John Maynard Keynes’ 
1936 festgehaltener Beobachtung, dass menschliches Verhalten empfindlich 
von der ökonomischen Modellannahme rationaler Präferenzen abweichen 
kann. Es liege in der menschlichen Natur, ökonomische Entscheidungen 
auf der Grundlage von »animal spirits« zu treffen: »a spontaneous urge to 
action rather than inaction«.3 Während Keynes Formulierung selbst auf eine 

1	 Die Inhalte dieses Aufsatzes finden sich ausführlicher auch in der Dissertationsschrift der 
Autorin mit dem Arbeitstitel: Religiöse Narrative der Finanzkrisendeutung: Sünde, Vertrauen und 
Schöpfung in kirchlichen Diskursen 1929 und 2008 – eine digitale Textanalyse, die voraussichtlich 
2026 erscheint.
2	 Robert J. Shiller, »Narrative Economics«, Presidential address delivered at the 129th 
annual meeting of the American Economic Association, January 7, Chicago 2017, 3.
3	 John M. Keynes, The General Theory of Employment, Interest and Money, London 1936, 
161 f.

Amelie Rüppel, »Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer 
Wirtschaftsethik?«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. 
von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 133–146. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23315

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23315


Amelie Rüppel

134

Begriffstradition zurückgreift,4 wird sie wiederum Ausgangspunkt einer öko-
nomischen Wirkungsgeschichte. In einem 2009 von Robert Shiller und George 
Akerlof veröffentlichten Buch unter dem Titel Animal Spirits, der auf Keynes 
Beobachtung verweist, bringen die Autoren den Begriff des Narrativs in die 
wirtschaftswissenschaftliche Debatte ein: »The human mind is built to think in 
terms of narratives, of sequences of events with an internal logic and dynamic 
that appear as a unified whole. In turn, much of human motivation comes 
from living through a story of our lives.«5 Narrative seien auf diese Weise in 
der Lage, die »animal spirits« des Menschen und damit auch ökonomisches 
Entscheiden zu lenken.

An Narrativen interessiert Shiller demnach ihr Potenzial, Einfluss auf 
wirtschaftliche Entwicklungen zu nehmen. Er dreht damit die bis dahin vor-
herrschende ökonomische Perspektive auf Narrative um: Statt als system-
immanente Produkte der Wirtschaft, die Feedback auf ökonomische Fakten 
repräsentieren, bewertet Shiller Narrative als exogene Einflussfaktoren. Schon 
2009 erklären Shiller und Akerlof Narrative deswegen zur relevanten Quelle 
ökonomischer Forschung: »The stories no longer merely explain the facts; they 
are the facts.«6 Das neue Forschungsfeld Narrative Economics entfaltet Shiller 
auf dieser Basis als »study of the spread and dynamics of popular narratives, 
the stories, particularly those of human interest and emotion, and how these 
change through time, to understand economic fluctuations«.7 Die Relevanz, 
die Shiller der ökonomischen Wirkung von Narrativen zumisst, kann nicht 
hoch genug veranschlagt werden: »We have to consider the possibility that 
sometimes the dominant reason why a recession is severe is related to the 
prevalence and vividness of certain stories, not the purely economic feedback 
or multipliers that economists love to model.«8 Die Integration von Narrati-
ven in ökonomische Forschung hilft der Disziplin nach Meinung von Shiller 

4	 Vgl. u. a. in den Politikwissenschaften: Thomas Hobbes, Leviathan: Materie, Form und 
Macht eines kirchlichen und staatlichen Gemeinwesens, hg. von Hermann Klenner, Philosophi-
sche Bibliothek 491, Hamburg 2004: Kap. 34; oder in der Literatur: Daniel Defoe, Robinson 
Crusoe; Jane Austen, Pride and Prejudice u. a.
5	 George A. Akerlof und Robert J. Shiller, Animal Spirits: How Human Psychology 
Drives the Economy, and Why It Matters for Global Capitalism, Princeton 2009, 51.
6	 Ebd., 54.
7	 Shiller, Presidential Address, 3.
8	 Ebd.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

135

zudem, den durch die Beschränkung auf mathematische Methoden erzeugten 
Anschein abzulegen, in einem moralischen Vakuum zu agieren.9

Als Narrativ kann demnach jeder gesprochene oder geschriebene Text 
interpretiert werden, der menschliche Aufmerksamkeit bindet und unter 
Hörenden präsente Emotionen oder Interessen berührt.10 Die weite Defini-
tion impliziert, dass verschiedensten Textgattungen wie einer historischen 
Anekdote, einem religiösen Gebot, einem wissenschaftlichen Aufsatz, einem 
Gerücht über Prominente oder etwa einem sachlichen Zeitungsbericht narra-
tives Potential zugeschrieben werden kann. Auch der Wahrheitsgehalt einer 
Geschichte stellt keine Definitionskategorie dar: Unwahre, ersehnte Narrative 
könnten besonders ansteckend wirken.11 Damit verzichtet Shiller nicht nur 
auf eine Positionierung im breiten Diskurs um den Narrativbegriff, der in 
den Geisteswissenschaften seit vielen Jahren geführt wird,12 sondern gewinnt 
zudem den methodischen Vorteil, keinen komplexen Vorgaben der Modellie-
rung von Narrativen zu unterliegen.

Die Brücke zwischen erzählter Geschichte und wirtschaftlicher Entwick-
lung liegt nach diesem Ansatz im Einfluss des Narrativs auf ökonomisches 
Handeln. Entscheidend ist die Ansteckungskraft der Geschichten: Wenn ein 
Narrativ ansteckend ist, verbreitet es sich über verschiedene Kanäle in der 
Gesellschaft. Wer sich ansteckt, wird in seinem Handeln von dem Narra-
tiv geprägt und trägt es in eigenen Erzählungen weiter. Während Narrative 
damit zunächst individuell wirksam werden, lenken sie als kollektiv geteiltes 
Wissen ökonomische oder politische Prozesse. Verändern sich die Umstände, 
verliert das Narrativ an Wirkmacht und die Zahl seiner Anhänger:innen und 
Verbreiter:innen sinkt.13 Nicht zufällig erinnert diese Beschreibung an medi-
zinische Terminologie: Shiller denkt die Wirkung eines Narrativs in Analogie 
zur exponentiellen Verlaufskurve einer Virusepidemie.14 Dem zugrunde liegt 
der Anspruch, die ökonomische Relevanz von Narrativen quantitativ erheben 

9	 Robert J. Shiller, Narrative Economics: How Stories Go Viral and Drive Major Economic 
Events, Princeton 2019, xvii.
10	 Ders., Presidential Address, 4.
11	 Ebd.; Ders., Stories, 95–97.
12	 Diese Feststellung gilt unabhängig von seinem Bewusstsein über die Vorsprünge der 
Sozial- und Geisteswissenschaften in der Arbeit mit Narrativen.
13	 Shiller, Stories, 18–28; Ders., Presidential Address, 4.
14	 William O. Kermack und Anderson G. McKendrick, »A Contribution to the Mathema-
tical Theory of Epidemics«, in Proceedings of the Royal Society of London Series A 115,772 (1927): 
701–721. Die Anwendung eines epidemiologischen Modells ist schon vorgedacht in Akerlof 
und Shiller, Animal Spirits, 56.



Amelie Rüppel

136

und modellieren zu können: Narrative Economics bleibt methodisch ein Pro-
jekt der Wirtschaftswissenschaften.

Die Quantifizierung von Text, die zu diesem Zweck notwendig ist, wird 
ermöglicht durch seine Digitalisierung und das damit entstehende Methoden-
spektrum der Digital Humanities. In diesem Zugriff werden Narrative auf ihre 
Zentralbegriffe reduziert und in ihnen im historischen Zeitverlauf verfolgt.15 
Narrative Ökonomie zielt demnach nicht auf die Schöpfung wirksamer Nar-
rative, sondern auf die Identifikation und Auseinandersetzung mit denen, die 
ihre Wirkmacht in der Vergangenheit entfaltet haben oder dies bis heute tun:16 
»Economic narratives thus tend to involve scripts, sequences of actions that 
one might take for no better reason than hearing narratives of other people 
doing these things.«17

Shiller und sein Projekt einer narrativen Ökonomie repräsentieren nicht 
die einzige Stimme des ökonomischen Fachdiskurses, die Narrative zum wirt-
schaftswissenschaftlichen Forschungsthema macht. Dafür sprechen einige 
Studien exemplarisch: Akerlof und Snower vertreten einen Narrativbegriff, der 
eine kausale Darstellung von Ereignisabfolgen definiert.18 Narrative können 
dabei sieben Funktionen übernehmen: Sie erklären 1) unsere natürliche und 
kulturelle Umwelt, lenken 2) die Aufmerksamkeit auf Facetten der Wirklich-
keit, ermöglichen 3) Prognosen, motivieren 4) Handeln, formen 5) soziale 
Beziehungen und eigene Identitäten, konstituieren und legitimieren dadurch 
6) Machtgefüge und etablieren 7) soziale Normen.19 Morson und Schapiro fra-
gen in ähnlicher Zielrichtung, auf welcher Grundlage (ökonomische) Urteile 
unter radikaler Unsicherheit zustande kommen.20 Statt auf wissenschaftli-
ches Wissen stützen sich Menschen in solchen Situationen auf Weisheit: »To 
find it, we look […] to religion or, in a secular age, to great literature.«21 Sie 
plädieren daher für eine enge Zusammenarbeit auf Augenhöhe zwischen 

15	 Shiller nutzt Google N-grams als Tool zur Durchsuchung von Büchern online, und Proquest, 
eine Suchmaschine für online verfügbare Zeitungen und Zeitschriften. Die Programme greifen 
auf deren online zugängliches Textkorpus seit ca. 1900 zu und zählen gesuchte Begriffe pro Jahr. 
Sie liefern die prozentuale Angabe für die Häufigkeit des gesuchten Begriffs im Textkorpus: 
https://books.google.com/ngrams; https://www.proquest.com/.
16	 Shiller, Stories, xi.
17	 Ebd., 74.
18	 George A. Akerlof und Dennis J. Snower, »Bread and Bullets«, in Journal of Economic 
Behavior & Organization 126B (2016): 58–71, 59.
19	 Ebd., 59 f.
20	 Gary S. Morson und Morton Schapiro, Cents and Sensibility, Princeton 2017, 47.
21	 Ebd., 48.

https://books.google.com/ngrams
https://www.proquest.com/


Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

137

Geisteswissenschaften und Ökonomie, die beidseitige Lernprozesse beinhal-
tet.22 Auf eine literarische Sammlung von Narrativen bezieht sich auch die 
Forschung von Michalopoulos und Xue, die narrative ökonomische Motive in 
Märchen mit deren kultureller Verbreitung in Zusammenhang setzen.23 Die 
Autoren kommen zu dem Ergebnis, kulturell spezifisches, narratives Märchen-
Gut als Vorhersage ökonomisch relevanter zeitgenössischer Wertvorstellungen 
zu bewerten.24 Enger an den etablierten Methoden der Ökonomie arbeiten 
Bénabou et al., die einen Vergleich der Wirkung von Imperativen und Narra-
tiven im Prozess moralischer Urteilsbegründung unternehmen. Beide dienen 
mit unterschiedlichen Mitteln demselben Zweck:25 Während Narrative durch 
vermittelte Informationen von Positionen überzeugen wollen, formulieren 
Imperative moralische Forderungen, die zur Einnahme von Positionen zwin-
gen.26 Mit konkretem Anwendungsbezug untersuchen Akerlof und Rayo den 
Zusammenhang zwischen in Familien geteilten Narrativen und ihrer öko-
nomischen Struktur beziehungsweise Organisation.27 Sie diskutieren dabei 
zwei idealtypische, gegensätzliche Narrative: das Beschützer-Narrativ einer 
traditionellen Familie mit streng verteilten Gendernormen und das Erfüllungs-
Narrativ der modernen Familie mit schwach ausgeprägten Gendernormen.28 
Die Autoren kommen über Fragebögen und statistische Erhebungen zu dem 
Ergebnis, dass das familiär geteilte Narrativ zahlreiche ökonomisch relevante 
Entscheidungen nach sich zieht, wie die Verteilung von Berufs- und Carearbeit 
zwischen Partner:innen.29

Shiller und andere Ökonom:innen interessieren sich bei der Forschung 
an Narrativen verstärkt für ökonomische Krisensituationen. Die Relevanz 
von Erzählungen als »Werkzeuge der Bedeutungsstiftung und […] Modi 
der Welt- und Identitätskonstruktion«30 und damit auch als Faktoren der 

22	 Ebd., 290 f.
23	 Stelios Michalopoulos und Melanie M. Xue, »Folklore«, in NBER Working Papers 
25430 (2019): 1 f.
24	 Ebd., 2.
25	 Roland Bénabou, Armin Falk und Jean Tirole, »Narratives, Imperatives, and Moral 
Persuasion«, in NBER Working Papers 24798 (2020): 1.
26	 Ebd., 2.
27	 Robert Akerlof und Luis Rayo, »Narratives and the Economics of the Family«, in CEPR 
Discussion Papers DP15152 (2020).
28	 Ebd., 1.
29	 Ebd., 2.
30	 Nicole Müller und Joachim Scharloth, »Beziehung und Scripted Narrative: Erzählun-
gen vom ›Ersten Mal‹«, in Sprache und Beziehung, hg. von Angelika Linke und Juliane Schröter, 
Berlin 2017: 73–98, 73 f.



Amelie Rüppel

138

Krisenkonstruktion und -dekonstruktion ist aber längst auch Forschungsfeld 
der Geisteswissenschaften.31 Für die historische Forschung betonen unter 
anderem Saupe und Wiedemann die Bedeutung von »Kollektiverzählungen«, 
die durch ihre Verbreitung einerseits Gemeinschaft erzeugen und andererseits 
Grenzen ziehen: so »lassen sich Kulturen auch als spezifische Erzählräume 
beschreiben«.32 Krisen folgen in dieser Lesart als kulturelle Selbstbeschrei-
bungen auf konkurrierende Deutungsmuster der Wirklichkeit:33 »Die Samm-
lung von Einzelereignissen zu einer Krisenerzählung hat die Funktion, sie 
als solche in ihren kulturellen und ideologischen Aspekten sichtbar, erfahr-
bar und bearbeitbar zu machen.«34 Klammer leitet aus seiner historischen 
Diskursanalyse von Wirtschaftskrisen sogar ab, dass die ›Wirkmacht‹ von 
Krisen erst aus dem Zusammenspiel von wirtschaftlicher Entwicklung und 
ihrer gesellschaftlichen Interpretation entstehe.35 Zahlreiche literaturwissen-
schaftliche Studien zur Erzählung von Wirtschaftskrisen lassen sich in diese 
Verhältnisbestimmung von Krise und Erzählung einordnen.

So interessiert sich beispielsweise Krasni für den Zusammenhang von 
Schuld und Sünde in medialen Diskursen im Kontext der Finanzkrise 2008 in 
Deutschland. Anhand der Berichterstattung über Manager und Bonuszahlun-
gen36 stellt Krasni fest, dass Narrative der konkreten Schuldzuschreibung – der 
»Verursachung« der Krise – hohe Relevanz im öffentlichen Diskurs besit-
zen, was im Gegensatz zu wirtschaftswissenschaftlichen Krisenerklärungen 
stehe.37 Die Thematisierung der Schuldfrage in den erklärenden Narrativen 
geht mit moralischen Bewertungen einher und durchzieht die Studien zu 
Finanzkrisennarrativen.38 Auch Adler et al., die mit Wortschatzstatistiken 

31	 Vgl. u. a. Achim Saupe und Felix Wiedemann, »Narration und Narratologie: Erzähl
theorien in der Geschichtswissenschaft«, in Docupedia-Zeitgeschichte, Version: 1.0, 28.01.2015, 
http://docupedia.de/zg/saupe_wiedemann_narration_v1_de_2015, abgerufen am 08.05.2025.
32	 Ebd., 4.
33	 Thomas Mergel, »Einleitung: Krisen als Wahrnehmungsphänomene«, in Krisen verste-
hen: Historische und kulturwissenschaftliche Annäherungen, hg. von Thomas Mergel, Frankfurt 
a. M. 2012: 9–24, 13–15.
34	 Irmtraud Behr und Monika Dannerer, »Narrative Elemente in Zeitungstexten zu 
wirtschaftlichen Krisen«, in Wirtschaft erzählen: Narrative Formatierungen von Ökonomie, hg. 
von Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 179–201, 182.
35	 Kristoffer Klammer, »Wirtschaftskrisen«: Effekt und Faktor politischer Kommunikation. 
Deutschland, 1929–1976, Göttingen 2019, 453.
36	 Jan Krasni, Schuld und Krise: Bonuszahlungen und Verantwortung in Mediendarstellungen 
der Finanzkrise, Wiesbaden 2017, 14.
37	 Ebd.
38	 Vgl. Philippe Verronneau, »Die Euro-Krise in den Massenmedien: Vom Fachdiskurs 
zum Storytelling«, in Wirtschaft erzählen: Narrative Formatierungen von Ökonomie, hg. von 

http://docupedia.de/zg/saupe_wiedemann_narration_v1_de_2015


Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

139

im medialen Finanzkrisendiskurs arbeiten, nehmen eine polarisierende Dar-
stellung von Akteuren wahr: »einerseits in Akteure, die überwiegend mit 
negativen Attributen belegt werden […], und andererseits passiv Beteiligte, 
denen tendenziell eine Opfer-Rolle zugeschrieben wird.«39

Damit sind einige der aktuellen Forschungsbeiträge zu Finanzkrisen-
narrativen angerissen. Sie zeigen, dass das neue ökonomische Interesse an 
Narrativen auf ein etabliertes literaturwissenschaftliches und historisches 
Forschungsfeld zurückgreifen kann. Narrative werden darin als zentraler 
Bestandteil gesellschaftlicher und individueller Konstruktion von Wissen 
über Welt und Identität untersucht, deren Infragestellungen in Krisensitua-
tionen das verbindende disziplinäre Interesse darstellt. In narrativer Krisen-
beschreibung und -erklärung konzentrieren sich Veränderungen sachlicher 
Bewertungen oder moralischer Haltungen, sodass deren Durchdringung Teil 
der Ver- und Bearbeitung von Krisen wird.

Das Abschlusskapitel seines 2019 erschienenen Buchs Narrative Economics 
widmet Shiller einem Ausblick auf zukünftige Forschungsaufgaben. Dabei 
benennt er unter anderem die Arbeit an religiösen Quellen, an Predigten, als 
offenes Feld: »Sermons are important because they touch on moral values 
as they seek the deeper meanings in life. Changes in these moral values and 
value judgments about what is right and wrong are undoubtedly relevant to 
changing economic decisions.«40 Moral stellt damit Shiller zufolge die Schnitt-
stelle zwischen Religion und narrativer Ökonomie dar. Er berührt damit die 
Weber-These und den Diskurs um die Ökonomie des Religiösen: Wirken sich 
religiöse Narrative durch ihre handlungsleitenden Implikationen, ob beab-
sichtigt oder unbeabsichtigt, tatsächlich auf ökonomische Entwicklung aus? 
Prägen religiöse Narrative wirtschaftliche Krisen? Zur Beantwortung dieser 
Frage liegt ein Blick in die theologische Forschung nahe – doch finden sich 
hier überhaupt Anknüpfungspunkte für eine narrative Ökonomie?

Theologie scheint die wissenschaftliche Expertise für den Umgang mit 
christlichen Narrativen zu besitzen. Explizite Auseinandersetzungen mit einer 
narrativen Theologie oder narrativen (theologischen) Ethik finden sich nichts-
destotrotz erst seit der zweiten Hälfte des 20. Jh. in akademischen Diskursen. 

Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 235–245; Patrick Galke, »Von Räubern und Beraubten: 
Wie die Frage nach Schuld und Unschuld Finanzkrisenerzählungen bestimmt«, in Wirtschaft 
erzählen: Narrative Formatierungen von Ökonomie, hg. von Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 
267–278.
39	 Astrid Adler, Rainer Perkuhn und Albrecht Plewnia, »Rettung  – Pleite  – 
Griechenland: Wortschatzstatistik in Zeiten der Finanzkrise«, in Wirtschaft erzählen: Narrative 
Formatierungen von Ökonomie, hg. von Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 213–234, 213.
40	 Shiller, Stories, 284 f.



Amelie Rüppel

140

Als frühe Vertreter narrativer Theologie in Deutschland zählen Harald Wein-
rich und Johann B. Metz. Seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts wird hier 
die Relevanz von Erzählungen als anthropologische Konstante und als konsti-
tutives Element religiöser Praxis reflektiert:41 »die Wirklichkeit des Glaubens 
manifestiert sich nicht anders als im Erzählen von ihr.«42 Die erzählende 
Qualität biblischer Schriften rückt in den Fokus exegetischer Disziplinen, 
argumentativer Gehalt und epistemischer Status der Erzählung in den Blick 
der Systematischen Theologie. Narrative Theologie und Ethik fordert aus 
der Einsicht in die grundlegende Bedeutung von Erzählungen für christliche 
Religionen und ihre Theologie eine Relativierung der als einseitig kritisierten 
Ausrichtung akademischer Theologie an einer begrifflich-abstrakten Struktur.43 
Der theologische Fokus auf der Erforschung der Historizität biblischer Texte 
rücke deren erzählerischen Gehalt in den Hintergrund, dem aber in Hinblick 
auf die Tradierung von Glaubensinhalten höhere Relevanz zukomme – das 
Christentum sei »Erzählgemeinschaft«.44

Wesentliche Grundlagen bezieht die narrative Theologie in Deutschland aus 
der amerikanischen philosophisch-theologischen Debatte um narrative (theo-
logische) Ethik, die wesentlich mit den Namen Stanley Hauerwas und Alasdair 
MacIntyre verbunden ist. Narrative Ethik in dieser Tradition fordert, Narra-
tivität auch als Methode der Ethik ernst zu nehmen und hinter die Kategori-
sierung Kants der Erzählung außerhalb rationaler Erkenntnis zurückgehen.45 
Ihre Vertreter:innen wie Hauerwas, MacIntyre oder Nussbaum verbindet die 
Idee, dass erst die narrative Re-Konstruktion der eigenen Lebensgeschichte 
Sinngebung des Lebens und damit auch moralische Bewertungen möglich 
und transparent macht: »conceiving of one’s life as a narrative is essential to 

41	 Edmund Arens, Art. »Narrative Theologie«, in Religion in Geschichte und Gegenwart, hg. 
von Hans Dieter Betz u. a., Bd. 6, 4. Aufl., Tübingen 2003, 52 f.
42	 Doris Hiller, »Geschichte in Geschichten«, in Dogmatik erzählen? Die Bedeutung des 
Erzählens für eine biblisch orientierte Dogmatik, hg. von Gunda Schneider-Flume und Doris 
Hiller, Göttingen 2005, 52.
43	 Arens, Theologie, 52 f.
44	 Ebd.; vgl. Dietmar Mieth, »Narrative Ethik«, in Freiburger Zeitschrift für Philosophie und 
Theologie 22,3 (1975): 297–326, 300. Vgl. Bernd Wacker, Narrative Theologie?, München 1977, 
16. Vgl. Hiller, Geschichte, 53.
45	 Jannis Giese, »Narrative Ethik: Konturen eines (un-)einheitlichen Konzepts«, in Erzähl-
tes Selbst: Narrative Ethik aus theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive, hg. von 
Jochen Schmidt, Leipzig 2020: 183–189; Marco Hofheinz, »Narrative Ethik als ›Typfrage‹«, in 
Ethik und Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von Marco 
Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 11–68, 11, 16.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

141

having a self.«46 Rechtfertigung über eigenes Handeln setze demnach dessen 
erklärende, erzählende Darstellung voraus, wie sie Literatur, auch biblische, 
exemplarisch präsentiere.47

Dadurch gewinnen die Selbsterzählungen der Person und der Gesellschaft 
ethische Relevanz. Einerseits dient die narrative Begründung eigenen Han-
delns der Erzeugung eines konsistenten Selbstbildes. Die Konstruktion dieser 
Geschichte des Selbst in der pluralen Gesellschaft erfolgt dabei im Prozess der 
Kommunikation mit Traditionen und Normen, die auch deren ethische Qualifi-
kation prägen:48 »Narration or self-narration is sense making and therefore has 
an impact not only on the ethical decisions of the individual, but also, through 
the process of reading and reception, it has an impact on the formation of social 
values.«49 Fehlende Aufklärung über die Narrative kultureller und religiöser 
Traditionen und deren Wirkung wird damit als Desiderat erkannt: »It would 
be worthwhile to look more closely into cultural master narratives of success 
and failure, how they shape our identities and understanding of a fulfilled life 
and how they are supported or challenged by Christian theology.«50

Die Einsicht in die Verstrickung von Leben in Geschichten macht die 
Aufdeckung der Verflechtungen von Erzählungen, die moralische Urteile 
prägen, zur Aufgabe der Ethik.51 Damit rückt andererseits die gesellschaftli-
che Dimension der narrativen Identität in den Blick, der sich unter anderem 
MacIntyre widmet. Er diagnostiziert eine Krise moralischer Diskurse in der 
Gegenwart. Das Versprechen der Aufklärung, rationale Ethikbegründung 
ermögliche intersubjektives Einvernehmen im Umgang mit moralischen 

46	 Eva Baillie, »Aiming for the Good Life: Narrative, Identity and Ethics«, in Erzähltes Selbst: 
Narrative Ethik aus theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive, hg. von Jochen 
Schmidt, Leipzig 2020: 127–140, 128. Vgl. auch Karen Joisten, »Das ›narrative Selbst‹ und 
das Problem der Verantwortung in Alasdair MacIntyres Der Verlust der Tugend«, in Narrative 
Ethik: Das Gute und das Böse erzählen, hg. von ders., Berlin 2007: 187–202, 187.
47	 Hofheinz, Typfrage, 15. Hauerwas versteht dabei wie Ritschl oder Weinrich Theologie als 
Reflexion von Geschichten, die damit ihren argumentativ-begrifflichen Charakter behält und 
nicht selbst als narratives Verfahren definiert wird. Weiter gehen in Bezug auf die Narrative 
Theologie u. a. Metz oder in Bezug auf die Narrative Ethik u. a. MacIntyre.
48	 Baillie, Good Life, 133.
49	 Bernd Wannenwetsch, »Leben im Leben der Anderen: Zur theologischen Situierung 
und Pointierung der narrativen Dimension der Ethik in der angelsächsischen Diskussion«, 
in Ethik und Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von 
Marco Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 93–112, 94 f.; Baillie, 
Good Life, 128; Joisten, Selbst, 197.

50	 Baillie, Good Life, 139.
51	 Giese, Ethik, 192 f.



Amelie Rüppel

142

Konflikten, hält er für gescheitert.52 Weder enzyklopädische Zugänge zu Moral 
im Sinne der Akkumulation von Wissen noch genealogische Zugänge im Sinne 
der Rekonstruktion ihrer kontingenten Wurzeln können nach MacIntyre in 
der Moderne noch Orientierung bieten. Erstere führten lediglich zu frag-
mentarischer Standortlosigkeit, zweitere zur Offenlegung der Diskrepanz 
möglicher Rekonstruktionen.53 MacIntyre gibt deswegen in Anknüpfung an 
die aristotelische Tugendlehre einem traditionalen Zugang den Vorzug, der 
die Standortgebundenheit und Verknüpfung von Moral mit partikularen Tra-
ditionen und Situationen voraussetzt und bearbeitet.54

Rechenschaft über Handlungen ist vor diesem Hintergrund für MacIntyre 
nur durch Einübung in die moralische Praxis einer Tradition möglich und muss 
durch narrative Aktualisierung der Tradition gemeinschaftlich reflektiert und 
aktualisiert werden:55 Indem der Einzelne über soziale und historische Zuge-
hörigkeiten in eine moralische Standortgebundenheit hineingeboren wird, 
die seine eigene Selbsterzählung prägt und seine moralischen Standpunkte 
unvertretbar macht, entstehen Rahmenerzählungen für die Rechtfertigung 
von Handlungen.56 Dabei erscheinen individuelle und kollektive Narrative auf 
ethisch bedeutsame Weise verknüpft: Einerseits konstruieren Erzählende ihr 
Handeln als Folge eigenen Verantwortungsgebrauchs, andererseits tragen sie 
damit auch Verantwortung für die zu erzählenden Geschichten anderer und 
sind sich so mittels ihrer Erzählungen gegenseitig Rechenschaft schuldig:57 
»Weil wir alle in unserem Leben Erzählungen ausleben und unser Leben mit 
Hilfe der Erzählungen, die wir ausleben, verstehen, eignet sich die Form der 
Erzählung dazu, die Handlungen anderer zu verstehen.«58

MacIntyres Ansätze werden seitdem auf unterschiedliche Weise ins Ver-
hältnis zu prinzipienethischen Begründungsstrukturen gesetzt: So wird Nar-
rative Ethik mal als ihre Ergänzung verstanden, mit deren Hilfe moralische 

52	 Vgl. Frank Mathwig, »Ethik in einer ›Welt ohne Letztbegründungen‹«, in Ethik und 
Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von Marco 
Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 345–384, 352.
53	 Hofheinz, Typfrage, 19–26.
54	 Antje Fetzer, »Ansätze einer narrativen Ethik in der Moralphilosophie Alasdair 
MacIntyres«, in Ethik und Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen 
Ethik, hg. von Marco Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 225–248, 
231.
55	 Hofheinz, Typfrage, 27–29; Fetzer, Ansätze, 234.
56	 Fetzer, Ansätze, 232.
57	 Ebd., 232–234. Vgl. auch Joisten, Selbst, 193, 198.
58	 Alasdair C. MacIntyre, Der Verlust der Tugend: Zur moralischen Krise der Gegenwart, 
Frankfurt a. M. 2006, 283. Vgl. auch ebd., 291.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

143

Normen lebens- beziehungsweise erfahrungsweltlich angereichert werden, 
um motivationale Grundlagen für ihre Realisation zu schaffen.59 Mal wird 
sie in Folge der Ablehnung einer Möglichkeit rationaler Letztbegründung als 
ihr Ersatz radikalisiert.60 Dieser Zuspitzung steht wiederum selbst die Kritik 
gegenüber, die Konstruktion gesamtgesellschaftlich geteilter moralischer Nar-
rative sei mit dem Konzept eines pluralen, demokratischen, ideologiekritischen 
Diskurses unvereinbar.61

Im deutschen Sprachraum nähert sich Johannes Fischer mit seinem theolo-
gisch-ethischen Entwurf MacIntyres Anspruch narrativer Moralbegründung.62 
Wie MacIntyre betont er die Relevanz von Narrativität durch ihre »fundie-
rende Bedeutung für die sittliche Orientierung«.63 Partikulare Zugänge zu 
moralischen Urteilen wie die der Religionen werden so im Prozess der ethi-
schen Urteilsbildung aufgewertet, Fischer postuliert gar den Geltungsanspruch 
narrativer Begründungen moralischer Richtigkeit.64 Er kritisiert damit die in 
der ethischen Debatte etablierte strikte Trennung zwischen Motivation und 
Begründung von Verhalten. Für ihn sind Wahrnehmung einer Situation und 
damit verbundene Affekte konstitutiv für ihr Verstehen.65 Urteile, die über 
die Schilderung von Wahrnehmung und Affekt einer Situation gerechtfertigt 
werden, sind für Fischer wiederum narrativ verfasst:66

In der Wahrnehmung eines Geschehens ist das Handlungssubjekt derart darin 
involviert, dass es zu einem bestimmten Handeln angeregt wird, ohne sich dafür 

59	 Hofheinz, Typfrage, 31–36.
60	 Ebd., 38–41.
61	 Ebd., 48 f. Diese Einsicht führt wiederum MacIntyre zur versteckten Kritik am liberalen 
Staat. Fetzer, Ansätze, 236.
62	 Zu nennen wären des Weiteren u. a. Dietmar Mieth oder Dietrich Ritschl, die ebenfalls im 
Feld narrativer Ethik verortet werden können. Vgl. u. a. Dietmar Mieth, »Narrative Ethik«, in 
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 22,3 (1975): 297–326; Werner Schwartz, 
»Dietrich Ritschls story-Konzept und die narrative Ethik«, in Ethik und Erzählung: Theologische 
und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von Marco Hofheinz, Frank Mathwig und 
Matthias Zeindler, Zürich 2009: 143–160.
63	 Johannes Fischer, »Zum narrativen Fundament der sittlichen Erkenntnis: Metaethische 
Überlegungen zur Eigenart theologischer Ethik«, in Theologische Ethik der Gegenwart: Ein 
Überblick über zentrale Ansätze und Themen, hg. von Friederike Nüssel, Tübingen 2009: 75–100, 
75 f. Vgl. Regina Fritz, »Ethische Predigt: Zur Kommunikation des Ethos auf der Kanzel«, in 
International Journal of Practical Theology 16,2 (2013): 197–220, 210.
64	 Fischer, Fundament, 77.
65	 Ebd., 79.
66	 Ebd., 80.



Amelie Rüppel

144

in einem rationalen Abwägungsprozess entschieden zu haben. Das Subjekt 
erlebt ein Geschehen und handelt intuitiv.67

Unsere Wahrnehmung von Situationen wiederum hält Fischer für geprägt 
durch Erfahrungsmuster, die selbst narrativ verfasst sein können. Religiöse 
Praxis beispielsweise beinhaltet die Auseinandersetzung mit biblischen Nar-
rativen, die zur Einübung moralischer Intuitionen führt (als Beispiel dient 
Fischer die Erzählung vom barmherzigen Samariter, Lk 10,33ff).68

Fischers Konzept narrativer Ethik wird in einem aktuellen Beitrag von 
Regina Fritz auf das Feld der Homiletik übertragen, indem es ihr als Analyse
kategorie des Phänomens ethischer Predigt dient.69 Darunter versteht Fritz 
zunächst jede Predigt, »die das sittliche Handeln sowohl in seinen individual- 
als auch in seinen sozialethischen Bezügen zum Thema hat«.70 Fritz grenzt 
sich sowohl von Josuttis Vorwürfen ab, der ethische Predigt als Moralpredigt 
charakterisiert, als auch von Burbachs Kritik an der autoritären Rollenver-
teilung zwischen Predigenden und Hörenden in der ethischen Predigt, da 
beide der ethischen Predigt vorwerfen, Hörenden das Zutrauen in ihre welt-
gestaltende Kraft zu nehmen.71 Doch auch affirmative dogmatische Begrün-
dungen des Wertes ethischer Predigt wie von Hoffmann oder Raible, die ihre 
ekklesiologisch, im Missionsauftrag der Kirche verortete »Lebenshilfe« und 
Handlungsorientierung für die Hörenden unterstreichen,72 kritisiert Fritz: »Es 
wird zwar postuliert, dass die ethische Predigt die göttliche ›Erlaubnis‹ zum 
Handeln vermitteln müsse, inwiefern die religiöse Rede aber für die Hörenden 
in die Funktion der Ermöglichung des sittlichen Handelns eintritt, ist unklar.«73

Fischers Konzept narrativer Ethik, das nach der Tradierung intuitiver mora-
lischer Orientierungen fragt, die unsere Wahrnehmung und damit verbundene 
Affekte im Erleben von Konfliktsituationen prägen, wird demgegenüber für 
Fritz’ homiletische Überlegungen interessant: »Bezüglich der Vermittlung eines 
Ethos, insbesondere der Intuitionen ist mit Fischer davon auszugehen, dass das 
sittliche Subjekt dazu etwas erleben muss, worin es eine Szene wiedererkennt, 
die es bereits einmal erlebt hat und die dem aktuellen Geschehen strukturell 

67	 Ebd., 87. 
68	 Fritz, Predigt, 198.
69	 Ebd.
70	 Ebd., 200.
71	 Ebd., 202–205.
72	 Ebd., 207 f.
73	 Ebd., 208.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

145

entspricht.«74 Das Wiedererkennen aktualisiert damit erinnerte moralische 
Intuitionen. Wiedererkannt werden kann Fischer zufolge Erlebtes, aber auch 
Gehörtes und sogar Imaginiertes, sofern es im Modus der Erzählung begegnete: 
die narrative Struktur ermöglicht Empathie und Handlungsmotivation.75 Diese 
Konzeption überträgt Fritz auf die ethische Predigt: »Indem die Kanzelrede 
ethische Inhalte bildhaft zur Darstellung bringt, evoziert sie das innere Erleben 
der Hörenden und ermöglicht so die Bildung von sittlichen Intuitionen.«76

Spielt narrative Ethik demnach auch bereits eine Rolle für die theologische 
Wirtschaftsethik als Anwendungsgebiet? In den exegetischen Fächern findet 
eine intensive Auseinandersetzung mit biblischen Narrativen ökonomischen 
Gehaltes statt. Dabei spielen unter anderem auch die für Finanzkrisen zentra-
len Themen wie Schulden und Kredite, Geld oder Gerechtigkeit eine Rolle.77 
Damit ist aber die Idee narrativer Ethik nicht erfasst, die Rolle solcher Narra-
tive in Handlungsentscheidungen zu erforschen. Unklar bleibt in den meisten 
Fällen auch, ob die aufgezählten Narrative in den praktischen öffentlichen 
Diskursen zu ökonomischen Problemen innerhalb oder außerhalb der Kirche 
überhaupt explizit oder implizit Erwähnung finden oder Relevanz erhalten. 
Während Narrative in der Theologie somit zumeist eng definiert als Feld bibli-
scher Narrative in Erscheinung treten, wertet die narrative Ethik die Relevanz 
des Narrativen als Grundlage ethischer Urteilsbildung auf.

In dieser Form kommt sie wiederum der narrativen Ökonomie am nächs-
ten. Methoden und Erkenntnisinteressen narrativer Theologie und Ökonomie 
divergieren allerdings stark. Während narrative Ökonomie nach empirisch-
quantitativen Werkzeugen zur Erfassung von Textdaten sucht, arbeitet narra-
tive Theologie oder Ethik selten empirisch und in jedem Fall qualitativ. Obwohl 
beide Disziplinen eine gewisse Wirksamkeit von Narrativen voraussetzen, 
interessiert sich die ökonomische Forschung konkret für deren Verbreitung 
und Präsenz in Diskursen sowie für Nachweise ihrer tatsächlichen Handlungs-
implikationen. Theologische Forschung dagegen fragt vor allem nach dem epis-
temischen Status von Narrativen und ihrer Legitimität in öffentlich-diskursiver 
Entscheidungsfindung in moralischen Konflikten. Biblische Narrative werden 
in wirtschaftsethischen Arbeiten auf ihre moralischen Bewertungen oder 

74	 Ebd., 212.
75	 Ebd., 212 f.
76	 Ebd., 216.
77	 Vgl. exemplarisch Marlene Crüsemann und Willy Schottroff, Hgg., Schuld und 
Schulden: Biblische Traditionen in gegenwärtigen Konflikten, München 1992; Stefan Alkier, 
Rainer Kessler und Michael Rydryck, Hgg., Wirtschaft und Geld, Gütersloh 2016.



Amelie Rüppel

146

Handlungsorientierungen ausgelegt, aber nicht mit realen Diskursen abgegli-
chen oder auf tatsächliche empirische Folgewirkungen hin befragt.

Auf den ersten Blick laufen damit die Fachdiskurse der Disziplinen selbst 
bei vergleichbaren Themenkomplexen ohne Berührungspunkte nebeneinan-
derher. Fehlende methodische und Erkenntnisinteressen-leitende Gemein-
samkeiten scheinen kooperativen Bearbeitungsstrategien oder anknüpfender 
Bezugnahme in Forschungsprojekten entgegenzustehen. Auf den zweiten Blick 
allerdings zeigen sich enge Überschneidungen in Bezug auf die Prämissen der 
narrativen Ethik und Ökonomie: Dass Narrative aus dem Feld der (christlichen) 
Religion handlungsleitend auf ökonomische Kontexte wirken können, setzen 
beide Disziplinen jedenfalls als zu testende Hypothese voraus. Die Reflexionen 
zum epistemischen Status des Narrativen in der Funktion der Begründung 
moralischer Urteile legen den theoretischen Grundstein für Auseinanderset-
zung mit der empirischen Existenz solcher begründend verwendeten Narrative 
in kirchlichen Diskursen.

Damit zurück zu den Ausgangsfragen: Erstens: Interessiert sich narrative 
Ökonomie für religiöse Narrative? Die Antwort ist: Ja, die Auseinandersetzung 
mit ihnen rückt in den Blick der Wirtschaftswissenschaften als Frage nach 
handlungsnormierenden Erzählungen. Gleichzeitig fehlen Kompetenzen im 
Umgang mit religiösen Narrativen – welche religiösen Erzählungen kämen 
als narrative Prägungen in Frage? Wo sind sie außerhalb biblischer Texte 
präsent, welche säkularisierten Übersetzungen beinhalten möglicherweise 
ihre Gehalte und sind als Fortschreibungen oder, mit Shiller, als ›Mutatio-
nen‹ les- beziehungsweise erforschbar? Zweitens: Ist dieses Interesse für die 
Theologie relevant und wenn ja, warum? Die Antwort ist: Die zeitgenössische 
Theologie befasst sich kaum mit der ökomischen Wirkung ihrer Narrative. 
Zu interessieren hätte sie der Aufbruch der Ökonomie in ihr Themengebiet 
aber doch: Er bietet die Chance, auch aus theologisch-ethischer Perspektive 
relevante Fragen der Aufklärung eigener Kommunikationsprozesse methodisch 
vielseitig und interdisziplinär kompetent zu erforschen. Die Theologie hätte 
dadurch zum einen die Möglichkeit, Interesse an ihren Wissensgebieten und 
Kompetenzen zu fördern und dabei zum anderen auch eigenen systematisch-, 
praktisch-theologischen und ethischen Fragen auf den Grund zu gehen.


