Martin Hein

»Zukunft« in theologischer Perspektive
Eine Thesenreihe

»Die Zukunft war frither auch besser.« Dieser Satz von Karl Valentin 16st
stets Heiterkeit aus, auch wenn er im Grunde sehr ernst gemeint ist." Denn
er beschreibt in seinem Kern den Wandel der Zukunftsprognosen und -erwar-
tungen. Die waren, geht man nur wenige Jahrzehnte zuriick, erheblich opti-
mistischer und stark von der Idee des wissenschaftlich-technologischen Fort-
schritts bestimmt. Inzwischen scheinen demgegentiber — ausgeldst durch die
Corona-Pandemie, den nicht mehr zu leugnenden Klimawandel, die Kriege
in der Ukraine und in Gaza sowie andere Krisenphédnomene - apokalyptisch
bestimmte Zukunftsszenarien eine bedeutende Rolle zu spielen. Insofern ist
es ausgesprochen zeitgebunden, tiber Zukunft zu sprechen.

Wenn in diesen Zusammenhang eine theologische Perspektive eingezeichnet
werden soll, ist zunachst zu kldren, worin sie sich von anderen Perspektiven —
etwa einer philosophischen, naturwissenschaftlichen oder auch psychologi-
schen - unterscheidet (1.). Erst danach kann entfaltet werden, was in diesem
Sinn »theologisch« zur Zukunft sagen ist (2.). Die folgenden Ausfithrungen
konzentrieren sich dabei auf einen Gedanken, der in seiner bewusst zugespitz-
ten Form als Diskussionsimpuls verstanden werden soll:

Wir kénnen ohne eine theologische Perspektive nicht sinnvoll von »Zukunft«
reden, weil Zukunft ein im Kern theologischer Begriff ist.

1 Theologisch reden

1.1

Theologisch reden bedeutet, konsequent von Gott und seiner Offenbarung
her zu denken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass es um Denken geht.
Denn bereits das wird der Theologie oft abgesprochen. Aber Theologie ist

1 Wichtige Anregungen verdanke ich dem Gesprich mit Prof.Dr.Dr.h.c. Dietrich Korsch,
Marburg/Kassel.

MARTIN HEIN, »Zukunft< in theologischer Perspektive: Eine Thesenreiheg, in 43
Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 43-52. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306

Martin Hein

Nachdenken - und zwar methodisch kontrolliertes, tiberpriifbares und kon-
sistentes, also einer inneren Logik folgendes Denken.

Auch die Philosophie denkt. Aber sie denkt das Denken konsequent vom
Denken her, sie ist — als moderne Philosophie — ein Gesprach der Vernunft
mit sich selber. Das ist seit Immanuel Kant unhintergehbar.

Auch die Psychologie — um eine weitere, der Theologie scheinbar ver-
wandte Wissenschaft zu nennen — denkt. Aber sie denkt von der »Seele«
(oder einem Aquivalent) her? und von den Erfahrungen des Menschen mit
sich selbst. Die Psychologie ist sozusagen das Selbstgesprach der Seele. Auch
das ist seit Sigmund Freud unhintergehbar, unabhéngig davon, welcher Schul-
richtung man anhéangt.

Die Naturwissenschaften hingegen denken nicht in diesem Sinn: Sie sam-
meln Daten, werten sie aus und formulieren daraus Regeln, Gesetzmafigkeiten
und Wahrscheinlichkeiten, die experimentell an der Erfahrung iiberprift und
so auf ihre Wahrheit hin getestet werden.

Philosophie, Psychologie und Naturwissenschaften bekommen ihre Daten
aus der Vergangenheit. Das ist das Entscheidende, was sie gemeinsam haben,
und was sie von der Theologie unterscheidet.

Die Theologie denkt vom Gesprich mit Gott her, und das heifit von der
radikalen Zukunft her. Sie nimmt konsequent die Perspektive Gottes auf die
Welt ein. Sie ist daher kein Selbstgesprach, sie hat ein klares Auflen und ein
Gegeniiber, das mehr ist als sie selbst und auch mehr als die Summe aller
Sinnesdaten, also mehr als die empirisch erfassbare Welt.

1.2

Wie kann sie diese Perspektive einnehmen? Sie kann das, weil sie in ihrem
Selbstanspruch davon ausgeht, dass ihre Quelle die Offenbarung Gottes ist,
die uns durch Jesus Christus erreicht hat. Das ist bewusst so pointiert for-
muliert, um den Kern der Theologie freizulegen: Die Offenbarung Gottes in
Jesus Christus hat ihren Niederschlag in der Bibel gefunden. Theologie ist
konsequentes Horen auf das in der Bibel zum Ausdruck kommende Wort
Gottes und also Auslegung der Heiligen Schrift auf den Menschen hin, der
sie verstehen will und verstehen soll.

2 In der Psychologie mag umstritten sein, ob ein Begriff der Seele formuliert werden kann.
Die Verbannung der Seele scheint mir allerdings ein Manko mancher psychologischer Schulen
zu sein. Wenn man von einer Einheit des psychologischen Gegenstands oder Themas nicht
absehen will, ist der Begriff Seele oder ein Aquivalent notwendig.

44



»Zukunft«in theologischer Perspektive

Nun kann man sich fragen, wozu braucht es dann Theologie, wenn wir
doch das Wort Gottes haben? Gottes Wort erreicht uns durch die Erfahrungen
von Menschen, die sich in den Uberlieferungen der Bibel wiederfinden. Es gibt
nach biblisch-christlichem Verstandnis keine unmittelbare Offenbarung Gottes
etwa in der Natur oder im Geist des Menschen, die als solche erkennbar ware.
Die Bibel enthdlt Gottes Wort, sie ist es nicht in einem wortlichen Sinn. Und
weil die Bibel Gottes Wort als Menschenwort ist, muss sie ausgelegt werden,
damit heutige Menschen nachvollziehen kénnen, was damalige Menschen
erfahren haben und was diese Erfahrung fiir uns bedeuten konnte.

Damit ist auch die Theologie der Vergangenheit verpflichtet — und darin
ist sie Wissenschaft wie alle anderen Wissenschaften. Aber eben nicht nur!
Denn das Wort Gottes sagt etwas iiber die Zukunft aus. Sie ist der eigentliche
Gegenstand der Theologie.

13

Zukunft ist ein Phdnomen der Zeit. Und zwar ist sie der uns Menschen am
meisten entzogene Aspekt der Zeit.

Die Vergangenbheit ist erinnerbar: So haben wir auf sie Zugriff - wenn auch
durch einen Schleier der Distanz. Die Gegenwart ist erlebbar, sie ist das Jetzt
und steht allen offen, wenn auch hochst fliichtig. Was eben noch Gegenwart
war, wird schon Vergangenheit.

Die Zukunft aber kann nur erwartet und allenfalls prognostiziert werden.
Wir kennen sie nicht. Sie ist keine mégliche Erfahrung, die wir gehabt haben.
Als Erwartung stellt uns die Zukunft die Frage: Was mag wohl kommen? Als
Hoftnung stellt sie die Frage: Kommt tiberhaupt noch etwas Gutes?

Die Erwartung also fragt danach, ob wir iiberhaupt eine Zukunft haben,
die Hoffnung fragt, ob es eine gute Zukunft sein wird. Beide Fragen versucht
die Theologie zu beantworten. Die Erwartung und die Hoffnung der Theo-
logie als >Denken des Glaubens« lautet: Gott kommt — und er kommt als das
Gute schlechthin. Damit ist etwas liber Gott gesagt, was wir uns nicht selbst
aus eigener Erkenntnis sagen konnen, weil uns die Zukunft als Erfahrung
entzogen ist.

So kann man weiter zuspitzen: Gott kommt aus der Zukunft, weil er der
Herr der Zeit und mithin das ist, was wir ewig nennen. Wollen wir also ver-
stehen, was »Zukunft« theologisch ist, miissen wir von der Zeit reden.

45



Martin Hein

1.4

Was ist Zeit? Augustin hat sich dariiber als erster christlicher Theologe aus-
fiuhrlich Gedanken gemacht hat. Er sagt: »Wenn mich niemand danach fragt,
weif} ich es; will ich einem Fragenden es erklaren, weif3 ich es nicht.«?

Warum gilt dieser Satz? Weil Zeit fliichtig ist, oder genauer gesagt, weil
sie transparent ist. Wir nehmen sie nicht wahr, wie wir das Fenster nicht
wahrnehmen, durch das wir schauen, oder unser Bewusstsein nicht wahr-
nehmen, wenn wir alltdglich denken. Diese Grenze kénnen wir auch mittels
der Theologie nicht iiberschreiten, weil wir nicht auflerhalb der Zeit stehen.

Doch eines kann die Theologie sehr deutlich sagen: Zeit ist geschaffen.
Sie hat einen Anfang und ein Ende. Die Zeit vergeht, und sie ist vergénglich.
Damit stimmen theologische Einsichten auf bemerkenswerte Weise mit der
modernen Physik tiberein. Der alte biblische Mythos von der Schépfung als
einem ersten Moment der Zeit spiegelt sich in der Annahme eines Urknalls,
die auch davon ausgeht, dass erst mit ihm die Zeit als messbares Phdnomen
in Erscheinung getreten ist. Denn die Zeit ist verbunden mit Bewegung. Und
Bewegung ist erst moglich, wenn es etwas gibt.

Das soll und kann nicht als Wahrheitsbeweis fiir biblische Aussagen ver-
standen werden — was naiv ware! —, sondern als Hinweis darauf, dass theo-
logisches Denken in der Tiefe nicht im Widerspruch zu Wissenschaft und
Forschung stehen muss.

So kann die moderne Physik eine »kurze Geschichte der Zeit« erzahlen —
um den Titel des 1988 erschienenen Buches von Stephen W. Hawking, einem
ihrer prominentesten Vertreter, aufzunehmen: * Auch die Zeit wird eines Tages
authoren. Paradox formuliert: Es wird eine Zeit geben, in der es keine Zeit
mehr gibt. Darin sind sich Theologie und Naturwissenschaften einig.

Aber die Physik spricht vom Ende der Zeit als vollkommenem Stillstand,
der ein Ergebnis der Entropie ist, also des unaufhaltsamen Prozesses der
Umwandlung aller Materie in Energie, der sogenannte »Warmetod« des Welt-
alls.’ Die Entstehung des Universums erklart sie als einen Zufall, der — einmal

3 AURELIUS AUGUSTINUS, »Was ist Zeit?«, in Confessiones XI/Bekenntnisse 11, Lateinisch-
Deutsch, eingel., Gibers. und mit Anmerkungen versehen von Norbert Fischer, 2., iberarbeitete
Aufl.,, Hamburg 2009: 14.

4 STEPHEN W. HAWKING, Eine kurze Geschichte der Zeit: Die Suche nach der Urkraft des Uni-
versums, Reinbek bei Hamburg 1988.

5 Ob diese Ausdehnung sich moglicherweise umkehrt und eine Riickkehr zum Anfang des
Universums einleitet, kann dahingestellt bleiben. Kosmologische Theorien sind sich hier der-
zeit uneins.

46



»Zukunft«in theologischer Perspektive

eingefangen - einen notwendigen Prozess in Gang bringt, der auf diesen
Warmetod zulauft.

Damit aber zeigt sich, dass die Zeit ihrem naturwissenschaftlichen Begriff
nach kein Potenzial in sich birgt. Sie lauft auf den Tod sowohl des Indivi-
duums als auch des Universums hinaus. Der energetische Prozess enthélt
keine Kreativitat.

Die Theologie denkt das genau umgekehrt. Der universale Prozess, das
Voranschreiten der Zeit, enthilt kreatives Potenzial, weil es der Prozess
Gottes mit dem Universum ist. Genau das ist gemeint, wenn wir vom ewigen
Leben reden. Damit ist nicht die einfache Verldngerung des zeitlichen Lebens
gemeint; es geht gerade nicht um Unendlichkeit und Unsterblichkeit. Das
sind keine christlich-theologischen Begriffe, sondern philosophische Abstrak-
tionen. Vielmehr geht es um den Ubergang in das Leben, das Gott lebt: Jen-
seits der Zeit und doch zugleich in ihr. Am Ende stehen weder der Warmetod
noch die kosmologische Wiederkehr aller Dinge, sondern die neue Schopfung
in Jesus Christus. An diese biblische Dimension kniipft theologisches Reden
an.

2 Zukunft

2.1

Damit zeigt sich, dass die christliche Rede von der Zukunft nicht einfach eine
abstrakte Spekulation ist. Sie erzahlt eine konkrete Geschichte, wenn sie von
der Zukunft redet: Die Geschichte Jesu Christi. In ihm ist nach christlicher
Uberzeugung Gott in die Zeit eingegangen, und zwar schon in dem Moment,
in dem er sie schuf. Denn weil Gott Geist ist, schuf er mit der Zeit auch die
Einheit von Geist und Zeit, das also, was wir Geschichte nennen. Er brachte
eine Entwicklung in Gang, die von Anfang an darauf angelegt war, dass Gott
sie mit seinen Geschopfen lebt.

Wenn wir von Gott reden, dann erzidhlen wir. Darum beginnt die Bibel mit
einer Erzahlung, und sie erzihlt bis zum Schluss. Diese ungeheure Erzéhlung
lauft auf ein Ziel hin. Um dieses Ziel beschreiben zu konnen, miussen wir
Metaphern und Bilder verwenden, weil es in der Zukunft liegt, fiir die wir
keine Begriffe haben.

Solche Bilder etwa sind das Paradies als Ort erfiillten Lebens, der Himmel
als Ort der erlosten Gemeinschaft mit Gott, das Reich Gottes als Ort der gelebten
Gerechtigkeit. Ganz vorsichtig, unter Verzicht auf allzu konkrete und naive

47



Martin Hein

Bilder, spricht Paulus von der »Verwandlung« am Ende der Zeit oder von
einer neuen »Schopfung«. °

Anlass dazu ist die Erfahrung der Auferstehung Jesu Christi. Sie ist der
Beginn einer neuen Zukunft, die nicht auf den Tod, sondern auf das ewige
Leben hinauslauft. Am Anfang aller Theologie stehen also ein Glaubens-
satz und eine tiefgreifende menschliche Erfahrung, die als Ostergeschehen
in unser kollektives Gedéachtnis eingegangen ist und den Ursprung des
christlichen Glaubens darstellt. Sie hat das Verstdndnis unserer gesamten
Kultur von der Zukunft geprégt, selbst wenn unsere Kultur das immer mehr
vergisst.

Weil sie von der inkommensurablen Erfahrung von Ostern herkommt,
unterscheidet sich die theologische Rede von der Zukunft von allen anderen
Diskursen tiber die Zukunft: Sie besitzt eine klare Erwartung und eine klare
Hoffnung. Theologie denkt nicht auf die Zukunft hin, sie denkt von der
Zukunft her.

Die Naturwissenschaften erkennen in den physikalischen und evolutio-
néren Prozessen kein Ziel, sondern nur Ursachen, die in der Vergangenheit
liegen. Aus diesen Daten werden Prognosen fiir die Zukunft erhoben — aber
das sind Weiterrechnungen, Extrapolationen, Wahrscheinlichkeiten. Auch
die Abldufe der Evolution kénnen sich den Gesetzen der Physik nicht ent-
ziehen.

Es gibt fiir die Naturwissenschaften wie fiir die theoretische Philosophie
keine Ursachen, die aus der Zukunft heraus wirken. Denn es ist eine Grund-
einsicht der Moderne, dass sie nur in Ursache-Wirkung-Zusammenhangen
denkt und also immer von der Vergangenheit her. Unbestritten hat das eine
ungeheure Tiefe und Weite der Erkenntnis freigesetzt.

Doch schon an eher alltaglichen Beispielen wie der Wettervorhersage
oder der diagnostischen Prognose im Rahmen arztlichen Handelns kann man
sofort verstehen, wo die Grenze liegt. Hier sind nur unpersénliche Gesetze
am Werk, die keinen Raum fiir Kreativitat lassen. Sie fangen zwar den Zufall
ein, aber der ist eben unberechenbar — wobei es durchaus die Meinung gibt,
dass es nur eine Frage der Komplexitit der Berechnung ist, auch den Zufall
als aus vergangenen Ereignissen heraus generiert zu verstehen. Das halte ich
allerdings fiir unwahrscheinlich: Denn dann gébe es keine Freiheit!

6 Vgl 1 Kor 15,51 und Rom 8,18-23, jeweils wie auch das Folgende zitiert nach der Luther-
Ubersetzung von 2017.

48



»Zukunft«in theologischer Perspektive

2.2

Die einzige Art und Weise, dass Ziele aus der Zukunft unser Handeln bestim-
men, gibt es im Bereich des Willens. Denn der Wille ist das Vermégen, Ziele
zu setzen, mithin also das Vermdégen, aus der Zukunft heraus zu denken.
Diese Einsicht enthalt freilich ein unabgegoltenes Problem. Denn die Willens-
bestimmung, die sich auf die Herstellung eines kiinftigen Zustands ausrichtet,
hat dessen Erzeugung nicht zweifelsfrei in der Hand. Das Gute, das gewollt
wird, bleibt — aus Griinden der inneren moralischen Unzuverldssigkeit und
infolge von dufleren unvorhersehbaren Umstanden - einer unverfiigbaren
Zukunft des Gelingens vorbehalten.

Fur den Glauben wirkt in der Zeit Gottes Wille, indem er der Zeit eine
Richtung gibt, und zwar auf sich hin. Die Zukunft ist fir die Erwartung
und die Hoffnung des Glaubens der Moment, an dem Gott und Mensch sich
begegnen.

Da die Erfahrung des Glaubens davon ausgeht, dass diese Begegnung in
Jesus Christus und zuvor schon in der Offenbarung seines Gesetzes und den
Worten der Propheten stattgefunden hat, ragt die Zukunft sozusagen aktiv
bestimmend in die Gegenwart hinein. Alte und neue Schopfung tiberlagern
sich. »Die Zukunft hat schon begonnen« — dieser Buchtitel von Robert Jungk
aus dem Jahr 1952 lasst sich in den hier gemeinten Zusammenhang iiber-
tragen. ’

Weil Gott es ist, der der Zukunft diese Richtung gegeben hat, nennen wir
das Ziel der Schopfung Vollendung, und darin zeigt sich, dass das Ende der
Schopfung nicht ihr Authéren bedeutet, sondern gerade ihre vollstindige
Verwirklichung.

Zugleich bedeutet das: Der Lauf der Geschichte ist nicht determiniert und
bis ins Detail vorgegeben. Dieser Satz ist fiir das Verstdndnis christlicher
Anthropologie fundamental. Denn er beschreibt den Raum der Freiheit, den
wir haben, und damit unsere Wiirde als entscheidungsfahige Wesen. Wir
haben einen eigenen, in Bezug auf die Welt freien Willen. Ihn aber verdan-
ken wir Gott, denn wir kénnen unseren Willen nicht selbst zum Gegenstand
unseres Wollens machen.

7 ROBERT JUNGK, Die Zukunft hat schon begonnen: Amerikas Allmacht und Ohnmacht,
1. Aufl,, Stuttgart und Hamburg 1952.

49



Martin Hein

2.3

Reden wir von Gott und der Zukunft, dann reden wir von Liebe, Verséhnung
und Erlésung. Wir reden von der Lust am gemeinsamen Sein und Dasein.
Das ist eine schmerzliche Rede, weil sie zu unserer alltidglichen Erfahrung im
Gegensatz steht. Doch iiber die Liebe und die Lust am Leben bekommen wir
die Ewigkeit in Sicht.

Ausgerechnet Friedrich Nietzsche formuliert das in Also sprach Zarathustra
treffend, wenn es in seinem Trunknen Lied am Ende heif3t:

Weh spricht: Vergeh!
Doch alle Lust will Ewigkeit —,
will tiefe, tiefe Ewigkeit!®

Das ist es, was der christliche Glaube unter Berufung auf die Erfahrung mit Jesus
Christus von der Zukunft erwartet und erhofft: Dass es eine Zukunft gibt und
dass es eine gute Zukunft sein wird. Indem er das glaubt, antizipiert er diese
Zukunft. Sie hat tatsachlich begonnen! Gott hat der Geschichte eine Richtung auf
die Liebe hin gegeben und will diese Liebe durch uns Menschen in die Geschichte
bringen, durch alle Schrecknisse und Bedringnisse der Geschichte hindurch.

Und umgekehrt: Weil sich Gott aus hingebungsvoller Liebe auf seine Schop-
fung eingelassen hat, erlebt er selbst das Vergehen der Zeit und die Vergéang-
lichkeit. Dafiir steht das Kreuz Jesu Christi: Es steht fiir die alte Welt, die am
Vergehen ist und der die letzte Wirklichkeit abgesprochen wird.

So wird es moglich, am Grab, das das Ende jeder irdischen Zukunft ist, ja
auch angesichts des moglichen Geschicks des Universums, hoffnungsvoll zu
reden und am Ende Gott als Herrn des Lebens zu bekennen.

Gott hat eine Geschichte, die er mit uns teilt, damit wir seine Geschichte mit
ihm teilen. Am Ende der Zeiten werden wir einander erkennen: Die Zukunft
wird die Zukunft der Wahrheit sein, und das wird ein schmerzlicher Moment
werden, weil hier auch Schuld, Versagen und Liige zum Vorschein kommen.

Darum ist die Vorstellung des Gerichts unerlésslich. Aber nicht als Moment
der Aburteilung und Verdammnis, sondern als Moment der Gnade und der
Versohnung. Hier hat sich das Christentum selbst oft verfehlt, wenn es Angst
und Schrecken verbreitete statt Trost und Ermutigung.

8 FRIEDRICH NIETZSCHE, »Das trunkne Lied«, in DERS., Also sprach Zarathustra: Ein Buch
fiir Alle und Keinen, 4. Teil, bearb. und eingerichtet von Michael Holzinger, Edition Holzinger,
Berlin 2013: 229-235, 235.

50



»Zukunft«in theologischer Perspektive

Merklich vollzieht sich hier ein Ubergang vom Denken in die Sprache der
Verkiindigung. Das ist auch die Dynamik der Theologie. Eine Theologie, die
das, was sie erkannt und verstanden hat, nicht vermittelt, hat sich selbst nicht
richtig verstanden.

2.4

Am Ende also steht die Einsicht: Von Zukunft theologisch reden heif3t, Gott
verkiindigen als den, der auf uns zukommt. Am Ende stehen wieder einfache
Sétze wie die folgenden: »Himmel und Erde werden vergehen; meine Worte
aber werden nicht vergehen.«® Oder: »Und ich sah einen neuen Himmel und
eine neue Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde sind vergangen. [...]
Und der auf dem Thron safi, sprach: Siehe, ich mache alles neu!«*°

Das ist Zukunft theologisch. Wir kénnen in der Theologie anderes sagen als
Philosophie, Naturwissenschaften oder Psychologie, wenn wir tiber Zukunft
reden, ohne deren Zugang zur Welt in irgendeiner Weise zu bestreiten.

Sie schauen anders auf die Welt: Philosophie, Naturwissenschaften und
Psychologie stehen - bildlich gesprochen — mit dem Riicken zur Zukunft, weil
sie ihre Daten aus der Vergangenheit erhalten und die Zukunft nur schematisch
errechnen konnen. Dabei kommen sie tiber den Tod nicht hinaus oder enden
in einer statischen Ewigkeit ohne Veranderung und Leben.

Der biblisch-christliche Glaube steht seinem Selbstverstindnis nach mit
dem Gesicht zur Zukunft: Er hort, was in der Vergangenheit gesagt wurde,
damit sich ihm die Zukunft erschliefit. Wer hier Widerspriiche sieht, hat eine
von beiden Seiten nicht recht verstanden.

Es mag durchaus sein, dass sowohl die Theologie als auch die anderen
Wissenschaften sich selbst nicht recht verstehen. Sowohl eine Theologie als
auch jede andere Wissenschaft, die in Dogmatismus und Fundamentalismus
erstarrt, werden niemals kraftvoll von der Zukunft reden, weil sie der Freiheit
und damit der Liebe keinen Raum lassen.

Welchem Versténdnis von Zukunft man folgen will, ist eine personliche
Entscheidung, die freilich Einfluss darauf hat, wie man das Leben versteht.
Wem es aber gelingt zu erkennen, wie die Sicht der Wissenschaft und das
Erleben des Glaubens einander ergénzen, ja, wie das eine ohne das andere
geradezu sinnlos wird, lebt und denkt aus der Fille des Menschlichen.

9 Mt 24,35.
10 Oftb 21,1.5.

51



Martin Hein

Diesen Anspruch erhebt die Theologie. Vielleicht hat sie es im vergangenen
Jahrhundert zu wenig getan, zu leise oder zu verdngstigt angesichts der unge-
heuren Entfesselung des Bosen, das wir erlebt haben und erleben. Vielleicht
hat sie es auf falsche Weise getan und allzu leichtfertig dem Zukunftsbegrift
von Philosophie, Naturwissenschaften und Psychologie den Boden iiberlassen.

Alltaglich hoffen und erwarten wir, dass die Zukunft mehr ist als die
Summe berechenbarer Ereignisse. Deshalb ist die theologische Perspektive
notwendig und lebensdienlich. Und darum kénnen wir sinnvoll von »Zukunft«
nur aus dieser Perspektive heraus reden. Denn »Zukunft« ist ein im Kern
theologischer Begriff.

52



