
43

Martin Hein

»Zukunft« in theologischer Perspektive
Eine Thesenreihe

»Die Zukunft war früher auch besser.« Dieser Satz von Karl Valentin löst 
stets Heiterkeit aus, auch wenn er im Grunde sehr ernst gemeint ist.1 Denn 
er beschreibt in seinem Kern den Wandel der Zukunftsprognosen und -erwar-
tungen. Die waren, geht man nur wenige Jahrzehnte zurück, erheblich opti-
mistischer und stark von der Idee des wissenschaftlich-technologischen Fort-
schritts bestimmt. Inzwischen scheinen demgegenüber – ausgelöst durch die 
Corona-Pandemie, den nicht mehr zu leugnenden Klimawandel, die Kriege 
in der Ukraine und in Gaza sowie andere Krisenphänomene – apokalyptisch 
bestimmte Zukunftsszenarien eine bedeutende Rolle zu spielen. Insofern ist 
es ausgesprochen zeitgebunden, über Zukunft zu sprechen.

Wenn in diesen Zusammenhang eine theologische Perspektive eingezeichnet 
werden soll, ist zunächst zu klären, worin sie sich von anderen Perspektiven – 
etwa einer philosophischen, naturwissenschaftlichen oder auch psychologi-
schen – unterscheidet (1.). Erst danach kann entfaltet werden, was in diesem 
Sinn »theologisch« zur Zukunft sagen ist (2.). Die folgenden Ausführungen 
konzentrieren sich dabei auf einen Gedanken, der in seiner bewusst zugespitz-
ten Form als Diskussionsimpuls verstanden werden soll:

Wir können ohne eine theologische Perspektive nicht sinnvoll von »Zukunft« 
reden, weil Zukunft ein im Kern theologischer Begriff ist.

1  Theologisch reden

1.1

Theologisch reden bedeutet, konsequent von Gott und seiner Offenbarung 
her zu denken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass es um Denken geht. 
Denn bereits das wird der Theologie oft abgesprochen. Aber Theologie ist 

1	 Wichtige Anregungen verdanke ich dem Gespräch mit Prof. Dr. Dr. h.c. Dietrich Korsch, 
Marburg/Kassel.

Martin Hein, »›Zukunft‹ in theologischer Perspektive: Eine Thesenreihe«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 43–52. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306


Martin Hein

44

Nachdenken – und zwar methodisch kontrolliertes, überprüfbares und kon-
sistentes, also einer inneren Logik folgendes Denken.

Auch die Philosophie denkt. Aber sie denkt das Denken konsequent vom 
Denken her, sie ist – als moderne Philosophie – ein Gespräch der Vernunft 
mit sich selber. Das ist seit Immanuel Kant unhintergehbar.

Auch die Psychologie – um eine weitere, der Theologie scheinbar ver-
wandte Wissenschaft zu nennen – denkt. Aber sie denkt von der »Seele« 
(oder einem Äquivalent) her2 und von den Erfahrungen des Menschen mit 
sich selbst. Die Psychologie ist sozusagen das Selbstgespräch der Seele. Auch 
das ist seit Sigmund Freud unhintergehbar, unabhängig davon, welcher Schul-
richtung man anhängt.

Die Naturwissenschaften hingegen denken nicht in diesem Sinn: Sie sam-
meln Daten, werten sie aus und formulieren daraus Regeln, Gesetzmäßigkeiten 
und Wahrscheinlichkeiten, die experimentell an der Erfahrung überprüft und 
so auf ihre Wahrheit hin getestet werden.

Philosophie, Psychologie und Naturwissenschaften bekommen ihre Daten 
aus der Vergangenheit. Das ist das Entscheidende, was sie gemeinsam haben, 
und was sie von der Theologie unterscheidet.

Die Theologie denkt vom Gespräch mit Gott her, und das heißt von der 
radikalen Zukunft her. Sie nimmt konsequent die Perspektive Gottes auf die 
Welt ein. Sie ist daher kein Selbstgespräch, sie hat ein klares Außen und ein 
Gegenüber, das mehr ist als sie selbst und auch mehr als die Summe aller 
Sinnesdaten, also mehr als die empirisch erfassbare Welt.

1.2

Wie kann sie diese Perspektive einnehmen? Sie kann das, weil sie in ihrem 
Selbstanspruch davon ausgeht, dass ihre Quelle die Offenbarung Gottes ist, 
die uns durch Jesus Christus erreicht hat. Das ist bewusst so pointiert for-
muliert, um den Kern der Theologie freizulegen: Die Offenbarung Gottes in 
Jesus Christus hat ihren Niederschlag in der Bibel gefunden. Theologie ist 
konsequentes Hören auf das in der Bibel zum Ausdruck kommende Wort 
Gottes und also Auslegung der Heiligen Schrift auf den Menschen hin, der 
sie verstehen will und verstehen soll.

2	 In der Psychologie mag umstritten sein, ob ein Begriff der Seele formuliert werden kann. 
Die Verbannung der Seele scheint mir allerdings ein Manko mancher psychologischer Schulen 
zu sein. Wenn man von einer Einheit des psychologischen Gegenstands oder Themas nicht 
absehen will, ist der Begriff Seele oder ein Äquivalent notwendig.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

45

Nun kann man sich fragen, wozu braucht es dann Theologie, wenn wir 
doch das Wort Gottes haben? Gottes Wort erreicht uns durch die Erfahrungen 
von Menschen, die sich in den Überlieferungen der Bibel wiederfinden. Es gibt 
nach biblisch-christlichem Verständnis keine unmittelbare Offenbarung Gottes 
etwa in der Natur oder im Geist des Menschen, die als solche erkennbar wäre. 
Die Bibel enthält Gottes Wort, sie ist es nicht in einem wörtlichen Sinn. Und 
weil die Bibel Gottes Wort als Menschenwort ist, muss sie ausgelegt werden, 
damit heutige Menschen nachvollziehen können, was damalige Menschen 
erfahren haben und was diese Erfahrung für uns bedeuten könnte.

Damit ist auch die Theologie der Vergangenheit verpflichtet – und darin 
ist sie Wissenschaft wie alle anderen Wissenschaften. Aber eben nicht nur! 
Denn das Wort Gottes sagt etwas über die Zukunft aus. Sie ist der eigentliche 
Gegenstand der Theologie.

1.3

Zukunft ist ein Phänomen der Zeit. Und zwar ist sie der uns Menschen am 
meisten entzogene Aspekt der Zeit.

Die Vergangenheit ist erinnerbar: So haben wir auf sie Zugriff – wenn auch 
durch einen Schleier der Distanz. Die Gegenwart ist erlebbar, sie ist das Jetzt 
und steht allen offen, wenn auch höchst flüchtig. Was eben noch Gegenwart 
war, wird schon Vergangenheit.

Die Zukunft aber kann nur erwartet und allenfalls prognostiziert werden. 
Wir kennen sie nicht. Sie ist keine mögliche Erfahrung, die wir gehabt haben. 
Als Erwartung stellt uns die Zukunft die Frage: Was mag wohl kommen? Als 
Hoffnung stellt sie die Frage: Kommt überhaupt noch etwas Gutes?

Die Erwartung also fragt danach, ob wir überhaupt eine Zukunft haben, 
die Hoffnung fragt, ob es eine gute Zukunft sein wird. Beide Fragen versucht 
die Theologie zu beantworten. Die Erwartung und die Hoffnung der Theo-
logie als ›Denken des Glaubens‹ lautet: Gott kommt – und er kommt als das 
Gute schlechthin. Damit ist etwas über Gott gesagt, was wir uns nicht selbst 
aus eigener Erkenntnis sagen können, weil uns die Zukunft als Erfahrung 
entzogen ist.

So kann man weiter zuspitzen: Gott kommt aus der Zukunft, weil er der 
Herr der Zeit und mithin das ist, was wir ewig nennen. Wollen wir also ver-
stehen, was »Zukunft« theologisch ist, müssen wir von der Zeit reden.



Martin Hein

46

1.4

Was ist Zeit? Augustin hat sich darüber als erster christlicher Theologe aus-
führlich Gedanken gemacht hat. Er sagt: »Wenn mich niemand danach fragt, 
weiß ich es; will ich einem Fragenden es erklären, weiß ich es nicht.«3

Warum gilt dieser Satz? Weil Zeit flüchtig ist, oder genauer gesagt, weil 
sie transparent ist. Wir nehmen sie nicht wahr, wie wir das Fenster nicht 
wahrnehmen, durch das wir schauen, oder unser Bewusstsein nicht wahr-
nehmen, wenn wir alltäglich denken. Diese Grenze können wir auch mittels 
der Theologie nicht überschreiten, weil wir nicht außerhalb der Zeit stehen.

Doch eines kann die Theologie sehr deutlich sagen: Zeit ist geschaffen. 
Sie hat einen Anfang und ein Ende. Die Zeit vergeht, und sie ist vergänglich. 
Damit stimmen theologische Einsichten auf bemerkenswerte Weise mit der 
modernen Physik überein. Der alte biblische Mythos von der Schöpfung als 
einem ersten Moment der Zeit spiegelt sich in der Annahme eines Urknalls, 
die auch davon ausgeht, dass erst mit ihm die Zeit als messbares Phänomen 
in Erscheinung getreten ist. Denn die Zeit ist verbunden mit Bewegung. Und 
Bewegung ist erst möglich, wenn es etwas gibt.

Das soll und kann nicht als Wahrheitsbeweis für biblische Aussagen ver-
standen werden – was naiv wäre! –, sondern als Hinweis darauf, dass theo-
logisches Denken in der Tiefe nicht im Widerspruch zu Wissenschaft und 
Forschung stehen muss.

So kann die moderne Physik eine »kurze Geschichte der Zeit« erzählen – 
um den Titel des 1988 erschienenen Buches von Stephen W. Hawking, einem 
ihrer prominentesten Vertreter, aufzunehmen: 4 Auch die Zeit wird eines Tages 
aufhören. Paradox formuliert: Es wird eine Zeit geben, in der es keine Zeit 
mehr gibt. Darin sind sich Theologie und Naturwissenschaften einig.

Aber die Physik spricht vom Ende der Zeit als vollkommenem Stillstand, 
der ein Ergebnis der Entropie ist, also des unaufhaltsamen Prozesses der 
Umwandlung aller Materie in Energie, der sogenannte »Wärmetod« des Welt-
alls.5 Die Entstehung des Universums erklärt sie als einen Zufall, der – einmal 

3	 Aurelius Augustinus, »Was ist Zeit?«, in Confessiones XI / Bekenntnisse 11, Lateinisch-
Deutsch, eingel., übers. und mit Anmerkungen versehen von Norbert Fischer, 2., überarbeitete 
Aufl., Hamburg 2009: 14.
4	 Stephen W. Hawking, Eine kurze Geschichte der Zeit: Die Suche nach der Urkraft des Uni-
versums, Reinbek bei Hamburg 1988.
5	 Ob diese Ausdehnung sich möglicherweise umkehrt und eine Rückkehr zum Anfang des 
Universums einleitet, kann dahingestellt bleiben. Kosmologische Theorien sind sich hier der-
zeit uneins.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

47

eingefangen – einen notwendigen Prozess in Gang bringt, der auf diesen 
Wärmetod zuläuft.

Damit aber zeigt sich, dass die Zeit ihrem naturwissenschaftlichen Begriff 
nach kein Potenzial in sich birgt. Sie läuft auf den Tod sowohl des Indivi-
duums als auch des Universums hinaus. Der energetische Prozess enthält 
keine Kreativität.

Die Theologie denkt das genau umgekehrt. Der universale Prozess, das 
Voranschreiten der Zeit, enthält kreatives Potenzial, weil es der Prozess 
Gottes mit dem Universum ist. Genau das ist gemeint, wenn wir vom ewigen 
Leben reden. Damit ist nicht die einfache Verlängerung des zeitlichen Lebens 
gemeint; es geht gerade nicht um Unendlichkeit und Unsterblichkeit. Das 
sind keine christlich-theologischen Begriffe, sondern philosophische Abstrak-
tionen. Vielmehr geht es um den Übergang in das Leben, das Gott lebt: Jen-
seits der Zeit und doch zugleich in ihr. Am Ende stehen weder der Wärmetod 
noch die kosmologische Wiederkehr aller Dinge, sondern die neue Schöpfung 
in Jesus Christus. An diese biblische Dimension knüpft theologisches Reden 
an.

2  Zukunft

2.1

Damit zeigt sich, dass die christliche Rede von der Zukunft nicht einfach eine 
abstrakte Spekulation ist. Sie erzählt eine konkrete Geschichte, wenn sie von 
der Zukunft redet: Die Geschichte Jesu Christi. In ihm ist nach christlicher 
Überzeugung Gott in die Zeit eingegangen, und zwar schon in dem Moment, 
in dem er sie schuf. Denn weil Gott Geist ist, schuf er mit der Zeit auch die 
Einheit von Geist und Zeit, das also, was wir Geschichte nennen. Er brachte 
eine Entwicklung in Gang, die von Anfang an darauf angelegt war, dass Gott 
sie mit seinen Geschöpfen lebt.

Wenn wir von Gott reden, dann erzählen wir. Darum beginnt die Bibel mit 
einer Erzählung, und sie erzählt bis zum Schluss. Diese ungeheure Erzählung 
läuft auf ein Ziel hin. Um dieses Ziel beschreiben zu können, müssen wir 
Metaphern und Bilder verwenden, weil es in der Zukunft liegt, für die wir 
keine Begriffe haben.

Solche Bilder etwa sind das Paradies als Ort erfüllten Lebens, der Himmel 
als Ort der erlösten Gemeinschaft mit Gott, das Reich Gottes als Ort der gelebten 
Gerechtigkeit. Ganz vorsichtig, unter Verzicht auf allzu konkrete und naive 



Martin Hein

48

Bilder, spricht Paulus von der »Verwandlung« am Ende der Zeit oder von 
einer neuen »Schöpfung«. 6

Anlass dazu ist die Erfahrung der Auferstehung Jesu Christi. Sie ist der 
Beginn einer neuen Zukunft, die nicht auf den Tod, sondern auf das ewige 
Leben hinausläuft. Am Anfang aller Theologie stehen also ein Glaubens-
satz und eine tiefgreifende menschliche Erfahrung, die als Ostergeschehen 
in unser kollektives Gedächtnis eingegangen ist und den Ursprung des 
christlichen Glaubens darstellt. Sie hat das Verständnis unserer gesamten 
Kultur von der Zukunft geprägt, selbst wenn unsere Kultur das immer mehr 
vergisst.

Weil sie von der inkommensurablen Erfahrung von Ostern herkommt, 
unterscheidet sich die theologische Rede von der Zukunft von allen anderen 
Diskursen über die Zukunft: Sie besitzt eine klare Erwartung und eine klare 
Hoffnung. Theologie denkt nicht auf die Zukunft hin, sie denkt von der 
Zukunft her.

Die Naturwissenschaften erkennen in den physikalischen und evolutio-
nären Prozessen kein Ziel, sondern nur Ursachen, die in der Vergangenheit 
liegen. Aus diesen Daten werden Prognosen für die Zukunft erhoben – aber 
das sind Weiterrechnungen, Extrapolationen, Wahrscheinlichkeiten. Auch 
die Abläufe der Evolution können sich den Gesetzen der Physik nicht ent-
ziehen.

Es gibt für die Naturwissenschaften wie für die theoretische Philosophie 
keine Ursachen, die aus der Zukunft heraus wirken. Denn es ist eine Grund-
einsicht der Moderne, dass sie nur in Ursache-Wirkung-Zusammenhängen 
denkt und also immer von der Vergangenheit her. Unbestritten hat das eine 
ungeheure Tiefe und Weite der Erkenntnis freigesetzt.

Doch schon an eher alltäglichen Beispielen wie der Wettervorhersage 
oder der diagnostischen Prognose im Rahmen ärztlichen Handelns kann man 
sofort verstehen, wo die Grenze liegt. Hier sind nur unpersönliche Gesetze 
am Werk, die keinen Raum für Kreativität lassen. Sie fangen zwar den Zufall 
ein, aber der ist eben unberechenbar – wobei es durchaus die Meinung gibt, 
dass es nur eine Frage der Komplexität der Berechnung ist, auch den Zufall 
als aus vergangenen Ereignissen heraus generiert zu verstehen. Das halte ich 
allerdings für unwahrscheinlich: Denn dann gäbe es keine Freiheit!

6	 Vgl. 1 Kor 15,51 und Röm 8,18–23, jeweils wie auch das Folgende zitiert nach der Luther-
Übersetzung von 2017.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

49

2.2

Die einzige Art und Weise, dass Ziele aus der Zukunft unser Handeln bestim-
men, gibt es im Bereich des Willens. Denn der Wille ist das Vermögen, Ziele 
zu setzen, mithin also das Vermögen, aus der Zukunft heraus zu denken. 
Diese Einsicht enthält freilich ein unabgegoltenes Problem. Denn die Willens
bestimmung, die sich auf die Herstellung eines künftigen Zustands ausrichtet, 
hat dessen Erzeugung nicht zweifelsfrei in der Hand. Das Gute, das gewollt 
wird, bleibt – aus Gründen der inneren moralischen Unzuverlässigkeit und 
infolge von äußeren unvorhersehbaren Umständen – einer unverfügbaren 
Zukunft des Gelingens vorbehalten.

Für den Glauben wirkt in der Zeit Gottes Wille, indem er der Zeit eine 
Richtung gibt, und zwar auf sich hin. Die Zukunft ist für die Erwartung 
und die Hoffnung des Glaubens der Moment, an dem Gott und Mensch sich 
begegnen.

Da die Erfahrung des Glaubens davon ausgeht, dass diese Begegnung in 
Jesus Christus und zuvor schon in der Offenbarung seines Gesetzes und den 
Worten der Propheten stattgefunden hat, ragt die Zukunft sozusagen aktiv 
bestimmend in die Gegenwart hinein. Alte und neue Schöpfung überlagern 
sich. »Die Zukunft hat schon begonnen« – dieser Buchtitel von Robert Jungk 
aus dem Jahr 1952 lässt sich in den hier gemeinten Zusammenhang über-
tragen. 7

Weil Gott es ist, der der Zukunft diese Richtung gegeben hat, nennen wir 
das Ziel der Schöpfung Vollendung, und darin zeigt sich, dass das Ende der 
Schöpfung nicht ihr Aufhören bedeutet, sondern gerade ihre vollständige 
Verwirklichung.

Zugleich bedeutet das: Der Lauf der Geschichte ist nicht determiniert und 
bis ins Detail vorgegeben. Dieser Satz ist für das Verständnis christlicher 
Anthropologie fundamental. Denn er beschreibt den Raum der Freiheit, den 
wir haben, und damit unsere Würde als entscheidungsfähige Wesen. Wir 
haben einen eigenen, in Bezug auf die Welt freien Willen. Ihn aber verdan-
ken wir Gott, denn wir können unseren Willen nicht selbst zum Gegenstand 
unseres Wollens machen.

7	 Robert Jungk, Die Zukunft hat schon begonnen: Amerikas Allmacht und Ohnmacht, 
1. Aufl., Stuttgart und Hamburg 1952.



Martin Hein

50

2.3

Reden wir von Gott und der Zukunft, dann reden wir von Liebe, Versöhnung 
und Erlösung. Wir reden von der Lust am gemeinsamen Sein und Dasein. 
Das ist eine schmerzliche Rede, weil sie zu unserer alltäglichen Erfahrung im 
Gegensatz steht. Doch über die Liebe und die Lust am Leben bekommen wir 
die Ewigkeit in Sicht.

Ausgerechnet Friedrich Nietzsche formuliert das in Also sprach Zarathustra 
treffend, wenn es in seinem Trunknen Lied am Ende heißt:

Weh spricht: Vergeh!
Doch alle Lust will Ewigkeit –,
will tiefe, tiefe Ewigkeit!8

Das ist es, was der christliche Glaube unter Berufung auf die Erfahrung mit Jesus 
Christus von der Zukunft erwartet und erhofft: Dass es eine Zukunft gibt und 
dass es eine gute Zukunft sein wird. Indem er das glaubt, antizipiert er diese 
Zukunft. Sie hat tatsächlich begonnen! Gott hat der Geschichte eine Richtung auf 
die Liebe hin gegeben und will diese Liebe durch uns Menschen in die Geschichte 
bringen, durch alle Schrecknisse und Bedrängnisse der Geschichte hindurch.

Und umgekehrt: Weil sich Gott aus hingebungsvoller Liebe auf seine Schöp-
fung eingelassen hat, erlebt er selbst das Vergehen der Zeit und die Vergäng-
lichkeit. Dafür steht das Kreuz Jesu Christi: Es steht für die alte Welt, die am 
Vergehen ist und der die letzte Wirklichkeit abgesprochen wird.

So wird es möglich, am Grab, das das Ende jeder irdischen Zukunft ist, ja 
auch angesichts des möglichen Geschicks des Universums, hoffnungsvoll zu 
reden und am Ende Gott als Herrn des Lebens zu bekennen.

Gott hat eine Geschichte, die er mit uns teilt, damit wir seine Geschichte mit 
ihm teilen. Am Ende der Zeiten werden wir einander erkennen: Die Zukunft 
wird die Zukunft der Wahrheit sein, und das wird ein schmerzlicher Moment 
werden, weil hier auch Schuld, Versagen und Lüge zum Vorschein kommen.

Darum ist die Vorstellung des Gerichts unerlässlich. Aber nicht als Moment 
der Aburteilung und Verdammnis, sondern als Moment der Gnade und der 
Versöhnung. Hier hat sich das Christentum selbst oft verfehlt, wenn es Angst 
und Schrecken verbreitete statt Trost und Ermutigung.

8	 Friedrich Nietzsche, »Das trunkne Lied«, in ders., Also sprach Zarathustra: Ein Buch 
für Alle und Keinen, 4. Teil, bearb. und eingerichtet von Michael Holzinger, Edition Holzinger, 
Berlin 2013: 229–235, 235.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

51

Merklich vollzieht sich hier ein Übergang vom Denken in die Sprache der 
Verkündigung. Das ist auch die Dynamik der Theologie. Eine Theologie, die 
das, was sie erkannt und verstanden hat, nicht vermittelt, hat sich selbst nicht 
richtig verstanden.

2.4

Am Ende also steht die Einsicht: Von Zukunft theologisch reden heißt, Gott 
verkündigen als den, der auf uns zukommt. Am Ende stehen wieder einfache 
Sätze wie die folgenden: »Himmel und Erde werden vergehen; meine Worte 
aber werden nicht vergehen.«9 Oder: »Und ich sah einen neuen Himmel und 
eine neue Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde sind vergangen. […] 
Und der auf dem Thron saß, sprach: Siehe, ich mache alles neu!«10

Das ist Zukunft theologisch. Wir können in der Theologie anderes sagen als 
Philosophie, Naturwissenschaften oder Psychologie, wenn wir über Zukunft 
reden, ohne deren Zugang zur Welt in irgendeiner Weise zu bestreiten.

Sie schauen anders auf die Welt: Philosophie, Naturwissenschaften und 
Psychologie stehen – bildlich gesprochen – mit dem Rücken zur Zukunft, weil 
sie ihre Daten aus der Vergangenheit erhalten und die Zukunft nur schematisch 
errechnen können. Dabei kommen sie über den Tod nicht hinaus oder enden 
in einer statischen Ewigkeit ohne Veränderung und Leben.

Der biblisch-christliche Glaube steht seinem Selbstverständnis nach mit 
dem Gesicht zur Zukunft: Er hört, was in der Vergangenheit gesagt wurde, 
damit sich ihm die Zukunft erschließt. Wer hier Widersprüche sieht, hat eine 
von beiden Seiten nicht recht verstanden.

Es mag durchaus sein, dass sowohl die Theologie als auch die anderen 
Wissenschaften sich selbst nicht recht verstehen. Sowohl eine Theologie als 
auch jede andere Wissenschaft, die in Dogmatismus und Fundamentalismus 
erstarrt, werden niemals kraftvoll von der Zukunft reden, weil sie der Freiheit 
und damit der Liebe keinen Raum lassen.

Welchem Verständnis von Zukunft man folgen will, ist eine persönliche 
Entscheidung, die freilich Einfluss darauf hat, wie man das Leben versteht. 
Wem es aber gelingt zu erkennen, wie die Sicht der Wissenschaft und das 
Erleben des Glaubens einander ergänzen, ja, wie das eine ohne das andere 
geradezu sinnlos wird, lebt und denkt aus der Fülle des Menschlichen.

	 9	 Mt 24,35.
10	 Offb 21,1.5.



Martin Hein

52

Diesen Anspruch erhebt die Theologie. Vielleicht hat sie es im vergangenen 
Jahrhundert zu wenig getan, zu leise oder zu verängstigt angesichts der unge-
heuren Entfesselung des Bösen, das wir erlebt haben und erleben. Vielleicht 
hat sie es auf falsche Weise getan und allzu leichtfertig dem Zukunftsbegriff 
von Philosophie, Naturwissenschaften und Psychologie den Boden überlassen.

Alltäglich hoffen und erwarten wir, dass die Zukunft mehr ist als die 
Summe berechenbarer Ereignisse. Deshalb ist die theologische Perspektive 
notwendig und lebensdienlich. Und darum können wir sinnvoll von »Zukunft« 
nur aus dieser Perspektive heraus reden. Denn »Zukunft« ist ein im Kern 
theologischer Begriff.


