Reiner Anselm

Lebensfiihrung

Trutz Rendtorffs Programm als Impuls
fur die Ethik heute

»Ethik ist die Theorie der menschlichen Lebensfithrung« lautet die program-
matische Formel, mit der Rendtorff seine »Ethik« beginnt, und zwar sowohl
in der ersten wie auch in der zweiten Auflage. Dabei zeigt der Vergleich zwi-
schen den beiden Auflagen, dass die theoriegeschichtliche Konnotation, die
sich mit dem Begriff der Lebensfithrung verbindet, ndmlich die Reverenz an
Max Weber, fiir Rendtorff bei der Ausarbeitung seines ethischen Programms
offenbar nicht leitend gewesen ist. Die langere Passage, mit der eingangs der
Begriff der Lebensfiihrung eingehender erlautert wird, findet sich erst in der
zweiten Auflage, ebenso wie die Ankniipfung an Max Weber und seine -
freilich nicht zu einer durchgéngigen Systematik ausgearbeitete — Fassung
eines Begriffs der Lebensfihrung. Weber profiliert diese als religiés moti-
vierte Widerstdndigkeit gegeniiber den Eigengesetzlichkeiten der Sphéren
von Recht, Okonomie, Politik, Sexualitit und Kunst. Im spannungsreichen
Konflikt zwischen religiosen Motiven und Eigengesetzlichkeiten bilden sich
die Kompromisse aus, die dann fiir die Signatur einer Kultur bestimmend
werden. Doch darauf geht Rendtorff nicht weiter ein, es bleibt bei einer eher
assoziativen Bezugnahme.

»Lebensfithrung« steht damit nicht fiir eine bestimmte theoriegeschichtli-
che Tradition, sondernder Gedanke der Lebensfiihrung bezeichnet zumindest
in der Konzeption der Ethik fiir Rendtorff zunédchst ganz unspezifisch das,
was wenig spater im Umfeld des Miinchner Soziologen Karl-Martin Bolte als
»Gesamtheit aller Tatigkeiten im Alltag von Personen angesehen wird, die
das Leben eines Menschen ausmachen«.' Lebensfithrung ist damit an Prak-
tiken orientiert, ist aber nicht einfach die Addition einzelner Handlungen,
sondern aus den verschiedenen Handlungen baut sich ein Zusammenhang
auf, der als Lebensfithrung bezeichnet wird. Dabei steht Max Weber auch

1 GUNTER G. vOss, »Entwicklung und Eckpunkte des theoretischen Konzepts«, in Arran-
gements zwischen Traditionalitdt und Modernisierung, hg. von der Projektgruppe »Alltdgliche
Lebensfithrung«, Opladen 1985: 23-43, 30. Vgl. auch KARL M. BOLTE, »Subjektorientierte
Soziologie: Pladoyer fiir eine Forschungsperspektive«, in Subjektorientierte Arbeits- und Berufs-
soziologie, hg. von Karl M. Bolte und Erhard Treutner, Frankfurt a. M. 1983: 12-36.

REINER ANSELM, »Lebensfiihrung: Trutz Rendtorffs Programm als Impuls fiir die Ethik 33
heuteg, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University

Publishing, 2025: 33-42. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305

Reiner Anselm

hier zwar als Pate des Begriffs im Hintergrund, nicht aber das eben skizzierte
Theoriekonzept. Wenn Giinter Vof$ fiir die Konzeptionen der beiden Sonderfor-
schungsbereiche zu den » Theoretische[n] Grundlagen sozialwissenschaftlicher
Berufs- und Arbeitskrafteforschung« (SFB 101) sowie »Entwicklungsperspek-
tiven von Arbeit« (SFB 333) festhélt, man habe sich fiir die Neubestimmung
des Verhaltnisses von Arbeit und Leben entschieden, an Webers eben nicht
systematisch ausgearbeiteten Lebensfithrungsbegriff anzukniipfen, ihn »dann
aber fiir die eigenen Zwecke auszudeuten, so beschreibt das im Grunde auch
das Verfahren Rendtorffs.? Auch er nimmt den Begriff der Lebensfiihrung eher
unspezifisch auf und scheint sich zudem mehr an der Verwendung seiner
Miinchner soziologischen Kollegen als an Weber zu orientieren. Denn auch bei
Rendtorff umfasst die Lebensfithrung einen integralen Aspekt: Sie beschreibt
ebenfalls die Gesamtheit der Handlungen, die sich zu einer bestimmten Lebens-
auffassung verdichten.

In der Perspektive der Ethik werden diese Handlungen reflexiv: Das eigene
Handeln als ethisch zu begreifen, beinhaltet das »Moment der Stellungnahme«,
wie es bei Rendtorff heifit. Die Formel, auf die Rendtorff diese Stellungnahme
bringt, lasst authorchen:

Menschliches Handeln ist niemals blof3 &ulere Beziehung zu Objekten, Bear-
beitung von Gegenstinden. Im Handeln wird eine Beziehung zur Wirklichkeit
betatigt, in der der Mensch immer schon steht und die ihn bestimmt und
verpflichtet. Das Bewufitsein fiir diese innere Verbindlichkeit menschlicher
Lebenswirklichkeit verschafft sich in der ethischen Frage Ausdruck. In diesem
Sinne kann Ethik als eine Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung des
Menschen bezeichnet werden, sofern als Ethik der Anteil der eigenen Lebens-

fihrung an dem, was uns als Wirklichkeit beansprucht, zum Thema wird.?

Praziser als in der zweiten Auflage, in der, wohl aus der zeitgendssischen
Debatte um Hans Jonas’ »Prinzip Verantwortung« entlehnt, der Verantwor-
tungsbegriff im Zentrum der Argumentation steht, entwickelt die erste Auflage
die Struktur des Handelns als Lebensfithrung und der Ethik als die reflektierte
eigene Stellungnahme dazu. Dabei ist die Aufgabe der Ethik als Theorie der
Lebensfithrung in der ersten Auflage sehr viel klarer auf das Setzen der eige-
nen Akzente hin fokussiert, als das in der zweiten Auflage der Fall ist. Denn
wo die erste Auflage von einer Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung

2 Ebd., 29f.
3 TRUTZ RENDTORFF, Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen

Theologie, Bd. 1, Stuttgart 1980, 11.

34



Lebensfiihrung

spricht, wenn die Wirklichkeit nicht mehr nur als eine dem Einzelnen bestim-
mend gegeniibertretende, sondern als eine zu gestaltende erfahren wird, heif3t
es ab der zweiten Auflage: »Der Mensch ist verantwortlich als Subjekt der
Lebensfithrung. Das ist Thema und Gegenstand der Ethik.«* Das bedeutet aber
auch, dass — hier klingt ganz offenkundig Hans Jonas nach — das eigene Han-
deln stets schon unter den evaluativen Vorbehalt gestellt wird, dass es sich als
verantwortliches Handeln klassifizieren lasst. Dagegen wird in der Erstauflage
mit der ethischen Stellungnahme primér der Sachverhalt adressiert, dass es
die Ethik mit den Fragen der eigenen Teilnahme und Gestaltung zu tun habe.

Dem entspricht es auch, dass der zu gestaltende Wandel eine zentrale
Bedeutung in der Analyse der ethischen Situation der Gegenwart hat: Es ist
der Wandel, der selbst nach den Maf3staben seines Handelns sucht. Gerade die
radikalen Verdnderungen im Bereich des Staatsverstandnisses, im Zusammen-
leben der Geschlechter und im Umgang mit der natiirlichen Umwelt nétigen zu
einer Neubestimmung der Wirklichkeitssicht und der bereits angesprochenen
Suche nach den Kriterien des Wandels. Die Erfahrungen dieses Wandels sind
es, die sodann die Theologie in einer doppelten Weise herausfordern. Auf der
einen Seite muss sie deutlich machen, dass in den Forderungen des Wandels
sich auch die Frage nach einer Neubestimmung des Selbstverstindnisses des
Menschen ausdriicken kann. Diese Neubestimmung gilt dann einem Selbst-
verstandnis, das der im Glauben bekannten Uberzeugung, dass namlich der
Mensch im Letzten nicht Urheber seines Seins und seines Handelns ist, nicht
mehr entspricht. Auf der anderen Seite aber ist von der Theologie auch gefor-
dert, vor dem Hintergrund der beschriebenen Wandlungserfahrungen die
Frage nach dem Grund und Ziel der Lebenswirklichkeit neu zu beantworten.

In genau diesem Sinne ist Ethik die Steigerungsform der Theologie, dass
das Wirklichkeitsverstandnis des christlichen Glaubens vor dem Hintergrund
der geschilderten Veranderungserfahrungen neu bestimmt werden muss. Der
Akzent der Theologie gilt dabei der Reformulierung der Einsicht, dass das
Leben nicht in sich selbst beruht, sondern sich nur innerhalb wechselseitiger,
kommunikativer Verhéltnisse entfaltet, und zwar sowohl in Beziehung zu
den Mitmenschen als auch in der Beziehung auf Gott. Christliche Lebens-
filhrung und eine christliche Deutung der Wirklichkeit miissen daher die
kommunikative Grundstruktur der Lebenswirklichkeit zur Geltung bringen,
sie gilt — mit Wolfgang Huber gesprochen — einer kommunikativen Freiheit.’

4 DERS., Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen Theologie,
3. Aufl,, Stuttgart 2011, 3.

5 Die wichtigsten Beitrige dazu sind leicht zugénglich in: WOLFGANG HUBER, Von der Frei-
heit: Perspektiven fiir eine solidarische Welt, Miinchen 2012.

35



Reiner Anselm

»Die Explikation, die Begrindung und die argumentative Vertretung dieses
Grundsachverhalts ist die Aufgabe einer ethischen Theologie.«*

Der Wandel der Lebensumsténde fithrt somit die Theologie zu einer neuen
Frage der Theologie nach sich selbst: »Sie muf3 sich priifen, wieweit und auf
welche Weise sie dem Anspruch zu geniigen vermag, Wirklichkeitswissen-
schaft zu sein.«” Geht man nun der Spur weiter nach, die der Wirklichkeits-
begriff - immerhin einer der meistverwendeten Begriffe in der programma-
tischen Einleitungspassage zur ersten Auflage der Ethik — nach sich zieht, so
landet man unweigerlich bei zwei Gewahrsménnern, die hier offensichtlich
Pate stehen: Helmut Schelsky mit seinem soziologischen Programm der Sozio-
logie als Wirklichkeitswissenschaft und Dietrich Bonhoeffer, dessen Notizen
zur Ethik mit einem Abschnitt zu »Christus, die Wirklichkeit und das Gute«
beginnen. Wenn Rendtorff formuliert, »die Theologie hat die Position zu
vertreten, dafl die Frage des Menschen nach sich selbst die Frage nach der
Wirklichkeit des Menschen tiberhaupt ist und deswegen die Frage danach, wer
denn die Wirklichkeit des Menschen konstituiert. Die Theologie muf} diese
Frage so aufnehmen und explizieren, dafl dabei die konstitutive Beziehung
aller menschlichen Wirklichkeit auf Gott zur Sprache gebracht wird«,* dann
erinnert das unverkennbar an Bonhoeffers Feststellung:

Alle Dinge erscheinen ja im Zerrbild, wo sie nicht in Gott gesehen und erkannt
werden. Alle sogenannten Gegebenheiten, alle Gesetze und Normen sind
Abstraktionen, so lange nicht Gott als die letzte Wirklichkeit geglaubt wird.
Daf} aber Gott selbst die letzte Wirklichkeit ist, ist wiederum nicht eine Idee,
durch die die gegebene Welt sublimiert werden soll, ist also nicht die religiose
Abrundung eines profanen Weltbildes, sondern es ist das gldubige Ja zu dem

Selbstzeugnis Gottes, zu seiner Offenbarung.’

Gerade im Vergleich wird aber auch deutlich, dass Rendtorff darauf zielt, die
Theologie als Wirklichkeitswissenschaft nicht tiber die Figur der Offenba-
rung zur Geltung zu bringen, sondern tiber die Auseinandersetzung mit den
Wandlungsprozessen der Gesellschaft, in denen sich der Einzelne zur titigen
Stellungnahme aufgefordert sieht.

Die Transformation der Theologie vor den Herausforderungen der Gegen-
wart, ihre Rekonstruktion als die entscheidende Wirklichkeitswissenschaft,

6 RENDTORFF, Ethik, 1. Aufl, Bd. 1, 14.

7 Ebd., 15.

8 Ebd, 14.

9 DIETRICH BONHOEFFER, Ethik, hg. von Ilse T6dt u.a., DBW 6, Giitersloh 1992, 32.

36



Lebensfiihrung

soll mithin unter Zuhilfenahme von Kategorien der verstehenden Soziologie
erfolgen, aber gleichzeitig iiber die Soziologie hinausgehen. Etwas spitz for-
muliert: Wenn Michael Theunissen fiir die Geschichtsphilosophie formulierte,
sie sei nur als Theologie méglich, so schwebt Rendtorff hier der Gedanke vor,
dass eine verstehende Soziologie nur als Theologie, namlich als »Ethische
Theologie« moglich ist.*® Damit setzt er sich zugleich von seinem Miinchner
Freund und Kollegen Wolfhart Pannenberg ab. Beide teilen das Ziel, nach der
schroffen Grenzziehung durch die Dialektische Theologie das Anliegen der
Theologie durch die Verbindung mit auflertheologischen Theoriemodellen neu
zu konstituieren und sie damit zugleich fiir das allgemeine Wahrheitsbewusst-
sein anschlussfahig werden zu lassen. Wahrend allerdings Pannenberg tiber
die philosophische Anthropologie zur Metaphysik kommt,'* wahlt Rendtorff
den Weg, Theologie und Soziologie zu kombinieren.

Vor diesem Hintergrund wird auch genauer deutlich, was Rendtorff mit
einer »Ethischen Theologie« vor Augen stand. Diese soll das Wirklichkeits-
verstandnis ausdeuten und darin das Ganze der Theologie am Ort der Ethik
zur Darstellung bringen. Allerdings: Diese Darstellung bleibt ein Fragment.
Zwar sollen die drei Grundelemente der Ethik, das Gegebensein des Lebens,
das Geben des Lebens und die Reflexivitit des Lebens, ganz offenkundig in
Ankniipfung an das Credo die Topoi Schépfung, Christologie und Eschatolo-
gie zur Darstellung bringen, aber dies wird in der Ethik im Wesentlichen auf
deren Bedeutung fiir ein christliches Verstandnis der Lebenswirklichkeit zur
Geltung gebracht. In der Neuauflage der Ethik zehn Jahre spéter findet sich
sogar noch prononcierter die Aufgabenbeschreibung, die »Ethische Theologie«
sei »die der ethischen Lebenswirklichkeit zugewandte Weise, die Grundfragen
der Theologie selbststindig zu entfalten. Das wird im II. Teil unternommen,
der die Grundelemente der ethischen Lebenswirklichkeit darstellt«.'* In der
Tat werden hier wichtige Elemente ergénzt, etwa mit den Ausfithrungen
zum Freiheitsbegriff und zur Rechtfertigung. Aber auch hier bleibt offen,
ob das bereits fiir eine selbststandige Darstellung der Grundbestiande des
Christentums geniigt, denn Wichtiges wie etwa die gesamte Ekklesiologie
fehlt. Stattdessen werden die Grundbestdnde nur soweit expliziert, wie sie
fiir Rendtorffs Rekonstruktion der Lebenswirklichkeit notwendig sind. Ein
gutes Beispiel dafiir sind die Verweise auf die Bestande einer Glaubenslehre im

10 MICHAEL THEUNISSEN, Kritische Theorie der Gesellschaft: Zwei Studien, Berlin 1981, 39.

11 So zunéchst in WOLFHART PANNENBERG, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegen-
wart im Lichte der Theologie, G6ttingen 1962; sodann DERS.: Anthropologie in theologischer Per-
spektive, Gottingen 1983.

12 RENDTORFF, Ethik, 3. Aufl., 53.

37



Reiner Anselm

Zusammenhang mit den Uberlegungen zur Reflexivitiit des Lebens, in denen
die Kontingenzbewiltigung durch Religion thematisch wird.

In meinen Augen spricht viel dafiir, dass Rendtorff die »Ethik« urspriinglich
dreiteilig konzipiert hatte und in einem dritten Teil nach der Grundlegung,
der Methodik und den Konkretionen die »Ethische Theologie« als eine gestei-
gerte Form der Wirklichkeitserfahrung selbst noch einmal darstellen wollte.
Allerdings ist es zu dieser Darstellung nicht gekommen, und in der zweiten
Auflage der Ethik schldgt Rendtorff einen anderen Weg ein. Er riickt von
der Wirklichkeitssemantik nahezu vollstdndig ab. Ohne dass dies explizit
ausgewiesen wird, dominiert nun ein anderes Modell: der eben bereits kurz
angesprochene Gedanke namlich, dass der Einzelne verantwortlich ist fiir sein
Handeln, dieses Handeln jedoch immer bezogen und begrenzt ist durch die
historisch gewordenen Strukturen der Lebenswelt. Parallel mit dem Anspruch
einer neuen christlichen Wirklichkeitssicht wird nun der Anspruch sistiert,
bei der Ethik handele es sich um eine »Steigerungsform« der Theologie. Statt-
dessen tritt der in der ersten Auflage erst angedeutete Dual zwischen dem
verantwortlichen Subjekt einerseits, das auf die Griinde seines Handelns hin
angesprochen werden kann, und den Strukturen der gemeinsamen Lebenswelt
andererseits in den Vordergrund. Nun heif3t es:

In der Ethik geht es immer um Gesichtspunkte, die diesen iiberindividuellen
Zusammenhang der Lebensfithrung hervortreten lassen. Das Grundelement
des Ethischen liegt in dem ausdriicklichen Bewuf3twerden der Tatsache, dafy
niemand sein Leben alleine leben kann. Eben das wird aber elementar durch die
Lebensfithrung erfahren. Und es ist diese Erfahrung, die in die Ethik als Theo-
rie der menschlichen Lebensfithrung Eingang finden muf3. Die Konkretionen
der Ethik haben es primér mit grundlegenden Ordnungen des gemeinsamen
Lebens zu tun. Damit bringt die Ethik die iiberindividuellen Zusammenhénge
der menschlichen Lebensfithrung zur Sprache.*

Mit dieser Vorgehensweise aber verschiebt sich zugleich die Aufgabe der Theo-
logie im Zusammenhang ihrer Entfaltung als »Ethische Theologie« dahin, dass
sie auf der einen Seite das Subjekt davor schiitzen muss, im Zusammenhang
der ihm zugeschriebenen Verantwortung fiir das eigene Handeln als Person
infrage gestellt zu werden. Auf der anderen Seite aber gilt es, das Vorgefun-
dene, insbesondere auch das eigene Leben selbst, als Zeichen des Handelns
Gottes in der Geschichte zu deuten. Steht auf der einen Seite die Rekonstruk-
tion der Rechtfertigungslehre, so steht auf der anderen Seite ein Verstandnis

13 RENDTORFF, Ethik, 3. Aufl,, 11.

38



Lebensfiihrung

des »Gegebensein[s] des Lebens«, das sich als Variation der dogmatischen
Rede von der Schopfung prisentiert.

Ethische Theologie griindet Ethik im Gegebensein des Lebens, wie es als Voraus-
setzung menschlichen Handelns den elementaren Wirklichkeitszusammenhang
bildet, in dessen Kontext sich Fragen der menschlichen Lebensfithrung stellen.
Theologische Arbeit an der Ethik setzt ein mit der Rekonstruktion der Frage,
die mit dem Leben selbst gestellt ist und auf die der Mensch eine Antwort schul-
dig ist. Sie hat diese Frage so wahrzunehmen, wie sie den Menschen in seiner
Beziehung zu Gott angeht.**

Zwischen beiden Polen soll der christliche Freiheitsgedanke vermitteln, der auf
der einen Seite die Freiheit gegentiiber der Welt zum Ausdruck bringt, auf der
anderen Seite zugleich das Gegebensein der Freiheit mit dem Gegebensein des
Lebens verkoppelt und damit Moglichkeiten und Begrenzungen menschlicher
Freiheit gleichermafien zum Ausdruck bringt:

Das BewuB3tsein der Freiheit gegeniiber der Welt besteht in der Perspektive der
christlichen Tradition darin, dafl Freiheit dem Menschen gewihrt, gegeben,
zuerkannt wird durch Gott. Die Verbindung des Gegebenseins der Freiheit mit
dem Gegebensein des Lebens fithrt darum an den Ort der primér individuell
zu verantwortenden Lebensfithrung.*

Unverkennbar verschieben sich damit im Ubergang von der ersten zur zwei-
ten Auflage die Akzente. Setzte die erste Auflage noch an, ein theologisches
Wirklichkeitsverstindnis vor dem Hintergrund der Erfahrungen eines funda-
mentalen Wandels zu entwickeln und damit die Aufgabe der Systematischen
Theologie nicht mehr in der Rekonstruktion der doctrina zu erblicken, so geht
es nun darum, das individuelle Handeln aus der gegebenen Freiheit im Gegen-
iiber zu der erfahrenen, und zwar als in letzter Konsequenz als Verwirklichung
des Handelns Gottes gedeuteten, Ordnung auszulegen. Damit tritt zugleich,
wohl auch als Folge einer intensiveren Beschiftigung mit dem Werk Ernst
Troeltschs, der rechtshegelianisierende Zug im Denken Rendtorffs starker
hervor: eine Pragung, die er schon aus Miinster und den dortigen Verbin-
dungen zum Kreis um Joachim Ritter mitgebracht haben diirfte. Dieser neue

14 Ebd., 60; dhnlich, aber durch den Kontext anders eingespielt: RENDTORFF, Ethik, 1. Aufl.,
Bd. 1, 22.

15 DERS., Ethik, 3. Aufl., 13.

39



Reiner Anselm

Akzent wird, das merkt man den Ergénzungen und Seitenbemerkungen der
zweiten Auflage der Ethik deutlich an, getragen von einer deutlichen Skep-
sis gegeniiber denjenigen Formen protestantischen ethischen Engagements,
die den unleugbaren Wandel dazu nutzen, die Legitimitdt des Gegebenen
grundsétzlich infrage zu stellen und aus dem Glauben den Auftrag fiir die
Gestaltung einer neuen Wirklichkeit und die Formung eines neuen Menschen
abzuleiten. Hier stehen die Erfahrungen, die er in den Auseinandersetzungen
um die Friedensethik, das Demokratieverstindnis, die Umweltfrage und die
ethische Signatur der Wirtschaftsordnung als Vorsitzender der Kammer fiir
Offentliche Verantwortung seit 1979 gemacht haben diirfte.

Damit bin ich nun an dem Punkt, an dem die Impulse des Rendtorffschen
Entwurfs fiir die Ethik heute und damit zugleich dessen Starken und Schwé-
chen klarer akzentuiert werden kénnen. Zur Stirke des Entwurfs gehort
zweifelsohne, die Ethik nicht als das Andere der Geschichte zu profilieren,
nicht als einen letztlich von einem gnostischen Denken getragenen utopi-
schen Entwurf, sondern als eine Ethik, die auf dem Vorhandenen aufbaut und
dieses als den Ort der Verwirklichung des Guten versteht. In den gegebenen
Strukturen die Vernunft zu erkennen und allfillige Anpassungen dann vor-
zunehmen, wenn die Gestaltung der Lebensformen der ihr eingeschriebenen
Vernunft nicht entspricht, ist daher der Grundzug des Ethikprogramms, das
Rendtorff prasentiert. Die Haltung, die sich in dieser Art, Ethik zu betreiben
ausdriickt, ist die einer gewissen souverdanen Gelassenheit — und genau diese
dem Programm eingeschriebene Gelassenheit diirfte es auch gewesen sein,
die kirchliche und theologische Kontrahenten Rendtorff nicht nur als Kon-
servativen titulieren lief3, sondern die von ihnen auch als Provokation erlebt
wurde: Wie kann man denn gelassen bleiben, wenn die Welt unterzugehen
droht und nur durch eine neue Ethik gerettet werden kann? An Rendtorff
prallte solcher Alarmismus ab; ja, er sah in ihm nichts anderes als die Hybris
theologischer und religiéser Vernunft, die das Vertrauen an Gottes Fiihrung
in der Geschichte verloren habe.

In der vertrauensvollen Zuversicht, die dieser Zugriff auf die Fragen der
Ethik erzeugen kann, liegt eine unbestreitbare Stirke der Rendtorffschen Ethik,
zumal sie auch davon entlastet ist, die Eckdaten fiir eine »neue Geschichte,
eine »neue Gesellschaft« oder einen »neuen Menschen« umreifien und
begriinden zu miissen. Lebensfithrung bedeutet eben gerade nicht nur den
Kampf des Einzelnen gegen die Méchte des Gegebenen und des Eigenge-
setzlichen - sie ist bei Rendtorff in Aufnahme der Konnotationen aus dem
Programm von Karl-Martin Bolte zugleich aktivisch und passivisch gedacht:
Lebensfithrung bringt zunéchst und theologisch primér die Erfahrung zum
Ausdruck, dass sich der Christ als Geschopf verstehen darf, und zwar genau in

40



Lebensfiihrung

der Weise, wie er sein eigenes Leben hineingestellt sieht in die Gemeinschaft
des Lebens mit andern. Lebensfithrung bedeutet eben nicht nur, das eigene
Leben zu fithren, sondern sie ist untrennbar mit der Gewissheit verbunden,
dass das Leben — und zwar das eigene wie das der Gemeinschaft — von Gott
gefiihrt wird. Diese Fithrung ist aber nicht einfach mit dem Wahrnehmbaren
gegeben; es obliegt der ethischen Vernunft, sie als die Ratio des Gegebenen
herauszuarbeiten. In der doppelten Konnotation, die der Terminus »Leben«
und damit auch die Rede vom »Gegebensein« des Lebens mit sich fithrt — es
kann sowohl das individuelle als auch das iiberindividuelle Leben bedeuteten —
besteht die Aufgabe der ethischen Stellungnahme dann darin, das Vorgegebene
zu rekonstruieren und mit der eigenen Perspektive, mit der Erfahrung der
dem Einzelnen geschenkten Freiheit, in einen Zusammenklang zu bringen.
Denn die Unhintergehbarkeit der Erfahrung, dass eben auch das eigene Leben
theologisch als das gegebene Leben zu verstehen ist, fithrt Rendtorff dazu,
immer wieder emphatisch die Méglichkeit und die Notwendigkeit der eigenen
Stellungnahme zu betonen. Anders als diejenigen theologischen Programme,
die die Legitimitdt des Gewordenen im Namen des Evangeliums bestreiten,
nur um dann die Freiheit des Einzelnen in den Kafig autoritérer, gleichwohl
als unmittelbar dem Evangelium entsprechend getarnter Positionen zuriick-
zubinden, ermoglicht es Rendtorff den Zugriff iiber die Figur des Gegebenen,
eine Form von individueller Freiheit zu begriinden, die zugleich das Vertrauen
in die Fiihrung Gottes und die Motivation zur Weltgestaltung in sich tragt.
Uber dieser Stéirke darf jedoch eine spezifische Schwiche nicht aus dem
Blick geraten. Denn jenseits aller Polemik, die gerade die Vertreter des linken
protestantischen Milieus vorbrachten und die durch Rendtorffs Gelassenheit
eines Analytikers des Gegebenen zusitzlich angestachelt wurde, waren die
Kritiker doch an einem Punkt im Recht: Ungeachtet der immer wieder betonten
Zentralstellung des Freiheitsgedankens im methodischen Grundlegungsteil
gerat Rendtorff in der Durchfithrung seines Programms immer starker in
den Wiirgegriff des Gegebenen. Anders als er es wohl selbst intendierte oder
wahrhaben mochte, gewinnt gerade in den Konkretionen das Gegebene die
Oberhand gegentiber dem zu Gestaltenden. Das zweite Grundelement der
Ethik, das Geben des Lebens, schaflt es nicht, aus dem Schatten des ersten
herauszutreten. In meinen Augen liegt dabei das Problem weniger darin, dass
sich Rendtorff am Gegebenen orientiert. Vielmehr liegt es darin, dass er seinem
eigenen Anspruch, dieses Gegebene gerade auch in seiner Wandlungsdynamik
zum Gegenstand der Beschreibung zu machen, nicht gerecht wird. Anders
gesagt: Die Kritiker hitten ihm gar nicht die Orientierung am Gegebenen zum
Vorwurf machen und dem einen auf einem wackligen Fundament stehenden,
von viel Moralismus getragenen Alternativentwurf entgegenhalten miissen.

41



Reiner Anselm

Es hitte vollstindig gentigt, ihn an den eigenen Anspriichen zu messen. Denn
gerade das gegebene Leben ist ja nichts Statisches, sondern unterliegt einer
Entwicklungsdynamik, die aber bei Rendtorff unterbestimmt bleibt. Gerade
der neu geschriebene Grundlegungsteil der zweiten Auflage bestitigt dabei
indirekt die Kritik, denn hier wird, wie gesagt, der Gedanke des Wandels und
auch der Notwendigkeit, das Christentum vor dem Hintergrund des Wandels
neu zu durchdenken, nahezu vollstindig zuriickgenommen.

Damit aber droht die Ethik entgegen ihrem eigenen, auf ein breites
Verstehen angelegten Anspruch zu einer Ethik der Wenigen zu werden,
zu einem Dokument, das nur einer bestimmten Sichtweise verpflichtet ist.
Mehr noch: Eine solche Ethik lauft Gefahr, die Widerspriichlichkeiten und
harten Konflikte der Lebenswirklichkeit zu negieren, indem sie als durch die
vermeintlich verntnftige, tatsiachlich aber eher durch die zeit- und standort-
gebundene Rekonstruktion auflgsbar dargestellt werden. Eine Ethik, die das
Erbe Rendtorffs weiterfithren méchte, muss daher in meinen Augen an die-
sem Punkt ansetzen, auf die geschilderten Herausforderungen eine Antwort
finden und damit in gewisser Weise an das ankniipfen, was pragend fir
die Uberlegungen zur Grundlegung der Ethik in der ersten Auflage ist und
auch im Hintergrund des Lebensfithrungskonzepts des zweiten Miinchner
soziologischen Sonderforschungsbereichs steht: Es geht um » Arrangements
zwischen Traditionalitdt und Moderne«. Und es miisste auch darum gehen,
nach Formen zu suchen, die es ermdglichen, die Freiheit des Subjekts so zu
stabilisieren, dass diese nicht durch die Orientierung an den vorgefundenen
Bestinden der Lebenswelt infrage gestellt wird. Dass eine entsprechende
Entfaltung der Grundsitze des Christentums im Rahmen einer ethischen
Theologie bedarf, die geeignet ist, den Mehltau der Geschichte abzulegen,
steht auler Frage. In der Tat kreisen die Uberlegungen zur Glaubenslehre, die
Rendtorff in den 1990er-Jahren skizziert hat, um diese Fragestellung — aber
leider ist es zur Entfaltung dieser Skizzen nicht mehr gekommen.

42



