
33

Reiner Anselm

Lebensführung
Trutz Rendtorffs Programm als Impuls  
für die Ethik heute

»Ethik ist die Theorie der menschlichen Lebensführung« lautet die program-
matische Formel, mit der Rendtorff seine »Ethik« beginnt, und zwar sowohl 
in der ersten wie auch in der zweiten Auflage. Dabei zeigt der Vergleich zwi-
schen den beiden Auflagen, dass die theoriegeschichtliche Konnotation, die 
sich mit dem Begriff der Lebensführung verbindet, nämlich die Reverenz an 
Max Weber, für Rendtorff bei der Ausarbeitung seines ethischen Programms 
offenbar nicht leitend gewesen ist. Die längere Passage, mit der eingangs der 
Begriff der Lebensführung eingehender erläutert wird, findet sich erst in der 
zweiten Auflage, ebenso wie die Anknüpfung an Max Weber und seine – 
freilich nicht zu einer durchgängigen Systematik ausgearbeitete – Fassung 
eines Begriffs der Lebensführung. Weber profiliert diese als religiös moti-
vierte Widerständigkeit gegenüber den Eigengesetzlichkeiten der Sphären 
von Recht, Ökonomie, Politik, Sexualität und Kunst. Im spannungsreichen 
Konflikt zwischen religiösen Motiven und Eigengesetzlichkeiten bilden sich 
die Kompromisse aus, die dann für die Signatur einer Kultur bestimmend 
werden. Doch darauf geht Rendtorff nicht weiter ein, es bleibt bei einer eher 
assoziativen Bezugnahme.

»Lebensführung« steht damit nicht für eine bestimmte  theoriegeschichtli-
che Tradition, sondernder Gedanke der Lebensführung bezeichnet zumindest 
in der Konzeption der Ethik für Rendtorff zunächst ganz unspezifisch das, 
was wenig später im Umfeld des Münchner Soziologen Karl-Martin Bolte als 
»Gesamtheit aller Tätigkeiten im Alltag von Personen angesehen wird, die 
das Leben eines Menschen ausmachen«.1 Lebensführung ist damit an Prak-
tiken orientiert, ist aber nicht einfach die Addition einzelner Handlungen, 
sondern aus den verschiedenen Handlungen baut sich ein Zusammenhang 
auf, der als Lebensführung bezeichnet wird. Dabei steht Max Weber auch 

1	 Günter G. Voss, »Entwicklung und Eckpunkte des theoretischen Konzepts«, in Arran-
gements zwischen Traditionalität und Modernisierung, hg. von der Projektgruppe »Alltägliche 
Lebensführung«, Opladen 1985: 23–43, 30. Vgl.  auch Karl M. Bolte, »Subjektorientierte 
Soziologie: Plädoyer für eine Forschungsperspektive«, in Subjektorientierte Arbeits- und Berufs-
soziologie, hg. von Karl M. Bolte und Erhard Treutner, Frankfurt a. M. 1983: 12–36.

Reiner Anselm, »Lebensführung: Trutz Rendtorffs Programm als Impuls für die Ethik 
heute«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing, 2025: 33–42. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305


Reiner Anselm

34

hier zwar als Pate des Begriffs im Hintergrund, nicht aber das eben skizzierte 
Theoriekonzept. Wenn Günter Voß für die Konzeptionen der beiden Sonderfor-
schungsbereiche zu den »Theoretische[n] Grundlagen sozialwissenschaftlicher 
Berufs- und Arbeitskräfteforschung« (SFB 101) sowie »Entwicklungsperspek-
tiven von Arbeit« (SFB 333) festhält, man habe sich für die Neubestimmung 
des Verhältnisses von Arbeit und Leben entschieden, an Webers eben nicht 
systematisch ausgearbeiteten Lebensführungsbegriff anzuknüpfen, ihn »dann 
aber für die eigenen Zwecke auszudeuten«, so beschreibt das im Grunde auch 
das Verfahren Rendtorffs.2 Auch er nimmt den Begriff der Lebensführung eher 
unspezifisch auf und scheint sich zudem mehr an der Verwendung seiner 
Münchner soziologischen Kollegen als an Weber zu orientieren. Denn auch bei 
Rendtorff umfasst die Lebensführung einen integralen Aspekt: Sie beschreibt 
ebenfalls die Gesamtheit der Handlungen, die sich zu einer bestimmten Lebens-
auffassung verdichten.

In der Perspektive der Ethik werden diese Handlungen reflexiv: Das eigene 
Handeln als ethisch zu begreifen, beinhaltet das »Moment der Stellungnahme«, 
wie es bei Rendtorff heißt. Die Formel, auf die Rendtorff diese Stellungnahme 
bringt, lässt aufhorchen:

Menschliches Handeln ist niemals bloß äußere Beziehung zu Objekten, Bear-
beitung von Gegenständen. Im Handeln wird eine Beziehung zur Wirklichkeit 
betätigt, in der der Mensch immer schon steht und die ihn bestimmt und 
verpflichtet. Das Bewußtsein für diese innere Verbindlichkeit menschlicher 
Lebenswirklichkeit verschafft sich in der ethischen Frage Ausdruck. In diesem 
Sinne kann Ethik als eine Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung des 
Menschen bezeichnet werden, sofern als Ethik der Anteil der eigenen Lebens-
führung an dem, was uns als Wirklichkeit beansprucht, zum Thema wird.3

Präziser als in der zweiten Auflage, in der, wohl aus der zeitgenössischen 
Debatte um Hans Jonas’ »Prinzip Verantwortung« entlehnt, der Verantwor-
tungsbegriff im Zentrum der Argumentation steht, entwickelt die erste Auflage 
die Struktur des Handelns als Lebensführung und der Ethik als die reflektierte 
eigene Stellungnahme dazu. Dabei ist die Aufgabe der Ethik als Theorie der 
Lebensführung in der ersten Auflage sehr viel klarer auf das Setzen der eige-
nen Akzente hin fokussiert, als das in der zweiten Auflage der Fall ist. Denn 
wo die erste Auflage von einer Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung 

2	 Ebd., 29 f.
3	 Trutz Rendtorff, Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen 
Theologie, Bd. 1, Stuttgart 1980, 11.



Lebensführung

35

spricht, wenn die Wirklichkeit nicht mehr nur als eine dem Einzelnen bestim-
mend gegenübertretende, sondern als eine zu gestaltende erfahren wird, heißt 
es ab der zweiten Auflage: »Der Mensch ist verantwortlich als Subjekt der 
Lebensführung. Das ist Thema und Gegenstand der Ethik.«4 Das bedeutet aber 
auch, dass – hier klingt ganz offenkundig Hans Jonas nach – das eigene Han-
deln stets schon unter den evaluativen Vorbehalt gestellt wird, dass es sich als 
verantwortliches Handeln klassifizieren lässt. Dagegen wird in der Erstauflage 
mit der ethischen Stellungnahme primär der Sachverhalt adressiert, dass es 
die Ethik mit den Fragen der eigenen Teilnahme und Gestaltung zu tun habe.

Dem entspricht es auch, dass der zu gestaltende Wandel eine zentrale 
Bedeutung in der Analyse der ethischen Situation der Gegenwart hat: Es ist 
der Wandel, der selbst nach den Maßstäben seines Handelns sucht. Gerade die 
radikalen Veränderungen im Bereich des Staatsverständnisses, im Zusammen-
leben der Geschlechter und im Umgang mit der natürlichen Umwelt nötigen zu 
einer Neubestimmung der Wirklichkeitssicht und der bereits angesprochenen 
Suche nach den Kriterien des Wandels. Die Erfahrungen dieses Wandels sind 
es, die sodann die Theologie in einer doppelten Weise herausfordern. Auf der 
einen Seite muss sie deutlich machen, dass in den Forderungen des Wandels 
sich auch die Frage nach einer Neubestimmung des Selbstverständnisses des 
Menschen ausdrücken kann. Diese Neubestimmung gilt dann einem Selbst-
verständnis, das der im Glauben bekannten Überzeugung, dass nämlich der 
Mensch im Letzten nicht Urheber seines Seins und seines Handelns ist, nicht 
mehr entspricht. Auf der anderen Seite aber ist von der Theologie auch gefor-
dert, vor dem Hintergrund der beschriebenen Wandlungserfahrungen die 
Frage nach dem Grund und Ziel der Lebenswirklichkeit neu zu beantworten.

In genau diesem Sinne ist Ethik die Steigerungsform der Theologie, dass 
das Wirklichkeitsverständnis des christlichen Glaubens vor dem Hintergrund 
der geschilderten Veränderungserfahrungen neu bestimmt werden muss. Der 
Akzent der Theologie gilt dabei der Reformulierung der Einsicht, dass das 
Leben nicht in sich selbst beruht, sondern sich nur innerhalb wechselseitiger, 
kommunikativer Verhältnisse entfaltet, und zwar sowohl in Beziehung zu 
den Mitmenschen als auch in der Beziehung auf Gott. Christliche Lebens-
führung und eine christliche Deutung der Wirklichkeit müssen daher die 
kommunikative Grundstruktur der Lebenswirklichkeit zur Geltung bringen, 
sie gilt – mit Wolfgang Huber gesprochen – einer kommunikativen Freiheit.5 

4	 Ders., Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen Theologie, 
3. Aufl., Stuttgart 2011, 3.
5	 Die wichtigsten Beiträge dazu sind leicht zugänglich in: Wolfgang Huber, Von der Frei-
heit: Perspektiven für eine solidarische Welt, München 2012.



Reiner Anselm

36

»Die Explikation, die Begründung und die argumentative Vertretung dieses 
Grundsachverhalts ist die Aufgabe einer ethischen Theologie.«6

Der Wandel der Lebensumstände führt somit die Theologie zu einer neuen 
Frage der Theologie nach sich selbst: »Sie muß sich prüfen, wieweit und auf 
welche Weise sie dem Anspruch zu genügen vermag, Wirklichkeitswissen-
schaft zu sein.«7 Geht man nun der Spur weiter nach, die der Wirklichkeits-
begriff – immerhin einer der meistverwendeten Begriffe in der programma-
tischen Einleitungspassage zur ersten Auflage der Ethik – nach sich zieht, so 
landet man unweigerlich bei zwei Gewährsmännern, die hier offensichtlich 
Pate stehen: Helmut Schelsky mit seinem soziologischen Programm der Sozio-
logie als Wirklichkeitswissenschaft und Dietrich Bonhoeffer, dessen Notizen 
zur Ethik mit einem Abschnitt zu »Christus, die Wirklichkeit und das Gute« 
beginnen. Wenn Rendtorff formuliert, »die Theologie hat die Position zu 
vertreten, daß die Frage des Menschen nach sich selbst die Frage nach der 
Wirklichkeit des Menschen überhaupt ist und deswegen die Frage danach, wer 
denn die Wirklichkeit des Menschen konstituiert. Die Theologie muß diese 
Frage so aufnehmen und explizieren, daß dabei die konstitutive Beziehung 
aller menschlichen Wirklichkeit auf Gott zur Sprache gebracht wird«,8 dann 
erinnert das unverkennbar an Bonhoeffers Feststellung:

Alle Dinge erscheinen ja im Zerrbild, wo sie nicht in Gott gesehen und erkannt 
werden. Alle sogenannten Gegebenheiten, alle Gesetze und Normen sind 
Abstraktionen, so lange nicht Gott als die letzte Wirklichkeit geglaubt wird. 
Daß aber Gott selbst die letzte Wirklichkeit ist, ist wiederum nicht eine Idee, 
durch die die gegebene Welt sublimiert werden soll, ist also nicht die religiöse 
Abrundung eines profanen Weltbildes, sondern es ist das gläubige Ja zu dem 
Selbstzeugnis Gottes, zu seiner Offenbarung.9

Gerade im Vergleich wird aber auch deutlich, dass Rendtorff darauf zielt, die 
Theologie als Wirklichkeitswissenschaft nicht über die Figur der Offenba-
rung zur Geltung zu bringen, sondern über die Auseinandersetzung mit den 
Wandlungsprozessen der Gesellschaft, in denen sich der Einzelne zur tätigen 
Stellungnahme aufgefordert sieht.

Die Transformation der Theologie vor den Herausforderungen der Gegen-
wart, ihre Rekonstruktion als die entscheidende Wirklichkeitswissenschaft, 

6	 Rendtorff, Ethik, 1. Aufl., Bd. 1, 14.
7	 Ebd., 15.
8	 Ebd., 14.
9	 Dietrich Bonhoeffer, Ethik, hg. von Ilse Tödt u. a., DBW 6, Gütersloh 1992, 32.



Lebensführung

37

soll mithin unter Zuhilfenahme von Kategorien der verstehenden Soziologie 
erfolgen, aber gleichzeitig über die Soziologie hinausgehen. Etwas spitz for-
muliert: Wenn Michael Theunissen für die Geschichtsphilosophie formulierte, 
sie sei nur als Theologie möglich, so schwebt Rendtorff hier der Gedanke vor, 
dass eine verstehende Soziologie nur als Theologie, nämlich als »Ethische 
Theologie« möglich ist.10 Damit setzt er sich zugleich von seinem Münchner 
Freund und Kollegen Wolfhart Pannenberg ab. Beide teilen das Ziel, nach der 
schroffen Grenzziehung durch die Dialektische Theologie das Anliegen der 
Theologie durch die Verbindung mit außertheologischen Theoriemodellen neu 
zu konstituieren und sie damit zugleich für das allgemeine Wahrheitsbewusst-
sein anschlussfähig werden zu lassen. Während allerdings Pannenberg über 
die philosophische Anthropologie zur Metaphysik kommt,11 wählt Rendtorff 
den Weg, Theologie und Soziologie zu kombinieren.

Vor diesem Hintergrund wird auch genauer deutlich, was Rendtorff mit 
einer »Ethischen Theologie« vor Augen stand. Diese soll das Wirklichkeits-
verständnis ausdeuten und darin das Ganze der Theologie am Ort der Ethik 
zur Darstellung bringen. Allerdings: Diese Darstellung bleibt ein Fragment. 
Zwar sollen die drei Grundelemente der Ethik, das Gegebensein des Lebens, 
das Geben des Lebens und die Reflexivität des Lebens, ganz offenkundig in 
Anknüpfung an das Credo die Topoi Schöpfung, Christologie und Eschatolo-
gie zur Darstellung bringen, aber dies wird in der Ethik im Wesentlichen auf 
deren Bedeutung für ein christliches Verständnis der Lebenswirklichkeit zur 
Geltung gebracht. In der Neuauflage der Ethik zehn Jahre später findet sich 
sogar noch prononcierter die Aufgabenbeschreibung, die »Ethische Theologie« 
sei »die der ethischen Lebenswirklichkeit zugewandte Weise, die Grundfragen 
der Theologie selbstständig zu entfalten. Das wird im II. Teil unternommen, 
der die Grundelemente der ethischen Lebenswirklichkeit darstellt«.12 In der 
Tat werden hier wichtige Elemente ergänzt, etwa mit den Ausführungen 
zum Freiheitsbegriff und zur Rechtfertigung. Aber auch hier bleibt offen, 
ob das bereits für eine selbstständige Darstellung der Grundbestände des 
Christentums genügt, denn Wichtiges wie etwa die gesamte Ekklesiologie 
fehlt. Stattdessen werden die Grundbestände nur soweit expliziert, wie sie 
für Rendtorffs Rekonstruktion der Lebenswirklichkeit notwendig sind. Ein 
gutes Beispiel dafür sind die Verweise auf die Bestände einer Glaubenslehre im 

10	 Michael Theunissen, Kritische Theorie der Gesellschaft: Zwei Studien, Berlin 1981, 39.
11	 So zunächst in Wolfhart Pannenberg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegen-
wart im Lichte der Theologie, Göttingen 1962; sodann ders.: Anthropologie in theologischer Per-
spektive, Göttingen 1983.
12	 Rendtorff, Ethik, 3. Aufl., 53.



Reiner Anselm

38

Zusammenhang mit den Überlegungen zur Reflexivität des Lebens, in denen 
die Kontingenzbewältigung durch Religion thematisch wird.

In meinen Augen spricht viel dafür, dass Rendtorff die »Ethik« ursprünglich 
dreiteilig konzipiert hatte und in einem dritten Teil nach der Grundlegung, 
der Methodik und den Konkretionen die »Ethische Theologie« als eine gestei-
gerte Form der Wirklichkeitserfahrung selbst noch einmal darstellen wollte. 
Allerdings ist es zu dieser Darstellung nicht gekommen, und in der zweiten 
Auflage der Ethik schlägt Rendtorff einen anderen Weg ein. Er rückt von 
der Wirklichkeitssemantik nahezu vollständig ab. Ohne dass dies explizit 
ausgewiesen wird, dominiert nun ein anderes Modell: der eben bereits kurz 
angesprochene Gedanke nämlich, dass der Einzelne verantwortlich ist für sein 
Handeln, dieses Handeln jedoch immer bezogen und begrenzt ist durch die 
historisch gewordenen Strukturen der Lebenswelt. Parallel mit dem Anspruch 
einer neuen christlichen Wirklichkeitssicht wird nun der Anspruch sistiert, 
bei der Ethik handele es sich um eine »Steigerungsform« der Theologie. Statt-
dessen tritt der in der ersten Auflage erst angedeutete Dual zwischen dem 
verantwortlichen Subjekt einerseits, das auf die Gründe seines Handelns hin 
angesprochen werden kann, und den Strukturen der gemeinsamen Lebenswelt 
andererseits in den Vordergrund. Nun heißt es:

In der Ethik geht es immer um Gesichtspunkte, die diesen überindividuellen 
Zusammenhang der Lebensführung hervortreten lassen. Das Grundelement 
des Ethischen liegt in dem ausdrücklichen Bewußtwerden der Tatsache, daß 
niemand sein Leben alleine leben kann. Eben das wird aber elementar durch die 
Lebensführung erfahren. Und es ist diese Erfahrung, die in die Ethik als Theo-
rie der menschlichen Lebensführung Eingang finden muß. Die Konkretionen 
der Ethik haben es primär mit grundlegenden Ordnungen des gemeinsamen 
Lebens zu tun. Damit bringt die Ethik die überindividuellen Zusammenhänge 
der menschlichen Lebensführung zur Sprache.13

Mit dieser Vorgehensweise aber verschiebt sich zugleich die Aufgabe der Theo-
logie im Zusammenhang ihrer Entfaltung als »Ethische Theologie« dahin, dass 
sie auf der einen Seite das Subjekt davor schützen muss, im Zusammenhang 
der ihm zugeschriebenen Verantwortung für das eigene Handeln als Person 
infrage gestellt zu werden. Auf der anderen Seite aber gilt es, das Vorgefun-
dene, insbesondere auch das eigene Leben selbst, als Zeichen des Handelns 
Gottes in der Geschichte zu deuten. Steht auf der einen Seite die Rekonstruk-
tion der Rechtfertigungslehre, so steht auf der anderen Seite ein Verständnis 

13	 Rendtorff, Ethik, 3. Aufl., 11.



Lebensführung

39

des »Gegebensein[s] des Lebens«, das sich als Variation der dogmatischen 
Rede von der Schöpfung präsentiert.

Ethische Theologie gründet Ethik im Gegebensein des Lebens, wie es als Voraus
setzung menschlichen Handelns den elementaren Wirklichkeitszusammenhang 
bildet, in dessen Kontext sich Fragen der menschlichen Lebensführung stellen. 
Theologische Arbeit an der Ethik setzt ein mit der Rekonstruktion der Frage, 
die mit dem Leben selbst gestellt ist und auf die der Mensch eine Antwort schul-
dig ist. Sie hat diese Frage so wahrzunehmen, wie sie den Menschen in seiner 
Beziehung zu Gott angeht.14

Zwischen beiden Polen soll der christliche Freiheitsgedanke vermitteln, der auf 
der einen Seite die Freiheit gegenüber der Welt zum Ausdruck bringt, auf der 
anderen Seite zugleich das Gegebensein der Freiheit mit dem Gegebensein des 
Lebens verkoppelt und damit Möglichkeiten und Begrenzungen menschlicher 
Freiheit gleichermaßen zum Ausdruck bringt:

Das Bewußtsein der Freiheit gegenüber der Welt besteht in der Perspektive der 
christlichen Tradition darin, daß Freiheit dem Menschen gewährt, gegeben, 
zuerkannt wird durch Gott. Die Verbindung des Gegebenseins der Freiheit mit 
dem Gegebensein des Lebens führt darum an den Ort der primär individuell 
zu verantwortenden Lebensführung.15

Unverkennbar verschieben sich damit im Übergang von der ersten zur zwei-
ten Auflage die Akzente. Setzte die erste Auflage noch an, ein theologisches 
Wirklichkeitsverständnis vor dem Hintergrund der Erfahrungen eines funda-
mentalen Wandels zu entwickeln und damit die Aufgabe der Systematischen 
Theologie nicht mehr in der Rekonstruktion der doctrina zu erblicken, so geht 
es nun darum, das individuelle Handeln aus der gegebenen Freiheit im Gegen-
über zu der erfahrenen, und zwar als in letzter Konsequenz als Verwirklichung 
des Handelns Gottes gedeuteten, Ordnung auszulegen. Damit tritt zugleich, 
wohl auch als Folge einer intensiveren Beschäftigung mit dem Werk Ernst 
Troeltschs, der rechtshegelianisierende Zug im Denken Rendtorffs stärker 
hervor: eine Prägung, die er schon aus Münster und den dortigen Verbin-
dungen zum Kreis um Joachim Ritter mitgebracht haben dürfte. Dieser neue 

14	 Ebd., 60; ähnlich, aber durch den Kontext anders eingespielt: Rendtorff, Ethik, 1. Aufl., 
Bd. 1, 22.
15	 Ders., Ethik, 3. Aufl., 13.



Reiner Anselm

40

Akzent wird, das merkt man den Ergänzungen und Seitenbemerkungen der 
zweiten Auflage der Ethik deutlich an, getragen von einer deutlichen Skep-
sis gegenüber denjenigen Formen protestantischen ethischen Engagements, 
die den unleugbaren Wandel dazu nutzen, die Legitimität des Gegebenen 
grundsätzlich infrage zu stellen und aus dem Glauben den Auftrag für die 
Gestaltung einer neuen Wirklichkeit und die Formung eines neuen Menschen 
abzuleiten. Hier stehen die Erfahrungen, die er in den Auseinandersetzungen 
um die Friedensethik, das Demokratieverständnis, die Umweltfrage und die 
ethische Signatur der Wirtschaftsordnung als Vorsitzender der Kammer für 
Öffentliche Verantwortung seit 1979 gemacht haben dürfte.

Damit bin ich nun an dem Punkt, an dem die Impulse des Rendtorffschen 
Entwurfs für die Ethik heute und damit zugleich dessen Stärken und Schwä-
chen klarer akzentuiert werden können. Zur Stärke des Entwurfs gehört 
zweifelsohne, die Ethik nicht als das Andere der Geschichte zu profilieren, 
nicht als einen letztlich von einem gnostischen Denken getragenen utopi-
schen Entwurf, sondern als eine Ethik, die auf dem Vorhandenen aufbaut und 
dieses als den Ort der Verwirklichung des Guten versteht. In den gegebenen 
Strukturen die Vernunft zu erkennen und allfällige Anpassungen dann vor-
zunehmen, wenn die Gestaltung der Lebensformen der ihr eingeschriebenen 
Vernunft nicht entspricht, ist daher der Grundzug des Ethikprogramms, das 
Rendtorff präsentiert. Die Haltung, die sich in dieser Art, Ethik zu betreiben 
ausdrückt, ist die einer gewissen souveränen Gelassenheit – und genau diese 
dem Programm eingeschriebene Gelassenheit dürfte es auch gewesen sein, 
die kirchliche und theologische Kontrahenten Rendtorff nicht nur als Kon-
servativen titulieren ließ, sondern die von ihnen auch als Provokation erlebt 
wurde: Wie kann man denn gelassen bleiben, wenn die Welt unterzugehen 
droht und nur durch eine neue Ethik gerettet werden kann? An Rendtorff 
prallte solcher Alarmismus ab; ja, er sah in ihm nichts anderes als die Hybris 
theologischer und religiöser Vernunft, die das Vertrauen an Gottes Führung 
in der Geschichte verloren habe.

In der vertrauensvollen Zuversicht, die dieser Zugriff auf die Fragen der 
Ethik erzeugen kann, liegt eine unbestreitbare Stärke der Rendtorffschen Ethik, 
zumal sie auch davon entlastet ist, die Eckdaten für eine »neue Geschichte«, 
eine »neue Gesellschaft« oder einen »neuen Menschen« umreißen und 
begründen zu müssen. Lebensführung bedeutet eben gerade nicht nur den 
Kampf des Einzelnen gegen die Mächte des Gegebenen und des Eigenge-
setzlichen – sie ist bei Rendtorff in Aufnahme der Konnotationen aus dem 
Programm von Karl-Martin Bolte zugleich aktivisch und passivisch gedacht: 
Lebensführung bringt zunächst und theologisch primär die Erfahrung zum 
Ausdruck, dass sich der Christ als Geschöpf verstehen darf, und zwar genau in 



Lebensführung

41

der Weise, wie er sein eigenes Leben hineingestellt sieht in die Gemeinschaft 
des Lebens mit andern. Lebensführung bedeutet eben nicht nur, das eigene 
Leben zu führen, sondern sie ist untrennbar mit der Gewissheit verbunden, 
dass das Leben – und zwar das eigene wie das der Gemeinschaft – von Gott 
geführt wird. Diese Führung ist aber nicht einfach mit dem Wahrnehmbaren 
gegeben; es obliegt der ethischen Vernunft, sie als die Ratio des Gegebenen 
herauszuarbeiten. In der doppelten Konnotation, die der Terminus »Leben« 
und damit auch die Rede vom »Gegebensein« des Lebens mit sich führt – es 
kann sowohl das individuelle als auch das überindividuelle Leben bedeuteten – 
besteht die Aufgabe der ethischen Stellungnahme dann darin, das Vorgegebene 
zu rekonstruieren und mit der eigenen Perspektive, mit der Erfahrung der 
dem Einzelnen geschenkten Freiheit, in einen Zusammenklang zu bringen. 
Denn die Unhintergehbarkeit der Erfahrung, dass eben auch das eigene Leben 
theologisch als das gegebene Leben zu verstehen ist, führt Rendtorff dazu, 
immer wieder emphatisch die Möglichkeit und die Notwendigkeit der eigenen 
Stellungnahme zu betonen. Anders als diejenigen theologischen Programme, 
die die Legitimität des Gewordenen im Namen des Evangeliums bestreiten, 
nur um dann die Freiheit des Einzelnen in den Käfig autoritärer, gleichwohl 
als unmittelbar dem Evangelium entsprechend getarnter Positionen zurück-
zubinden, ermöglicht es Rendtorff den Zugriff über die Figur des Gegebenen, 
eine Form von individueller Freiheit zu begründen, die zugleich das Vertrauen 
in die Führung Gottes und die Motivation zur Weltgestaltung in sich trägt.

Über dieser Stärke darf jedoch eine spezifische Schwäche nicht aus dem 
Blick geraten. Denn jenseits aller Polemik, die gerade die Vertreter des linken 
protestantischen Milieus vorbrachten und die durch Rendtorffs Gelassenheit 
eines Analytikers des Gegebenen zusätzlich angestachelt wurde, waren die 
Kritiker doch an einem Punkt im Recht: Ungeachtet der immer wieder betonten 
Zentralstellung des Freiheitsgedankens im methodischen Grundlegungsteil 
gerät Rendtorff in der Durchführung seines Programms immer stärker in 
den Würgegriff des Gegebenen. Anders als er es wohl selbst intendierte oder 
wahrhaben mochte, gewinnt gerade in den Konkretionen das Gegebene die 
Oberhand gegenüber dem zu Gestaltenden. Das zweite Grundelement der 
Ethik, das Geben des Lebens, schafft es nicht, aus dem Schatten des ersten 
herauszutreten. In meinen Augen liegt dabei das Problem weniger darin, dass 
sich Rendtorff am Gegebenen orientiert. Vielmehr liegt es darin, dass er seinem 
eigenen Anspruch, dieses Gegebene gerade auch in seiner Wandlungsdynamik 
zum Gegenstand der Beschreibung zu machen, nicht gerecht wird. Anders 
gesagt: Die Kritiker hätten ihm gar nicht die Orientierung am Gegebenen zum 
Vorwurf machen und dem einen auf einem wackligen Fundament stehenden, 
von viel Moralismus getragenen Alternativentwurf entgegenhalten müssen. 



Reiner Anselm

42

Es hätte vollständig genügt, ihn an den eigenen Ansprüchen zu messen. Denn 
gerade das gegebene Leben ist ja nichts Statisches, sondern unterliegt einer 
Entwicklungsdynamik, die aber bei Rendtorff unterbestimmt bleibt. Gerade 
der neu geschriebene Grundlegungsteil der zweiten Auflage bestätigt dabei 
indirekt die Kritik, denn hier wird, wie gesagt, der Gedanke des Wandels und 
auch der Notwendigkeit, das Christentum vor dem Hintergrund des Wandels 
neu zu durchdenken, nahezu vollständig zurückgenommen.

Damit aber droht die Ethik entgegen ihrem eigenen, auf ein breites 
Verstehen angelegten Anspruch zu einer Ethik der Wenigen zu werden, 
zu einem Dokument, das nur einer bestimmten Sichtweise verpflichtet ist. 
Mehr noch: Eine solche Ethik läuft Gefahr, die Widersprüchlichkeiten und 
harten Konflikte der Lebenswirklichkeit zu negieren, indem sie als durch die 
vermeintlich vernünftige, tatsächlich aber eher durch die zeit- und standort
gebundene Rekonstruktion auflösbar dargestellt werden. Eine Ethik, die das 
Erbe Rendtorffs weiterführen möchte, muss daher in meinen Augen an die-
sem Punkt ansetzen, auf die geschilderten Herausforderungen eine Antwort 
finden und damit in gewisser Weise an das anknüpfen, was prägend für 
die Überlegungen zur Grundlegung der Ethik in der ersten Auflage ist und 
auch im Hintergrund des Lebensführungskonzepts des zweiten Münchner 
soziologischen Sonderforschungsbereichs steht: Es geht um »Arrangements 
zwischen Traditionalität und Moderne«. Und es müsste auch darum gehen, 
nach Formen zu suchen, die es ermöglichen, die Freiheit des Subjekts so zu 
stabilisieren, dass diese nicht durch die Orientierung an den vorgefundenen 
Beständen der Lebenswelt infrage gestellt wird. Dass eine entsprechende 
Entfaltung der Grundsätze des Christentums im Rahmen einer ethischen 
Theologie bedarf, die geeignet ist, den Mehltau der Geschichte abzulegen, 
steht außer Frage. In der Tat kreisen die Überlegungen zur Glaubenslehre, die 
Rendtorff in den 1990er-Jahren skizziert hat, um diese Fragestellung – aber 
leider ist es zur Entfaltung dieser Skizzen nicht mehr gekommen.


