
21

Gösta Gantner

Medium sein
Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik  
im Konzert der Wissenschaften

Klaus Tanner und mich verbinden mehr als zehn Jahre gemeinsamer For-
schung zu bio- und medizinethischen Problemstellungen.1 Diese Zeit war 
aufregend, von erfreulichen Ergebnissen und Veränderungen, gelegentlich 
auch Enttäuschungen geprägt. Kurzum: Es waren Jahre der Interaktion und 
Intervention – bioethische Herausforderungen wurden mit Expert:innen aus 
den Lebens-, Geistes- und Sozialwissenschaften beherzt und aktiv angegangen. 
Trotzdem attestiere ich dieser Ethik eine defensive Rolle. Bevor ich hierauf 
eingehen werde, möchte ich zuerst skizzieren, um welche Form von Ethik es 
sich handelt, der ich geneigt bin, eine defensive Grundhaltung zu unterstellen.

1  Welche Ethik?

Ethische Herausforderungen, die mit Errungenschaften und Möglichkeiten 
der modernen Lebenswissenschaften verbunden sind, werden üblicherweise 
von Expert:innen behandelt, die sich der Bio- oder Medizinethik, bestimmten 
Typen von angewandter Ethik, zugehörig fühlen. Diese Forscher:innen fragen 
in ihrer Rolle als Bioethikerin oder Medizinethiker selten nach dem Grund 
von Gut und Böse. Sie entwickeln keine originären normativen Prinzipien. 
Sie nehmen die Schauplätze des Ringens um das gute Leben, um die richtigen 
normativen Prinzipien oder um Fragen nach der menschlichen Natur wahr, 
aber diese Auseinandersetzungen gehören nicht zu ihrem Kerngeschäft. Ange-
wandte Ethik tummelt sich nur selten auf dem Kampfplatz einer Metaphysik 
der Sitten.

Selbstverständlich ringen ethische Expert:innen in ihrem Anwendungs-
bezug mit Prinzipien wie Autonomie, Gutes-Tun, Nicht-Schadenwollen 
oder Gerechtigkeit. Diese vier Prinzipien werden als »Georgtown-Mantra« 

1	 Dieser Beitrag basiert auf meinem Vortrag, gehalten auf dem Symposium zu Ehren von 
Klaus Tanner am 1. März 2024 in Halle.

Gösta Gantner, »Medium sein: Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik im Konzert 
der Wissenschaften«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, 
hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg:  
Heidelberg University Publishing, 2025: 21–32. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23304

https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23304


Gösta Gantner

22

bezeichnet und sind erfolgreich in der Medizinethik etabliert.2 Das Mantra ist 
konsensorientiert – ein Streit zwischen ethischen Schulen wie Utilitarismus 
oder Tugendethik ist zumindest am Krankenbett dem Wohlergehen der betrof-
fenen Person wenig zuträglich. Auch für die Umweltethik als eine weitere 
Spielart von Ethik in Anwendung ist es üblich, auf vorhandene normative 
Bestände zurückzugreifen, indem beispielsweise die jeweils wohlfeilen Rosinen 
aus dem Rumpunsch der 17 UN-Nachhaltigkeitsziele herausgepickt werden. 
Kurzum: Angewandte Ethik ordnet, interpretiert und gewichtet solche Nor-
men und Zielsetzungen in Hinblick auf ihren Untersuchungsgegenstand, ohne 
damit fundamentale Weichen zu stellen. Die Arbeit an der Grundlegung von 
Prinzipien ist ihre Sache nicht. Sie backt die vermeintlich kleinen Brötchen. 
Brötchen allerdings von großer situativer und fallspezifischer Relevanz. Ob 
einer kranken Person medizinische Hilfe zukommt oder ob ein bestimmter 
Fluss weiterhin für industrielle Zwecke vergiftet werden kann, ist vermutlich 
dringlicher zu klären als der Unterschied zwischen der Universalisierungs
formel3 und der Naturgesetzformel4 des kategorischen Imperativs. Diese Dring-
lichkeit, die oft den Betätigungsfeldern einer angewandten Ethik anhaftet, ist 
sozusagen integraler Bestandteil ihrer Daseinsberechtigung.5

Angewandte Ethik fand in den letzten Jahrzehnten im Fahrwasser der 
sogenannten ELSA-Forschung statt. Das Akronym ELSA steht für ethische, 
rechtliche und soziale Aspekte der modernen Lebenswissenschaften und war 
ein über mehrere Jahrzehnte recht erfolgreiches Forschungskonzept.6 Förder-
gelder sprudelten zumindest hierzulande – ein aus Sicht von Universitäts- und 
Fakultätsverwaltungen lukratives Unterfangen, um die Drittmittelbilanzen in 
den Geistes- und Sozialwissenschaften ein wenig aufzupolieren. Gemeinsam 

2	 Tom L. Beauchamp und James F. Childress, Prinzipien der Bioethik, hg. von Dirk 
Lanzerath und Aurélie Halsband, übers. von Julia Pelger, Baden-Baden 2024.
3	 »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein 
allgemeines Gesetz werde.« Immanuel Kant, »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, in 
Kant’s gesammelte Schriften, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Abt. 1, Bd. IV, Berlin 1903: 421 [5].
4	 »Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen 
Naturgesetze werden sollte.« Ebd., 421 [11].
5	 Diese Dringlichkeit wurde unweigerlich während der COVID-Pandemie gesamtgesell-
schaftlich greifbar. Ethische Entscheidungen »in Echtzeit« hatten in den Jahren 2020–2022 
einen Grad an öffentlichem Interesse erreicht, wie er sonst nur selten aufkommt, wenn unter 
Zeitdruck weitereichende Entscheidungen zu fällen sind, da sie sonst zumeist auf Einzelfälle, 
etwa in akuten Notsituationen von Patient:innen, bezogen sind. Nikil Mukerji und Adriano 
Mannino, Covid-19: Was in der Krise zählt. Über Philosophie in Echtzeit, Stuttgart 2020.
6	 Von kaum zu unterschätzender Bedeutung war und ist die Gesundheitsforschung im BMBF: 
https://www.gesundheitsforschung-bmbf.de/de/ELSA.php, abgerufen am 12.05.2025.

https://www.gesundheitsforschung-bmbf.de/de/ELSA.php


Medium sein

23

mit Jurist:innen und Gesellschaftswissenschaftler:innen konnten ethische 
Expert:innen zumeist Themen behandeln, die durch technologischen oder 
naturwissenschaftlichen Fortschritt begünstigt eingeschliffene Handlungs- 
und Denkweisen herausfordern. Kaum ein großes Forschungsvorhaben im 
Feld der Stammzellforschung, der Gentechnik, der synthetischen Biologie 
oder der Neurotechnologie wurde in den letzten Jahren ohne ein Budget für 
ELSA-Begleitforschung genehmigt. Stets war klar: Die Ethik forscht nicht 
alleine, wenn sie eintaucht in spezifische Forschungspraktiken der modernen 
Lebenswissenschaften. Sie ist einerseits umgeben von juristischen und gesell-
schaftswissenschaftlichen Expert:innen. Andererseits ist eine solche ethische 
Analyse zumeist eingebettet in ein Forschungssetting, das naturwissenschaft-
liche und medizinische Expertise notwendigerweise umfasst. Nicht zuletzt 
diese interdisziplinären Projekte führten zu einer Erweiterung des Kreises 
an potentiellen Expert:innen, die für die ethische Urteilsbildung als relevant 
erachtet werden. War und ist die akademische Ethik in philosophischen und 
theologischen Instituten verortet, so findet eine inter- und transdisziplinäre 
Expansion in den Feldern von angewandter Ethik statt.7 Doch es werden 
nicht nur Vertreter:innen der anderen je nach Projekt beteiligten Disziplinen 
einbezogen, sondern auch Betroffene, wie Patient:innen, Aktivist:innen oder 
gelegentlich Interessensvertreter:innen. So entstehen zumindest zwei Typen 
an Ethik-Expert:innen: Im engeren Sinne gehören hierzu Personen aus Phi-
losophie oder Theologie, im weiteren Sinne werden aber auch solche Akteure 
involviert, die durch ihr spezifisches Praxiswissen, ihre rechtliche, ökono-
mische oder sozialwissenschaftliche Expertise zur ethischen Urteilsbildung 
beitragen könnten oder sollten. In solchen Projekten wird sich dann in empi-
rische und damit nicht-ideale Verhältnisse eingegraben: Die Beteiligten aus 
den Geistes- und Sozialwissenschaften erhalten spezifische, mit Adorno ließe 
sich sagen: »mikrologische«8 Einblicke in konkrete Handlungsketten – und 
folglich auch in bestehende Restriktionen, Machtkonstellationen, persönliche 
Befindlichkeiten oder Interessen, Einblicke in den Mangel an Einsicht oder 
Geld. Angewandte Ethik, zumal Bio- oder Medizinethik greift dabei einen 
Bestand an je sinnvollen ethischen und oftmals auch rechtlich verankerten 
Prinzipien auf. Es geht darum, Leid und möglichen Schaden zu vermeiden, 

7	 Petra Gehring sieht für die Bioethik deswegen einen neuen Typ von Normativität aufkom-
men, der sich durch diese interdisziplinäre Verhandlung von ethischen Fragen in Kommissio
nen und Räten seit den 1980er Jahren in Deutschland mehr und mehr etablierte. Signifikant 
ist, dass eine distanzierte, generalisierende und universal argumentierende ethische Position 
in solchen interdisziplinären Zusammenhängen in den Hintergrund tritt. Petra Gehring, 
Biegsame Expertise: Geschichte der Bioethik in Deutschland, Berlin 2025, 714 ff.
8	 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt a. M. 1970, 39.



Gösta Gantner

24

Menschen zu möglichst selbstständigen Entscheidungen zu befähigen und 
neue Möglichkeiten der Verbesserung von Lebensumständen nicht im Keim 
zu ersticken. Einfache Antworten, gar eine klare Bewertung von bestimmten 
Praktiken als »gut« und andere als »böse« oder »schlecht« gibt es dann nur in 
Ausnahmefällen. Sei es im Bereich der Stammzellforschung und der Frage der 
Verwendung überschüssiger menschlicher Embryonen zu Forschungszwecken 
mit etwaigem medizinischem Nutzen, sei es die Frage nach dem Respekt des 
Patient:innenwillens bei gesundheitsrelevanten genetischen Zusatzbefunden 
oder sei es die Abwägung zwischen Vor- und Nachteilen der Patentierung 
biotechnologischer Innovationen: Stets kommen Einschätzungen und Emp-
fehlungen heraus, die bestimmte Handlungen unter Berücksichtigung von 
Leid, Interessen, begrenzten Ressourcen, kulturellen Prägungen, gesetzlichen 
Rahmenbedingungen et cetera als »besser« oder »schlechter« einschätzen.

Wirksam wird die ethische Argumentation vor allem dann, wenn sie mit 
rechtlichen Gutachten oder ökonomischen Kennzahlen unterfüttert werden 
kann: Was rechtlich geboten ist und obendrein noch Effizienzgewinne ver-
spricht, lässt unter gegebenen Verhältnissen (Strafrecht und knappe Budgets) 
einen deutlich größeren Handlungsdruck entstehen. Man könnte auch sagen: 
Ethik würde allzu arg in die Defensive geraten, wenn sich ihre Vertreter:innen 
auf sich allein gestellt ins Haifischbecken der Lebenswissenschaften wagen 
wollten.

2  Medium sein

Die Akteure, die als ethische Expert:innen im engeren Sinne betrachtet werden, 
nehmen zumeist die Rolle des Mittlers ein: Ethik wird zum Medium, indem 
die Vertreter:innen einer akademischen Ethik solche Projekte federführend 
organisieren, die Debatten strukturieren und Themen setzen. »Medium sein« 
bedeutet in diesem Sinne, einen auf Verständigung orientierten interdiszipli-
nären Austausch zu ermöglichen. Wer sich so als Medium zwischen verschie-
denen Wissenschaftsdisziplinen und gelegentlich auch zwischen zivilgesell-
schaftlichen Akteuren, Unternehmen und politischen sowie administrativen 
Kräften versteht, wird seine Mittlerrolle nur dann erfüllen können, wenn 
Verständlichkeit angestrebt wird. Ein zentrales Ziel solcher Projekte besteht 
darin, eine gemeinsame Sprache zu finden.

Eine gemeinsame Sprache erweist sich als Grundlage zur multidisziplinären 
Verständigung über ethische Herausforderungen in lebenswissenschaftlichen 
Handlungsfeldern. Nimmt man als Beispiel das Heidelberger EURAT-Projekt, 



Medium sein

25

das 2011 unter Federführung von Klaus Tanner seine Arbeit aufnahm und in 
dem Molekularbiologinnen, Pathologen, Genetikerinnen, Onkologen, Kinder
ärztinnen, Bioinformatiker, Juristinnen, Philosophen, Ökonominnen und Theo-
logen zusammenarbeiten, so traten zumindest zu Beginn vielfältige Verständnis-
schwierigkeiten zutage.9 Wenn die Juristin von »Persönlichkeitsrechten« sprach 
und der Molekularbiologe von »Snips« (SNP: single-nucleotide polymorphism), 
war Babel nicht weit. Die Aufgabe der ethischen Expert:innen bestand nicht 
nur darin, das Handlungsfeld in einer für alle nachvollziehbaren Weise präzise 
oder »dicht« zu beschreiben10, sondern auch darin, eine gemeinsame Sprache 
zu entwickeln, in der alle Beteiligten sich über ethische, juristische und ökono-
mische Aspekte der Genomsequenzierung austauschen konnten. Diese Form 
von Ethik, also angewandte Ethik in der Rolle des Mediums, kann nicht durch 
ausgeklügelte, in Theologie oder Philosophie eingeübte Sprachspiele reüssie-
ren, da ein jeglicher »Jargon der Eigentlichkeit« verständigungsorientiertes 
Handeln gefährdet. Selbstverständlich geht es nicht um eine Verwässerung 
der Grundbegriffe, vielmehr um die Befähigung aller Diskurspartner:innen, 
gemeinsam Probleme zu analysieren und Lösungen zu eruieren.

Das waren, auch wenn Klaus Tanner das so meist nicht ausgedrückt hat, 
Tätigkeiten im Sinne des alten und unvollendeten Projekts der Aufklärung. Er 
selbst bezeichnete dies in seiner bescheidenen Art gerne als »Dienst«. Dieser 
Dienst macht nicht immer Freude: Sich in Gesetze, juristische Kommentare, 
Parlamentsdebatten, Handbücher oder »Standard Operating Procedures« 
(SOPs) zu vertiefen, zudem »Nature«-, »Cell«- oder »Science«-Artikel zu 
studieren anstatt Luther, Kant, Schleiermacher, Nietzsche oder Habermas zu 
inhalieren, ist nicht immer wohltuend. Und doch hat Klaus Tanner das mit einer 
Akribie und Neugier verfolgt, die ich auch nach vielen gemeinsamen Jahren 
immer noch bewundernswert finde. Nicht nur mir imponierte sein solides und 
robustes Wissen über Stammzellen und die neuesten wissenschaftlichen und 
technologischen Entwicklungen. Auch wenn solch prosaische Lektüre von 
biologischen, juristischen oder soziologischen Fachartikeln und die Teilnahme 
an entsprechenden Tagungen unausweichlich sind, um angewandte Ethik seriös 
betreiben zu können, reicht es kaum aus, sich in diese oftmals recht trockene 
Lektüre mit überschaubarer Halbwertszeit einzugraben. Wer ausschließlich 
auf Fragen der Bio-, Medizin- oder Umweltethik fokussiert, läuft Gefahr, intel-
lektuell zu veröden. Ein Glück, wenn sich die akademische Lehre in der Breite 
des jeweiligen Fachs verbinden lässt mit solcher Projektarbeit. Es ist dringend 

	 9	 https://www.eurat.info, abgerufen am 01.05.2025.
10	 Clifford Geertz, Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, übers. 
von Brigitte Luchesi und Rolf Bindemann, Berlin 1987.

https://www.eurat.info


Gösta Gantner

26

davon abzuraten, ein Spezialist:innentum in Philosophie oder Theologie zu 
etablieren, das lediglich noch auf solche Fragen rekurriert: Das schadet sowohl 
der persönlichen Reputation als auch den bio- oder medizinethischen Projekten.

3  Distanz versus Einbettung

Kritisches Denken braucht Distanz. Verliert es die Distanz, besteht die Gefahr 
der Korrumpierung, des Gemein- und des Mitmachens. Prädestiniert für solche 
Distanznahmen sind die theoretischen Wissenschaften wie Theologie oder 
Philosophie: Als Künste der Distanznahme müssen sie in der Suche nach dem 
Allgemeinen in gewisser Weise weltfremd werden. Weltfremd heißt, Innehal-
ten und Zurücktreten: von den herrschenden Vorstellungen, von ökonomi-
schen Verflechtungen und kulturell geprägten Erwartungshaltungen. Damit 
ist nicht unbedingt Weltentrückung gemeint, über die man sich schon in der 
Anekdote über Thales von Milet lustig gemacht hatte: Thales fiel, so berichtet 
Platon, »als er sich mit den Sternen beschäftigte und nach oben blickte, in 
einen Brunnen. Da soll ihn eine gewitzte thrakische Magd verspottet haben, 
weil er zwar die Dinge am Himmel zu erkennen begehre, ihm aber, was ihm 
vor den Füßen liege, entgehe.«11 Wer vom Einzelnen abzusehen vermag, ist in 
der Lage, die großen Zusammenhänge zu durchschauen, »die« Wirklichkeit 
kritisch zu beleuchten, gar sich der »Realität zu widersetzen«.12 Distanznahme 
erlaubt spätestens seit Platon eine Art von Freischwimmen, eine Befreiung 
von tradierten Denk- und Verhaltensmustern.

Angewandte und womöglich sogar eingebettete Ethik lebt von der Nähe 
und vom Vertrauen. Draufhauen und Maximaldistanzieren sollte man also 
nicht – und dies betrachte ich als eine defensive Position der Ethik. Wach 
sein, Kritik an einzelnen Praktiken äußern und Alternativen vorschlagen: 
Das ist der Spielraum einer angewandten Ethik im Konzert mit Forschenden 
aus den Naturwissenschaften und den Rechts- und Sozialwissenschaften. Die 
Fragestellungen sind oftmals so konkret und alltäglich, dass die großen Linien 

11	 Plato, »Theaitetos«, in Plato, Spätdialoge, eingel. von Olof Gigon, übertr. von Rudolf 
Rufener, Bd. 1, Zürich und Stuttgart 1965: 174a [40]. Das ist aber, zumindest im Geschichten-
Repertoire über den antiken Gelehrten, nur die eine Seite. Die Gegenanekdote lautet: Thales 
habe durch seine Sternstudien eine reiche Olivenernte vorhergesehen, im Winter alle Pressen 
gemietet und sie dann zu seinen Konditionen weitervermietet: Wenn der Philosoph nur wolle, 
könne auch er reich werden. Selbst solche Himmelserkenntnis kann also auf Erden angewen-
det werden.
12	 Sally Haslanger, Der Wirklichkeit widerstehen: Soziale Konstruktion und Sozialkritik, hg. 
und mit einem Nachwort von Daniel James, Berlin 2021.



Medium sein

27

wie wirtschaftliche Abhängigkeiten und Interessen, Herrschafts- und insbe-
sondere Eigentumsverhältnisse, soziale Funktionen oder Verdinglichungs
prozesse kaum zur Sprache kommen können. Solche »großen Linien« zeichnen 
andere – innerhalb der Sozialwissenschaften die »Science Technology Studies« 
(STS) oder in der Sozialphilosophie das, was man unter das Label »Kritische 
Theorie« subsumieren könnte. Es mutete immer wieder exotisch an, wenn 
Klaus Tanner dann doch auf diese Aspekte zumindest hinwies. Exotisch und, 
wie ich finde, notwendig zugleich.

Der Vorteil dieses Einlassens auf bestimmte Handlungsfelder besteht darin, 
auf Vertrauen basierende Arrangements zu schaffen, die eine dichte Beschrei-
bung der relevanten Praktiken ermöglicht. Dieser Ansatz schärft das Verständ-
nis für ein eng gefasstes Handlungsfeld, und es ist wie beim Fotografieren: 
Wie mit einem Weitwinkel-Objektiv bekommen wir Einblicke in die feins-
ten Verästelungen – in kleine, zunächst unscheinbar wirkende Objekte oder 
Sachverhalte. Das Tele-Objektiv hingegen scheint man nur selten einsetzen 
zu können, um nicht die Erwartungen der Kolleg:innen aus den Naturwissen-
schaften und des Fördermittelgebers allzu offensichtlich zu enttäuschen. Für 
das Tele-Objektiv müssen dann andere Gelegenheiten gefunden werden, jen-
seits der Zwänge eng begrenzter Forschungsprojekte aus dem ELSA-Segment.

Aus dieser Beschreibung einer angewandten Ethik als Vermittlungsins-
tanz, die diese Rolle nur einnehmen kann, wenn sie – einem diplomatischen 
Korps ähnelnd – mit lebenswissenschaftlichen Akteuren, Jurist:innen und 
Sozialwissenschaftler:innen eng zusammenarbeitet, folgen zumindest zwei 
nicht ganz von der Hand zu weisende Einwände. Einerseits drohe solches 
ethische Geschäft zu einer Feigenblattethik zu verkommen. Andererseits sei 
sie eine Form von Akkommodation an die Verhältnisse und trage zu einer 
Normalisierung von neuen technischen Möglichkeiten bei. Beide Vorwürfe 
sind ineinander verzahnt und werden im Folgenden diskutiert.

3.1  Erster Frontalangriff: Angewandte Ethik als Feigenblatt

Angewandte Ethik findet in interdisziplinären Konsortien statt, in Ethik-
Gremien oder Ethik-Kommissionen. Ihr Forschungsauftrag ist zumeist darin 
definiert, Gutachten, Stellungnahmen, Ethik-Kodizes und dergleichen zu 
erstellen, die dazu beitragen, neue Technologien möglichst schadenfrei, im 
Geiste der Wissenschaftsfreiheit und dem Patient:innenwohl zuträglich zu 
implementieren. Zu solcher bioethischen Tätigkeit gehört, für Fragen der 
modernen Lebenswissenschaften zu sensibilisieren, und es wird erwartet, 



Gösta Gantner

28

dass am Ende möglichst alle identifizierten Probleme gehandhabt werden. 
Oder wie es einmal Petra Gehring formuliert hat: solche Ethik in Anwendung 
werde zum »Beipackzettel neuer Technologien«.13 Sie steigere üblicherweise 
die Akzeptanz gegenüber neuen Verfahren, weil auch mögliche Risiken in der 
Regel so beschrieben werden, dass sie sich durch einen verantwortungsvollen 
Umgang, durch Verbote und SOPs im Zaum halten lassen. Solche Stellungnah-
men und SOPs tragen zur Legitimierung neuer Technologien entscheidend bei. 
Mit ihnen wird ein Gütesiegel ausgestellt: Dort, wo ethische Expert:innen am 
Werk waren, erfolgt am Ende der Stempel »ethical approved«. Ein Effekt, so 
wird befürchtet, könnte darin bestehen, dass man sich in falscher Sicherheit 
wiegt: die Gefahren seien gebannt, ein nutzensteigernder Einsatz garantiert. 
Schlimmstenfalls wird das ethische Unterfangen zu einer Art Feigenblattethik. 
Diese Ethik sieht sich dem Vorwurf oder Verdacht ausgesetzt, Teil einer Nor-
malisierung- und Anpassungsstrategie zu sein. Einer Anpassung an und einer 
Normalisierung von neuen Technologien.

3.2  Zweiter Frontalangriff: Anpassung statt Möglichkeitssinn

Mit Stefan Selke können verschiedene Zukunftsnarrative unterschieden werden, 
wenn es darum geht, mit technischen Innovationen umzugehen. Eines dieser 
Narrative sei typisch für Berichte von Ethikkommissionen: Das Anpassungs-
narrativ. Mit diesem Narrativ wird zur Diskussion stehende Technologie nicht 
mehr infrage gestellt. Vielmehr gehe es nur noch darum, einen Umgang mit ihr 
zu finden, der ethischen Prinzipien genügt. Seien es Gentechnik, sogenannte 
Künstliche Intelligenz, künstliche Viren oder Embryoide: Solche Stellungnah-
men und Gutachten fragen nicht mehr nach dem Ob, sie konzentrieren sich auf 
das Wie. Und selbst dieses Wie ist ein eng begrenztes: Gegeben sind die recht-
lichen und ökonomischen Rahmenbedingungen der Patient:innenversorgung 
oder der Wissenschaftsorganisation, die angesichts neuer Technologien zwar 
vor Herausforderungen gestellt werden, aber mit spezifischen Strategien der 
Anpassung nicht ins Wanken geraten. Künstliche Viren oder mit öffentlich 
zugänglichen Daten trainierte Textgenerierungsprogramme sind in der Welt 
und es ist an uns, Grenzen zu setzen und best practice Lösungen zu finden. 
Keine Ethikkommission, so ergänzt Verena van Zyl-Bulitta, wagt es, an KI 

13	 Petra Gehring, »Fragliche Expertise: Zur Etablierung von Bioethik in Deutschland«, in 
Wissenschaft und Demokratie, hg. von Michael Hagner, Berlin 2012: 112–139, 137.



Medium sein

29

grundsätzliche Kritik zu üben.14 Anpassungsnarrative setzen bereits alter-
nativlos voraus, was sie bewerten. Sofern diese Narrative tatsächlich solche 
Dominanz erlangt haben, gerät die ethische Expertise insofern in die Defensive, 
als sie mitmacht, ohne einen Möglichkeitssinn noch entfachen zu können, der 
in der Lage wäre, sich vom Sog und den Potentialen von »General Purpose 
Technologies« (GPTs) irgend zu distanzieren.

Diskurse, die sich diesen Anpassungsnarrativen entziehen, sind durch-
aus vorhanden, doch sie finden in der Regel außerhalb von interdisziplinär 
besetzten Ethikkommissionen oder Forschungsprojekten statt. Die ethische 
Expertise innerhalb dieser Gremien und Vorhaben zielt auf Ausgleich und 
Problembewältigung. Die Wirkung ihrer Stellungnahmen überschreitet die 
akademische Welt. Sie werden, je nach Untersuchungsgegenstand, medial 
beachtet und von politischen Entscheidungsträger:innen rezipiert. Ange-
wandte Ethik wird zum Politikum.15 Eine solche Anpassungsethik, so wird 
gelegentlich bemerkt, bräuchte selbst eine Begleitforschung: Odo Marquard 
hat in seiner grenzenlosen Ironie einmal gefragt, ob wir nicht so etwas wie 
Ethikfolgenabschätzung nötig hätten.16

Doch haben wir damit die Leistungskraft einer angewandten Ethik im Kon-
zert der Wissenschaften hinlänglich umrissen? Gibt es womöglich auch noch 
andere Betrachtungsweisen auf das Phänomen einer angewandten Ethik? Gibt 
es noch andere Möglichkeiten, den defensiven Charakter einer angewandten 
Ethik zu verstehen? Ich denke schon, auch wenn das Anpassungsnarrativ 
nicht ganz von der Hand zu weisen ist. Womöglich ist dies ein Makel, den die 
angewandte Ethik nie ganz loswird, weil sie eben »mitmachen« muss und will.

4  �Reflexionsvertrauen als zentraler Baustein  
einer angewandten Ethik

Die defensive Rolle der Ethik hängt mit ihrer Funktion als Medium zusam-
men. Ihre Stärken sind: Zuhören, Sprache finden, Argumentieren. Solche 
Ethik begibt sich in das interdisziplinäre Getümmel, noch bevor etwa Tech-
niken schon so weit gediehen sind, dass sie massentauglich werden und unter 
Umständen in die Anwendung gelangen. Sie kann in solchen ELSA-Projekten 

14	 Stefan Selke, Technik als Trost: Verheißungen Künstlicher Intelligenz, Bielefeld 2023, 30.
15	 Matthias Kettner, Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a. M. 2000.
16	 Einen guten Überblick über diese Debatte, die in den 2000er Jahren in Deutschland an Fahrt 
aufnahm und in deren Verlauf »Zur Selbstaufklärung der Bioethik«, so der Titel eines DFG-
Projekts, geforscht wurde, gibt Gehring, Biegsame Expertise, 737 ff.



Gösta Gantner

30

Dialoge entfachen, die insofern als sokratisch zu bezeichnen wären, als sie 
möglichst alle beteiligten Akteure zu Reflexionen befähigt – Reflexionen über 
die Voraussetzungen und Bedingungen des eigenen Tuns, auf ihre Verantwor-
tung. Es ist keine belehrende, sondern eine ermächtigende Tätigkeit: Ethik 
als Hebammenkunst. Sie bevormundet nicht, sie indoktriniert nicht. Dieses 
ethische Bemühen gelingt dann, wenn sich die verantwortlichen Akteure in 
solche Reflexionsprozesse begeben. Und diese Reflexionsermöglichung ist 
mehr als bloße Anpassung.

Wir leben in pluralen Zeiten. Gewissheiten wie religiöse Dogmen verlieren 
ihre soziale Bindungskraft. Was Klaus Tanner in seiner Habilitationsschrift 
noch als »Postmoderne« umschrieb, nämlich eine historische Situation der 
Pluralität und Kontextualität von Prinzipien oder Handlungszielen, ist heute 
mehr oder weniger selbstverständlich. Letzte Wahrheiten (ent-)stehen selbst 
immer schon in endlichen Kontexten. Eine Pluralität von Perspektiven ist 
die Folge, verständigungsorientiertes Handeln die Antwort. Das ist das, was 
Klaus Tanner stets an Jürgen Habermas begeistert. Wer das Unterfangen einer 
angewandten Ethik in Kommissionen und ELSA-Projekten als kommunikati-
ves Handeln beschreibt, verschiebt die Perspektive: Das Anpassungsnarrativ 
wird zumindest ergänzt durch ein Narrativ der Suche nach Verständigung, 
Orientierung und verantwortlichem Handeln.17

Kommunikativem Handeln liegt Reflexionsvertrauen zugrunde. Eine auf 
Austausch zielende, sich erst in Interaktionen konstituierende Vernunft ist 
auf solch eine Ressource, auf ein Vertrauen der Beteiligten in die Kraft der 
Reflexion angewiesen. Und dieses Vertrauen wird immer wieder zersetzt 
und untergraben. Klaus Tanner sprach davon, dass im ethischen Diskurs, 
in dem verschiedene moralische Überzeugungen, Interessen oder politische 
Zielsetzungen miteinander ringen, eines unterstellt werden muss, nämlich 
ein »gemeinsamer Verständigungshorizont«. Er bleibe unverfügbar und »ver-
trauensvoll vorausgesetzt«.18

Angesichts der Durchschlagskraft von Überzeugungen in Europa und den 
USA, die auf gruppenspezifischer Menschenfeindlichkeit beruhen, angesichts 
zunehmend erfolgreicherer Desinformationskampagnen totalitärer Regime, 
illiberaler Parteien und autoritärer Persönlichkeiten wird dieser gemeinsame 
Verständigungshorizont gleichsam eingedampft. Damit geht ein Vertrauen 
verloren, welches so zentral ist auch für die Vorhaben einer angewandten 

17	 Es ist bezeichnend, dass Tanners erstes an der Universität gehaltene Seminar von Habermas 
handelte, und es ist bis heute bitter, dass sein letztes Seminar an der Heidelberger Universität 
aufgrund der COVID-Pandemie nicht mehr stattfinden konnte. Es hätte sich um das letzte 
große Werk von Habermas gedreht, dessen Geschichte der Philosophie.
18	 Klaus Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 233.



Medium sein

31

Ethik. Nicht nur vor dem Hintergrund dieser Diskursverwüstungen ist in 
dem Terminus »Reflexionsvertrauen«, den Thorsten Moos in Vorbereitung auf 
das Symposium aus der Taufe hob, ein Indikator zu sehen für das Gedeihen 
oder den Verlust verständigungsorientierten Handelns: Reflexionsvertrauen 
stellt das Fundament für die Lebendigkeit einer demokratischen Kultur dar. 
Angewandte Ethik, die auf dieses Vertrauen baut, ermöglicht und strukturiert 
Orte des Gründegebens und Gründenehmens, sie befeuert die Suche nach 
dem, was besser sein könnte: Ganz konkret, in einer Enquete- oder Stammzell
kommission, in interdisziplinären Konsortien wie dem EURAT-Projekt oder 
in den Diskusräumen einer Max Planck School zur synthetischen Biologie.

Dass wir in einer Gesellschaft forschen und leben können, die geprägt ist 
von Prinzipien wie Wissenschaftsfreiheit und Persönlichkeitsrechten, ist ein 
großes Glück. Eine angewandte Ethik, die auf dieses Reflexionsvertrauen baut, 
ist Teil derjenigen Kräfte, die diese Kultur verteidigen gegen die Verächter 
der Demokratie. Zum Wohle einer Wissenschaft, die nicht nur zu Massen-
vernichtungswaffen wie der Atombombe führte, sondern auch zu Penicillin, 
faszinierenden Krebstherapien oder Impfstoffen gegen Pandemien.

5  Ausblick: Die defensive Rolle der Ethik in einer Welt in Flammen

Angesichts des Überschreitens fast aller planetaren Grenzen ist ein zentrales 
Betätigungsfeld einer angewandten Ethik sicherlich die Umwelt- und Klima-
ethik. Wie aber betreiben wir Ethik in einer »Welt in Flammen«?19 Reicht uns 
das Agieren im Konzert der Wissenschaften oder müssen wir – ähnlich wie die 
Erdsystemwissenschaften dies in Teilen schon praktizieren – weitaus stärker 
uns als Transformator:innen begreifen? Wird so etwas wie eine transforma-
tive Ethik sich auch in politischen Interventionen und zivilgesellschaftlichen 
Aktivitäten niederschlagen?

Auch wenn bei Klaus Tanner die Nachhaltigkeitsthemen nicht im Zen-
trum stehen, lebt er vor, was es heißt, tätig zu werden, seinen »Dienst« zu 
tun: Etwa in Kommissionen, in Kirchen und Verbänden und durch Vorträge 
in Schulen und Akademien. Das ist ein Vorbild für eine angewandte Ethik im 
21. Jahrhundert, die sich den Zerstörungen planetaren Ausmaßes stellen und 
die Debatten über die konkrete Ausgestaltung der Ziele für eine nachhaltige 

19	 Andreas Malm, Wie man eine Pipeline in die Luft jagt: Kämpfen lernen in einer Welt in 
Flammen, Berlin 2020.



Gösta Gantner

32

Entwicklung aktiv in politischen Gremien, in der Öffentlichkeit, gemeinsam 
mit Kirchen, Gewerkschaften und NGOs vorantreiben muss.

Ganz gewiss erwacht daraus auch eine Neubewertung dessen, was ich 
oben mit Verweis auf Anpassungsnarrative problematisierte und sich am 
Klimawandel leicht illustrieren lässt. Es geht schon längst nicht mehr nur 
um Klimaschutz, sondern insbesondere um die Anpassung an die verheeren-
den Folgen eines erhitzten Planeten: Das wird zu massiven Veränderungen 
in der naturwissenschaftlichen Forschungslandschaft führen; auch in der 
Medizin werden Disziplinen wie Klima- oder Umweltmedizin mit anderen 
Forschungsetats und Aufmerksamkeiten bestückt werden. Und da ist eben 
auch eine Ethik gefragt, die sich auf Anpassungsnarrative versteht. Wie 
defensiv sie dabei verfahren sollte, bleibt eine nicht generell zu beantwor-
tende Frage. Womöglich hält sie sich in ihren Interventionen mit allzu lauten 
Ansagen zurück. Im Vertrauen auf die Kraft der Reflexion, flüsternd gar gegen-
über Entscheidungsträger:innen, aber beharrlich. Und wenn es angemessen 
erscheint, dann holt man sich eben mit dem Recht, der Ökonomie oder den 
Naturwissenschaften die erforderlichen Brechstangen mit an Bord.

Wahrscheinlich erntet man mit dieser Haltung nicht viele Lorbeeren, aber 
es wirkt. Klaus Tanners Eintreten für eine demokratische Kultur, leise, aber 
beharrlich, nicht die großen Töne spuckend, sondern im je konkreten Hand-
lungs- und Forschungszusammenhang durch respektvolles Auftreten zu gleich-
berechtigten Reflexionsräumen beitragend, mag für manche als eine defensive 
Haltung erscheinen. Doch dieses Vorgehen ermöglicht Kompromisse gerade 
in dringlichen und zugleich höchst kontroversen Situationen. Diese Haltung 
wird umso wichtiger, je gewaltiger die auf Mensch und Natur zukommenden 
Probleme erscheinen. Sie erinnert auch ein wenig an die antike Tugend der 
Besonnenheit (sophrosýne) – und ist Ausdruck dieser »Weisheit, die verstehen 
lässt, warum menschliche Reflexion vertrauenswürdig sein kann.«20

ORCID  ®
Gösta Gantner	 https://orcid.org/0000-0003-2953-149X

20	 Tanner, Naturrecht, 233.

https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X

