Friedrich Wilhelm Graf

Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht
Zu Klaus Tanners Denkstil

»Im wiedervereinigten Deutschland erleben wir eine Situation, in der sich
dauernd Menschen begegnen, die zwar die gleichen Worte verwenden, aber
nicht dieselbe Sprache sprechen, hat Klaus Tanner vor dreiflig Jahren, 1994,
geschrieben.! Desto mehr kommt es darauf an, die Sprache eines Autors ernst
zu nehmen. Nur so lésst sich sein spezifischer Denkstil erfassen — wenn dieser
Denker denn einen eigenen Denkstil auszubilden vermocht hat. Ich bin seit
langen Jahren davon tiberzeugt, dass dies bei Klaus Tanner der Fall ist. Deshalb
versuche ich nun in finf Schritten, Klaus’ Denkstil nachzuzeichnen. Dazu
muss ich zunéchst den Verdacht der Befangenheit bekréftigen. Wir haben in
jungen Jahren einige Texte gemeinsam erarbeitet und geschrieben; ich sehe
den tragbaren rechteckigen grauen Kasten der Firma Philipps, der eine Art
frither PC war, noch vor mir. Wir haben gemeinsam ein Kant-Portrait verfasst
und eine biographische Skizze des konservativen und sozialpaternalistischen
Berliner Sozialethikers Reinhold Seeberg. Auch haben wir nicht nur gemein-
same Seminare, 1984 etwa uiber Carl Schmitt und den Parlamentarismus,
durchgefiihrt, sondern in produktiver Kooperation auch einen 60 Druckseiten
umfassenden Lexikonartikel iiber die Geschichte des Kulturbegriffs im pro-
testantischen Deutschland und einen Essay zum modernen Konservatismus
verfasst. Doch trotz dieser grofien langjahrigen freundschaftlichen Nahe habe
ich intellektuelle Distanz genug, um etwas zu Klaus’ ganz eigener Denkart,
seinem individuellen »Denkstil« (Ludwik Fleck) sagen zu konnen.

Erstens eine Bemerkung zum (Euvre: Klaus Tanner hat tiber hochst unter-
schiedliche Themen gearbeitet und publiziert. Das Spektrum der von ihm
literarisch behandelten Probleme ist sehr breit. Neben einer wirklich wichtigen
Dissertation iiber die von protestantischen Theologen und Juristen gefithrte
Staats- und speziell Demokratiedebatte in der Weimarer Republik ist die
Miinchner Habilitationsschrift iiber protestantische Naturrechtsdiskurse und
speziell Ernst Troeltschs Deutung der komplexen Geschichte des christlichen
Naturrechtsdenkens zu nennen. Das Thema »Recht und Rechtsordnung«
fasziniert Klaus Tanner besonders stark. Aber der Schuster blieb nicht bei

1 KLAUS TANNER, »Christentum und Bildung, in Ringvorlesung Christentum und Bildung:
Europdische Perspektiven, hg. von Roland Biewald und Klaus Tanner, Dresden 1997: 3-18, 5.

FRIEDRICH WILHELM GRAF, »Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht: Zu Klaus 13
Tanners Denkstil, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg.

von Gdsta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 13-19. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23303


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23303

Friedrich Wilhelm Graf

seinen Miinchner Leisten. Klaus Tanner hat Sammelbénde iiber »>Liebe< im
Wandel der Zeiten«, zur » Christentumstheorie« und zum deutschsprachigen
Sozialprotestantismus im 19. Jahrhundert herausgegeben. Er hat Vortrage iiber
den »Umgang mit Schuld aus theologischer Sicht« und zum sogenannten
»>allgemeinen Rechtsempfindenc in historischer und theologischer Perspek-
tive« verdffentlicht. Auch hat er iber die Geschichte und bleibende Aktualitét
des Bildungsbegriffs und seiner religiésen Gehalte publiziert. Er hat Aufsatze
zur Theorie der parlamentarischen Demokratie und zur politischen Semantik
verdffentlicht. Zu Fragen der sogenannten »angewandten Ethik« und hier
speziell der Bioethik liegen eine ganze Reihe von gewichtigen, stark beachteten
Aufsatzen vor. Auch hat er viel Kluges zu den Begriindungsproblemen ethi-
scher Reflexion unter den spezifischen Bedingungen des modernen religios-
weltanschaulichen und moralischen Pluralismus geschrieben. Mehr noch: Zu
Klaus Tanners literarischem Oeuvre gehoren auch genuin religiose Texte wie
Predigten und wunderbare Meditationen, die auch hohe asthetische Sensibilitat
erkennen lassen; ich nenne exemplarisch nur eine Predigt iiber Caspar David
Friedrich im Gemeindesaal der Dresdner Lukaskirche. Klaus Tanner ist nicht
nur ein wissenschaftlicher, sondern auch ein religiéser Autor. Aber es gehort
zur spezifischen Signatur seines Schreibens, dass hier die Uberginge flieBend
sind. Auch in manchen sehr gelehrten Texten zu Begriindungsproblemen der
Ethik rekurriert er auf Symbole und Metaphern, wie sie in der Hebréischen
Bibel und im Neuen Testament iiberliefert sind. Besonders gut zeigt dies
seine Heidelberger Antrittsvorlesung »Ein verstehendes Herz«, in der es
um Urteilskraft und die in der protestantischen Tradition oft vernachlassigte
»Epikie« geht.?

Blickt man auf die Vielzahl der Themen und die Diversitit der literari-
schen Gattungen, entsteht der Eindruck eines sehr heterogenen Oeuvres.
Dieser Eindruck verstarkt sich, wenn man die Liste der ganz unterschied-
lichen Referenzautoren in den Blick nimmt. Klaus Tanner stiitzt sich in sei-
nen Arbeiten vor allem auf Philosophen, denen er ein Denken »aus protes-
tantischem Geist heraus«® zuschreibt, also auf Kant, Herder, Wilhelm von
Humboldt, Schleiermacher und Hegel. Aber niemals bezieht er sich affirmativ
auf Fichte. Unter den Theologen sind ihm neben Schleiermacher und Troeltsch
auch Adolf von Harnack und Paul Tillich wichtig. Er stiitzt sich auf Hannah
Arendt, schreibt tiber Ernst Cassirer und beruft sich immer wieder auf Jirgen
Habermas. Auch nimmt er intensiv moderne Sozialpsychologen wie Heiner

2 DERS. »Ein verstehendes Herz<: Uber Ethik und Urteilskraft«, in Zeitschrift fiir Evangeli-
sche Ethik 56 (2012): 9-23.

3 DERS. Christentum und Bildung, 10.

14



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

Keupp wahr. Aber er hat sich niemals, sehe ich recht, zustimmend zu Niklas
Luhmann geduflert. Also: Auch mit Blick auf die Autoren, die ihm wichtig sind,
lasst sich viel bunte Vielfalt beobachten. Aber zugleich kann man eine Tendenz
erkennen: Liberal denkende Klassiker sind ihm lieber als strukturell autoritare
Vergemeinschaftungsapostel. Obgleich er Hegel vor allem mit Blick auf des-
sen Konzept von Negation und Entauflerung zustimmend zitiert und um den
»Stachel des Negativen« weif3, stellt er sich nur insoweit in eine hegelianisch
inspirierte Tradition, als er betont: »Identitdtsgewinn gelingt nur durch die
Selbstentauflerung hindurch.«* Dennoch ist er eher ein Kantianer, allerdings
ohne jenen ethischen Rigorismus, wie er fiir viele protestantisch-theologische
Ethiker einst typisch war. In der Bricolage von Einsichten unterschiedlicher,
aber ausnahmslos irgendwie liberaler Theologen und Philosophen hat er zu
einem ganz eigenen Stil des Argumentierens und Urteilens gefunden.
Zweitens: Wer in den 1980er Jahren als ein junger Systematischer Theologe
in Miinchen an seiner Dissertation arbeitete, sah sich einem spezifischen intel-
lektuellen Milieu konfrontiert. In Gestalt von Wolfhart Pannenberg gab es einen
international hoch renommierten und vielfaltig geehrten Dogmatiker (und
immer wieder auch Ethiker), der in irgendwie idealistischen Sprachspielen die
unbedingte Wahrheit des Christentums begrifflich demonstrieren zu konnen
beanspruchte — mit einer dezidiert konservativen, antiliberalen gesellschafts-
und religionspolitischen Agenda.’ Mein Doktorvater Falk Wagner, ein Schiiler
von Theodor W. Adorno, Wolfgang Cramer und Bruno Liebrucks, meinte
in Hegel’scher Begrifflichkeit den Gottesgedanken rein spekulativ, »an sich
selbst«, in ganz klaren Begriffen explizieren und so alle moglichen Begriin-
dungsprobleme 16sen und speziell auch die Schwierigkeiten einer rationalen
Sicherstellung des christlichen Glaubens unter den kognitiven Bedingungen
der Moderne bearbeiten zu konnen. Der spater in Mainz und Tiibingen leh-
rende Systematische Theologe Eilert Herms war ein faszinierend fleifiger, stark
von Schleiermacher gepragter Deduktionsdenker, der in einer weithin unver-
standlichen, eher barbarischen und autoritatsfixierten Privatsemantik hyper-
trophes Anspruchsdenken jenseits aller Empirie kultivierte. In der Miinchner
Philosophie sah es gerade in Sachen Idealismus-Deutung damals dhnlich aus;
exemplarisch genannt seien nur die groflen Namen Dieter Henrich® und Robert
Spaemann. Der theologische Ethiker Trutz Rendtorff, an dessen Lehrstuhl

4 Ebd. 8.

5 Dazu siehe: FRIEDRICH W. GRAF, »In Memoriam Wolfhart Pannenberg«, in Kerygma und
Dogma 62,2 (2016): 183-188.

6 DERS. »Freiheit in Besonnenheit«: Dieter Henrich zum Gedenken, in Journal for the His-
tory of Modern Theology/ Zeitschrift fiir Neuere Theologiegeschichte 31 (2024): 1-17.

15



Friedrich Wilhelm Graf

Klaus und ich Assistenten waren, war vom zentralen Minchner Thema »Sub-
jektivitatstheorie« fasziniert, aber zugleich gegeniiber den vermeintlich rein
rationalen grofien Theorien mit ihren {iberzogenen Begriindungs- und Deu-
tungsanspriichen skeptisch eingestellt. Klaus teilte diese Skepsis frith schon
deutlich starker als ich damals. Er hat mit genau dieser Skepsis ein eigenes,
auch gegentiber Trutz Rendtorff selbstindiges, Verstandnis der Aufgabe und
Erkenntnismoglichkeit der Theologie entwickelt. Er hielt von den Chefdeduk-
tionisten nichts, aber auch wirklich gar nichts. Prinzipienreiterei widerte ihn an,
und fiir spekulationssiichtige Allbegriindungs-Aficionados oder Letztbegriin-
dungsfetischisten hatte er nur intelligente Verachtung tibrig. Es mag mit seiner
komplizierten, auch von viel Schmerz und Leid gepriagten Lebensgeschichte
zusammenhéngen, dass er den grofien Gestus des Alles-Erklarenkonnens vieler
Intellektueller nur fiir hohl und arrogant hielt. Kritik an der Selbstiiberschit-
zung von Intellektuellen bezeichnet eine wichtige Kontinuitit seines Denkens.
Um es in einer ersten Anndherung zu sagen: Klaus Tanners theologisches
Denken griindet in der Einsicht, dass die grofle rationale Pratention, der Gestus
des alles Mogliche Begriindens und Ableitens und Ganz-genau-Wissens der
akademischen Theologie nicht gut tut.

Drittens: Theologen gehen in aller Regel davon aus, dass das Christentum
eine starke Kraft der Pragung der europiischen Kultur war und irgendwie
immer noch ist. In der Pluralitat seiner konfessionellen Gestalten und sozialen
Erscheinungsformen hat es die Gesellschaften der modernen europiischen
Sozialstaaten zwar in je eigener Weise mitgepragt. Aber dass zentrale christ-
liche Symbole, Vorstellungen und Ideen auch jenseits des religiosen Feldes
und der Kirche als Institution (oder inzwischen eher: Organisation) kulturelle
und politische Wirkméchtigkeit entfaltet haben, l4sst sich nicht gut bestreiten.
Christianity matters: Klaus Tanner hat darauf immer wieder hingewiesen.
Dabei geht es ihm aber nicht ums rein Historische, sondern um eine bleibende
Relevanz des Christlichen auch in der Gegenwart. Klaus hat eine starke norma-
tive Uberzeugung: Die »Bildungskrifte der Religion« seien bleibend relevant,
und man miisse die »christlichen Herkunftstraditionen unserer Kultur« im
kulturellen Gedachtnis prasent halten, wolle man tragfahiges, also wirklich ori-
entierendes »Orientierungswissen« gewinnen. Die von Soziologen wie Helmut
Dubiel vertretene These, dass sich die Integration einer Gesellschaft primér in
Form von Konflikten vollziehe und vollziehen solle, hielt er fir falsch. Er war,
gerade wegen seines starken Interesses am Thema Recht, davon tiberzeugt,
dass es in der Gesellschaft der vielen radikal Verschiedenen eines »ethischen
Minimums« (Georg Jellinek) bediirfe. Er nannte dies bisweilen auch einen
»lebensweltlichen Hintergrundkonsens«. In seiner Dresdner Antrittsvorlesung
hat er ganz im Sinne Ernst Troeltschs vor dreif3ig Jahren erklart, »daf} die

16



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

Moderne, wenn sie sich — unter Kappung ihrer Vorgeschichte — ausschliefilich
als Folge der Aufklarung versteht, immer nur ein begrenztes Versténdnis ihrer
selbst auszuarbeiten vermag«.”

Die Gegenwartsrelevanz des Christlichen liegt fiir Klaus Tanner entschei-
dend darin, dass der christliche Glaube eine »denkende Religion« (Georg
Wilhelm Friedrich Hegel) sei, die sehr frith schon Prozesse der immer neuen
Reflexion stimuliert habe. Religiose Symbolsprache habe ihre eigene Verniinf-
tigkeit. Deshalb sei jede exklusive »Begriindung ethischer Uberzeugung auf
sogenannte rationale Griinde« unverniinftig.® Klaus Tanner ist davon iiber-
zeugt, dass in den Symbolwelten des Christentums nicht nur eine Art Uber-
schuss tiber das Gegebene, sondern zugleich auch ein méglicher Mehrwert an
ethischer Einsicht und moralischer Sensibilitat inkarniert ist. Religion deutet
er als Erhebung tiber das Endliche und eine reflexive Transzendierung der
empirisch gegebenen Welt. Der religiose Blick auf die Welt und unser Leben
nétige »zu einer permanenten Verfliissigung des Denkens, in der die Fixierung
auf das Abgesonderte und Endliche immer wieder aufgebrochen«’ werde. Man
konne und dirfe es nicht ausschlieffen, dass in den symbolischen Welten der
Religion mehr an lebensdienlicher Orientierung gespeichert ist, als ein platter
Verstand zu erkennen vermag. Dafiir hat Klaus Tanner sich immer wieder
und mit grofler gedanklicher Konsequenz auch auf entsprechende Aussagen
Jurgen Habermas’ berufen. Aber er hat sich diese Einsicht unabhangig von
Habermas und vor der Lektiire von dessen religionsphilosophischen Texten in
der Auseinandersetzung mit Schleiermacher, Troeltsch und Tillich erkampft.
Klaus Tanner schreibt den Symbolwelten der diversen Christentiimer und hier
insbesondere dem modernen religios-liberalen Protestantismus eine besonders
intensive Sensibilitat fiir das Eigenrecht des Individuellen zu.

Deshalb viertens einige kurze Hinweise zu Klaus Tanners Verstandnis
menschlicher Subjektivitat. Der Miinchner Faszination fiir das Themenfeld
»Selbstbewusstsein< entsprechend hat Klaus Tanner sich schon in jungen
Jahren sehr selbstindig Gedanken tiber die Deutung des Menschen als eines
freien Individuums gemacht. Er kniipft hier an Schleiermacher und dessen
Rezeption in der liberalprotestantischen Theologie um 1900 an. Er liest Adolf
Harnacks »Das Wesen des Christentums« und greift dessen These auf, dass
Jesus von Nazareth den »unendlichen Wert der Menschenseele« gelehrt habe.

7 TANNER, Christentum und Bildung, 11.

8 Dazu siehe vor allem DERS. »Ethische Probleme der Stammzellforschung (Akademievorle-
sung am 9. Februar 2006)«, in Berichte und Abhandlungen, Berlin-Brandenburgische Akademie
der Wissenschaften 12 (2006): 77-97.

9 DERS. Christentum und Bildung, 18.

17



Friedrich Wilhelm Graf

In kritischer Absage an fichteanisch inspirierte Theorien des Selbstbewusst-
seins insistiert er, ganz im Sinne Schleiermachers, darauf, dass sich die Genese
freier Subjektivitat niemals als das Erzeugnis eines rein selbstbeziiglichen
Handelns oder Wissens deuten lasst.

Es mufite immer schon ein vorgangiges Vertrautsein mit sich selbst unterstellt
werden, damit Akte der Reflexion erkldrt werden konnten. Alle Selbstbegriin-
dungsstrategien fihrten immer wieder auf Figuren, die zur Annahme eines
passiven Konstituiertseins nétigten, das die Moglichkeit solchen Vertrautseins
allererst begriindet und so die Voraussetzung fiir die Akte der Selbstidentifi-
kation in unterschiedlichen Handlungsvollziigen schafft.*

Mit Schleiermacher sieht er in der Vorstellung >Gott< oder dem Begriff »>das
Absolute< einen symbolischen Ausdruck dieses Grundes des Selbstbewusst-
seins.

Fiinftens: Ich sage nichts Boses oder gar Negatives, wenn ich feststelle,
dass meinem Freund Klaus Tanner das Schreiben niemals leicht gefallen ist.
Zur gemeinsamen Lebensgeschichte gehoren auch existentiell bedrohliche
Qualen in den Prozessen des Schreibenmiissens. Der Schreibtisch war oft auch
ein Ort elementarer Verzweiflung. Leiden kann allerdings auch intellektuell
produktiv sein. Es kann Kreativitat stimulieren. Mit Blick auf Hegels Kon-
zept der Bildung schrieb Klaus Tanner einmal, »dafy Bildung ein Prozef; des
schmerzhaften Herausarbeitens ist, die sich immer auch an einem Gefuihl der
Zerrissenheit und Entfremdung abarbeitet«.'* In Texten Klaus Tanners finden
sich immer wieder faszinierend pragnante Satze, die ihre Herkunft aus selbst-
quélerischen Reflexionsprozessen und dem bisweilen verzweifelten Suchen
nach der gelingenden Formulierung erkennen lassen. Gerade so, in Leid und
intellektuellem Schmerz und immer neuen tastenden Suchbewegungen, sind
Klaus Tanner geniale Satze gelungen. Immer geht es in diesen Satzen um das
unvordenkliche Eigenrecht des Individuums. Ich nenne nur ein Beispiel aus der
Miinchner Habilitationsschrift: »Am Individuellen brechen sich alle Versuche,
es noch einmal auf etwas anderes zuriickzufithren.«** Ein weiteres Beispiel
stammt aus der Dresdner Antrittsvorlesung. Hier spricht Klaus Tanner sehr
einfithlsam von den »Kontingenzen des Lebens«, »die keiner stringenten
Ableitung fahig sind«. Genauer noch: Der »Grund der individuellen Existenz«
sei »keiner Ableitung fahig, der eine begriindende Notwendigkeit innewohnt«.

10 Ebd. 17.
11 Ebd. 12.
12 DERS. Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und K6ln 1993, 155.

18



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

Dafiir fand Klaus eine wunderbar einprigsame Formel: »Der Mensch ist immer
mehr als das, was er aus sich gemacht hat.« Religiéser Glaube und speziell die
Rede von Gott erlauben es dem (oder der) einzelnen nicht nur, sich in seinem
(ihrem) »Gewordensein als kontingent« wahrzunehmen, sondern dies auch
produktiv, durch Arbeit an und in der Welt und im Austausch mit anderen, zu
»akzeptieren«.”” Immer wieder insistiert Klaus Tanner darauf, dass mensch-
liches, also endliches Leben in seinen unaufhebbaren Widerspriichen und
seinen konstitutiven Kontingenzen in einem rationalen Begriff nicht aufgeht.
In ein Buch mit analytischen Texten zur christlichen Gesellschaftslehre, das
er »dem Freunde« 1989 geschenkt hat, hat er als Widmung ein Zitat Trutz
Rendtorffs eingetragen: »Die Bejahung der unauthebbaren Individualitat des
Menschen muf heute in den Strukturen gesellschaftlicher Pluralitat wahrge-
nommen werden.«** Gerade weil er ein Denker der Individualitat ist, ist Klaus
Tanner auch ein Theoretiker des Pluralismus, der in den ethischen, speziell
bioethischen Konflikten unserer Zeit immer wieder die Unausweichlichkeit des
demokratischen Kompromisses betont hat. Die Illusionen der »Eindeutigkeit«
und widerspruchsfreien vermeintlich »klaren« Verhaltnisse teilt er nicht.
Dazu ist er viel zu realistisch und leidgepriift. Die Wirklichkeitsnidhe seiner
Texte verdankt sich hartem Nachdenken tiber die besondere Leistungskraft
religioser Symbolsprache.

13 DERS. Christentum und Bildung, 18.

14 TRUTZ RENDTORFF, »Begriindungsmodelle evangelischer Sozialethik: Ein Kommentar«, in
Christliche Gesellschaftslehre: Eine Ortsbestimmung, hg. von Giinter Baadte und Anton Rauscher,
Kirche heute 3, Graz, Wien und Ko6ln 1989: 83-106.

19





