Thorsten Moos ®

Reflexionsvertrauen
als Denkstil und Lebensform

Lieber Klaus, meine sehr verehrten Damen und Herren,* wir haben diese ami-
cable Zusammenkunft unter den Begriff des Reflexionsvertrauens gestellt. Ein
Kunstwort, destilliert aus Deinem Naturrechtsbuch; und eines, so haben wir
unterstellt, von iberschriftlicher Qualitit. Denn die dort mit dem Achterge-
wicht der letzten Worte angemahnte »Suche nach einer Weisheit, die verstehen
1af3t, warum menschliche Reflexion vertrauenswiirdig sein kann«,? lasst sich,
das war die Primisse, als Grundbewegung Deines ethischen und theologischen
Denkens, ja: Deiner akademischen Existenz, namhaft machen. Am Ende unse-
rer Tagung mochte ich noch einmal einige Ebenen dieses Reflexionsvertrauens,
mit einem Tannerwort: abschichten. Denn dieses Reflexionsvertrauen ist selbst
in dem Sinne reflexiv verfasst, dass es tiber sich Auskunft geben kann; doch
zugleich weist es iiber jede diskursive Denkbewegung hinaus auf einen Gehalt,
den keine reflexive Formung restlos zu erfassen vermag.

Die Grundfrage ist, wie Gewissheit zu erlangen ist: epistemische, vor allem
aber normative Sicherheit iiber das, was gut und richtig und zu tun ist. Die
europiische Moderne sieht sich aus dem Nest des traditionalen Geltungs-
schutzes, der iiberkommenen Institutionen und Uberzeugungen, geworfen —
aus einem Nest, von dem wir hier nicht beurteilen miissen, ob es je so warm
war, wie es die Verlusterfahrung ex negativo behauptet. Was in der kiithlen
Freiheit bleibt, ist Immanuel Kant zufolge das Wagnis verniinftiger Refle-
xion. »Habe Mut, Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen.« Worauf
aber soll sich dieser Mut griinden? Damit ist die Reflexionsvertrauensfrage
gestellt. Denn Kants eigene Antwort — der Verweis auf die zwingende Kraft
der universalen Vernunft, die darin festen Boden unter den Fuflen findet, dass
sie sich auf ihre eigenen Voraussetzungen hin befragt —, diese Antwort hat
an Uberzeugungskraft eingebtiit angesichts von Erfahrungen der Pluralitt,

1 Abschlussbeitrag auf dem Symposium »Reflexionsvertrauen« zu Ehren von Klaus Tanner,
Halle an der Saale, 1.-2. Méarz 2024. Der mundliche Stil ist beibehalten.

2 KLAUS TANNER, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Koln 1993, 234.
Hier wird Reflexionsvertrauen als Thema des Naturrechts identifiziert (ebd. 36): »[Das Natur-
recht] habe [so nach Huber und T6dt] seinerseits metaphysische Fundamente, insbesondere
das Vertrauen in die Fahigkeit einer autonom-rationalen Vernunft, die Grundstrukturen der
Welt als Bedingungsgefiige menschlichen Handelns erkennen zu kénnen.«

THORSTEN MOOS, »Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensformg, in 3
Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 3-11. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301


https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301

Thorsten Moos

Historizitit, Begrenztheit und mangelnder Bindungskraft der Vernunft. Warum
kann menschliche Reflexion dennoch vertrauenswiirdig sein? Und inwiefern
gilt das insbesondere fiir die Theologie, die in der Moderne notorisch dem
Verdacht der Unverniinftigkeit unterféllt und auch selbst immer wieder dazu
tendiert, sich im Verweis auf hohere Wahrheiten aus rationalen Diskursen
auszukoppeln?

Sechs, nein: sieben Ebenen des Reflexionsvertrauens, kurz entfaltet.

1 Kommunikative Ebene

Reflexion kann vertrauenswiirdig sein, so die erste, in Starnberger Seeluft
gereifte Erkenntnis, weil und insofern sie die Gestalt diskursiver Kommu-
nikation hat.> Auf Kommunikation diirfen wir vertrauen, weil diejenigen,
die an ihr teilnehmen, bei aller eigenen Perspektivitdt einen gemeinsamen
Verstandigungshorizont unterstellen. Wenn also Reflexionsvertrauen mit
Gewissheit zu tun hat, dann nicht mit der Gewissheit des material Gewuss-
ten (das heute bestritten und morgen widerlegt werden kann), sondern mit
der in kommunikativen Bemithungen eingelassenen praktischen Gewissheit,
dass Verstandigung moglich sein muss.

Das ist auch ein theologisches Thema. Denn diese Gewissheit tragt trotz
aller transzendentalpragmatischen Felgaufschwiinge* deutlich eine Vertrauens-
signatur, die sich, dem seewandelnden Petrus gleich, des eigenen Grundes nicht
noch einmal mit Bordmitteln vergewissern kann, sondern die im Laufen selber
liegt. Daraus entsteht fiir die theologische Ethik ein Denkstil, der sich, aller mora-
lischen Bekenntnisfrohlichkeit abhold, aus einer, mit Helmut Schelsky gespro-
chen, »in der Dauerreflexion gewonnene[n] héhere[n] Spiritualitit«® speist.

3 So schon in der Tradition des Naturrechts: »Wird nach dem Naturrecht gefragt, geht es
um die Universalisierbarkeit bzw. allgemeine Kommunikabilitit von Geltungsanspriichen.«
(ebd. 54).

4 Vgl ebd. 233, 36, zur Ablosung des Naturrechts durch die Transzendentalpragmatik. Nach
Jurgen Habermas ist eine »schwache Idealisierung unserer [...] Argumentationsprozesse«
(zitiert nach KLAUS TANNER., »Ist Theologie solides Wissen? Bemerkungen zur Aufgabe von
Theologie auf der Basis von Kant, Habermas und Cassirer«, in Religion und symbolische Kom-
munikation, hg. von DEMS. Leipzig 2004: 15-37, 24) notig.

5 Zitiert nach DEMS. »Zerstort Dauerreflexion religiése Institutionen?«, in Christentums-
theorie: Geschichtsschreibung und Kulturdeutung, hg. von DEMS., Leipzig 2008: 231-237, 235.
Dauerreflexion erweist sich so als Kennzeichen eines modernen Bewusstseins und seiner kom-
munikativen Wachbheit, »die sich eben gerade nicht mehr an gegenstéindlich verobjektivierba-
ren Wissensbestidnden fest machen lésst, sondern in einem Prozess >unendlicher Iteration [...]
sich dauernd durch die Wahrheit der Widerspriiche hindurcharbeitet<«, ebd., mit Schelsky.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

Demnach bleibt nichts, als sich ohne Rest, kenotisch, in die gemeinsame
Reflexion, in die Verstindigungsbemithungen hineinzugeben.® Im ersten Semi-
nar, das ich als Student in Halle bei Klaus Tanner belegt habe, ging es um
Wirtschaftsethik. In der letzten Sitzung, nach dem Durchgang durch zahllose
Positionen, Wort und Widerwort, stellten wir Studierende ihn zur Rede: Alles
schon und gut, aber wir missten doch schliefilich zu einer begriindeten theo-
logischen Positionierung kommen. Es war eine unbefriedigende Sitzung. Im
Riickblick wiirde ich sagen, dass diese materialmoralische Vergewisserungs-
verweigerung fiir mich personlich der Einstieg in die theologische Ethik
iiberhaupt war, fiir den ich bis heute dankbar bin.”

2 Kulturelle Ebene

Mit dem Verweis auf die sprachliche Verfasstheit kommunikativer Vernunft
ist auch der Ubergang zur zweiten Ebene des Reflexionsvertrauens gegeben.
Denn diese sprachliche Verfasstheit ernstzunehmen heif3t, deren konkrete
sprachliche Formen wahrzunehmen. Hier ist nicht nur analytische Hygiene
des Begriffs und des syllogistischen Schlusses. Hier leben sprachliche Bilder,
Metaphern, Symbole, Erzahlungen, und siehe: Es war Vernunft in ihnen.®
Und neben den sprachlichen Formen leben noch ganz andere: Bilder sind zu
sehen, Klange zu horen, Rituale zu vollziehen, und auch sie erschliefen Welt
auf Weisen, die mitnichten un- oder widerverninftig sind.

Klaus Tanner hat immer dafiir pladiert, diese »>materielle< Seite des Geis-
tes« ernstzunehmen und die verschiedenen symbolischen Formen zu analy-
sieren, in denen Welt entsteht. Der kantischen Verschiebung »von der Objekt-
erkenntnis auf den Konstitutions- und Konstruktionsprozess von Erfahrung

6 Zu einfache Gewissheiten im Wissen halten davon ab, nach den Grundstrukturen des
Lebens zu fragen und »in der metaphysischen Frage nach einer Tiefenschicht« einen Sinn zu
sehen, ebd. 234. Umgekehrt: Wer die Fraglichkeit, Briichigkeit, Widerspriichlichkeit menschli-
cher Selbst- und Weltdeutung anerkennt (wie es die postmoderne selbstreflexive Moderne tut),
fragt nach Metaphysik.

7 Das ist kein Relativismus; denn noch der Standpunkt, von dem aus etwas als Relativismus
zu apostrophieren wire, steht uns nicht zu Gebote, denn dieses wire der Standpunkt des Abso-
luten, vgl. DERS. Naturrecht, 230.

8 Bei Habermas fehlt nach Klaus Tanner die »Schlussfolgerung, es kénne Formen von Kom-
munikation und Vernunft geben, welche ebenso ernst genommen zu werden verdienen wie die
Grundregeln diskursiven Argumentierens« (DERS. Wissen, 25): »andere Formen des Wissens
und seiner Darstellung — wie Kunst, Bilder, Metaphern, Symbole, Erzahlungen« (26), »asthe-
tisches Verstehen, naturwissenschaftliches Erklaren, aber auch Praxiswissen« (30) als unter-
schiedliche Typen der Hervorbringung tiberpriifbaren Wissens.



Thorsten Moos

und Wissen«® zu folgen, machte er auch der Theologie zur Aufgabe, die er
dadurch in den Kontext der Kulturwissenschaften setzte.*

Auch das, so scheint mir, ist eine reflexionsvertrauensstiftende Mafinahme.
Denn so tritt die Vernunft aus der diinnen Luft des Kontrafaktischen und
Regulativen hintiber in die Sphéare des empirisch Wahrnehmbaren, Begreif-
baren, Analysierbaren. Im Dresdener SFB waren es Reichstagsprotokolle und
Brautbriefe, Diakonissenhdubchen und Kranzschleifen, die neben klassische
theologische Texte traten. »Tolles Material«, leuchtende Augen beim Projekt-
leiter. Fiir die Theologie hat das den einen doppelten Vorteil: zum einen, sich
anders als mit Gott oder mit Gerechtigkeit mit Gegenstanden beschaftigen zu
diirfen, die es fraglos gibt,"* und zum anderen, den historischen Wandel nicht
zuerst als bestdndige Kritik von Geltungsanspriichen, sondern als Konstitution
von Priagnanz, von Verstehbarkeit geschichtlicher Bewegungen begreifen zu
dirfen; Bewegungen, die dann eine ihnen innewohnende Rationalitét offen-
baren mégen.

Reflexionsvertrauen heifit auf dieser Ebene: sich dem geschichtlichen
Reichtum der Formen des Sich-Verhaltens zur Welt zu widmen und sich darin
selbst in diese geschichtliche Reflexionsbewegung zu stellen (wie wohltuend,
mit den Gegenwiértigen nicht alleine zu sein!). In diesem Sinne beerbt das
Reflexionsvertrauen die grofien Kultur- und Geschichtsphilosophien des
19. Jahrhunderts,'? aber wiederum weniger in expliziter als in performativer,
petrushaft seewandelnder Art und Weise.

9 Ebd. 15.

10 Vgl. DERS. »Theologie im Kontext der Kulturwissenschaften«, in Berliner Theologische Zeit-
schrift 19 (2002): 83-98; DERS. Naturrecht, 229. Vgl. auch DERS. Wissen, zur Neuverortung der
Theologie »in den gegenwirtigen Auseinandersetzungen um die zukiinftige Rolle der Geistes-
wissenschaften in der Universitat« (11; vgl. 17).

11 »Ist Theologie solides Wissen?«, DERS. Wissen, 15.

12 So DERS. Naturrecht, 149, im Anschluss an Troeltschs Historismus und dessen Versuch, die
Naturrechtstradition durch eine Geschichtsphilosophie zu ersetzen: »Die an Zwecken ausge-
richteten Institutionen und die verschiedenen, die Lebensfithrung bestimmenden Ziele sollen
in ihrer historischen Geprégtheit herausgearbeitet und in einen normativen Deutungsrahmen
integriert werden, um eine klare Orientierung fiir das Handeln zu gewinnen.«



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

3 Kontextuelle Ebene

Mit den konkreten Formen der Vernunft kommen die spezifischen Kontexte.
Und hier lebt nicht so sehr die eine Vernunft in ihrer abstrakten Universalitét;
hier leben die verschiedenen Rationalitaten, die lokalen Allgemeinheiten, die
konkreten Beschreibungs- und Wissensformen, das jeweilige Praxiswissen."
Klaus Tanner hat sich, wie wir gehort haben, in grofier Tiefe auf diese feld-
spezifischen Rationalitdten eingelassen: in der Lektiire von nature, Cell und
Lancet ebenso wie in der Lektiire von Gesetzeskommentaren. Nicht unkritisch,
aber wiederum im Vertrauen darauf, dass es unverzichtbar ist, sie in die Refle-
xion einzubeziehen, um von hier aus kommunikative Kontexterweiterung,
also: Ethik, zu treiben.

Damit verbindet sich meiner Wahrnehmung nach vor allem eins: das grofie
Interesse fiir und die tiefe Achtung vor den Menschen, die fiir diese Kontexte
stehen und in ihnen als Expertinnen und Experten verwurzelt sind. Die Zusam-
mensetzung dieser Tagung legt davon beredtes Zeugnis ab. Das ist, sozusagen,
die philanthropische Seite des Reflexionsvertrauens.

4 Ebene der Entscheidung

Mit den Kontexten und den konkreten Personen kommt die Pluralitit der
Perspektiven sowie die Pluralitit der normativen Orientierungen und Grund-
iberzeugungen.'* Muss Entscheidendes entschieden werden, ist Dissens die
Regel. Mit Pluralitat und Antagonismen muss gelebt werden. Das ginge am
entspanntesten mit einem normativen Relativismus, der sich jedoch spa-
testens aus den Erfahrungen des 20. Jahrhunderts verbietet.’> Es gibt, so
sagt die unbeliebige Bindungskraft der individuellen moralischen Einsicht,
Falsches und Boses. Was aber, wenn die unbeliebig Gebundenen ein anderes
Bild abgeben als das einer nordkoreanischen Armeeparade? Wenn sie, diver-
gent orientiert, in unterschiedlichste Richtungen durcheinanderlaufen und

13 »Apriorische Gewiflheit und universale Geltung sind nur durch materiale Reduktion zu
erreichen. Dagegen fiihrt die Zuwendung zur materialen Vielfalt des Ethischen zu mehr Unge-
wissheit und weniger exakt ausweisbaren Geltungsanspriichen.« Ebd. 183.

14 Das ist nach ebd. 234, das Thema »pluralititsoffener Metaphysik«, vgl. fiir die innere Plu-
ralitit der christlichen Naturrechtsiiberlieferung ebd. 232 sowie 32, 40.

15 »Es soll gezeigt werden, daf3 Ethik nicht im grenzenlosen Relativismus preisgegeben wer-
den muf}, sondern als ein wahrheitsfihiger Bereich erwiesen werden kann.« Ebd. 177, zu Hilary
Putnam und anderen.



Thorsten Moos

aneinanderrempeln? Ebenso wenig wie einen Newton des Grashalms gibt es
einen Kim Jong Un der praktischen Vernuntft.

Was bleibt, ist das Vertrauen in den Kompromiss: darein, dass er der eige-
nen normativen Bindung ebenso wie der Einsicht in die Perspektivitdt und
Endlichkeit der eigenen Vernunft Rechnung tragt;'* und dass er, wenigstens
fur einen Moment, das normative Gerempel befriedet und Atem schopfen
lasst fiir alle weitere kommunikative Arbeit am Dissens. Wenn die universale
Verstandigung das Ideal ist, dann ist der Kompromiss ihre hisslich-schrum-
pelige Verwirklichung — doch auf ihn zu vertrauen ist das Nobelste, was uns
Vernunftendlichen zu Gebote steht. Klaus Tanner hat sich hier, wie Antony
Ho es fir den Stammzellkompromiss berichtet hat, mit hohem Einsatz (und
hohen persénlichen Kosten) investiert.

5 Soziale Ebene

Mit der Frage nach der sozialen Wirklichkeit des Vertrauens kommt ein ande-
res Tanner’sches Thema in den Blick: das der Institutionen. Institutionen sind
vertrauensforderlich, weil sie durch Routinisierung und symbolische Genera-
lisierung Erwartungssicherheit produzieren. Zugleich besteht zwischen ihnen
und verniinftiger Reflexion ein sprédes Verhaltnis. Reflexion steht im Verdacht,
Institutionen zu zersetzen, wahrend Institutionen im Verdacht stehen, in ihrer
Routinisierung der Reflexion im Wege zu stehen.

Das gilt seit der Aufklarung insbesondere mit Blick auf die Kirche. »Institution
statt Reflexion« ist die Parole einer klerikalen Vernunftkritik,'” »Reflexion
statt Institution« rufen die Priester des organisierten Atheismus. Mit Helmut
Schelskys berithmter Frage, ob Dauerreflexion institutionalisierbar sei, und sei-
ner bejahenden Antwort vertraut Klaus Tanner, so scheint mir, auf eine nicht
nur reflexionskompatible, sondern auch Reflexion verkorpernde und Reflexion
freisetzende Kirche. Reflexionsvertrauen verwirklicht sich als kritisches Insti-
tutionenvertrauen: Das gilt in Klaus Tanners Fall womdglich in noch stérkerer
Weise fiir die Institutionen des Rechts und der politischen Deliberation, ebenso
wie fir die akademische Wissenschaft und ihre normative Selbstregulierung.
Reflexionsvertrauen, bewéhrt und auf die Probe gestellt in Tausenden von
Gremienstunden, verbracht auf den Polstersesseln und Holzstithlen der EKD

16 Vgl. ebd. 233.
17 Gegen eine Selbsterméchtigung der Kleriker der Vernunftkritik im Namen der Siinde ebd. 50.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

und des Bundestages, des Robert-Koch-Institutes und der Universitit, der DFG
und der Leopoldina. Institutionelles Reflexionsvertrauen in den Mithen der
Ebene, kein Hegel’scher Seiltanz mit komfortablem Sicherungsnetz.

6 Individuelle Ebene

Doch das Reflexionsvertrauen richtet sich nicht nur auf Institutionen, sondern
auch auf Individuen. Mit der aristotelischen Tradition kann auf die situations-
angemessene Klugheit der Einzelnen vertraut werden.'® Dieser Klugheit in
der Suche nach dem allgemeinen Richtigen — gegen eine Neigung zur Kasu-
istik — Raum zu lassen, auch den unausweichlichen »>Restdezisionismus<«*®
individuellen Handelns anzuerkennen, darin besteht eine weitere Ebene des
Reflexionsvertrauens. »Ethische Theorie ist«, so schreibt Klaus Tanner, »immer
»Wissen auf Abstand<.«*

In der Lehre hat er immer wieder die drztliche Profession als Paradigma
fur die kluge Sensibilitat fiir das Einzelne neben profundem Wissen um das
Allgemeine herangezogen. Ich habe mich lange gefragt, woher er als einer,
der aus dem anthropologischen Pessimismus des bayrischen Luthertums
kommt, dieses leuchtende Bild von &rztlicher Professionalitit, ja: iberhaupt
von menschlicher Individualitét eigentlich hat. Irgendwann durfte ich dann
seine Frau Judith kennenlernen.

7 Schluss

Diese verschiedenen Ebenen zusammengenommen zeigt sich ein Denkstil
des Reflexionsvertrauens, man konnte auch sagen: einer frommen kritischen
Vernunft. Kritisch im Sinne der Anerkennung und skrupulésen Analyse der
Endlichkeit, Briichigkeit und Perspektivitat verniinftigen Reflektierens. Auf
jeder der genannten Ebenen hat sich ein Element der Vernunft durch Ver-
nunft selbst gefahrdet gezeigt. Substantielle Gewissheit, diskursive Klarheit,
universale Geltung, normative Bindung, institutionelle Stabilitat, individuelle
Handlungssicherheit: alles prekar.

18 Vgl. ebd. 177.
19 Ebd. 231; vgl. 53.
20 Ebd. 53.



Thorsten Moos

Zugleich hat sich auf jeder Ebene gezeigt, dass Reflexion im tieferen Sinn
eben doch vertrauenswiirdig sein kann: als Prozessgewissheit, als symbolische
Mehrdimensionalitit,”* als konkrete Rationalitat, als reflektierter Kompromiss,
als institutionalisierte Dauerreflexion, als individuelle Klugheit. Ob sich dieses
Reflexionsvertrauen angesichts der gegenwértigen Erfahrungen der Radikalisie-
rung von sozialen Antagonismen, des Zerbrechens von Verstandigungsvertrauen
und der institutionellen Destabilisierungen bew#hrt, scheint mir eine draingende
Frage. Denn dass dieses Vertrauen berechtigt ist, kann - das ist das fromme
Moment der kritischen Vernunft — seinerseits nicht verniinftig bewiesen, son-
dern allenfalls im Vollzug erfahren werden. Es handelt sich um die performative
Frommigkeit reflektierender Vernunft. Theologisch, also lateinisch gesprochen
geht es nicht um die fides quaerens intellectum, um eine Frommigkeit, die nach
Vernunft fragt, sondern um die fides intellectus quaerentis, um die Frommigkeit
der bestandig weiterfragenden Vernunft. Klaus Tanner tiber Ernst Troeltsch:
»Jede Erkenntnisbemithung und Stellungnahme setzt nach Troeltsch ein >reli-
gioses Grundvertrauen zu Einheit und Sinn der Wirklichkeit< voraus, das aus
der >Welt< nicht mit absoluter Sicherheit gewonnen werden kann.«?*

Damit ist eine letzte, die affektive Ebene des Reflexionsvertrauens beruhrt.
Denn einerseits hat diese bestandig dringende Reflexivitit teil an der, mit
Schelsky gesprochen, »Erlebnis- und Vorstellungsunruhe der [modernen, T. M.]
Subjektivitat«.?* Doch andererseits zielt sie, darin ganz augustinisch, auf eine
Ruhe des Herzens. Eine affektive Zentralvokabel der Tanner’schen Ethik ist die
der »Entdramatisierung«. Ethik leistet eine Entdramatisierung des Dissenses,
der Uneindeutigkeit, des Lebens unter den Bedingungen von Unsicherheit
und Ungewissheit. In der unruhigen Betriebsamkeit ihrer Prazision und in der
Selbstentduflerung der Arbeit am Einzelnen muss sie irgendwo einen kontem-
plativen Kern haben, eine Seelenruhe oder die Sehnsucht danach, wie sie in
den Bildern des grofien Seelenverwandten und diesjahrigen Heiligen Caspar
David Friedrich aufscheint.

In einer Predigt aus der Dresdener Zeit, und damit schliefle ich, spricht
Klaus Tanner iiber ihn und damit méglicherweise auch iiber sich selbst.

Die Welt des Geistes eroffnet sich fiir Friedrich erst im Wahrnehmen, genau
Hinsehen, Abarbeiten am Materiellen, der Natur. Das Erhoffte und Ersehnte ist
nie direkt zugénglich. Nur im Arbeiten am Einzelnen er6ffnet sich der Zugang

21 Mit Ernst Cassirer spricht DERS. Wissen, 35, von der »Mehrdimensionalitét der kulturellen
Welt«.

22 DERS. Naturecht, 161.
23 Zitiert nach DEMS. Dauerreflexion, 235.

10



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

zum Ganzen. [...] Der menschliche Geist zeigt seine Kraft zu einer doppelten
Bewegung: Hingabe an die Dinge und Herrschaft iiber sie sind verschréankt:
»Genauigkeit und Seele«. [...] Die Subjektivitat &uflert sich nicht im Zerbre-
chen aller Formen. Sie ist die Kraft, sich einzulassen auf das was ist, genau
hinzusehen, sich nicht mit dem ersten, oberflachlichen Eindruck zu begniigen,
sondern tiefer zu schauen.”

ORCID®
Thorsten Moos @ https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

24 DERS. »Predigt im Gemeindesaal der Lukaskirche Dresden im letzten Jahrhundert«,
unpubliziert, o.]. Es gilt, »die dsthetische Dimension religiésen Lebens ernster zu nehmenx,
zitiert nach DEMs. Wissen, 37.

11


https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

