
3

Thorsten Moos

Reflexionsvertrauen  
als Denkstil und Lebensform

Lieber Klaus, meine sehr verehrten Damen und Herren,1 wir haben diese ami­
cable Zusammenkunft unter den Begriff des Reflexionsvertrauens gestellt. Ein 
Kunstwort, destilliert aus Deinem Naturrechtsbuch; und eines, so haben wir 
unterstellt, von überschriftlicher Qualität. Denn die dort mit dem Achterge­
wicht der letzten Worte angemahnte »Suche nach einer Weisheit, die verstehen 
läßt, warum menschliche Reflexion vertrauenswürdig sein kann«,2 lässt sich, 
das war die Prämisse, als Grundbewegung Deines ethischen und theologischen 
Denkens, ja: Deiner akademischen Existenz, namhaft machen. Am Ende unse­
rer Tagung möchte ich noch einmal einige Ebenen dieses Reflexionsvertrauens, 
mit einem Tannerwort: abschichten. Denn dieses Reflexionsvertrauen ist selbst 
in dem Sinne reflexiv verfasst, dass es über sich Auskunft geben kann; doch 
zugleich weist es über jede diskursive Denkbewegung hinaus auf einen Gehalt, 
den keine reflexive Formung restlos zu erfassen vermag.

Die Grundfrage ist, wie Gewissheit zu erlangen ist: epistemische, vor allem 
aber normative Sicherheit über das, was gut und richtig und zu tun ist. Die 
europäische Moderne sieht sich aus dem Nest des traditionalen Geltungs­
schutzes, der überkommenen Institutionen und Überzeugungen, geworfen – 
aus einem Nest, von dem wir hier nicht beurteilen müssen, ob es je so warm 
war, wie es die Verlusterfahrung ex negativo behauptet. Was in der kühlen 
Freiheit bleibt, ist Immanuel Kant zufolge das Wagnis vernünftiger Refle­
xion. »Habe Mut, Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen.« Worauf 
aber soll sich dieser Mut gründen? Damit ist die Reflexionsvertrauensfrage 
gestellt. Denn Kants eigene Antwort – der Verweis auf die zwingende Kraft 
der universalen Vernunft, die darin festen Boden unter den Füßen findet, dass 
sie sich auf ihre eigenen Voraussetzungen hin befragt –, diese Antwort hat 
an Überzeugungskraft eingebüßt angesichts von Erfahrungen der Pluralität, 

1	 Abschlussbeitrag auf dem Symposium »Reflexionsvertrauen« zu Ehren von Klaus Tanner, 
Halle an der Saale, 1.–2. März 2024. Der mündliche Stil ist beibehalten.
2	 Klaus Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 234. 
Hier wird Reflexionsvertrauen als Thema des Naturrechts identifiziert (ebd. 36): »[Das Natur­
recht] habe [so nach Huber und Tödt] seinerseits metaphysische Fundamente, insbesondere 
das Vertrauen in die Fähigkeit einer autonom-rationalen Vernunft, die Grundstrukturen der 
Welt als Bedingungsgefüge menschlichen Handelns erkennen zu können.«

Thorsten Moos, »Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 3–11. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301

https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301


Thorsten Moos

4

Historizität, Begrenztheit und mangelnder Bindungskraft der Vernunft. Warum 
kann menschliche Reflexion dennoch vertrauenswürdig sein? Und inwiefern 
gilt das insbesondere für die Theologie, die in der Moderne notorisch dem 
Verdacht der Unvernünftigkeit unterfällt und auch selbst immer wieder dazu 
tendiert, sich im Verweis auf höhere Wahrheiten aus rationalen Diskursen 
auszukoppeln?

Sechs, nein: sieben Ebenen des Reflexionsvertrauens, kurz entfaltet.

1  Kommunikative Ebene

Reflexion kann vertrauenswürdig sein, so die erste, in Starnberger Seeluft 
gereifte Erkenntnis, weil und insofern sie die Gestalt diskursiver Kommu­
nikation hat.3 Auf Kommunikation dürfen wir vertrauen, weil diejenigen, 
die an ihr teilnehmen, bei aller eigenen Perspektivität einen gemeinsamen 
Verständigungshorizont unterstellen. Wenn also Reflexionsvertrauen mit 
Gewissheit zu tun hat, dann nicht mit der Gewissheit des material Gewuss­
ten (das heute bestritten und morgen widerlegt werden kann), sondern mit 
der in kommunikativen Bemühungen eingelassenen praktischen Gewissheit, 
dass Verständigung möglich sein muss.

Das ist auch ein theologisches Thema. Denn diese Gewissheit trägt trotz 
aller transzendentalpragmatischen Felgaufschwünge4 deutlich eine Vertrauens­
signatur, die sich, dem seewandelnden Petrus gleich, des eigenen Grundes nicht 
noch einmal mit Bordmitteln vergewissern kann, sondern die im Laufen selber 
liegt. Daraus entsteht für die theologische Ethik ein Denkstil, der sich, aller mora­
lischen Bekenntnisfröhlichkeit abhold, aus einer, mit Helmut Schelsky gespro­
chen, »in der Dauerreflexion gewonnene[n] höhere[n] Spiritualität«5 speist.

3	 So schon in der Tradition des Naturrechts: »Wird nach dem Naturrecht gefragt, geht es 
um die Universalisierbarkeit bzw. allgemeine Kommunikabilität von Geltungsansprüchen.« 
(ebd. 54).
4	 Vgl. ebd. 233, 36, zur Ablösung des Naturrechts durch die Transzendentalpragmatik. Nach 
Jürgen Habermas ist eine »schwache Idealisierung unserer […] Argumentationsprozesse« 
(zitiert nach Klaus Tanner., »Ist Theologie solides Wissen? Bemerkungen zur Aufgabe von 
Theologie auf der Basis von Kant, Habermas und Cassirer«, in Religion und symbolische Kom-
munikation, hg. von dems. Leipzig 2004: 15–37, 24) nötig.
5	 Zitiert nach dems. »Zerstört Dauerreflexion religiöse Institutionen?«, in Christentums­
theorie: Geschichtsschreibung und Kulturdeutung, hg. von dems., Leipzig 2008: 231–237, 235. 
Dauerreflexion erweist sich so als Kennzeichen eines modernen Bewusstseins und seiner kom­
munikativen Wachheit, »die sich eben gerade nicht mehr an gegenständlich verobjektivierba­
ren Wissensbeständen fest machen lässt, sondern in einem Prozess ›unendlicher Iteration […] 
sich dauernd durch die Wahrheit der Widersprüche hindurcharbeitet‹«, ebd., mit Schelsky.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

5

Demnach bleibt nichts, als sich ohne Rest, kenotisch, in die gemeinsame 
Reflexion, in die Verständigungsbemühungen hineinzugeben.6 Im ersten Semi­
nar, das ich als Student in Halle bei Klaus Tanner belegt habe, ging es um 
Wirtschaftsethik. In der letzten Sitzung, nach dem Durchgang durch zahllose 
Positionen, Wort und Widerwort, stellten wir Studierende ihn zur Rede: Alles 
schön und gut, aber wir müssten doch schließlich zu einer begründeten theo­
logischen Positionierung kommen. Es war eine unbefriedigende Sitzung. Im 
Rückblick würde ich sagen, dass diese materialmoralische Vergewisserungs­
verweigerung für mich persönlich der Einstieg in die theologische Ethik 
überhaupt war, für den ich bis heute dankbar bin.7

2  Kulturelle Ebene

Mit dem Verweis auf die sprachliche Verfasstheit kommunikativer Vernunft 
ist auch der Übergang zur zweiten Ebene des Reflexionsvertrauens gegeben. 
Denn diese sprachliche Verfasstheit ernstzunehmen heißt, deren konkrete 
sprachliche Formen wahrzunehmen. Hier ist nicht nur analytische Hygiene 
des Begriffs und des syllogistischen Schlusses. Hier leben sprachliche Bilder, 
Metaphern, Symbole, Erzählungen, und siehe: Es war Vernunft in ihnen.8 
Und neben den sprachlichen Formen leben noch ganz andere: Bilder sind zu 
sehen, Klänge zu hören, Rituale zu vollziehen, und auch sie erschließen Welt 
auf Weisen, die mitnichten un- oder widervernünftig sind.

Klaus Tanner hat immer dafür plädiert, diese »›materielle‹ Seite des Geis­
tes« ernstzunehmen und die verschiedenen symbolischen Formen zu analy­
sieren, in denen Welt entsteht. Der kantischen Verschiebung »von der Objekt
erkenntnis auf den Konstitutions- und Konstruktionsprozess von Erfahrung 

6	 Zu einfache Gewissheiten im Wissen halten davon ab, nach den Grundstrukturen des 
Lebens zu fragen und »in der metaphysischen Frage nach einer Tiefenschicht« einen Sinn zu 
sehen, ebd. 234. Umgekehrt: Wer die Fraglichkeit, Brüchigkeit, Widersprüchlichkeit menschli­
cher Selbst- und Weltdeutung anerkennt (wie es die postmoderne selbstreflexive Moderne tut), 
fragt nach Metaphysik.
7	 Das ist kein Relativismus; denn noch der Standpunkt, von dem aus etwas als Relativismus 
zu apostrophieren wäre, steht uns nicht zu Gebote, denn dieses wäre der Standpunkt des Abso­
luten, vgl. ders. Naturrecht, 230.
8	 Bei Habermas fehlt nach Klaus Tanner die »Schlussfolgerung, es könne Formen von Kom­
munikation und Vernunft geben, welche ebenso ernst genommen zu werden verdienen wie die 
Grundregeln diskursiven Argumentierens« (ders. Wissen, 25): »andere Formen des Wissens 
und seiner Darstellung – wie Kunst, Bilder, Metaphern, Symbole, Erzählungen« (26), »ästhe­
tisches Verstehen, naturwissenschaftliches Erklären, aber auch Praxiswissen« (30) als unter­
schiedliche Typen der Hervorbringung überprüfbaren Wissens.



Thorsten Moos

6

und Wissen«9 zu folgen, machte er auch der Theologie zur Aufgabe, die er 
dadurch in den Kontext der Kulturwissenschaften setzte.10

Auch das, so scheint mir, ist eine reflexionsvertrauensstiftende Maßnahme. 
Denn so tritt die Vernunft aus der dünnen Luft des Kontrafaktischen und 
Regulativen hinüber in die Sphäre des empirisch Wahrnehmbaren, Begreif­
baren, Analysierbaren. Im Dresdener SFB waren es Reichstagsprotokolle und 
Brautbriefe, Diakonissenhäubchen und Kranzschleifen, die neben klassische 
theologische Texte traten. »Tolles Material«, leuchtende Augen beim Projekt­
leiter. Für die Theologie hat das den einen doppelten Vorteil: zum einen, sich 
anders als mit Gott oder mit Gerechtigkeit mit Gegenständen beschäftigen zu 
dürfen, die es fraglos gibt,11 und zum anderen, den historischen Wandel nicht 
zuerst als beständige Kritik von Geltungsansprüchen, sondern als Konstitution 
von Prägnanz, von Verstehbarkeit geschichtlicher Bewegungen begreifen zu 
dürfen; Bewegungen, die dann eine ihnen innewohnende Rationalität offen­
baren mögen.

Reflexionsvertrauen heißt auf dieser Ebene: sich dem geschichtlichen 
Reichtum der Formen des Sich-Verhaltens zur Welt zu widmen und sich darin 
selbst in diese geschichtliche Reflexionsbewegung zu stellen (wie wohltuend, 
mit den Gegenwärtigen nicht alleine zu sein!). In diesem Sinne beerbt das 
Reflexionsvertrauen die großen Kultur- und Geschichtsphilosophien des 
19. Jahrhunderts,12 aber wiederum weniger in expliziter als in performativer, 
petrushaft seewandelnder Art und Weise.

	 9	 Ebd. 15.
10	 Vgl. ders. »Theologie im Kontext der Kulturwissenschaften«, in Berliner Theologische Zeit-
schrift 19 (2002): 83–98; ders. Naturrecht, 229. Vgl. auch ders. Wissen, zur Neuverortung der 
Theologie »in den gegenwärtigen Auseinandersetzungen um die zukünftige Rolle der Geistes­
wissenschaften in der Universität« (11; vgl. 17).
11	 »Ist Theologie solides Wissen?«, ders. Wissen, 15.
12	 So ders. Naturrecht, 149, im Anschluss an Troeltschs Historismus und dessen Versuch, die 
Naturrechtstradition durch eine Geschichtsphilosophie zu ersetzen: »Die an Zwecken ausge­
richteten Institutionen und die verschiedenen, die Lebensführung bestimmenden Ziele sollen 
in ihrer historischen Geprägtheit herausgearbeitet und in einen normativen Deutungsrahmen 
integriert werden, um eine klare Orientierung für das Handeln zu gewinnen.«



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

7

3  Kontextuelle Ebene

Mit den konkreten Formen der Vernunft kommen die spezifischen Kontexte. 
Und hier lebt nicht so sehr die eine Vernunft in ihrer abstrakten Universalität; 
hier leben die verschiedenen Rationalitäten, die lokalen Allgemeinheiten, die 
konkreten Beschreibungs- und Wissensformen, das jeweilige Praxiswissen.13 
Klaus Tanner hat sich, wie wir gehört haben, in großer Tiefe auf diese feld
spezifischen Rationalitäten eingelassen: in der Lektüre von nature, Cell und 
Lancet ebenso wie in der Lektüre von Gesetzeskommentaren. Nicht unkritisch, 
aber wiederum im Vertrauen darauf, dass es unverzichtbar ist, sie in die Refle­
xion einzubeziehen, um von hier aus kommunikative Kontexterweiterung, 
also: Ethik, zu treiben.

Damit verbindet sich meiner Wahrnehmung nach vor allem eins: das große 
Interesse für und die tiefe Achtung vor den Menschen, die für diese Kontexte 
stehen und in ihnen als Expertinnen und Experten verwurzelt sind. Die Zusam­
mensetzung dieser Tagung legt davon beredtes Zeugnis ab. Das ist, sozusagen, 
die philanthropische Seite des Reflexionsvertrauens.

4  Ebene der Entscheidung

Mit den Kontexten und den konkreten Personen kommt die Pluralität der 
Perspektiven sowie die Pluralität der normativen Orientierungen und Grund­
überzeugungen.14 Muss Entscheidendes entschieden werden, ist Dissens die 
Regel. Mit Pluralität und Antagonismen muss gelebt werden. Das ginge am 
entspanntesten mit einem normativen Relativismus, der sich jedoch spä­
testens aus den Erfahrungen des 20.  Jahrhunderts verbietet.15 Es gibt, so 
sagt die unbeliebige Bindungskraft der individuellen moralischen Einsicht, 
Falsches und Böses. Was aber, wenn die unbeliebig Gebundenen ein anderes 
Bild abgeben als das einer nordkoreanischen Armeeparade? Wenn sie, diver­
gent orientiert, in unterschiedlichste Richtungen durcheinanderlaufen und 

13	 »Apriorische Gewißheit und universale Geltung sind nur durch materiale Reduktion zu 
erreichen. Dagegen führt die Zuwendung zur materialen Vielfalt des Ethischen zu mehr Unge­
wissheit und weniger exakt ausweisbaren Geltungsansprüchen.« Ebd. 183.
14	 Das ist nach ebd. 234, das Thema »pluralitätsoffener Metaphysik«, vgl. für die innere Plu­
ralität der christlichen Naturrechtsüberlieferung ebd. 232 sowie 32, 40.
15	 »Es soll gezeigt werden, daß Ethik nicht im grenzenlosen Relativismus preisgegeben wer­
den muß, sondern als ein wahrheitsfähiger Bereich erwiesen werden kann.« Ebd. 177, zu Hilary 
Putnam und anderen.



Thorsten Moos

8

aneinanderrempeln? Ebenso wenig wie einen Newton des Grashalms gibt es 
einen Kim Jong Un der praktischen Vernunft.

Was bleibt, ist das Vertrauen in den Kompromiss: darein, dass er der eige­
nen normativen Bindung ebenso wie der Einsicht in die Perspektivität und 
Endlichkeit der eigenen Vernunft Rechnung trägt;16 und dass er, wenigstens 
für einen Moment, das normative Gerempel befriedet und Atem schöpfen 
lässt für alle weitere kommunikative Arbeit am Dissens. Wenn die universale 
Verständigung das Ideal ist, dann ist der Kompromiss ihre hässlich-schrum­
pelige Verwirklichung – doch auf ihn zu vertrauen ist das Nobelste, was uns 
Vernunftendlichen zu Gebote steht. Klaus Tanner hat sich hier, wie Antony 
Ho es für den Stammzellkompromiss berichtet hat, mit hohem Einsatz (und 
hohen persönlichen Kosten) investiert.

5  Soziale Ebene

Mit der Frage nach der sozialen Wirklichkeit des Vertrauens kommt ein ande­
res Tanner’sches Thema in den Blick: das der Institutionen. Institutionen sind 
vertrauensförderlich, weil sie durch Routinisierung und symbolische Genera­
lisierung Erwartungssicherheit produzieren. Zugleich besteht zwischen ihnen 
und vernünftiger Reflexion ein sprödes Verhältnis. Reflexion steht im Verdacht, 
Institutionen zu zersetzen, während Institutionen im Verdacht stehen, in ihrer 
Routinisierung der Reflexion im Wege zu stehen.

Das gilt seit der Aufklärung insbesondere mit Blick auf die Kirche. »Institution 
statt Reflexion« ist die Parole einer klerikalen Vernunftkritik,17 »Reflexion 
statt Institution« rufen die Priester des organisierten Atheismus. Mit Helmut 
Schelskys berühmter Frage, ob Dauerreflexion institutionalisierbar sei, und sei­
ner bejahenden Antwort vertraut Klaus Tanner, so scheint mir, auf eine nicht 
nur reflexionskompatible, sondern auch Reflexion verkörpernde und Reflexion 
freisetzende Kirche. Reflexionsvertrauen verwirklicht sich als kritisches Insti­
tutionenvertrauen: Das gilt in Klaus Tanners Fall womöglich in noch stärkerer 
Weise für die Institutionen des Rechts und der politischen Deliberation, ebenso 
wie für die akademische Wissenschaft und ihre normative Selbstregulierung. 
Reflexionsvertrauen, bewährt und auf die Probe gestellt in Tausenden von 
Gremienstunden, verbracht auf den Polstersesseln und Holzstühlen der EKD 

16	 Vgl. ebd. 233.
17	 Gegen eine Selbstermächtigung der Kleriker der Vernunftkritik im Namen der Sünde ebd. 50.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

9

und des Bundestages, des Robert-Koch-Institutes und der Universität, der DFG 
und der Leopoldina. Institutionelles Reflexionsvertrauen in den Mühen der 
Ebene, kein Hegel’scher Seiltanz mit komfortablem Sicherungsnetz.

6  Individuelle Ebene

Doch das Reflexionsvertrauen richtet sich nicht nur auf Institutionen, sondern 
auch auf Individuen. Mit der aristotelischen Tradition kann auf die situations
angemessene Klugheit der Einzelnen vertraut werden.18 Dieser Klugheit in 
der Suche nach dem allgemeinen Richtigen – gegen eine Neigung zur Kasu­
istik – Raum zu lassen, auch den unausweichlichen »›Restdezisionismus‹«19 
individuellen Handelns anzuerkennen, darin besteht eine weitere Ebene des 
Reflexionsvertrauens. »Ethische Theorie ist«, so schreibt Klaus Tanner, »immer 
›Wissen auf Abstand‹.«20

In der Lehre hat er immer wieder die ärztliche Profession als Paradigma 
für die kluge Sensibilität für das Einzelne neben profundem Wissen um das 
Allgemeine herangezogen. Ich habe mich lange gefragt, woher er als einer, 
der aus dem anthropologischen Pessimismus des bayrischen Luthertums 
kommt, dieses leuchtende Bild von ärztlicher Professionalität, ja: überhaupt 
von menschlicher Individualität eigentlich hat. Irgendwann durfte ich dann 
seine Frau Judith kennenlernen.

7  Schluss

Diese verschiedenen Ebenen zusammengenommen zeigt sich ein Denkstil 
des Reflexionsvertrauens, man könnte auch sagen: einer frommen kritischen 
Vernunft. Kritisch im Sinne der Anerkennung und skrupulösen Analyse der 
Endlichkeit, Brüchigkeit und Perspektivität vernünftigen Reflektierens. Auf 
jeder der genannten Ebenen hat sich ein Element der Vernunft durch Ver­
nunft selbst gefährdet gezeigt. Substantielle Gewissheit, diskursive Klarheit, 
universale Geltung, normative Bindung, institutionelle Stabilität, individuelle 
Handlungssicherheit: alles prekär.

18	 Vgl. ebd. 177.
19	 Ebd. 231; vgl. 53.
20	 Ebd. 53.



Thorsten Moos

10

Zugleich hat sich auf jeder Ebene gezeigt, dass Reflexion im tieferen Sinn 
eben doch vertrauenswürdig sein kann: als Prozessgewissheit, als symbolische 
Mehrdimensionalität,21 als konkrete Rationalität, als reflektierter Kompromiss, 
als institutionalisierte Dauerreflexion, als individuelle Klugheit. Ob sich dieses 
Reflexionsvertrauen angesichts der gegenwärtigen Erfahrungen der Radikalisie­
rung von sozialen Antagonismen, des Zerbrechens von Verständigungsvertrauen 
und der institutionellen Destabilisierungen bewährt, scheint mir eine drängende 
Frage. Denn dass dieses Vertrauen berechtigt ist, kann – das ist das fromme 
Moment der kritischen Vernunft – seinerseits nicht vernünftig bewiesen, son­
dern allenfalls im Vollzug erfahren werden. Es handelt sich um die performative 
Frömmigkeit reflektierender Vernunft. Theologisch, also lateinisch gesprochen 
geht es nicht um die fides quaerens intellectum, um eine Frömmigkeit, die nach 
Vernunft fragt, sondern um die fides intellectus quaerentis, um die Frömmigkeit 
der beständig weiterfragenden Vernunft. Klaus Tanner über Ernst Troeltsch: 
»Jede Erkenntnisbemühung und Stellungnahme setzt nach Troeltsch ein ›reli­
giöses Grundvertrauen zu Einheit und Sinn der Wirklichkeit‹ voraus, das aus 
der ›Welt‹ nicht mit absoluter Sicherheit gewonnen werden kann.«22

Damit ist eine letzte, die affektive Ebene des Reflexionsvertrauens berührt. 
Denn einerseits hat diese beständig drängende Reflexivität teil an der, mit 
Schelsky gesprochen, »Erlebnis- und Vorstellungsunruhe der [modernen, T. M.] 
Subjektivität«.23 Doch andererseits zielt sie, darin ganz augustinisch, auf eine 
Ruhe des Herzens. Eine affektive Zentralvokabel der Tanner’schen Ethik ist die 
der »Entdramatisierung«. Ethik leistet eine Entdramatisierung des Dissenses, 
der Uneindeutigkeit, des Lebens unter den Bedingungen von Unsicherheit 
und Ungewissheit. In der unruhigen Betriebsamkeit ihrer Präzision und in der 
Selbstentäußerung der Arbeit am Einzelnen muss sie irgendwo einen kontem­
plativen Kern haben, eine Seelenruhe oder die Sehnsucht danach, wie sie in 
den Bildern des großen Seelenverwandten und diesjährigen Heiligen Caspar 
David Friedrich aufscheint.

In einer Predigt aus der Dresdener Zeit, und damit schließe ich, spricht 
Klaus Tanner über ihn und damit möglicherweise auch über sich selbst.

Die Welt des Geistes eröffnet sich für Friedrich erst im Wahrnehmen, genau 
Hinsehen, Abarbeiten am Materiellen, der Natur. Das Erhoffte und Ersehnte ist 
nie direkt zugänglich. Nur im Arbeiten am Einzelnen eröffnet sich der Zugang 

21	 Mit Ernst Cassirer spricht ders. Wissen, 35, von der »Mehrdimensionalität der kulturellen 
Welt«.
22	 Ders. Naturecht, 161.
23	 Zitiert nach dems. Dauerreflexion, 235.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

11

zum Ganzen. […] Der menschliche Geist zeigt seine Kraft zu einer doppelten 
Bewegung: Hingabe an die Dinge und Herrschaft über sie sind verschränkt: 
»Genauigkeit und Seele«. […] Die Subjektivität äußert sich nicht im Zerbre­
chen aller Formen. Sie ist die Kraft, sich einzulassen auf das was ist, genau 
hinzusehen, sich nicht mit dem ersten, oberflächlichen Eindruck zu begnügen, 
sondern tiefer zu schauen.24

ORCID  ®
Thorsten Moos  https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

24	 Ders. »Predigt im Gemeindesaal der Lukaskirche Dresden im letzten Jahrhundert«, 
unpubliziert, o. J. Es gilt, »die ästhetische Dimension religiösen Lebens ernster zu nehmen«, 
zitiert nach dems. Wissen, 37.

https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

