Gosta Gantner
Wolfgang-Michael Klein
Thorsten Moos

(Hg.)

Reflexionsvertrauen

Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner

HEIDELBERG

UNIVERSITY PUBLISHING






Reflexionsvertrauen






Reflexionsvertrauen

Eine Festschrift zu Ehren von
Klaus Tanner

Herausgegeben von
Gosta Gantner
Wolfgang-Michael Klein
Thorsten Moos

HEIDELBERG

UNIVERSITY PUBLISHING



ORCID®

Gosta Gantner @ https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
Wolfgang-Michael Klein @ https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
Thorsten Moos @) https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet liber https://dnb.dnb.de abrufbar.

@@@ Dieses Werk ist unter der Creative-Commons-Lizenz
@ CC BY-NC-ND 4.0 veroffentlicht.
BY NC ND

Publiziert bei Heidelberg University Publishing (heiUP), 2025

Universitat Heidelberg/ Universitatsbibliothek
Heidelberg University Publishing (heiUP)
Grabengasse 1, 69117 Heidelberg
https://heiup.uni-heidelberg.de

E-Mail: ub@ub.uni-heidelberg.de

Die Online-Version dieser Publikation ist auf den Verlagswebseiten
von Heidelberg University Publishing https://heiup.uni-heidelberg.de
dauerhaft frei verfligbar (Open Access).

urn: urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1550-2

doi: https://doi.org/10.17885/heiup.1550

Text © 2025, das Copyright der Texte liegt bei den jeweiligen Verfasser:innen.
Umschlagabbildung: Caspar David Friedrich, Public domain, via Wikimedia Commons

ISBN 978-3-96822-329-2 (Hardcover)
ISBN 978-3-96822-328-5 (PDF)


https://dnb.dnb.de
https://heiup.uni-heidelberg.de
mailto:ub%40ub.uni-heidelberg.de?subject=
https://heiup.uni-heidelberg.de
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1550-2
https://doi.org/10.17885/heiup.1550
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

Inhaltsverzeichnis

| Denkformen

Thorsten Moos
Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform ... 3

Friedrich Wilhelm Graf
Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht:
Zu Klaus TanNners DENKSLil ...t 13

Gosta Gantner
Medium sein: Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik
im Konzert der WissensChaften ... ssane 21

Reiner Anselm
Lebensfiihrung: Trutz Rendtorffs Programm
als Impuls filir die Ethik heute.............coccoieiiiceeeeeeee s 33

Martin Hein
»Zukunft« in theologischer Perspektive:
EiN@ TRESENIEINEG ...ttt sa s s 43

Eberhard Schmidt-Assmann
Hat Dogmatik €iNe ZUKUNTL? ..........co.ovuiiireeeecree et 53

Il Institutionen

Matthias Baum
Ecclesia semper reformanda:
Ein Leitsatz theologisch verantworteten Denkens?! ............ccccocvenenenicncnenencnnnnes 63

Wolfgang-Michael Klein
Evangelikale INSEtULIONEN ..o 81

Christian Frithwald
Welche Rechtsform braucht die Kirche?
Ein Impuls zu einer echten Kirchenreform ..o 97

Publiziert in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, \%
hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg:
Heidelberg University Publishing, 2025: v-vi. https://doi.org/10.17885/heiup.1550


https://doi.org/ 10.17885/heiup.1550

Inhaltsverzeichnis

Il  Krisen

Thorsten Moos
»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt):
Zur Kritik der Vorstellung sinnvoller Katastrophen ... 109

Andreas Unterberg
Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende:

Bedeutung von Lebensqualitit und Okonomie..........c......coooovvveeeenreevecinerereeeeeeeree. 127
Amelie Riippel

Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz

theologischer Wirtschaftsethik? ... 133

Christian Schwarke
Silent Running: Uber die Technisierung der Transzendenz
und ihre Wahrn@RMUNE ...t nees 147

IV Materialitaten

Elisa M. Klein
Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot:
Die lukanische Figurenzeichnung und Argumentation in Lk 15,11-32................. 163

Thomas W. Holstein

Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus:

Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch

fiir die MOderne BiolOZIe............oouuvurureecereieere ettt eaees 179

Anthony D. Ho

Stammzellforschung in Deutschland ... 193
Andreas Draguhn
Alles: Der Traum von Vollstandigkeit in der Biologie..........ccccoecvevvvrvinrinrirerrierrnnnnn. 199

vi



Vorwort

Verstehen zu wollen, »warum menschliche Reflexion vertrauenswiirdig sein
kann, ist ein Grundmotiv des Denkens und Forschens von Klaus Tanner.
Die in diesem Band vereinten Beitrige adressieren diese Frage nach dem
Reflexionsvertrauen und sind zugleich Ausweis eines solchen. Sie verhandeln
ganz unterschiedliche Gegenstdnde und blicken aus unterschiedlichen theo-
retischen und praxisorientierten Perspektiven. Insgesamt kommen sie darin
zusammen, dass sie von den Moglichkeitsbedingungen, Formen und gegenwiér-
tigen Herausforderungen vertrauenswiirdiger Reflexion zeugen. Die Beitrage
entstammen zum groflen Teil einem Symposium zu Ehren Klaus Tanners, das
2024 in Halle (Saale) stattgefunden hat.

Umso lidnger die Corona-Pandemie dauerte, umso mehr war die Zuver-
sicht gesunken, dass ein Symposium anldsslich der Emeritierung von Klaus
Tanner doch noch stattfinden werde. Umso mehr hat es uns gefreut, dass es
im Mérz 2024 endlich gelang, den Jubilar an einem seiner wichtigsten akade-
mischen Wirkungsorte ausgiebig zu feiern. Das Symposium mit Klaus Tanner
samt Freunden und Wegbegleiterinnen, Mitarbeitern und Kolleginnen in den
Franckeschen Stiftungen in Halle war ein wiirdiges Fest, zu dessen Gelingen vor
allem Judith Tanner mafgeblich beigetragen hat. Viele waren in Halle dabei,
manche konnten nicht zugegen sein, einige fehlen schon lange. Herzlich dan-
ken wir all jenen, die im Anschluss an das Symposium daran mitwirkten, eine
Festschrift fiir Klaus Tanner zu verfassen und diese in Form zu bringen. Neben
den Autor:innen danken wir vor allem Moritz Helfen, Patricia Kerl und Viktoria
Dinkelaker fiir die kréftige Unterstiitzung bei der Erstellung des Manuskripts.

Dass wir ein gutes Stiick Wegs mit Klaus Tanner gehen konnten, empfinden
wir als ein grof3es Gliick und Privileg. Wir hoffen sehr, dass sich unsere Wege
auch in Zukunft kreuzen werden und verbleiben in herzlicher Dankbarkeit.

Heidelberg und Darmstadt im Mai 2025,
Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos

1 KLAUS TANNER, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Ké6ln 1993, 234.

GOSTA GANTNER, WOLFGANG-MICHAEL KLEIN UND THORSTEN MOOS, »Vorworte, vii
in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: vii. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23299


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23299




| Denkformen






Thorsten Moos ®

Reflexionsvertrauen
als Denkstil und Lebensform

Lieber Klaus, meine sehr verehrten Damen und Herren,* wir haben diese ami-
cable Zusammenkunft unter den Begriff des Reflexionsvertrauens gestellt. Ein
Kunstwort, destilliert aus Deinem Naturrechtsbuch; und eines, so haben wir
unterstellt, von iberschriftlicher Qualitit. Denn die dort mit dem Achterge-
wicht der letzten Worte angemahnte »Suche nach einer Weisheit, die verstehen
1af3t, warum menschliche Reflexion vertrauenswiirdig sein kann«,? lasst sich,
das war die Primisse, als Grundbewegung Deines ethischen und theologischen
Denkens, ja: Deiner akademischen Existenz, namhaft machen. Am Ende unse-
rer Tagung mochte ich noch einmal einige Ebenen dieses Reflexionsvertrauens,
mit einem Tannerwort: abschichten. Denn dieses Reflexionsvertrauen ist selbst
in dem Sinne reflexiv verfasst, dass es tiber sich Auskunft geben kann; doch
zugleich weist es iiber jede diskursive Denkbewegung hinaus auf einen Gehalt,
den keine reflexive Formung restlos zu erfassen vermag.

Die Grundfrage ist, wie Gewissheit zu erlangen ist: epistemische, vor allem
aber normative Sicherheit iiber das, was gut und richtig und zu tun ist. Die
europiische Moderne sieht sich aus dem Nest des traditionalen Geltungs-
schutzes, der iiberkommenen Institutionen und Uberzeugungen, geworfen —
aus einem Nest, von dem wir hier nicht beurteilen miissen, ob es je so warm
war, wie es die Verlusterfahrung ex negativo behauptet. Was in der kiithlen
Freiheit bleibt, ist Immanuel Kant zufolge das Wagnis verniinftiger Refle-
xion. »Habe Mut, Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen.« Worauf
aber soll sich dieser Mut griinden? Damit ist die Reflexionsvertrauensfrage
gestellt. Denn Kants eigene Antwort — der Verweis auf die zwingende Kraft
der universalen Vernunft, die darin festen Boden unter den Fuflen findet, dass
sie sich auf ihre eigenen Voraussetzungen hin befragt —, diese Antwort hat
an Uberzeugungskraft eingebtiit angesichts von Erfahrungen der Pluralitt,

1 Abschlussbeitrag auf dem Symposium »Reflexionsvertrauen« zu Ehren von Klaus Tanner,
Halle an der Saale, 1.-2. Méarz 2024. Der mundliche Stil ist beibehalten.

2 KLAUS TANNER, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Koln 1993, 234.
Hier wird Reflexionsvertrauen als Thema des Naturrechts identifiziert (ebd. 36): »[Das Natur-
recht] habe [so nach Huber und T6dt] seinerseits metaphysische Fundamente, insbesondere
das Vertrauen in die Fahigkeit einer autonom-rationalen Vernunft, die Grundstrukturen der
Welt als Bedingungsgefiige menschlichen Handelns erkennen zu kénnen.«

THORSTEN MOOS, »Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensformg, in 3
Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 3-11. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301


https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301

Thorsten Moos

Historizitit, Begrenztheit und mangelnder Bindungskraft der Vernunft. Warum
kann menschliche Reflexion dennoch vertrauenswiirdig sein? Und inwiefern
gilt das insbesondere fiir die Theologie, die in der Moderne notorisch dem
Verdacht der Unverniinftigkeit unterféllt und auch selbst immer wieder dazu
tendiert, sich im Verweis auf hohere Wahrheiten aus rationalen Diskursen
auszukoppeln?

Sechs, nein: sieben Ebenen des Reflexionsvertrauens, kurz entfaltet.

1 Kommunikative Ebene

Reflexion kann vertrauenswiirdig sein, so die erste, in Starnberger Seeluft
gereifte Erkenntnis, weil und insofern sie die Gestalt diskursiver Kommu-
nikation hat.> Auf Kommunikation diirfen wir vertrauen, weil diejenigen,
die an ihr teilnehmen, bei aller eigenen Perspektivitdt einen gemeinsamen
Verstandigungshorizont unterstellen. Wenn also Reflexionsvertrauen mit
Gewissheit zu tun hat, dann nicht mit der Gewissheit des material Gewuss-
ten (das heute bestritten und morgen widerlegt werden kann), sondern mit
der in kommunikativen Bemithungen eingelassenen praktischen Gewissheit,
dass Verstandigung moglich sein muss.

Das ist auch ein theologisches Thema. Denn diese Gewissheit tragt trotz
aller transzendentalpragmatischen Felgaufschwiinge* deutlich eine Vertrauens-
signatur, die sich, dem seewandelnden Petrus gleich, des eigenen Grundes nicht
noch einmal mit Bordmitteln vergewissern kann, sondern die im Laufen selber
liegt. Daraus entsteht fiir die theologische Ethik ein Denkstil, der sich, aller mora-
lischen Bekenntnisfrohlichkeit abhold, aus einer, mit Helmut Schelsky gespro-
chen, »in der Dauerreflexion gewonnene[n] héhere[n] Spiritualitit«® speist.

3 So schon in der Tradition des Naturrechts: »Wird nach dem Naturrecht gefragt, geht es
um die Universalisierbarkeit bzw. allgemeine Kommunikabilitit von Geltungsanspriichen.«
(ebd. 54).

4 Vgl ebd. 233, 36, zur Ablosung des Naturrechts durch die Transzendentalpragmatik. Nach
Jurgen Habermas ist eine »schwache Idealisierung unserer [...] Argumentationsprozesse«
(zitiert nach KLAUS TANNER., »Ist Theologie solides Wissen? Bemerkungen zur Aufgabe von
Theologie auf der Basis von Kant, Habermas und Cassirer«, in Religion und symbolische Kom-
munikation, hg. von DEMS. Leipzig 2004: 15-37, 24) notig.

5 Zitiert nach DEMS. »Zerstort Dauerreflexion religiése Institutionen?«, in Christentums-
theorie: Geschichtsschreibung und Kulturdeutung, hg. von DEMS., Leipzig 2008: 231-237, 235.
Dauerreflexion erweist sich so als Kennzeichen eines modernen Bewusstseins und seiner kom-
munikativen Wachbheit, »die sich eben gerade nicht mehr an gegenstéindlich verobjektivierba-
ren Wissensbestidnden fest machen lésst, sondern in einem Prozess >unendlicher Iteration [...]
sich dauernd durch die Wahrheit der Widerspriiche hindurcharbeitet<«, ebd., mit Schelsky.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

Demnach bleibt nichts, als sich ohne Rest, kenotisch, in die gemeinsame
Reflexion, in die Verstindigungsbemithungen hineinzugeben.® Im ersten Semi-
nar, das ich als Student in Halle bei Klaus Tanner belegt habe, ging es um
Wirtschaftsethik. In der letzten Sitzung, nach dem Durchgang durch zahllose
Positionen, Wort und Widerwort, stellten wir Studierende ihn zur Rede: Alles
schon und gut, aber wir missten doch schliefilich zu einer begriindeten theo-
logischen Positionierung kommen. Es war eine unbefriedigende Sitzung. Im
Riickblick wiirde ich sagen, dass diese materialmoralische Vergewisserungs-
verweigerung fiir mich personlich der Einstieg in die theologische Ethik
iiberhaupt war, fiir den ich bis heute dankbar bin.”

2 Kulturelle Ebene

Mit dem Verweis auf die sprachliche Verfasstheit kommunikativer Vernunft
ist auch der Ubergang zur zweiten Ebene des Reflexionsvertrauens gegeben.
Denn diese sprachliche Verfasstheit ernstzunehmen heif3t, deren konkrete
sprachliche Formen wahrzunehmen. Hier ist nicht nur analytische Hygiene
des Begriffs und des syllogistischen Schlusses. Hier leben sprachliche Bilder,
Metaphern, Symbole, Erzahlungen, und siehe: Es war Vernunft in ihnen.®
Und neben den sprachlichen Formen leben noch ganz andere: Bilder sind zu
sehen, Klange zu horen, Rituale zu vollziehen, und auch sie erschliefen Welt
auf Weisen, die mitnichten un- oder widerverninftig sind.

Klaus Tanner hat immer dafiir pladiert, diese »>materielle< Seite des Geis-
tes« ernstzunehmen und die verschiedenen symbolischen Formen zu analy-
sieren, in denen Welt entsteht. Der kantischen Verschiebung »von der Objekt-
erkenntnis auf den Konstitutions- und Konstruktionsprozess von Erfahrung

6 Zu einfache Gewissheiten im Wissen halten davon ab, nach den Grundstrukturen des
Lebens zu fragen und »in der metaphysischen Frage nach einer Tiefenschicht« einen Sinn zu
sehen, ebd. 234. Umgekehrt: Wer die Fraglichkeit, Briichigkeit, Widerspriichlichkeit menschli-
cher Selbst- und Weltdeutung anerkennt (wie es die postmoderne selbstreflexive Moderne tut),
fragt nach Metaphysik.

7 Das ist kein Relativismus; denn noch der Standpunkt, von dem aus etwas als Relativismus
zu apostrophieren wire, steht uns nicht zu Gebote, denn dieses wire der Standpunkt des Abso-
luten, vgl. DERS. Naturrecht, 230.

8 Bei Habermas fehlt nach Klaus Tanner die »Schlussfolgerung, es kénne Formen von Kom-
munikation und Vernunft geben, welche ebenso ernst genommen zu werden verdienen wie die
Grundregeln diskursiven Argumentierens« (DERS. Wissen, 25): »andere Formen des Wissens
und seiner Darstellung — wie Kunst, Bilder, Metaphern, Symbole, Erzahlungen« (26), »asthe-
tisches Verstehen, naturwissenschaftliches Erklaren, aber auch Praxiswissen« (30) als unter-
schiedliche Typen der Hervorbringung tiberpriifbaren Wissens.



Thorsten Moos

und Wissen«® zu folgen, machte er auch der Theologie zur Aufgabe, die er
dadurch in den Kontext der Kulturwissenschaften setzte.*

Auch das, so scheint mir, ist eine reflexionsvertrauensstiftende Mafinahme.
Denn so tritt die Vernunft aus der diinnen Luft des Kontrafaktischen und
Regulativen hintiber in die Sphéare des empirisch Wahrnehmbaren, Begreif-
baren, Analysierbaren. Im Dresdener SFB waren es Reichstagsprotokolle und
Brautbriefe, Diakonissenhdubchen und Kranzschleifen, die neben klassische
theologische Texte traten. »Tolles Material«, leuchtende Augen beim Projekt-
leiter. Fiir die Theologie hat das den einen doppelten Vorteil: zum einen, sich
anders als mit Gott oder mit Gerechtigkeit mit Gegenstanden beschaftigen zu
diirfen, die es fraglos gibt,"* und zum anderen, den historischen Wandel nicht
zuerst als bestdndige Kritik von Geltungsanspriichen, sondern als Konstitution
von Priagnanz, von Verstehbarkeit geschichtlicher Bewegungen begreifen zu
dirfen; Bewegungen, die dann eine ihnen innewohnende Rationalitét offen-
baren mégen.

Reflexionsvertrauen heifit auf dieser Ebene: sich dem geschichtlichen
Reichtum der Formen des Sich-Verhaltens zur Welt zu widmen und sich darin
selbst in diese geschichtliche Reflexionsbewegung zu stellen (wie wohltuend,
mit den Gegenwiértigen nicht alleine zu sein!). In diesem Sinne beerbt das
Reflexionsvertrauen die grofien Kultur- und Geschichtsphilosophien des
19. Jahrhunderts,'? aber wiederum weniger in expliziter als in performativer,
petrushaft seewandelnder Art und Weise.

9 Ebd. 15.

10 Vgl. DERS. »Theologie im Kontext der Kulturwissenschaften«, in Berliner Theologische Zeit-
schrift 19 (2002): 83-98; DERS. Naturrecht, 229. Vgl. auch DERS. Wissen, zur Neuverortung der
Theologie »in den gegenwirtigen Auseinandersetzungen um die zukiinftige Rolle der Geistes-
wissenschaften in der Universitat« (11; vgl. 17).

11 »Ist Theologie solides Wissen?«, DERS. Wissen, 15.

12 So DERS. Naturrecht, 149, im Anschluss an Troeltschs Historismus und dessen Versuch, die
Naturrechtstradition durch eine Geschichtsphilosophie zu ersetzen: »Die an Zwecken ausge-
richteten Institutionen und die verschiedenen, die Lebensfithrung bestimmenden Ziele sollen
in ihrer historischen Geprégtheit herausgearbeitet und in einen normativen Deutungsrahmen
integriert werden, um eine klare Orientierung fiir das Handeln zu gewinnen.«



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

3 Kontextuelle Ebene

Mit den konkreten Formen der Vernunft kommen die spezifischen Kontexte.
Und hier lebt nicht so sehr die eine Vernunft in ihrer abstrakten Universalitét;
hier leben die verschiedenen Rationalitaten, die lokalen Allgemeinheiten, die
konkreten Beschreibungs- und Wissensformen, das jeweilige Praxiswissen."
Klaus Tanner hat sich, wie wir gehort haben, in grofier Tiefe auf diese feld-
spezifischen Rationalitdten eingelassen: in der Lektiire von nature, Cell und
Lancet ebenso wie in der Lektiire von Gesetzeskommentaren. Nicht unkritisch,
aber wiederum im Vertrauen darauf, dass es unverzichtbar ist, sie in die Refle-
xion einzubeziehen, um von hier aus kommunikative Kontexterweiterung,
also: Ethik, zu treiben.

Damit verbindet sich meiner Wahrnehmung nach vor allem eins: das grofie
Interesse fiir und die tiefe Achtung vor den Menschen, die fiir diese Kontexte
stehen und in ihnen als Expertinnen und Experten verwurzelt sind. Die Zusam-
mensetzung dieser Tagung legt davon beredtes Zeugnis ab. Das ist, sozusagen,
die philanthropische Seite des Reflexionsvertrauens.

4 Ebene der Entscheidung

Mit den Kontexten und den konkreten Personen kommt die Pluralitit der
Perspektiven sowie die Pluralitit der normativen Orientierungen und Grund-
iberzeugungen.'* Muss Entscheidendes entschieden werden, ist Dissens die
Regel. Mit Pluralitat und Antagonismen muss gelebt werden. Das ginge am
entspanntesten mit einem normativen Relativismus, der sich jedoch spa-
testens aus den Erfahrungen des 20. Jahrhunderts verbietet.’> Es gibt, so
sagt die unbeliebige Bindungskraft der individuellen moralischen Einsicht,
Falsches und Boses. Was aber, wenn die unbeliebig Gebundenen ein anderes
Bild abgeben als das einer nordkoreanischen Armeeparade? Wenn sie, diver-
gent orientiert, in unterschiedlichste Richtungen durcheinanderlaufen und

13 »Apriorische Gewiflheit und universale Geltung sind nur durch materiale Reduktion zu
erreichen. Dagegen fiihrt die Zuwendung zur materialen Vielfalt des Ethischen zu mehr Unge-
wissheit und weniger exakt ausweisbaren Geltungsanspriichen.« Ebd. 183.

14 Das ist nach ebd. 234, das Thema »pluralititsoffener Metaphysik«, vgl. fiir die innere Plu-
ralitit der christlichen Naturrechtsiiberlieferung ebd. 232 sowie 32, 40.

15 »Es soll gezeigt werden, daf3 Ethik nicht im grenzenlosen Relativismus preisgegeben wer-
den muf}, sondern als ein wahrheitsfihiger Bereich erwiesen werden kann.« Ebd. 177, zu Hilary
Putnam und anderen.



Thorsten Moos

aneinanderrempeln? Ebenso wenig wie einen Newton des Grashalms gibt es
einen Kim Jong Un der praktischen Vernuntft.

Was bleibt, ist das Vertrauen in den Kompromiss: darein, dass er der eige-
nen normativen Bindung ebenso wie der Einsicht in die Perspektivitdt und
Endlichkeit der eigenen Vernunft Rechnung tragt;'* und dass er, wenigstens
fur einen Moment, das normative Gerempel befriedet und Atem schopfen
lasst fiir alle weitere kommunikative Arbeit am Dissens. Wenn die universale
Verstandigung das Ideal ist, dann ist der Kompromiss ihre hisslich-schrum-
pelige Verwirklichung — doch auf ihn zu vertrauen ist das Nobelste, was uns
Vernunftendlichen zu Gebote steht. Klaus Tanner hat sich hier, wie Antony
Ho es fir den Stammzellkompromiss berichtet hat, mit hohem Einsatz (und
hohen persénlichen Kosten) investiert.

5 Soziale Ebene

Mit der Frage nach der sozialen Wirklichkeit des Vertrauens kommt ein ande-
res Tanner’sches Thema in den Blick: das der Institutionen. Institutionen sind
vertrauensforderlich, weil sie durch Routinisierung und symbolische Genera-
lisierung Erwartungssicherheit produzieren. Zugleich besteht zwischen ihnen
und verniinftiger Reflexion ein sprédes Verhaltnis. Reflexion steht im Verdacht,
Institutionen zu zersetzen, wahrend Institutionen im Verdacht stehen, in ihrer
Routinisierung der Reflexion im Wege zu stehen.

Das gilt seit der Aufklarung insbesondere mit Blick auf die Kirche. »Institution
statt Reflexion« ist die Parole einer klerikalen Vernunftkritik,'” »Reflexion
statt Institution« rufen die Priester des organisierten Atheismus. Mit Helmut
Schelskys berithmter Frage, ob Dauerreflexion institutionalisierbar sei, und sei-
ner bejahenden Antwort vertraut Klaus Tanner, so scheint mir, auf eine nicht
nur reflexionskompatible, sondern auch Reflexion verkorpernde und Reflexion
freisetzende Kirche. Reflexionsvertrauen verwirklicht sich als kritisches Insti-
tutionenvertrauen: Das gilt in Klaus Tanners Fall womdglich in noch stérkerer
Weise fiir die Institutionen des Rechts und der politischen Deliberation, ebenso
wie fir die akademische Wissenschaft und ihre normative Selbstregulierung.
Reflexionsvertrauen, bewéhrt und auf die Probe gestellt in Tausenden von
Gremienstunden, verbracht auf den Polstersesseln und Holzstithlen der EKD

16 Vgl. ebd. 233.
17 Gegen eine Selbsterméchtigung der Kleriker der Vernunftkritik im Namen der Siinde ebd. 50.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

und des Bundestages, des Robert-Koch-Institutes und der Universitit, der DFG
und der Leopoldina. Institutionelles Reflexionsvertrauen in den Mithen der
Ebene, kein Hegel’scher Seiltanz mit komfortablem Sicherungsnetz.

6 Individuelle Ebene

Doch das Reflexionsvertrauen richtet sich nicht nur auf Institutionen, sondern
auch auf Individuen. Mit der aristotelischen Tradition kann auf die situations-
angemessene Klugheit der Einzelnen vertraut werden.'® Dieser Klugheit in
der Suche nach dem allgemeinen Richtigen — gegen eine Neigung zur Kasu-
istik — Raum zu lassen, auch den unausweichlichen »>Restdezisionismus<«*®
individuellen Handelns anzuerkennen, darin besteht eine weitere Ebene des
Reflexionsvertrauens. »Ethische Theorie ist«, so schreibt Klaus Tanner, »immer
»Wissen auf Abstand<.«*

In der Lehre hat er immer wieder die drztliche Profession als Paradigma
fur die kluge Sensibilitat fiir das Einzelne neben profundem Wissen um das
Allgemeine herangezogen. Ich habe mich lange gefragt, woher er als einer,
der aus dem anthropologischen Pessimismus des bayrischen Luthertums
kommt, dieses leuchtende Bild von &rztlicher Professionalitit, ja: iberhaupt
von menschlicher Individualitét eigentlich hat. Irgendwann durfte ich dann
seine Frau Judith kennenlernen.

7 Schluss

Diese verschiedenen Ebenen zusammengenommen zeigt sich ein Denkstil
des Reflexionsvertrauens, man konnte auch sagen: einer frommen kritischen
Vernunft. Kritisch im Sinne der Anerkennung und skrupulésen Analyse der
Endlichkeit, Briichigkeit und Perspektivitat verniinftigen Reflektierens. Auf
jeder der genannten Ebenen hat sich ein Element der Vernunft durch Ver-
nunft selbst gefahrdet gezeigt. Substantielle Gewissheit, diskursive Klarheit,
universale Geltung, normative Bindung, institutionelle Stabilitat, individuelle
Handlungssicherheit: alles prekar.

18 Vgl. ebd. 177.
19 Ebd. 231; vgl. 53.
20 Ebd. 53.



Thorsten Moos

Zugleich hat sich auf jeder Ebene gezeigt, dass Reflexion im tieferen Sinn
eben doch vertrauenswiirdig sein kann: als Prozessgewissheit, als symbolische
Mehrdimensionalitit,”* als konkrete Rationalitat, als reflektierter Kompromiss,
als institutionalisierte Dauerreflexion, als individuelle Klugheit. Ob sich dieses
Reflexionsvertrauen angesichts der gegenwértigen Erfahrungen der Radikalisie-
rung von sozialen Antagonismen, des Zerbrechens von Verstandigungsvertrauen
und der institutionellen Destabilisierungen bew#hrt, scheint mir eine draingende
Frage. Denn dass dieses Vertrauen berechtigt ist, kann - das ist das fromme
Moment der kritischen Vernunft — seinerseits nicht verniinftig bewiesen, son-
dern allenfalls im Vollzug erfahren werden. Es handelt sich um die performative
Frommigkeit reflektierender Vernunft. Theologisch, also lateinisch gesprochen
geht es nicht um die fides quaerens intellectum, um eine Frommigkeit, die nach
Vernunft fragt, sondern um die fides intellectus quaerentis, um die Frommigkeit
der bestandig weiterfragenden Vernunft. Klaus Tanner tiber Ernst Troeltsch:
»Jede Erkenntnisbemithung und Stellungnahme setzt nach Troeltsch ein >reli-
gioses Grundvertrauen zu Einheit und Sinn der Wirklichkeit< voraus, das aus
der >Welt< nicht mit absoluter Sicherheit gewonnen werden kann.«?*

Damit ist eine letzte, die affektive Ebene des Reflexionsvertrauens beruhrt.
Denn einerseits hat diese bestandig dringende Reflexivitit teil an der, mit
Schelsky gesprochen, »Erlebnis- und Vorstellungsunruhe der [modernen, T. M.]
Subjektivitat«.?* Doch andererseits zielt sie, darin ganz augustinisch, auf eine
Ruhe des Herzens. Eine affektive Zentralvokabel der Tanner’schen Ethik ist die
der »Entdramatisierung«. Ethik leistet eine Entdramatisierung des Dissenses,
der Uneindeutigkeit, des Lebens unter den Bedingungen von Unsicherheit
und Ungewissheit. In der unruhigen Betriebsamkeit ihrer Prazision und in der
Selbstentduflerung der Arbeit am Einzelnen muss sie irgendwo einen kontem-
plativen Kern haben, eine Seelenruhe oder die Sehnsucht danach, wie sie in
den Bildern des grofien Seelenverwandten und diesjahrigen Heiligen Caspar
David Friedrich aufscheint.

In einer Predigt aus der Dresdener Zeit, und damit schliefle ich, spricht
Klaus Tanner iiber ihn und damit méglicherweise auch iiber sich selbst.

Die Welt des Geistes eroffnet sich fiir Friedrich erst im Wahrnehmen, genau
Hinsehen, Abarbeiten am Materiellen, der Natur. Das Erhoffte und Ersehnte ist
nie direkt zugénglich. Nur im Arbeiten am Einzelnen er6ffnet sich der Zugang

21 Mit Ernst Cassirer spricht DERS. Wissen, 35, von der »Mehrdimensionalitét der kulturellen
Welt«.

22 DERS. Naturecht, 161.
23 Zitiert nach DEMS. Dauerreflexion, 235.

10



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

zum Ganzen. [...] Der menschliche Geist zeigt seine Kraft zu einer doppelten
Bewegung: Hingabe an die Dinge und Herrschaft iiber sie sind verschréankt:
»Genauigkeit und Seele«. [...] Die Subjektivitat &uflert sich nicht im Zerbre-
chen aller Formen. Sie ist die Kraft, sich einzulassen auf das was ist, genau
hinzusehen, sich nicht mit dem ersten, oberflachlichen Eindruck zu begniigen,
sondern tiefer zu schauen.”

ORCID®
Thorsten Moos @ https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

24 DERS. »Predigt im Gemeindesaal der Lukaskirche Dresden im letzten Jahrhundert«,
unpubliziert, o.]. Es gilt, »die dsthetische Dimension religiésen Lebens ernster zu nehmenx,
zitiert nach DEMs. Wissen, 37.

11


https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620




Friedrich Wilhelm Graf

Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht
Zu Klaus Tanners Denkstil

»Im wiedervereinigten Deutschland erleben wir eine Situation, in der sich
dauernd Menschen begegnen, die zwar die gleichen Worte verwenden, aber
nicht dieselbe Sprache sprechen, hat Klaus Tanner vor dreiflig Jahren, 1994,
geschrieben.! Desto mehr kommt es darauf an, die Sprache eines Autors ernst
zu nehmen. Nur so lésst sich sein spezifischer Denkstil erfassen — wenn dieser
Denker denn einen eigenen Denkstil auszubilden vermocht hat. Ich bin seit
langen Jahren davon tiberzeugt, dass dies bei Klaus Tanner der Fall ist. Deshalb
versuche ich nun in finf Schritten, Klaus’ Denkstil nachzuzeichnen. Dazu
muss ich zunéchst den Verdacht der Befangenheit bekréftigen. Wir haben in
jungen Jahren einige Texte gemeinsam erarbeitet und geschrieben; ich sehe
den tragbaren rechteckigen grauen Kasten der Firma Philipps, der eine Art
frither PC war, noch vor mir. Wir haben gemeinsam ein Kant-Portrait verfasst
und eine biographische Skizze des konservativen und sozialpaternalistischen
Berliner Sozialethikers Reinhold Seeberg. Auch haben wir nicht nur gemein-
same Seminare, 1984 etwa uiber Carl Schmitt und den Parlamentarismus,
durchgefiihrt, sondern in produktiver Kooperation auch einen 60 Druckseiten
umfassenden Lexikonartikel iiber die Geschichte des Kulturbegriffs im pro-
testantischen Deutschland und einen Essay zum modernen Konservatismus
verfasst. Doch trotz dieser grofien langjahrigen freundschaftlichen Nahe habe
ich intellektuelle Distanz genug, um etwas zu Klaus’ ganz eigener Denkart,
seinem individuellen »Denkstil« (Ludwik Fleck) sagen zu konnen.

Erstens eine Bemerkung zum (Euvre: Klaus Tanner hat tiber hochst unter-
schiedliche Themen gearbeitet und publiziert. Das Spektrum der von ihm
literarisch behandelten Probleme ist sehr breit. Neben einer wirklich wichtigen
Dissertation iiber die von protestantischen Theologen und Juristen gefithrte
Staats- und speziell Demokratiedebatte in der Weimarer Republik ist die
Miinchner Habilitationsschrift iiber protestantische Naturrechtsdiskurse und
speziell Ernst Troeltschs Deutung der komplexen Geschichte des christlichen
Naturrechtsdenkens zu nennen. Das Thema »Recht und Rechtsordnung«
fasziniert Klaus Tanner besonders stark. Aber der Schuster blieb nicht bei

1 KLAUS TANNER, »Christentum und Bildung, in Ringvorlesung Christentum und Bildung:
Europdische Perspektiven, hg. von Roland Biewald und Klaus Tanner, Dresden 1997: 3-18, 5.

FRIEDRICH WILHELM GRAF, »Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht: Zu Klaus 13
Tanners Denkstil, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg.

von Gdsta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 13-19. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23303


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23303

Friedrich Wilhelm Graf

seinen Miinchner Leisten. Klaus Tanner hat Sammelbénde iiber »>Liebe< im
Wandel der Zeiten«, zur » Christentumstheorie« und zum deutschsprachigen
Sozialprotestantismus im 19. Jahrhundert herausgegeben. Er hat Vortrage iiber
den »Umgang mit Schuld aus theologischer Sicht« und zum sogenannten
»>allgemeinen Rechtsempfindenc in historischer und theologischer Perspek-
tive« verdffentlicht. Auch hat er iber die Geschichte und bleibende Aktualitét
des Bildungsbegriffs und seiner religiésen Gehalte publiziert. Er hat Aufsatze
zur Theorie der parlamentarischen Demokratie und zur politischen Semantik
verdffentlicht. Zu Fragen der sogenannten »angewandten Ethik« und hier
speziell der Bioethik liegen eine ganze Reihe von gewichtigen, stark beachteten
Aufsatzen vor. Auch hat er viel Kluges zu den Begriindungsproblemen ethi-
scher Reflexion unter den spezifischen Bedingungen des modernen religios-
weltanschaulichen und moralischen Pluralismus geschrieben. Mehr noch: Zu
Klaus Tanners literarischem Oeuvre gehoren auch genuin religiose Texte wie
Predigten und wunderbare Meditationen, die auch hohe asthetische Sensibilitat
erkennen lassen; ich nenne exemplarisch nur eine Predigt iiber Caspar David
Friedrich im Gemeindesaal der Dresdner Lukaskirche. Klaus Tanner ist nicht
nur ein wissenschaftlicher, sondern auch ein religiéser Autor. Aber es gehort
zur spezifischen Signatur seines Schreibens, dass hier die Uberginge flieBend
sind. Auch in manchen sehr gelehrten Texten zu Begriindungsproblemen der
Ethik rekurriert er auf Symbole und Metaphern, wie sie in der Hebréischen
Bibel und im Neuen Testament iiberliefert sind. Besonders gut zeigt dies
seine Heidelberger Antrittsvorlesung »Ein verstehendes Herz«, in der es
um Urteilskraft und die in der protestantischen Tradition oft vernachlassigte
»Epikie« geht.?

Blickt man auf die Vielzahl der Themen und die Diversitit der literari-
schen Gattungen, entsteht der Eindruck eines sehr heterogenen Oeuvres.
Dieser Eindruck verstarkt sich, wenn man die Liste der ganz unterschied-
lichen Referenzautoren in den Blick nimmt. Klaus Tanner stiitzt sich in sei-
nen Arbeiten vor allem auf Philosophen, denen er ein Denken »aus protes-
tantischem Geist heraus«® zuschreibt, also auf Kant, Herder, Wilhelm von
Humboldt, Schleiermacher und Hegel. Aber niemals bezieht er sich affirmativ
auf Fichte. Unter den Theologen sind ihm neben Schleiermacher und Troeltsch
auch Adolf von Harnack und Paul Tillich wichtig. Er stiitzt sich auf Hannah
Arendt, schreibt tiber Ernst Cassirer und beruft sich immer wieder auf Jirgen
Habermas. Auch nimmt er intensiv moderne Sozialpsychologen wie Heiner

2 DERS. »Ein verstehendes Herz<: Uber Ethik und Urteilskraft«, in Zeitschrift fiir Evangeli-
sche Ethik 56 (2012): 9-23.

3 DERS. Christentum und Bildung, 10.

14



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

Keupp wahr. Aber er hat sich niemals, sehe ich recht, zustimmend zu Niklas
Luhmann geduflert. Also: Auch mit Blick auf die Autoren, die ihm wichtig sind,
lasst sich viel bunte Vielfalt beobachten. Aber zugleich kann man eine Tendenz
erkennen: Liberal denkende Klassiker sind ihm lieber als strukturell autoritare
Vergemeinschaftungsapostel. Obgleich er Hegel vor allem mit Blick auf des-
sen Konzept von Negation und Entauflerung zustimmend zitiert und um den
»Stachel des Negativen« weif3, stellt er sich nur insoweit in eine hegelianisch
inspirierte Tradition, als er betont: »Identitdtsgewinn gelingt nur durch die
Selbstentauflerung hindurch.«* Dennoch ist er eher ein Kantianer, allerdings
ohne jenen ethischen Rigorismus, wie er fiir viele protestantisch-theologische
Ethiker einst typisch war. In der Bricolage von Einsichten unterschiedlicher,
aber ausnahmslos irgendwie liberaler Theologen und Philosophen hat er zu
einem ganz eigenen Stil des Argumentierens und Urteilens gefunden.
Zweitens: Wer in den 1980er Jahren als ein junger Systematischer Theologe
in Miinchen an seiner Dissertation arbeitete, sah sich einem spezifischen intel-
lektuellen Milieu konfrontiert. In Gestalt von Wolfhart Pannenberg gab es einen
international hoch renommierten und vielfaltig geehrten Dogmatiker (und
immer wieder auch Ethiker), der in irgendwie idealistischen Sprachspielen die
unbedingte Wahrheit des Christentums begrifflich demonstrieren zu konnen
beanspruchte — mit einer dezidiert konservativen, antiliberalen gesellschafts-
und religionspolitischen Agenda.’ Mein Doktorvater Falk Wagner, ein Schiiler
von Theodor W. Adorno, Wolfgang Cramer und Bruno Liebrucks, meinte
in Hegel’scher Begrifflichkeit den Gottesgedanken rein spekulativ, »an sich
selbst«, in ganz klaren Begriffen explizieren und so alle moglichen Begriin-
dungsprobleme 16sen und speziell auch die Schwierigkeiten einer rationalen
Sicherstellung des christlichen Glaubens unter den kognitiven Bedingungen
der Moderne bearbeiten zu konnen. Der spater in Mainz und Tiibingen leh-
rende Systematische Theologe Eilert Herms war ein faszinierend fleifiger, stark
von Schleiermacher gepragter Deduktionsdenker, der in einer weithin unver-
standlichen, eher barbarischen und autoritatsfixierten Privatsemantik hyper-
trophes Anspruchsdenken jenseits aller Empirie kultivierte. In der Miinchner
Philosophie sah es gerade in Sachen Idealismus-Deutung damals dhnlich aus;
exemplarisch genannt seien nur die groflen Namen Dieter Henrich® und Robert
Spaemann. Der theologische Ethiker Trutz Rendtorff, an dessen Lehrstuhl

4 Ebd. 8.

5 Dazu siehe: FRIEDRICH W. GRAF, »In Memoriam Wolfhart Pannenberg«, in Kerygma und
Dogma 62,2 (2016): 183-188.

6 DERS. »Freiheit in Besonnenheit«: Dieter Henrich zum Gedenken, in Journal for the His-
tory of Modern Theology/ Zeitschrift fiir Neuere Theologiegeschichte 31 (2024): 1-17.

15



Friedrich Wilhelm Graf

Klaus und ich Assistenten waren, war vom zentralen Minchner Thema »Sub-
jektivitatstheorie« fasziniert, aber zugleich gegeniiber den vermeintlich rein
rationalen grofien Theorien mit ihren {iberzogenen Begriindungs- und Deu-
tungsanspriichen skeptisch eingestellt. Klaus teilte diese Skepsis frith schon
deutlich starker als ich damals. Er hat mit genau dieser Skepsis ein eigenes,
auch gegentiber Trutz Rendtorff selbstindiges, Verstandnis der Aufgabe und
Erkenntnismoglichkeit der Theologie entwickelt. Er hielt von den Chefdeduk-
tionisten nichts, aber auch wirklich gar nichts. Prinzipienreiterei widerte ihn an,
und fiir spekulationssiichtige Allbegriindungs-Aficionados oder Letztbegriin-
dungsfetischisten hatte er nur intelligente Verachtung tibrig. Es mag mit seiner
komplizierten, auch von viel Schmerz und Leid gepriagten Lebensgeschichte
zusammenhéngen, dass er den grofien Gestus des Alles-Erklarenkonnens vieler
Intellektueller nur fiir hohl und arrogant hielt. Kritik an der Selbstiiberschit-
zung von Intellektuellen bezeichnet eine wichtige Kontinuitit seines Denkens.
Um es in einer ersten Anndherung zu sagen: Klaus Tanners theologisches
Denken griindet in der Einsicht, dass die grofle rationale Pratention, der Gestus
des alles Mogliche Begriindens und Ableitens und Ganz-genau-Wissens der
akademischen Theologie nicht gut tut.

Drittens: Theologen gehen in aller Regel davon aus, dass das Christentum
eine starke Kraft der Pragung der europiischen Kultur war und irgendwie
immer noch ist. In der Pluralitat seiner konfessionellen Gestalten und sozialen
Erscheinungsformen hat es die Gesellschaften der modernen europiischen
Sozialstaaten zwar in je eigener Weise mitgepragt. Aber dass zentrale christ-
liche Symbole, Vorstellungen und Ideen auch jenseits des religiosen Feldes
und der Kirche als Institution (oder inzwischen eher: Organisation) kulturelle
und politische Wirkméchtigkeit entfaltet haben, l4sst sich nicht gut bestreiten.
Christianity matters: Klaus Tanner hat darauf immer wieder hingewiesen.
Dabei geht es ihm aber nicht ums rein Historische, sondern um eine bleibende
Relevanz des Christlichen auch in der Gegenwart. Klaus hat eine starke norma-
tive Uberzeugung: Die »Bildungskrifte der Religion« seien bleibend relevant,
und man miisse die »christlichen Herkunftstraditionen unserer Kultur« im
kulturellen Gedachtnis prasent halten, wolle man tragfahiges, also wirklich ori-
entierendes »Orientierungswissen« gewinnen. Die von Soziologen wie Helmut
Dubiel vertretene These, dass sich die Integration einer Gesellschaft primér in
Form von Konflikten vollziehe und vollziehen solle, hielt er fir falsch. Er war,
gerade wegen seines starken Interesses am Thema Recht, davon tiberzeugt,
dass es in der Gesellschaft der vielen radikal Verschiedenen eines »ethischen
Minimums« (Georg Jellinek) bediirfe. Er nannte dies bisweilen auch einen
»lebensweltlichen Hintergrundkonsens«. In seiner Dresdner Antrittsvorlesung
hat er ganz im Sinne Ernst Troeltschs vor dreif3ig Jahren erklart, »daf} die

16



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

Moderne, wenn sie sich — unter Kappung ihrer Vorgeschichte — ausschliefilich
als Folge der Aufklarung versteht, immer nur ein begrenztes Versténdnis ihrer
selbst auszuarbeiten vermag«.”

Die Gegenwartsrelevanz des Christlichen liegt fiir Klaus Tanner entschei-
dend darin, dass der christliche Glaube eine »denkende Religion« (Georg
Wilhelm Friedrich Hegel) sei, die sehr frith schon Prozesse der immer neuen
Reflexion stimuliert habe. Religiose Symbolsprache habe ihre eigene Verniinf-
tigkeit. Deshalb sei jede exklusive »Begriindung ethischer Uberzeugung auf
sogenannte rationale Griinde« unverniinftig.® Klaus Tanner ist davon iiber-
zeugt, dass in den Symbolwelten des Christentums nicht nur eine Art Uber-
schuss tiber das Gegebene, sondern zugleich auch ein méglicher Mehrwert an
ethischer Einsicht und moralischer Sensibilitat inkarniert ist. Religion deutet
er als Erhebung tiber das Endliche und eine reflexive Transzendierung der
empirisch gegebenen Welt. Der religiose Blick auf die Welt und unser Leben
nétige »zu einer permanenten Verfliissigung des Denkens, in der die Fixierung
auf das Abgesonderte und Endliche immer wieder aufgebrochen«’ werde. Man
konne und dirfe es nicht ausschlieffen, dass in den symbolischen Welten der
Religion mehr an lebensdienlicher Orientierung gespeichert ist, als ein platter
Verstand zu erkennen vermag. Dafiir hat Klaus Tanner sich immer wieder
und mit grofler gedanklicher Konsequenz auch auf entsprechende Aussagen
Jurgen Habermas’ berufen. Aber er hat sich diese Einsicht unabhangig von
Habermas und vor der Lektiire von dessen religionsphilosophischen Texten in
der Auseinandersetzung mit Schleiermacher, Troeltsch und Tillich erkampft.
Klaus Tanner schreibt den Symbolwelten der diversen Christentiimer und hier
insbesondere dem modernen religios-liberalen Protestantismus eine besonders
intensive Sensibilitat fiir das Eigenrecht des Individuellen zu.

Deshalb viertens einige kurze Hinweise zu Klaus Tanners Verstandnis
menschlicher Subjektivitat. Der Miinchner Faszination fiir das Themenfeld
»Selbstbewusstsein< entsprechend hat Klaus Tanner sich schon in jungen
Jahren sehr selbstindig Gedanken tiber die Deutung des Menschen als eines
freien Individuums gemacht. Er kniipft hier an Schleiermacher und dessen
Rezeption in der liberalprotestantischen Theologie um 1900 an. Er liest Adolf
Harnacks »Das Wesen des Christentums« und greift dessen These auf, dass
Jesus von Nazareth den »unendlichen Wert der Menschenseele« gelehrt habe.

7 TANNER, Christentum und Bildung, 11.

8 Dazu siehe vor allem DERS. »Ethische Probleme der Stammzellforschung (Akademievorle-
sung am 9. Februar 2006)«, in Berichte und Abhandlungen, Berlin-Brandenburgische Akademie
der Wissenschaften 12 (2006): 77-97.

9 DERS. Christentum und Bildung, 18.

17



Friedrich Wilhelm Graf

In kritischer Absage an fichteanisch inspirierte Theorien des Selbstbewusst-
seins insistiert er, ganz im Sinne Schleiermachers, darauf, dass sich die Genese
freier Subjektivitat niemals als das Erzeugnis eines rein selbstbeziiglichen
Handelns oder Wissens deuten lasst.

Es mufite immer schon ein vorgangiges Vertrautsein mit sich selbst unterstellt
werden, damit Akte der Reflexion erkldrt werden konnten. Alle Selbstbegriin-
dungsstrategien fihrten immer wieder auf Figuren, die zur Annahme eines
passiven Konstituiertseins nétigten, das die Moglichkeit solchen Vertrautseins
allererst begriindet und so die Voraussetzung fiir die Akte der Selbstidentifi-
kation in unterschiedlichen Handlungsvollziigen schafft.*

Mit Schleiermacher sieht er in der Vorstellung >Gott< oder dem Begriff »>das
Absolute< einen symbolischen Ausdruck dieses Grundes des Selbstbewusst-
seins.

Fiinftens: Ich sage nichts Boses oder gar Negatives, wenn ich feststelle,
dass meinem Freund Klaus Tanner das Schreiben niemals leicht gefallen ist.
Zur gemeinsamen Lebensgeschichte gehoren auch existentiell bedrohliche
Qualen in den Prozessen des Schreibenmiissens. Der Schreibtisch war oft auch
ein Ort elementarer Verzweiflung. Leiden kann allerdings auch intellektuell
produktiv sein. Es kann Kreativitat stimulieren. Mit Blick auf Hegels Kon-
zept der Bildung schrieb Klaus Tanner einmal, »dafy Bildung ein Prozef; des
schmerzhaften Herausarbeitens ist, die sich immer auch an einem Gefuihl der
Zerrissenheit und Entfremdung abarbeitet«.'* In Texten Klaus Tanners finden
sich immer wieder faszinierend pragnante Satze, die ihre Herkunft aus selbst-
quélerischen Reflexionsprozessen und dem bisweilen verzweifelten Suchen
nach der gelingenden Formulierung erkennen lassen. Gerade so, in Leid und
intellektuellem Schmerz und immer neuen tastenden Suchbewegungen, sind
Klaus Tanner geniale Satze gelungen. Immer geht es in diesen Satzen um das
unvordenkliche Eigenrecht des Individuums. Ich nenne nur ein Beispiel aus der
Miinchner Habilitationsschrift: »Am Individuellen brechen sich alle Versuche,
es noch einmal auf etwas anderes zuriickzufithren.«** Ein weiteres Beispiel
stammt aus der Dresdner Antrittsvorlesung. Hier spricht Klaus Tanner sehr
einfithlsam von den »Kontingenzen des Lebens«, »die keiner stringenten
Ableitung fahig sind«. Genauer noch: Der »Grund der individuellen Existenz«
sei »keiner Ableitung fahig, der eine begriindende Notwendigkeit innewohnt«.

10 Ebd. 17.
11 Ebd. 12.
12 DERS. Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und K6ln 1993, 155.

18



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

Dafiir fand Klaus eine wunderbar einprigsame Formel: »Der Mensch ist immer
mehr als das, was er aus sich gemacht hat.« Religiéser Glaube und speziell die
Rede von Gott erlauben es dem (oder der) einzelnen nicht nur, sich in seinem
(ihrem) »Gewordensein als kontingent« wahrzunehmen, sondern dies auch
produktiv, durch Arbeit an und in der Welt und im Austausch mit anderen, zu
»akzeptieren«.”” Immer wieder insistiert Klaus Tanner darauf, dass mensch-
liches, also endliches Leben in seinen unaufhebbaren Widerspriichen und
seinen konstitutiven Kontingenzen in einem rationalen Begriff nicht aufgeht.
In ein Buch mit analytischen Texten zur christlichen Gesellschaftslehre, das
er »dem Freunde« 1989 geschenkt hat, hat er als Widmung ein Zitat Trutz
Rendtorffs eingetragen: »Die Bejahung der unauthebbaren Individualitat des
Menschen muf heute in den Strukturen gesellschaftlicher Pluralitat wahrge-
nommen werden.«** Gerade weil er ein Denker der Individualitat ist, ist Klaus
Tanner auch ein Theoretiker des Pluralismus, der in den ethischen, speziell
bioethischen Konflikten unserer Zeit immer wieder die Unausweichlichkeit des
demokratischen Kompromisses betont hat. Die Illusionen der »Eindeutigkeit«
und widerspruchsfreien vermeintlich »klaren« Verhaltnisse teilt er nicht.
Dazu ist er viel zu realistisch und leidgepriift. Die Wirklichkeitsnidhe seiner
Texte verdankt sich hartem Nachdenken tiber die besondere Leistungskraft
religioser Symbolsprache.

13 DERS. Christentum und Bildung, 18.

14 TRUTZ RENDTORFF, »Begriindungsmodelle evangelischer Sozialethik: Ein Kommentar«, in
Christliche Gesellschaftslehre: Eine Ortsbestimmung, hg. von Giinter Baadte und Anton Rauscher,
Kirche heute 3, Graz, Wien und Ko6ln 1989: 83-106.

19






Gosta Gantner @

Medium sein

Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik
im Konzert der Wissenschaften

Klaus Tanner und mich verbinden mehr als zehn Jahre gemeinsamer For-
schung zu bio- und medizinethischen Problemstellungen.! Diese Zeit war
aufregend, von erfreulichen Ergebnissen und Verdnderungen, gelegentlich
auch Enttduschungen geprigt. Kurzum: Es waren Jahre der Interaktion und
Intervention — bioethische Herausforderungen wurden mit Expert:innen aus
den Lebens-, Geistes- und Sozialwissenschaften beherzt und aktiv angegangen.
Trotzdem attestiere ich dieser Ethik eine defensive Rolle. Bevor ich hierauf
eingehen werde, mochte ich zuerst skizzieren, um welche Form von Ethik es
sich handelt, der ich geneigt bin, eine defensive Grundhaltung zu unterstellen.

1 Welche Ethik?

Ethische Herausforderungen, die mit Errungenschaften und Moéglichkeiten
der modernen Lebenswissenschaften verbunden sind, werden iiblicherweise
von Expert:innen behandelt, die sich der Bio- oder Medizinethik, bestimmten
Typen von angewandter Ethik, zugehorig fithlen. Diese Forscher:innen fragen
in ihrer Rolle als Bioethikerin oder Medizinethiker selten nach dem Grund
von Gut und Bése. Sie entwickeln keine origindren normativen Prinzipien.
Sie nehmen die Schauplatze des Ringens um das gute Leben, um die richtigen
normativen Prinzipien oder um Fragen nach der menschlichen Natur wabhr,
aber diese Auseinandersetzungen gehoren nicht zu ihrem Kerngeschift. Ange-
wandte Ethik tummelt sich nur selten auf dem Kampfplatz einer Metaphysik
der Sitten.

Selbstverstdndlich ringen ethische Expert:innen in ihrem Anwendungs-
bezug mit Prinzipien wie Autonomie, Gutes-Tun, Nicht-Schadenwollen
oder Gerechtigkeit. Diese vier Prinzipien werden als »Georgtown-Mantra«

1 Dieser Beitrag basiert auf meinem Vortrag, gehalten auf dem Symposium zu Ehren von
Klaus Tanner am 1. Marz 2024 in Halle.

GOSTA GANTNER, »Medium sein: Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik im Konzert 21
der Wissenschaften, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner,

hg. von Gdsta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg:

Heidelberg University Publishing, 2025: 21-32. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23304


https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23304

Gosta Gantner

bezeichnet und sind erfolgreich in der Medizinethik etabliert.”? Das Mantra ist
konsensorientiert - ein Streit zwischen ethischen Schulen wie Utilitarismus
oder Tugendethik ist zumindest am Krankenbett dem Wohlergehen der betrof-
fenen Person wenig zutraglich. Auch fiir die Umweltethik als eine weitere
Spielart von Ethik in Anwendung ist es tiblich, auf vorhandene normative
Bestinde zuriickzugreifen, indem beispielsweise die jeweils wohlfeilen Rosinen
aus dem Rumpunsch der 17 UN-Nachhaltigkeitsziele herausgepickt werden.
Kurzum: Angewandte Ethik ordnet, interpretiert und gewichtet solche Nor-
men und Zielsetzungen in Hinblick auf ihren Untersuchungsgegenstand, ohne
damit fundamentale Weichen zu stellen. Die Arbeit an der Grundlegung von
Prinzipien ist ihre Sache nicht. Sie backt die vermeintlich kleinen Brétchen.
Brotchen allerdings von grofier situativer und fallspezifischer Relevanz. Ob
einer kranken Person medizinische Hilfe zukommt oder ob ein bestimmter
Fluss weiterhin fiir industrielle Zwecke vergiftet werden kann, ist vermutlich
dringlicher zu kldren als der Unterschied zwischen der Universalisierungs-
formel® und der Naturgesetzformel® des kategorischen Imperativs. Diese Dring-
lichkeit, die oft den Betatigungsfeldern einer angewandten Ethik anhaftet, ist
sozusagen integraler Bestandteil ihrer Daseinsberechtigung.’

Angewandte Ethik fand in den letzten Jahrzehnten im Fahrwasser der
sogenannten ELSA-Forschung statt. Das Akronym ELSA steht fiir ethische,
rechtliche und soziale Aspekte der modernen Lebenswissenschaften und war
ein iiber mehrere Jahrzehnte recht erfolgreiches Forschungskonzept.® Forder-
gelder sprudelten zumindest hierzulande - ein aus Sicht von Universitats- und
Fakultitsverwaltungen lukratives Unterfangen, um die Drittmittelbilanzen in
den Geistes- und Sozialwissenschaften ein wenig aufzupolieren. Gemeinsam

2 TOM L. BEAUCHAMP und JAMES F. CHILDRESS, Prinzipien der Bioethik, hg. von Dirk
Lanzerath und Aurélie Halsband, iibers. von Julia Pelger, Baden-Baden 2024.

3 »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dafl sie ein
allgemeines Gesetz werde.« IMMANUEL KANT, »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in
Kant’s gesammelte Schriften, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Abt. 1, Bd. IV, Berlin 1903: 421 [5].

4 »Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen
Naturgesetze werden sollte.« Ebd., 421 [11].

5 Diese Dringlichkeit wurde unweigerlich wihrend der COVID-Pandemie gesamtgesell-
schaftlich greifbar. Ethische Entscheidungen »in Echtzeit« hatten in den Jahren 2020-2022
einen Grad an offentlichem Interesse erreicht, wie er sonst nur selten aufkommt, wenn unter
Zeitdruck weitereichende Entscheidungen zu fillen sind, da sie sonst zumeist auf Einzelflle,
etwa in akuten Notsituationen von Patient:innen, bezogen sind. NIKIL MUKERJI und ADRIANO
MANNINO, Covid-19: Was in der Krise zihlt. Uber Philosophie in Echizeit, Stuttgart 2020.

6 Von kaum zu unterschitzender Bedeutung war und ist die Gesundheitsforschung im BMBF:
https://www.gesundheitsforschung-bmbf.de/de/ELSA.php, abgerufen am 12.05.2025.

22


https://www.gesundheitsforschung-bmbf.de/de/ELSA.php

Medium sein

mit Jurist:innen und Gesellschaftswissenschaftler:innen konnten ethische
Expert:innen zumeist Themen behandeln, die durch technologischen oder
naturwissenschaftlichen Fortschritt begiinstigt eingeschliffene Handlungs-
und Denkweisen herausfordern. Kaum ein grof3es Forschungsvorhaben im
Feld der Stammzellforschung, der Gentechnik, der synthetischen Biologie
oder der Neurotechnologie wurde in den letzten Jahren ohne ein Budget fir
ELSA-Begleitforschung genehmigt. Stets war klar: Die Ethik forscht nicht
alleine, wenn sie eintaucht in spezifische Forschungspraktiken der modernen
Lebenswissenschaften. Sie ist einerseits umgeben von juristischen und gesell-
schaftswissenschaftlichen Expert:innen. Andererseits ist eine solche ethische
Analyse zumeist eingebettet in ein Forschungssetting, das naturwissenschaft-
liche und medizinische Expertise notwendigerweise umfasst. Nicht zuletzt
diese interdisziplindren Projekte fithrten zu einer Erweiterung des Kreises
an potentiellen Expert:innen, die fir die ethische Urteilsbildung als relevant
erachtet werden. War und ist die akademische Ethik in philosophischen und
theologischen Instituten verortet, so findet eine inter- und transdisziplinére
Expansion in den Feldern von angewandter Ethik statt.” Doch es werden
nicht nur Vertreter:innen der anderen je nach Projekt beteiligten Disziplinen
einbezogen, sondern auch Betroffene, wie Patient:innen, Aktivist:innen oder
gelegentlich Interessensvertreter:innen. So entstehen zumindest zwei Typen
an Ethik-Expert:innen: Im engeren Sinne gehoéren hierzu Personen aus Phi-
losophie oder Theologie, im weiteren Sinne werden aber auch solche Akteure
involviert, die durch ihr spezifisches Praxiswissen, ihre rechtliche, 6kono-
mische oder sozialwissenschaftliche Expertise zur ethischen Urteilsbildung
beitragen kénnten oder sollten. In solchen Projekten wird sich dann in empi-
rische und damit nicht-ideale Verhéltnisse eingegraben: Die Beteiligten aus
den Geistes- und Sozialwissenschaften erhalten spezifische, mit Adorno lief3e
sich sagen: »mikrologische«® Einblicke in konkrete Handlungsketten — und
folglich auch in bestehende Restriktionen, Machtkonstellationen, persénliche
Befindlichkeiten oder Interessen, Einblicke in den Mangel an Einsicht oder
Geld. Angewandte Ethik, zumal Bio- oder Medizinethik greift dabei einen
Bestand an je sinnvollen ethischen und oftmals auch rechtlich verankerten
Prinzipien auf. Es geht darum, Leid und méglichen Schaden zu vermeiden,

7 Petra Gehring sieht fiir die Bioethik deswegen einen neuen Typ von Normativitat aufkom-
men, der sich durch diese interdisziplinare Verhandlung von ethischen Fragen in Kommissio-
nen und Réten seit den 1980er Jahren in Deutschland mehr und mehr etablierte. Signifikant
ist, dass eine distanzierte, generalisierende und universal argumentierende ethische Position
in solchen interdiszipliniren Zusammenhangen in den Hintergrund tritt. PETRA GEHRING,
Biegsame Expertise: Geschichte der Bioethik in Deutschland, Berlin 2025, 714 ff.

8 THEODOR W. ADORNO, Negative Dialektik, Frankfurt a. M. 1970, 39.

23



Gosta Gantner

Menschen zu moglichst selbststindigen Entscheidungen zu befahigen und
neue Moglichkeiten der Verbesserung von Lebensumstanden nicht im Keim
zu ersticken. Einfache Antworten, gar eine klare Bewertung von bestimmten
Praktiken als »gut« und andere als »bdse« oder »schlecht« gibt es dann nur in
Ausnahmefillen. Sei es im Bereich der Stammzellforschung und der Frage der
Verwendung iiberschiissiger menschlicher Embryonen zu Forschungszwecken
mit etwaigem medizinischem Nutzen, sei es die Frage nach dem Respekt des
Patient:innenwillens bei gesundheitsrelevanten genetischen Zusatzbefunden
oder sei es die Abwagung zwischen Vor- und Nachteilen der Patentierung
biotechnologischer Innovationen: Stets kommen Einschatzungen und Emp-
fehlungen heraus, die bestimmte Handlungen unter Beriicksichtigung von
Leid, Interessen, begrenzten Ressourcen, kulturellen Pragungen, gesetzlichen
Rahmenbedingungen et cetera als »besser« oder »schlechter« einschétzen.

Wirksam wird die ethische Argumentation vor allem dann, wenn sie mit
rechtlichen Gutachten oder 6konomischen Kennzahlen unterfiittert werden
kann: Was rechtlich geboten ist und obendrein noch Effizienzgewinne ver-
spricht, lasst unter gegebenen Verhaltnissen (Strafrecht und knappe Budgets)
einen deutlich grofieren Handlungsdruck entstehen. Man konnte auch sagen:
Ethik wiirde allzu arg in die Defensive geraten, wenn sich ihre Vertreter:innen
auf sich allein gestellt ins Haifischbecken der Lebenswissenschaften wagen
wollten.

2 Medium sein

Die Akteure, die als ethische Expert:innen im engeren Sinne betrachtet werden,
nehmen zumeist die Rolle des Mittlers ein: Ethik wird zum Medium, indem
die Vertreter:innen einer akademischen Ethik solche Projekte federfithrend
organisieren, die Debatten strukturieren und Themen setzen. »Medium sein«
bedeutet in diesem Sinne, einen auf Verstindigung orientierten interdiszipli-
niren Austausch zu erméglichen. Wer sich so als Medium zwischen verschie-
denen Wissenschaftsdisziplinen und gelegentlich auch zwischen zivilgesell-
schaftlichen Akteuren, Unternehmen und politischen sowie administrativen
Kraften versteht, wird seine Mittlerrolle nur dann erfillen konnen, wenn
Verstandlichkeit angestrebt wird. Ein zentrales Ziel solcher Projekte besteht
darin, eine gemeinsame Sprache zu finden.

Eine gemeinsame Sprache erweist sich als Grundlage zur multidisziplindren
Verstdndigung iiber ethische Herausforderungen in lebenswissenschaftlichen
Handlungsfeldern. Nimmt man als Beispiel das Heidelberger EURAT-Projekt,

24



Medium sein

das 2011 unter Federfithrung von Klaus Tanner seine Arbeit aufnahm und in
dem Molekularbiologinnen, Pathologen, Genetikerinnen, Onkologen, Kinder-
arztinnen, Bioinformatiker, Juristinnen, Philosophen, Okonominnen und Theo-
logen zusammenarbeiten, so traten zumindest zu Beginn vielfaltige Verstandnis-
schwierigkeiten zutage.” Wenn die Juristin von »Personlichkeitsrechten« sprach
und der Molekularbiologe von »Snips« (SNP: single-nucleotide polymorphism),
war Babel nicht weit. Die Aufgabe der ethischen Expert:innen bestand nicht
nur darin, das Handlungsfeld in einer fir alle nachvollziehbaren Weise prazise
oder »dicht« zu beschreiben'®, sondern auch darin, eine gemeinsame Sprache
zu entwickeln, in der alle Beteiligten sich iiber ethische, juristische und 6kono-
mische Aspekte der Genomsequenzierung austauschen konnten. Diese Form
von Ethik, also angewandte Ethik in der Rolle des Mediums, kann nicht durch
ausgekligelte, in Theologie oder Philosophie eingeiibte Sprachspiele retissie-
ren, da ein jeglicher »Jargon der Eigentlichkeit« verstindigungsorientiertes
Handeln gefdhrdet. Selbstverstiandlich geht es nicht um eine Verwésserung
der Grundbegriffe, vielmehr um die Befahigung aller Diskurspartner:innen,
gemeinsam Probleme zu analysieren und Losungen zu eruieren.

Das waren, auch wenn Klaus Tanner das so meist nicht ausgedriickt hat,
Tétigkeiten im Sinne des alten und unvollendeten Projekts der Aufklarung. Er
selbst bezeichnete dies in seiner bescheidenen Art gerne als »Dienst«. Dieser
Dienst macht nicht immer Freude: Sich in Gesetze, juristische Kommentare,
Parlamentsdebatten, Handbiicher oder »Standard Operating Procedures«
(SOPs) zu vertiefen, zudem »Nature«-, »Cell«- oder »Science«-Artikel zu
studieren anstatt Luther, Kant, Schleiermacher, Nietzsche oder Habermas zu
inhalieren, ist nicht immer wohltuend. Und doch hat Klaus Tanner das mit einer
Akribie und Neugier verfolgt, die ich auch nach vielen gemeinsamen Jahren
immer noch bewundernswert finde. Nicht nur mir imponierte sein solides und
robustes Wissen iiber Stammzellen und die neuesten wissenschaftlichen und
technologischen Entwicklungen. Auch wenn solch prosaische Lektiire von
biologischen, juristischen oder soziologischen Fachartikeln und die Teilnahme
an entsprechenden Tagungen unausweichlich sind, um angewandte Ethik serios
betreiben zu konnen, reicht es kaum aus, sich in diese oftmals recht trockene
Lektiire mit iiberschaubarer Halbwertszeit einzugraben. Wer ausschlief3lich
auf Fragen der Bio-, Medizin- oder Umweltethik fokussiert, lauft Gefahr, intel-
lektuell zu verdden. Ein Gliick, wenn sich die akademische Lehre in der Breite
des jeweiligen Fachs verbinden l4sst mit solcher Projektarbeit. Es ist dringend

9 https://www.eurat.info, abgerufen am 01.05.2025.

10 CLIFFORD GEERTZ, Dichte Beschreibung: Beitrige zum Verstehen kultureller Systeme, iibers.
von Brigitte Luchesi und Rolf Bindemann, Berlin 1987.

25


https://www.eurat.info

Gosta Gantner

davon abzuraten, ein Spezialist:innentum in Philosophie oder Theologie zu
etablieren, das lediglich noch auf solche Fragen rekurriert: Das schadet sowohl
der personlichen Reputation als auch den bio- oder medizinethischen Projekten.

3 Distanz versus Einbettung

Kritisches Denken braucht Distanz. Verliert es die Distanz, besteht die Gefahr
der Korrumpierung, des Gemein- und des Mitmachens. Pradestiniert fiir solche
Distanznahmen sind die theoretischen Wissenschaften wie Theologie oder
Philosophie: Als Kiinste der Distanznahme miissen sie in der Suche nach dem
Allgemeinen in gewisser Weise weltfremd werden. Weltfremd heif3t, Innehal-
ten und Zuricktreten: von den herrschenden Vorstellungen, von 6konomi-
schen Verflechtungen und kulturell gepragten Erwartungshaltungen. Damit
ist nicht unbedingt Weltentriickung gemeint, iiber die man sich schon in der
Anekdote iiber Thales von Milet lustig gemacht hatte: Thales fiel, so berichtet
Platon, »als er sich mit den Sternen beschiftigte und nach oben blickte, in
einen Brunnen. Da soll ihn eine gewitzte thrakische Magd verspottet haben,
weil er zwar die Dinge am Himmel zu erkennen begehre, ihm aber, was ihm
vor den Fiifen liege, entgehe.«** Wer vom Einzelnen abzusehen vermag, ist in
der Lage, die grofien Zusammenhiange zu durchschauen, »die« Wirklichkeit
kritisch zu beleuchten, gar sich der »Realitat zu widersetzen«.'? Distanznahme
erlaubt spitestens seit Platon eine Art von Freischwimmen, eine Befreiung
von tradierten Denk- und Verhaltensmustern.

Angewandte und womdglich sogar eingebettete Ethik lebt von der Néhe
und vom Vertrauen. Draufthauen und Maximaldistanzieren sollte man also
nicht - und dies betrachte ich als eine defensive Position der Ethik. Wach
sein, Kritik an einzelnen Praktiken duflern und Alternativen vorschlagen:
Das ist der Spielraum einer angewandten Ethik im Konzert mit Forschenden
aus den Naturwissenschaften und den Rechts- und Sozialwissenschaften. Die
Fragestellungen sind oftmals so konkret und alltaglich, dass die groflen Linien

11 PLATO, »Theaitetos«, in Plato, Spdtdialoge, eingel. von Olof Gigon, ubertr. von Rudolf
Rufener, Bd. 1, Ziirich und Stuttgart 1965: 174a [40]. Das ist aber, zumindest im Geschichten-
Repertoire tiber den antiken Gelehrten, nur die eine Seite. Die Gegenanekdote lautet: Thales
habe durch seine Sternstudien eine reiche Olivenernte vorhergesehen, im Winter alle Pressen
gemietet und sie dann zu seinen Konditionen weitervermietet: Wenn der Philosoph nur wolle,
konne auch er reich werden. Selbst solche Himmelserkenntnis kann also auf Erden angewen-
det werden.

12 SALLY HASLANGER, Der Wirklichkeit widerstehen: Soziale Konstruktion und Sozialkritik, hg.
und mit einem Nachwort von Daniel James, Berlin 2021.

26



Medium sein

wie wirtschaftliche Abhéngigkeiten und Interessen, Herrschafts- und insbe-
sondere Eigentumsverhéltnisse, soziale Funktionen oder Verdinglichungs-
prozesse kaum zur Sprache kommen kénnen. Solche »grofien Linien« zeichnen
andere — innerhalb der Sozialwissenschaften die »Science Technology Studies«
(STS) oder in der Sozialphilosophie das, was man unter das Label »Kritische
Theorie« subsumieren konnte. Es mutete immer wieder exotisch an, wenn
Klaus Tanner dann doch auf diese Aspekte zumindest hinwies. Exotisch und,
wie ich finde, notwendig zugleich.

Der Vorteil dieses Einlassens auf bestimmte Handlungsfelder besteht darin,
auf Vertrauen basierende Arrangements zu schaffen, die eine dichte Beschrei-
bung der relevanten Praktiken ermdglicht. Dieser Ansatz schérft das Verstand-
nis fir ein eng gefasstes Handlungsfeld, und es ist wie beim Fotografieren:
Wie mit einem Weitwinkel-Objektiv bekommen wir Einblicke in die feins-
ten Verastelungen — in kleine, zunéchst unscheinbar wirkende Objekte oder
Sachverhalte. Das Tele-Objektiv hingegen scheint man nur selten einsetzen
zu konnen, um nicht die Erwartungen der Kolleg:innen aus den Naturwissen-
schaften und des Fordermittelgebers allzu offensichtlich zu enttauschen. Fiir
das Tele-Objektiv miissen dann andere Gelegenheiten gefunden werden, jen-
seits der Zwange eng begrenzter Forschungsprojekte aus dem ELSA-Segment.

Aus dieser Beschreibung einer angewandten Ethik als Vermittlungsins-
tanz, die diese Rolle nur einnehmen kann, wenn sie — einem diplomatischen
Korps dhnelnd — mit lebenswissenschaftlichen Akteuren, Jurist:innen und
Sozialwissenschaftler:innen eng zusammenarbeitet, folgen zumindest zwei
nicht ganz von der Hand zu weisende Einwande. Einerseits drohe solches
ethische Geschift zu einer Feigenblattethik zu verkommen. Andererseits sei
sie eine Form von Akkommodation an die Verhéltnisse und trage zu einer
Normalisierung von neuen technischen Mdglichkeiten bei. Beide Vorwiirfe
sind ineinander verzahnt und werden im Folgenden diskutiert.

3.1 Erster Frontalangriff: Angewandte Ethik als Feigenblatt

Angewandte Ethik findet in interdisziplindren Konsortien statt, in Ethik-
Gremien oder Ethik-Kommissionen. Thr Forschungsauftrag ist zumeist darin
definiert, Gutachten, Stellungnahmen, Ethik-Kodizes und dergleichen zu
erstellen, die dazu beitragen, neue Technologien moglichst schadenfrei, im
Geiste der Wissenschaftsfreiheit und dem Patient:innenwohl zutréglich zu
implementieren. Zu solcher bioethischen Tatigkeit gehort, fiir Fragen der
modernen Lebenswissenschaften zu sensibilisieren, und es wird erwartet,

27



Gosta Gantner

dass am Ende moglichst alle identifizierten Probleme gehandhabt werden.
Oder wie es einmal Petra Gehring formuliert hat: solche Ethik in Anwendung
werde zum »Beipackzettel neuer Technologien«.?® Sie steigere iiblicherweise
die Akzeptanz gegeniiber neuen Verfahren, weil auch mégliche Risiken in der
Regel so beschrieben werden, dass sie sich durch einen verantwortungsvollen
Umgang, durch Verbote und SOPs im Zaum halten lassen. Solche Stellungnah-
men und SOPs tragen zur Legitimierung neuer Technologien entscheidend bei.
Mit ihnen wird ein Giitesiegel ausgestellt: Dort, wo ethische Expert:innen am
Werk waren, erfolgt am Ende der Stempel »ethical approved«. Ein Effekt, so
wird befuirchtet, konnte darin bestehen, dass man sich in falscher Sicherheit
wiegt: die Gefahren seien gebannt, ein nutzensteigernder Einsatz garantiert.
Schlimmstenfalls wird das ethische Unterfangen zu einer Art Feigenblattethik.
Diese Ethik sieht sich dem Vorwurf oder Verdacht ausgesetzt, Teil einer Nor-
malisierung- und Anpassungsstrategie zu sein. Einer Anpassung an und einer
Normalisierung von neuen Technologien.

3.2 Zweiter Frontalangriff: Anpassung statt Moglichkeitssinn

Mit Stefan Selke konnen verschiedene Zukunftsnarrative unterschieden werden,
wenn es darum geht, mit technischen Innovationen umzugehen. Eines dieser
Narrative sei typisch fiir Berichte von Ethikkommissionen: Das Anpassungs-
narrativ. Mit diesem Narrativ wird zur Diskussion stehende Technologie nicht
mehr infrage gestellt. Vielmehr gehe es nur noch darum, einen Umgang mit ihr
zu finden, der ethischen Prinzipien geniigt. Seien es Gentechnik, sogenannte
Kiinstliche Intelligenz, kiinstliche Viren oder Embryoide: Solche Stellungnah-
men und Gutachten fragen nicht mehr nach dem Ob, sie konzentrieren sich auf
das Wie. Und selbst dieses Wie ist ein eng begrenztes: Gegeben sind die recht-
lichen und 6konomischen Rahmenbedingungen der Patient:innenversorgung
oder der Wissenschaftsorganisation, die angesichts neuer Technologien zwar
vor Herausforderungen gestellt werden, aber mit spezifischen Strategien der
Anpassung nicht ins Wanken geraten. Kiinstliche Viren oder mit 6ffentlich
zuginglichen Daten trainierte Textgenerierungsprogramme sind in der Welt
und es ist an uns, Grenzen zu setzen und best practice Losungen zu finden.
Keine Ethikkommission, so erganzt Verena van Zyl-Bulitta, wagt es, an KI

13 PETRA GEHRING, »Fragliche Expertise: Zur Etablierung von Bioethik in Deutschland«, in
Wissenschaft und Demokratie, hg. von Michael Hagner, Berlin 2012: 112-139, 137.

28



Medium sein

grundsatzliche Kritik zu tiben.' Anpassungsnarrative setzen bereits alter-
nativlos voraus, was sie bewerten. Sofern diese Narrative tatsichlich solche
Dominanz erlangt haben, geréat die ethische Expertise insofern in die Defensive,
als sie mitmacht, ohne einen Mdoglichkeitssinn noch entfachen zu kénnen, der
in der Lage wire, sich vom Sog und den Potentialen von »General Purpose
Technologies« (GPTs) irgend zu distanzieren.

Diskurse, die sich diesen Anpassungsnarrativen entziehen, sind durch-
aus vorhanden, doch sie finden in der Regel aulerhalb von interdisziplinar
besetzten Ethikkommissionen oder Forschungsprojekten statt. Die ethische
Expertise innerhalb dieser Gremien und Vorhaben zielt auf Ausgleich und
Problembewaltigung. Die Wirkung ihrer Stellungnahmen tberschreitet die
akademische Welt. Sie werden, je nach Untersuchungsgegenstand, medial
beachtet und von politischen Entscheidungstrager:innen rezipiert. Ange-
wandte Ethik wird zum Politikum." Eine solche Anpassungsethik, so wird
gelegentlich bemerkt, brauchte selbst eine Begleitforschung: Odo Marquard
hat in seiner grenzenlosen Ironie einmal gefragt, ob wir nicht so etwas wie
Ethikfolgenabschatzung nétig hétten.*

Doch haben wir damit die Leistungskraft einer angewandten Ethik im Kon-
zert der Wissenschaften hinlénglich umrissen? Gibt es woméglich auch noch
andere Betrachtungsweisen auf das Phdnomen einer angewandten Ethik? Gibt
es noch andere Moglichkeiten, den defensiven Charakter einer angewandten
Ethik zu verstehen? Ich denke schon, auch wenn das Anpassungsnarrativ
nicht ganz von der Hand zu weisen ist. Womdglich ist dies ein Makel, den die
angewandte Ethik nie ganz loswird, weil sie eben »mitmachen« muss und will.

4 Reflexionsvertrauen als zentraler Baustein
einer angewandten Ethik

Die defensive Rolle der Ethik héngt mit ihrer Funktion als Medium zusam-
men. Thre Stirken sind: Zuhoren, Sprache finden, Argumentieren. Solche
Ethik begibt sich in das interdisziplindre Getiimmel, noch bevor etwa Tech-
niken schon so weit gediehen sind, dass sie massentauglich werden und unter
Umsténden in die Anwendung gelangen. Sie kann in solchen ELSA-Projekten

14 STEFAN SELKE, Technik als Trost: Verheiffungen Kiinstlicher Intelligenz, Bielefeld 2023, 30.
15 MATTHIAS KETTNER, Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a. M. 2000.

16 Einen guten Uberblick iiber diese Debatte, die in den 2000er Jahren in Deutschland an Fahrt
aufnahm und in deren Verlauf »Zur Selbstaufkldrung der Bioethik«, so der Titel eines DFG-
Projekts, geforscht wurde, gibt GEHRING, Biegsame Expertise, 737 {f.

29



Gosta Gantner

Dialoge entfachen, die insofern als sokratisch zu bezeichnen wéren, als sie
moglichst alle beteiligten Akteure zu Reflexionen befhigt — Reflexionen iiber
die Voraussetzungen und Bedingungen des eigenen Tuns, auf ihre Verantwor-
tung. Es ist keine belehrende, sondern eine erméchtigende Tatigkeit: Ethik
als Hebammenkunst. Sie bevormundet nicht, sie indoktriniert nicht. Dieses
ethische Bemithen gelingt dann, wenn sich die verantwortlichen Akteure in
solche Reflexionsprozesse begeben. Und diese Reflexionsermoéglichung ist
mehr als bloffe Anpassung.

Wir leben in pluralen Zeiten. Gewissheiten wie religiése Dogmen verlieren
ihre soziale Bindungskraft. Was Klaus Tanner in seiner Habilitationsschrift
noch als »Postmoderne« umschrieb, namlich eine historische Situation der
Pluralitat und Kontextualitit von Prinzipien oder Handlungszielen, ist heute
mehr oder weniger selbstverstidndlich. Letzte Wahrheiten (ent-)stehen selbst
immer schon in endlichen Kontexten. Eine Pluralitit von Perspektiven ist
die Folge, verstandigungsorientiertes Handeln die Antwort. Das ist das, was
Klaus Tanner stets an Jiirgen Habermas begeistert. Wer das Unterfangen einer
angewandten Ethik in Kommissionen und ELSA-Projekten als kommunikati-
ves Handeln beschreibt, verschiebt die Perspektive: Das Anpassungsnarrativ
wird zumindest erginzt durch ein Narrativ der Suche nach Verstindigung,
Orientierung und verantwortlichem Handeln."”

Kommunikativem Handeln liegt Reflexionsvertrauen zugrunde. Eine auf
Austausch zielende, sich erst in Interaktionen konstituierende Vernunft ist
auf solch eine Ressource, auf ein Vertrauen der Beteiligten in die Kraft der
Reflexion angewiesen. Und dieses Vertrauen wird immer wieder zersetzt
und untergraben. Klaus Tanner sprach davon, dass im ethischen Diskurs,
in dem verschiedene moralische Uberzeugungen, Interessen oder politische
Zielsetzungen miteinander ringen, eines unterstellt werden muss, namlich
ein »gemeinsamer Verstdndigungshorizont«. Er bleibe unverfiigbar und »ver-
trauensvoll vorausgesetzt«.'®

Angesichts der Durchschlagskraft von Uberzeugungen in Europa und den
USA, die auf gruppenspezifischer Menschenfeindlichkeit beruhen, angesichts
zunehmend erfolgreicherer Desinformationskampagnen totalitarer Regime,
illiberaler Parteien und autoritdrer Personlichkeiten wird dieser gemeinsame
Verstandigungshorizont gleichsam eingedampft. Damit geht ein Vertrauen
verloren, welches so zentral ist auch fiir die Vorhaben einer angewandten

17 Esist bezeichnend, dass Tanners erstes an der Universitit gehaltene Seminar von Habermas
handelte, und es ist bis heute bitter, dass sein letztes Seminar an der Heidelberger Universitat
aufgrund der COVID-Pandemie nicht mehr stattfinden konnte. Es hatte sich um das letzte
grofle Werk von Habermas gedreht, dessen Geschichte der Philosophie.

18 KLAUS TANNER, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Kéln 1993, 233.

30



Medium sein

Ethik. Nicht nur vor dem Hintergrund dieser Diskursverwiistungen ist in
dem Terminus »Reflexionsvertrauen«, den Thorsten Moos in Vorbereitung auf
das Symposium aus der Taufe hob, ein Indikator zu sehen fiir das Gedeihen
oder den Verlust verstandigungsorientierten Handelns: Reflexionsvertrauen
stellt das Fundament fiir die Lebendigkeit einer demokratischen Kultur dar.
Angewandte Ethik, die auf dieses Vertrauen baut, ermdglicht und strukturiert
Orte des Grundegebens und Griindenehmens, sie befeuert die Suche nach
dem, was besser sein konnte: Ganz konkret, in einer Enquete- oder Stammzell-
kommission, in interdisziplindren Konsortien wie dem EURAT-Projekt oder
in den Diskusrdumen einer Max Planck School zur synthetischen Biologie.
Dass wir in einer Gesellschaft forschen und leben kénnen, die gepragt ist
von Prinzipien wie Wissenschaftsfreiheit und Personlichkeitsrechten, ist ein
grofles Gliick. Eine angewandte Ethik, die auf dieses Reflexionsvertrauen baut,
ist Teil derjenigen Krifte, die diese Kultur verteidigen gegen die Verdchter
der Demokratie. Zum Wohle einer Wissenschaft, die nicht nur zu Massen-
vernichtungswaffen wie der Atombombe fiihrte, sondern auch zu Penicillin,
faszinierenden Krebstherapien oder Impfstoffen gegen Pandemien.

5 Ausblick: Die defensive Rolle der Ethik in einer Welt in Flammen

Angesichts des Uberschreitens fast aller planetaren Grenzen ist ein zentrales
Betitigungsfeld einer angewandten Ethik sicherlich die Umwelt- und Klima-
ethik. Wie aber betreiben wir Ethik in einer »Welt in Flammen«?** Reicht uns
das Agieren im Konzert der Wissenschaften oder miissen wir — dhnlich wie die
Erdsystemwissenschaften dies in Teilen schon praktizieren — weitaus stérker
uns als Transformator:innen begreifen? Wird so etwas wie eine transforma-
tive Ethik sich auch in politischen Interventionen und zivilgesellschaftlichen
Aktivitaten niederschlagen?

Auch wenn bei Klaus Tanner die Nachhaltigkeitsthemen nicht im Zen-
trum stehen, lebt er vor, was es heifit, titig zu werden, seinen »Dienst« zu
tun: Etwa in Kommissionen, in Kirchen und Verbanden und durch Vortrige
in Schulen und Akademien. Das ist ein Vorbild fiir eine angewandte Ethik im
21. Jahrhundert, die sich den Zerstérungen planetaren Ausmafes stellen und
die Debatten iiber die konkrete Ausgestaltung der Ziele fiir eine nachhaltige

19 ANDREAS MALM, Wie man eine Pipeline in die Luft jagt: Kimpfen lernen in einer Welt in
Flammen, Berlin 2020.

31



Gosta Gantner

Entwicklung aktiv in politischen Gremien, in der Offentlichkeit, gemeinsam
mit Kirchen, Gewerkschaften und NGOs vorantreiben muss.

Ganz gewiss erwacht daraus auch eine Neubewertung dessen, was ich
oben mit Verweis auf Anpassungsnarrative problematisierte und sich am
Klimawandel leicht illustrieren lasst. Es geht schon langst nicht mehr nur
um Klimaschutz, sondern insbesondere um die Anpassung an die verheeren-
den Folgen eines erhitzten Planeten: Das wird zu massiven Verdnderungen
in der naturwissenschaftlichen Forschungslandschaft fithren; auch in der
Medizin werden Disziplinen wie Klima- oder Umweltmedizin mit anderen
Forschungsetats und Aufmerksamkeiten bestiickt werden. Und da ist eben
auch eine Ethik gefragt, die sich auf Anpassungsnarrative versteht. Wie
defensiv sie dabei verfahren sollte, bleibt eine nicht generell zu beantwor-
tende Frage. Womoglich halt sie sich in ihren Interventionen mit allzu lauten
Ansagen zuriick. Im Vertrauen auf die Kraft der Reflexion, fliisternd gar gegen-
iiber Entscheidungstrager:innen, aber beharrlich. Und wenn es angemessen
erscheint, dann holt man sich eben mit dem Recht, der Okonomie oder den
Naturwissenschaften die erforderlichen Brechstangen mit an Bord.

Wahrscheinlich erntet man mit dieser Haltung nicht viele Lorbeeren, aber
es wirkt. Klaus Tanners Eintreten fiir eine demokratische Kultur, leise, aber
beharrlich, nicht die groien Téne spuckend, sondern im je konkreten Hand-
lungs- und Forschungszusammenhang durch respektvolles Auftreten zu gleich-
berechtigten Reflexionsraumen beitragend, mag fiir manche als eine defensive
Haltung erscheinen. Doch dieses Vorgehen erméglicht Kompromisse gerade
in dringlichen und zugleich hochst kontroversen Situationen. Diese Haltung
wird umso wichtiger, je gewaltiger die auf Mensch und Natur zukommenden
Probleme erscheinen. Sie erinnert auch ein wenig an die antike Tugend der
Besonnenheit (sophrosyne) — und ist Ausdruck dieser »Weisheit, die verstehen
lasst, warum menschliche Reflexion vertrauenswiirdig sein kann.«?

ORCID®
Gésta Gantner @ https://orcid.org/0000-0003-2953-149X

20 TANNER, Naturrecht, 233.

32


https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X

Reiner Anselm

Lebensfiihrung

Trutz Rendtorffs Programm als Impuls
fur die Ethik heute

»Ethik ist die Theorie der menschlichen Lebensfithrung« lautet die program-
matische Formel, mit der Rendtorff seine »Ethik« beginnt, und zwar sowohl
in der ersten wie auch in der zweiten Auflage. Dabei zeigt der Vergleich zwi-
schen den beiden Auflagen, dass die theoriegeschichtliche Konnotation, die
sich mit dem Begriff der Lebensfithrung verbindet, ndmlich die Reverenz an
Max Weber, fiir Rendtorff bei der Ausarbeitung seines ethischen Programms
offenbar nicht leitend gewesen ist. Die langere Passage, mit der eingangs der
Begriff der Lebensfiihrung eingehender erlautert wird, findet sich erst in der
zweiten Auflage, ebenso wie die Ankniipfung an Max Weber und seine -
freilich nicht zu einer durchgéngigen Systematik ausgearbeitete — Fassung
eines Begriffs der Lebensfihrung. Weber profiliert diese als religiés moti-
vierte Widerstdndigkeit gegeniiber den Eigengesetzlichkeiten der Sphéren
von Recht, Okonomie, Politik, Sexualitit und Kunst. Im spannungsreichen
Konflikt zwischen religiosen Motiven und Eigengesetzlichkeiten bilden sich
die Kompromisse aus, die dann fiir die Signatur einer Kultur bestimmend
werden. Doch darauf geht Rendtorff nicht weiter ein, es bleibt bei einer eher
assoziativen Bezugnahme.

»Lebensfithrung« steht damit nicht fiir eine bestimmte theoriegeschichtli-
che Tradition, sondernder Gedanke der Lebensfiihrung bezeichnet zumindest
in der Konzeption der Ethik fiir Rendtorff zunédchst ganz unspezifisch das,
was wenig spater im Umfeld des Miinchner Soziologen Karl-Martin Bolte als
»Gesamtheit aller Tatigkeiten im Alltag von Personen angesehen wird, die
das Leben eines Menschen ausmachen«.' Lebensfithrung ist damit an Prak-
tiken orientiert, ist aber nicht einfach die Addition einzelner Handlungen,
sondern aus den verschiedenen Handlungen baut sich ein Zusammenhang
auf, der als Lebensfithrung bezeichnet wird. Dabei steht Max Weber auch

1 GUNTER G. vOss, »Entwicklung und Eckpunkte des theoretischen Konzepts«, in Arran-
gements zwischen Traditionalitdt und Modernisierung, hg. von der Projektgruppe »Alltdgliche
Lebensfithrung«, Opladen 1985: 23-43, 30. Vgl. auch KARL M. BOLTE, »Subjektorientierte
Soziologie: Pladoyer fiir eine Forschungsperspektive«, in Subjektorientierte Arbeits- und Berufs-
soziologie, hg. von Karl M. Bolte und Erhard Treutner, Frankfurt a. M. 1983: 12-36.

REINER ANSELM, »Lebensfiihrung: Trutz Rendtorffs Programm als Impuls fiir die Ethik 33
heuteg, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University

Publishing, 2025: 33-42. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305

Reiner Anselm

hier zwar als Pate des Begriffs im Hintergrund, nicht aber das eben skizzierte
Theoriekonzept. Wenn Giinter Vof$ fiir die Konzeptionen der beiden Sonderfor-
schungsbereiche zu den » Theoretische[n] Grundlagen sozialwissenschaftlicher
Berufs- und Arbeitskrafteforschung« (SFB 101) sowie »Entwicklungsperspek-
tiven von Arbeit« (SFB 333) festhélt, man habe sich fiir die Neubestimmung
des Verhaltnisses von Arbeit und Leben entschieden, an Webers eben nicht
systematisch ausgearbeiteten Lebensfithrungsbegriff anzukniipfen, ihn »dann
aber fiir die eigenen Zwecke auszudeuten, so beschreibt das im Grunde auch
das Verfahren Rendtorffs.? Auch er nimmt den Begriff der Lebensfiihrung eher
unspezifisch auf und scheint sich zudem mehr an der Verwendung seiner
Miinchner soziologischen Kollegen als an Weber zu orientieren. Denn auch bei
Rendtorff umfasst die Lebensfithrung einen integralen Aspekt: Sie beschreibt
ebenfalls die Gesamtheit der Handlungen, die sich zu einer bestimmten Lebens-
auffassung verdichten.

In der Perspektive der Ethik werden diese Handlungen reflexiv: Das eigene
Handeln als ethisch zu begreifen, beinhaltet das »Moment der Stellungnahme«,
wie es bei Rendtorff heifit. Die Formel, auf die Rendtorff diese Stellungnahme
bringt, lasst authorchen:

Menschliches Handeln ist niemals blof3 &ulere Beziehung zu Objekten, Bear-
beitung von Gegenstinden. Im Handeln wird eine Beziehung zur Wirklichkeit
betatigt, in der der Mensch immer schon steht und die ihn bestimmt und
verpflichtet. Das Bewufitsein fiir diese innere Verbindlichkeit menschlicher
Lebenswirklichkeit verschafft sich in der ethischen Frage Ausdruck. In diesem
Sinne kann Ethik als eine Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung des
Menschen bezeichnet werden, sofern als Ethik der Anteil der eigenen Lebens-

fihrung an dem, was uns als Wirklichkeit beansprucht, zum Thema wird.?

Praziser als in der zweiten Auflage, in der, wohl aus der zeitgendssischen
Debatte um Hans Jonas’ »Prinzip Verantwortung« entlehnt, der Verantwor-
tungsbegriff im Zentrum der Argumentation steht, entwickelt die erste Auflage
die Struktur des Handelns als Lebensfithrung und der Ethik als die reflektierte
eigene Stellungnahme dazu. Dabei ist die Aufgabe der Ethik als Theorie der
Lebensfithrung in der ersten Auflage sehr viel klarer auf das Setzen der eige-
nen Akzente hin fokussiert, als das in der zweiten Auflage der Fall ist. Denn
wo die erste Auflage von einer Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung

2 Ebd., 29f.
3 TRUTZ RENDTORFF, Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen

Theologie, Bd. 1, Stuttgart 1980, 11.

34



Lebensfiihrung

spricht, wenn die Wirklichkeit nicht mehr nur als eine dem Einzelnen bestim-
mend gegeniibertretende, sondern als eine zu gestaltende erfahren wird, heif3t
es ab der zweiten Auflage: »Der Mensch ist verantwortlich als Subjekt der
Lebensfithrung. Das ist Thema und Gegenstand der Ethik.«* Das bedeutet aber
auch, dass — hier klingt ganz offenkundig Hans Jonas nach — das eigene Han-
deln stets schon unter den evaluativen Vorbehalt gestellt wird, dass es sich als
verantwortliches Handeln klassifizieren lasst. Dagegen wird in der Erstauflage
mit der ethischen Stellungnahme primér der Sachverhalt adressiert, dass es
die Ethik mit den Fragen der eigenen Teilnahme und Gestaltung zu tun habe.

Dem entspricht es auch, dass der zu gestaltende Wandel eine zentrale
Bedeutung in der Analyse der ethischen Situation der Gegenwart hat: Es ist
der Wandel, der selbst nach den Maf3staben seines Handelns sucht. Gerade die
radikalen Verdnderungen im Bereich des Staatsverstandnisses, im Zusammen-
leben der Geschlechter und im Umgang mit der natiirlichen Umwelt nétigen zu
einer Neubestimmung der Wirklichkeitssicht und der bereits angesprochenen
Suche nach den Kriterien des Wandels. Die Erfahrungen dieses Wandels sind
es, die sodann die Theologie in einer doppelten Weise herausfordern. Auf der
einen Seite muss sie deutlich machen, dass in den Forderungen des Wandels
sich auch die Frage nach einer Neubestimmung des Selbstverstindnisses des
Menschen ausdriicken kann. Diese Neubestimmung gilt dann einem Selbst-
verstandnis, das der im Glauben bekannten Uberzeugung, dass namlich der
Mensch im Letzten nicht Urheber seines Seins und seines Handelns ist, nicht
mehr entspricht. Auf der anderen Seite aber ist von der Theologie auch gefor-
dert, vor dem Hintergrund der beschriebenen Wandlungserfahrungen die
Frage nach dem Grund und Ziel der Lebenswirklichkeit neu zu beantworten.

In genau diesem Sinne ist Ethik die Steigerungsform der Theologie, dass
das Wirklichkeitsverstandnis des christlichen Glaubens vor dem Hintergrund
der geschilderten Veranderungserfahrungen neu bestimmt werden muss. Der
Akzent der Theologie gilt dabei der Reformulierung der Einsicht, dass das
Leben nicht in sich selbst beruht, sondern sich nur innerhalb wechselseitiger,
kommunikativer Verhéltnisse entfaltet, und zwar sowohl in Beziehung zu
den Mitmenschen als auch in der Beziehung auf Gott. Christliche Lebens-
filhrung und eine christliche Deutung der Wirklichkeit miissen daher die
kommunikative Grundstruktur der Lebenswirklichkeit zur Geltung bringen,
sie gilt — mit Wolfgang Huber gesprochen — einer kommunikativen Freiheit.’

4 DERS., Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen Theologie,
3. Aufl,, Stuttgart 2011, 3.

5 Die wichtigsten Beitrige dazu sind leicht zugénglich in: WOLFGANG HUBER, Von der Frei-
heit: Perspektiven fiir eine solidarische Welt, Miinchen 2012.

35



Reiner Anselm

»Die Explikation, die Begrindung und die argumentative Vertretung dieses
Grundsachverhalts ist die Aufgabe einer ethischen Theologie.«*

Der Wandel der Lebensumsténde fithrt somit die Theologie zu einer neuen
Frage der Theologie nach sich selbst: »Sie muf3 sich priifen, wieweit und auf
welche Weise sie dem Anspruch zu geniigen vermag, Wirklichkeitswissen-
schaft zu sein.«” Geht man nun der Spur weiter nach, die der Wirklichkeits-
begriff - immerhin einer der meistverwendeten Begriffe in der programma-
tischen Einleitungspassage zur ersten Auflage der Ethik — nach sich zieht, so
landet man unweigerlich bei zwei Gewahrsménnern, die hier offensichtlich
Pate stehen: Helmut Schelsky mit seinem soziologischen Programm der Sozio-
logie als Wirklichkeitswissenschaft und Dietrich Bonhoeffer, dessen Notizen
zur Ethik mit einem Abschnitt zu »Christus, die Wirklichkeit und das Gute«
beginnen. Wenn Rendtorff formuliert, »die Theologie hat die Position zu
vertreten, dafl die Frage des Menschen nach sich selbst die Frage nach der
Wirklichkeit des Menschen tiberhaupt ist und deswegen die Frage danach, wer
denn die Wirklichkeit des Menschen konstituiert. Die Theologie muf} diese
Frage so aufnehmen und explizieren, dafl dabei die konstitutive Beziehung
aller menschlichen Wirklichkeit auf Gott zur Sprache gebracht wird«,* dann
erinnert das unverkennbar an Bonhoeffers Feststellung:

Alle Dinge erscheinen ja im Zerrbild, wo sie nicht in Gott gesehen und erkannt
werden. Alle sogenannten Gegebenheiten, alle Gesetze und Normen sind
Abstraktionen, so lange nicht Gott als die letzte Wirklichkeit geglaubt wird.
Daf} aber Gott selbst die letzte Wirklichkeit ist, ist wiederum nicht eine Idee,
durch die die gegebene Welt sublimiert werden soll, ist also nicht die religiose
Abrundung eines profanen Weltbildes, sondern es ist das gldubige Ja zu dem

Selbstzeugnis Gottes, zu seiner Offenbarung.’

Gerade im Vergleich wird aber auch deutlich, dass Rendtorff darauf zielt, die
Theologie als Wirklichkeitswissenschaft nicht tiber die Figur der Offenba-
rung zur Geltung zu bringen, sondern tiber die Auseinandersetzung mit den
Wandlungsprozessen der Gesellschaft, in denen sich der Einzelne zur titigen
Stellungnahme aufgefordert sieht.

Die Transformation der Theologie vor den Herausforderungen der Gegen-
wart, ihre Rekonstruktion als die entscheidende Wirklichkeitswissenschaft,

6 RENDTORFF, Ethik, 1. Aufl, Bd. 1, 14.

7 Ebd., 15.

8 Ebd, 14.

9 DIETRICH BONHOEFFER, Ethik, hg. von Ilse T6dt u.a., DBW 6, Giitersloh 1992, 32.

36



Lebensfiihrung

soll mithin unter Zuhilfenahme von Kategorien der verstehenden Soziologie
erfolgen, aber gleichzeitig iiber die Soziologie hinausgehen. Etwas spitz for-
muliert: Wenn Michael Theunissen fiir die Geschichtsphilosophie formulierte,
sie sei nur als Theologie méglich, so schwebt Rendtorff hier der Gedanke vor,
dass eine verstehende Soziologie nur als Theologie, namlich als »Ethische
Theologie« moglich ist.*® Damit setzt er sich zugleich von seinem Miinchner
Freund und Kollegen Wolfhart Pannenberg ab. Beide teilen das Ziel, nach der
schroffen Grenzziehung durch die Dialektische Theologie das Anliegen der
Theologie durch die Verbindung mit auflertheologischen Theoriemodellen neu
zu konstituieren und sie damit zugleich fiir das allgemeine Wahrheitsbewusst-
sein anschlussfahig werden zu lassen. Wahrend allerdings Pannenberg tiber
die philosophische Anthropologie zur Metaphysik kommt,'* wahlt Rendtorff
den Weg, Theologie und Soziologie zu kombinieren.

Vor diesem Hintergrund wird auch genauer deutlich, was Rendtorff mit
einer »Ethischen Theologie« vor Augen stand. Diese soll das Wirklichkeits-
verstandnis ausdeuten und darin das Ganze der Theologie am Ort der Ethik
zur Darstellung bringen. Allerdings: Diese Darstellung bleibt ein Fragment.
Zwar sollen die drei Grundelemente der Ethik, das Gegebensein des Lebens,
das Geben des Lebens und die Reflexivitit des Lebens, ganz offenkundig in
Ankniipfung an das Credo die Topoi Schépfung, Christologie und Eschatolo-
gie zur Darstellung bringen, aber dies wird in der Ethik im Wesentlichen auf
deren Bedeutung fiir ein christliches Verstandnis der Lebenswirklichkeit zur
Geltung gebracht. In der Neuauflage der Ethik zehn Jahre spéter findet sich
sogar noch prononcierter die Aufgabenbeschreibung, die »Ethische Theologie«
sei »die der ethischen Lebenswirklichkeit zugewandte Weise, die Grundfragen
der Theologie selbststindig zu entfalten. Das wird im II. Teil unternommen,
der die Grundelemente der ethischen Lebenswirklichkeit darstellt«.'* In der
Tat werden hier wichtige Elemente ergénzt, etwa mit den Ausfithrungen
zum Freiheitsbegriff und zur Rechtfertigung. Aber auch hier bleibt offen,
ob das bereits fiir eine selbststandige Darstellung der Grundbestiande des
Christentums geniigt, denn Wichtiges wie etwa die gesamte Ekklesiologie
fehlt. Stattdessen werden die Grundbestdnde nur soweit expliziert, wie sie
fiir Rendtorffs Rekonstruktion der Lebenswirklichkeit notwendig sind. Ein
gutes Beispiel dafiir sind die Verweise auf die Bestande einer Glaubenslehre im

10 MICHAEL THEUNISSEN, Kritische Theorie der Gesellschaft: Zwei Studien, Berlin 1981, 39.

11 So zunéchst in WOLFHART PANNENBERG, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegen-
wart im Lichte der Theologie, G6ttingen 1962; sodann DERS.: Anthropologie in theologischer Per-
spektive, Gottingen 1983.

12 RENDTORFF, Ethik, 3. Aufl., 53.

37



Reiner Anselm

Zusammenhang mit den Uberlegungen zur Reflexivitiit des Lebens, in denen
die Kontingenzbewiltigung durch Religion thematisch wird.

In meinen Augen spricht viel dafiir, dass Rendtorff die »Ethik« urspriinglich
dreiteilig konzipiert hatte und in einem dritten Teil nach der Grundlegung,
der Methodik und den Konkretionen die »Ethische Theologie« als eine gestei-
gerte Form der Wirklichkeitserfahrung selbst noch einmal darstellen wollte.
Allerdings ist es zu dieser Darstellung nicht gekommen, und in der zweiten
Auflage der Ethik schldgt Rendtorff einen anderen Weg ein. Er riickt von
der Wirklichkeitssemantik nahezu vollstdndig ab. Ohne dass dies explizit
ausgewiesen wird, dominiert nun ein anderes Modell: der eben bereits kurz
angesprochene Gedanke namlich, dass der Einzelne verantwortlich ist fiir sein
Handeln, dieses Handeln jedoch immer bezogen und begrenzt ist durch die
historisch gewordenen Strukturen der Lebenswelt. Parallel mit dem Anspruch
einer neuen christlichen Wirklichkeitssicht wird nun der Anspruch sistiert,
bei der Ethik handele es sich um eine »Steigerungsform« der Theologie. Statt-
dessen tritt der in der ersten Auflage erst angedeutete Dual zwischen dem
verantwortlichen Subjekt einerseits, das auf die Griinde seines Handelns hin
angesprochen werden kann, und den Strukturen der gemeinsamen Lebenswelt
andererseits in den Vordergrund. Nun heif3t es:

In der Ethik geht es immer um Gesichtspunkte, die diesen iiberindividuellen
Zusammenhang der Lebensfithrung hervortreten lassen. Das Grundelement
des Ethischen liegt in dem ausdriicklichen Bewuf3twerden der Tatsache, dafy
niemand sein Leben alleine leben kann. Eben das wird aber elementar durch die
Lebensfithrung erfahren. Und es ist diese Erfahrung, die in die Ethik als Theo-
rie der menschlichen Lebensfithrung Eingang finden muf3. Die Konkretionen
der Ethik haben es primér mit grundlegenden Ordnungen des gemeinsamen
Lebens zu tun. Damit bringt die Ethik die iiberindividuellen Zusammenhénge
der menschlichen Lebensfithrung zur Sprache.*

Mit dieser Vorgehensweise aber verschiebt sich zugleich die Aufgabe der Theo-
logie im Zusammenhang ihrer Entfaltung als »Ethische Theologie« dahin, dass
sie auf der einen Seite das Subjekt davor schiitzen muss, im Zusammenhang
der ihm zugeschriebenen Verantwortung fiir das eigene Handeln als Person
infrage gestellt zu werden. Auf der anderen Seite aber gilt es, das Vorgefun-
dene, insbesondere auch das eigene Leben selbst, als Zeichen des Handelns
Gottes in der Geschichte zu deuten. Steht auf der einen Seite die Rekonstruk-
tion der Rechtfertigungslehre, so steht auf der anderen Seite ein Verstandnis

13 RENDTORFF, Ethik, 3. Aufl,, 11.

38



Lebensfiihrung

des »Gegebensein[s] des Lebens«, das sich als Variation der dogmatischen
Rede von der Schopfung prisentiert.

Ethische Theologie griindet Ethik im Gegebensein des Lebens, wie es als Voraus-
setzung menschlichen Handelns den elementaren Wirklichkeitszusammenhang
bildet, in dessen Kontext sich Fragen der menschlichen Lebensfithrung stellen.
Theologische Arbeit an der Ethik setzt ein mit der Rekonstruktion der Frage,
die mit dem Leben selbst gestellt ist und auf die der Mensch eine Antwort schul-
dig ist. Sie hat diese Frage so wahrzunehmen, wie sie den Menschen in seiner
Beziehung zu Gott angeht.**

Zwischen beiden Polen soll der christliche Freiheitsgedanke vermitteln, der auf
der einen Seite die Freiheit gegentiiber der Welt zum Ausdruck bringt, auf der
anderen Seite zugleich das Gegebensein der Freiheit mit dem Gegebensein des
Lebens verkoppelt und damit Moglichkeiten und Begrenzungen menschlicher
Freiheit gleichermafien zum Ausdruck bringt:

Das BewuB3tsein der Freiheit gegeniiber der Welt besteht in der Perspektive der
christlichen Tradition darin, dafl Freiheit dem Menschen gewihrt, gegeben,
zuerkannt wird durch Gott. Die Verbindung des Gegebenseins der Freiheit mit
dem Gegebensein des Lebens fithrt darum an den Ort der primér individuell
zu verantwortenden Lebensfithrung.*

Unverkennbar verschieben sich damit im Ubergang von der ersten zur zwei-
ten Auflage die Akzente. Setzte die erste Auflage noch an, ein theologisches
Wirklichkeitsverstindnis vor dem Hintergrund der Erfahrungen eines funda-
mentalen Wandels zu entwickeln und damit die Aufgabe der Systematischen
Theologie nicht mehr in der Rekonstruktion der doctrina zu erblicken, so geht
es nun darum, das individuelle Handeln aus der gegebenen Freiheit im Gegen-
iiber zu der erfahrenen, und zwar als in letzter Konsequenz als Verwirklichung
des Handelns Gottes gedeuteten, Ordnung auszulegen. Damit tritt zugleich,
wohl auch als Folge einer intensiveren Beschiftigung mit dem Werk Ernst
Troeltschs, der rechtshegelianisierende Zug im Denken Rendtorffs starker
hervor: eine Pragung, die er schon aus Miinster und den dortigen Verbin-
dungen zum Kreis um Joachim Ritter mitgebracht haben diirfte. Dieser neue

14 Ebd., 60; dhnlich, aber durch den Kontext anders eingespielt: RENDTORFF, Ethik, 1. Aufl.,
Bd. 1, 22.

15 DERS., Ethik, 3. Aufl., 13.

39



Reiner Anselm

Akzent wird, das merkt man den Ergénzungen und Seitenbemerkungen der
zweiten Auflage der Ethik deutlich an, getragen von einer deutlichen Skep-
sis gegeniiber denjenigen Formen protestantischen ethischen Engagements,
die den unleugbaren Wandel dazu nutzen, die Legitimitdt des Gegebenen
grundsétzlich infrage zu stellen und aus dem Glauben den Auftrag fiir die
Gestaltung einer neuen Wirklichkeit und die Formung eines neuen Menschen
abzuleiten. Hier stehen die Erfahrungen, die er in den Auseinandersetzungen
um die Friedensethik, das Demokratieverstindnis, die Umweltfrage und die
ethische Signatur der Wirtschaftsordnung als Vorsitzender der Kammer fiir
Offentliche Verantwortung seit 1979 gemacht haben diirfte.

Damit bin ich nun an dem Punkt, an dem die Impulse des Rendtorffschen
Entwurfs fiir die Ethik heute und damit zugleich dessen Starken und Schwé-
chen klarer akzentuiert werden kénnen. Zur Stirke des Entwurfs gehort
zweifelsohne, die Ethik nicht als das Andere der Geschichte zu profilieren,
nicht als einen letztlich von einem gnostischen Denken getragenen utopi-
schen Entwurf, sondern als eine Ethik, die auf dem Vorhandenen aufbaut und
dieses als den Ort der Verwirklichung des Guten versteht. In den gegebenen
Strukturen die Vernunft zu erkennen und allfillige Anpassungen dann vor-
zunehmen, wenn die Gestaltung der Lebensformen der ihr eingeschriebenen
Vernunft nicht entspricht, ist daher der Grundzug des Ethikprogramms, das
Rendtorff prasentiert. Die Haltung, die sich in dieser Art, Ethik zu betreiben
ausdriickt, ist die einer gewissen souverdanen Gelassenheit — und genau diese
dem Programm eingeschriebene Gelassenheit diirfte es auch gewesen sein,
die kirchliche und theologische Kontrahenten Rendtorff nicht nur als Kon-
servativen titulieren lief3, sondern die von ihnen auch als Provokation erlebt
wurde: Wie kann man denn gelassen bleiben, wenn die Welt unterzugehen
droht und nur durch eine neue Ethik gerettet werden kann? An Rendtorff
prallte solcher Alarmismus ab; ja, er sah in ihm nichts anderes als die Hybris
theologischer und religiéser Vernunft, die das Vertrauen an Gottes Fiihrung
in der Geschichte verloren habe.

In der vertrauensvollen Zuversicht, die dieser Zugriff auf die Fragen der
Ethik erzeugen kann, liegt eine unbestreitbare Stirke der Rendtorffschen Ethik,
zumal sie auch davon entlastet ist, die Eckdaten fiir eine »neue Geschichte,
eine »neue Gesellschaft« oder einen »neuen Menschen« umreifien und
begriinden zu miissen. Lebensfithrung bedeutet eben gerade nicht nur den
Kampf des Einzelnen gegen die Méchte des Gegebenen und des Eigenge-
setzlichen - sie ist bei Rendtorff in Aufnahme der Konnotationen aus dem
Programm von Karl-Martin Bolte zugleich aktivisch und passivisch gedacht:
Lebensfithrung bringt zunéchst und theologisch primér die Erfahrung zum
Ausdruck, dass sich der Christ als Geschopf verstehen darf, und zwar genau in

40



Lebensfiihrung

der Weise, wie er sein eigenes Leben hineingestellt sieht in die Gemeinschaft
des Lebens mit andern. Lebensfithrung bedeutet eben nicht nur, das eigene
Leben zu fithren, sondern sie ist untrennbar mit der Gewissheit verbunden,
dass das Leben — und zwar das eigene wie das der Gemeinschaft — von Gott
gefiihrt wird. Diese Fithrung ist aber nicht einfach mit dem Wahrnehmbaren
gegeben; es obliegt der ethischen Vernunft, sie als die Ratio des Gegebenen
herauszuarbeiten. In der doppelten Konnotation, die der Terminus »Leben«
und damit auch die Rede vom »Gegebensein« des Lebens mit sich fithrt — es
kann sowohl das individuelle als auch das iiberindividuelle Leben bedeuteten —
besteht die Aufgabe der ethischen Stellungnahme dann darin, das Vorgegebene
zu rekonstruieren und mit der eigenen Perspektive, mit der Erfahrung der
dem Einzelnen geschenkten Freiheit, in einen Zusammenklang zu bringen.
Denn die Unhintergehbarkeit der Erfahrung, dass eben auch das eigene Leben
theologisch als das gegebene Leben zu verstehen ist, fithrt Rendtorff dazu,
immer wieder emphatisch die Méglichkeit und die Notwendigkeit der eigenen
Stellungnahme zu betonen. Anders als diejenigen theologischen Programme,
die die Legitimitdt des Gewordenen im Namen des Evangeliums bestreiten,
nur um dann die Freiheit des Einzelnen in den Kafig autoritérer, gleichwohl
als unmittelbar dem Evangelium entsprechend getarnter Positionen zuriick-
zubinden, ermoglicht es Rendtorff den Zugriff iiber die Figur des Gegebenen,
eine Form von individueller Freiheit zu begriinden, die zugleich das Vertrauen
in die Fiihrung Gottes und die Motivation zur Weltgestaltung in sich tragt.
Uber dieser Stéirke darf jedoch eine spezifische Schwiche nicht aus dem
Blick geraten. Denn jenseits aller Polemik, die gerade die Vertreter des linken
protestantischen Milieus vorbrachten und die durch Rendtorffs Gelassenheit
eines Analytikers des Gegebenen zusitzlich angestachelt wurde, waren die
Kritiker doch an einem Punkt im Recht: Ungeachtet der immer wieder betonten
Zentralstellung des Freiheitsgedankens im methodischen Grundlegungsteil
gerat Rendtorff in der Durchfithrung seines Programms immer starker in
den Wiirgegriff des Gegebenen. Anders als er es wohl selbst intendierte oder
wahrhaben mochte, gewinnt gerade in den Konkretionen das Gegebene die
Oberhand gegentiber dem zu Gestaltenden. Das zweite Grundelement der
Ethik, das Geben des Lebens, schaflt es nicht, aus dem Schatten des ersten
herauszutreten. In meinen Augen liegt dabei das Problem weniger darin, dass
sich Rendtorff am Gegebenen orientiert. Vielmehr liegt es darin, dass er seinem
eigenen Anspruch, dieses Gegebene gerade auch in seiner Wandlungsdynamik
zum Gegenstand der Beschreibung zu machen, nicht gerecht wird. Anders
gesagt: Die Kritiker hitten ihm gar nicht die Orientierung am Gegebenen zum
Vorwurf machen und dem einen auf einem wackligen Fundament stehenden,
von viel Moralismus getragenen Alternativentwurf entgegenhalten miissen.

41



Reiner Anselm

Es hitte vollstindig gentigt, ihn an den eigenen Anspriichen zu messen. Denn
gerade das gegebene Leben ist ja nichts Statisches, sondern unterliegt einer
Entwicklungsdynamik, die aber bei Rendtorff unterbestimmt bleibt. Gerade
der neu geschriebene Grundlegungsteil der zweiten Auflage bestitigt dabei
indirekt die Kritik, denn hier wird, wie gesagt, der Gedanke des Wandels und
auch der Notwendigkeit, das Christentum vor dem Hintergrund des Wandels
neu zu durchdenken, nahezu vollstindig zuriickgenommen.

Damit aber droht die Ethik entgegen ihrem eigenen, auf ein breites
Verstehen angelegten Anspruch zu einer Ethik der Wenigen zu werden,
zu einem Dokument, das nur einer bestimmten Sichtweise verpflichtet ist.
Mehr noch: Eine solche Ethik lauft Gefahr, die Widerspriichlichkeiten und
harten Konflikte der Lebenswirklichkeit zu negieren, indem sie als durch die
vermeintlich verntnftige, tatsiachlich aber eher durch die zeit- und standort-
gebundene Rekonstruktion auflgsbar dargestellt werden. Eine Ethik, die das
Erbe Rendtorffs weiterfithren méchte, muss daher in meinen Augen an die-
sem Punkt ansetzen, auf die geschilderten Herausforderungen eine Antwort
finden und damit in gewisser Weise an das ankniipfen, was pragend fir
die Uberlegungen zur Grundlegung der Ethik in der ersten Auflage ist und
auch im Hintergrund des Lebensfithrungskonzepts des zweiten Miinchner
soziologischen Sonderforschungsbereichs steht: Es geht um » Arrangements
zwischen Traditionalitdt und Moderne«. Und es miisste auch darum gehen,
nach Formen zu suchen, die es ermdglichen, die Freiheit des Subjekts so zu
stabilisieren, dass diese nicht durch die Orientierung an den vorgefundenen
Bestinden der Lebenswelt infrage gestellt wird. Dass eine entsprechende
Entfaltung der Grundsitze des Christentums im Rahmen einer ethischen
Theologie bedarf, die geeignet ist, den Mehltau der Geschichte abzulegen,
steht auler Frage. In der Tat kreisen die Uberlegungen zur Glaubenslehre, die
Rendtorff in den 1990er-Jahren skizziert hat, um diese Fragestellung — aber
leider ist es zur Entfaltung dieser Skizzen nicht mehr gekommen.

42



Martin Hein

»Zukunft« in theologischer Perspektive
Eine Thesenreihe

»Die Zukunft war frither auch besser.« Dieser Satz von Karl Valentin 16st
stets Heiterkeit aus, auch wenn er im Grunde sehr ernst gemeint ist." Denn
er beschreibt in seinem Kern den Wandel der Zukunftsprognosen und -erwar-
tungen. Die waren, geht man nur wenige Jahrzehnte zuriick, erheblich opti-
mistischer und stark von der Idee des wissenschaftlich-technologischen Fort-
schritts bestimmt. Inzwischen scheinen demgegentiber — ausgeldst durch die
Corona-Pandemie, den nicht mehr zu leugnenden Klimawandel, die Kriege
in der Ukraine und in Gaza sowie andere Krisenphédnomene - apokalyptisch
bestimmte Zukunftsszenarien eine bedeutende Rolle zu spielen. Insofern ist
es ausgesprochen zeitgebunden, tiber Zukunft zu sprechen.

Wenn in diesen Zusammenhang eine theologische Perspektive eingezeichnet
werden soll, ist zunachst zu kldren, worin sie sich von anderen Perspektiven —
etwa einer philosophischen, naturwissenschaftlichen oder auch psychologi-
schen - unterscheidet (1.). Erst danach kann entfaltet werden, was in diesem
Sinn »theologisch« zur Zukunft sagen ist (2.). Die folgenden Ausfithrungen
konzentrieren sich dabei auf einen Gedanken, der in seiner bewusst zugespitz-
ten Form als Diskussionsimpuls verstanden werden soll:

Wir kénnen ohne eine theologische Perspektive nicht sinnvoll von »Zukunft«
reden, weil Zukunft ein im Kern theologischer Begriff ist.

1 Theologisch reden

1.1

Theologisch reden bedeutet, konsequent von Gott und seiner Offenbarung
her zu denken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass es um Denken geht.
Denn bereits das wird der Theologie oft abgesprochen. Aber Theologie ist

1 Wichtige Anregungen verdanke ich dem Gesprich mit Prof.Dr.Dr.h.c. Dietrich Korsch,
Marburg/Kassel.

MARTIN HEIN, »Zukunft< in theologischer Perspektive: Eine Thesenreiheg, in 43
Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 43-52. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306

Martin Hein

Nachdenken - und zwar methodisch kontrolliertes, tiberpriifbares und kon-
sistentes, also einer inneren Logik folgendes Denken.

Auch die Philosophie denkt. Aber sie denkt das Denken konsequent vom
Denken her, sie ist — als moderne Philosophie — ein Gesprach der Vernunft
mit sich selber. Das ist seit Immanuel Kant unhintergehbar.

Auch die Psychologie — um eine weitere, der Theologie scheinbar ver-
wandte Wissenschaft zu nennen — denkt. Aber sie denkt von der »Seele«
(oder einem Aquivalent) her? und von den Erfahrungen des Menschen mit
sich selbst. Die Psychologie ist sozusagen das Selbstgesprach der Seele. Auch
das ist seit Sigmund Freud unhintergehbar, unabhéngig davon, welcher Schul-
richtung man anhéangt.

Die Naturwissenschaften hingegen denken nicht in diesem Sinn: Sie sam-
meln Daten, werten sie aus und formulieren daraus Regeln, Gesetzmafigkeiten
und Wahrscheinlichkeiten, die experimentell an der Erfahrung iiberprift und
so auf ihre Wahrheit hin getestet werden.

Philosophie, Psychologie und Naturwissenschaften bekommen ihre Daten
aus der Vergangenheit. Das ist das Entscheidende, was sie gemeinsam haben,
und was sie von der Theologie unterscheidet.

Die Theologie denkt vom Gesprich mit Gott her, und das heifit von der
radikalen Zukunft her. Sie nimmt konsequent die Perspektive Gottes auf die
Welt ein. Sie ist daher kein Selbstgesprach, sie hat ein klares Auflen und ein
Gegeniiber, das mehr ist als sie selbst und auch mehr als die Summe aller
Sinnesdaten, also mehr als die empirisch erfassbare Welt.

1.2

Wie kann sie diese Perspektive einnehmen? Sie kann das, weil sie in ihrem
Selbstanspruch davon ausgeht, dass ihre Quelle die Offenbarung Gottes ist,
die uns durch Jesus Christus erreicht hat. Das ist bewusst so pointiert for-
muliert, um den Kern der Theologie freizulegen: Die Offenbarung Gottes in
Jesus Christus hat ihren Niederschlag in der Bibel gefunden. Theologie ist
konsequentes Horen auf das in der Bibel zum Ausdruck kommende Wort
Gottes und also Auslegung der Heiligen Schrift auf den Menschen hin, der
sie verstehen will und verstehen soll.

2 In der Psychologie mag umstritten sein, ob ein Begriff der Seele formuliert werden kann.
Die Verbannung der Seele scheint mir allerdings ein Manko mancher psychologischer Schulen
zu sein. Wenn man von einer Einheit des psychologischen Gegenstands oder Themas nicht
absehen will, ist der Begriff Seele oder ein Aquivalent notwendig.

44



»Zukunft«in theologischer Perspektive

Nun kann man sich fragen, wozu braucht es dann Theologie, wenn wir
doch das Wort Gottes haben? Gottes Wort erreicht uns durch die Erfahrungen
von Menschen, die sich in den Uberlieferungen der Bibel wiederfinden. Es gibt
nach biblisch-christlichem Verstandnis keine unmittelbare Offenbarung Gottes
etwa in der Natur oder im Geist des Menschen, die als solche erkennbar ware.
Die Bibel enthdlt Gottes Wort, sie ist es nicht in einem wortlichen Sinn. Und
weil die Bibel Gottes Wort als Menschenwort ist, muss sie ausgelegt werden,
damit heutige Menschen nachvollziehen kénnen, was damalige Menschen
erfahren haben und was diese Erfahrung fiir uns bedeuten konnte.

Damit ist auch die Theologie der Vergangenheit verpflichtet — und darin
ist sie Wissenschaft wie alle anderen Wissenschaften. Aber eben nicht nur!
Denn das Wort Gottes sagt etwas iiber die Zukunft aus. Sie ist der eigentliche
Gegenstand der Theologie.

13

Zukunft ist ein Phdnomen der Zeit. Und zwar ist sie der uns Menschen am
meisten entzogene Aspekt der Zeit.

Die Vergangenbheit ist erinnerbar: So haben wir auf sie Zugriff - wenn auch
durch einen Schleier der Distanz. Die Gegenwart ist erlebbar, sie ist das Jetzt
und steht allen offen, wenn auch hochst fliichtig. Was eben noch Gegenwart
war, wird schon Vergangenheit.

Die Zukunft aber kann nur erwartet und allenfalls prognostiziert werden.
Wir kennen sie nicht. Sie ist keine mégliche Erfahrung, die wir gehabt haben.
Als Erwartung stellt uns die Zukunft die Frage: Was mag wohl kommen? Als
Hoftnung stellt sie die Frage: Kommt tiberhaupt noch etwas Gutes?

Die Erwartung also fragt danach, ob wir iiberhaupt eine Zukunft haben,
die Hoffnung fragt, ob es eine gute Zukunft sein wird. Beide Fragen versucht
die Theologie zu beantworten. Die Erwartung und die Hoffnung der Theo-
logie als >Denken des Glaubens« lautet: Gott kommt — und er kommt als das
Gute schlechthin. Damit ist etwas liber Gott gesagt, was wir uns nicht selbst
aus eigener Erkenntnis sagen konnen, weil uns die Zukunft als Erfahrung
entzogen ist.

So kann man weiter zuspitzen: Gott kommt aus der Zukunft, weil er der
Herr der Zeit und mithin das ist, was wir ewig nennen. Wollen wir also ver-
stehen, was »Zukunft« theologisch ist, miissen wir von der Zeit reden.

45



Martin Hein

1.4

Was ist Zeit? Augustin hat sich dariiber als erster christlicher Theologe aus-
fiuhrlich Gedanken gemacht hat. Er sagt: »Wenn mich niemand danach fragt,
weif} ich es; will ich einem Fragenden es erklaren, weif3 ich es nicht.«?

Warum gilt dieser Satz? Weil Zeit fliichtig ist, oder genauer gesagt, weil
sie transparent ist. Wir nehmen sie nicht wahr, wie wir das Fenster nicht
wahrnehmen, durch das wir schauen, oder unser Bewusstsein nicht wahr-
nehmen, wenn wir alltdglich denken. Diese Grenze kénnen wir auch mittels
der Theologie nicht iiberschreiten, weil wir nicht auflerhalb der Zeit stehen.

Doch eines kann die Theologie sehr deutlich sagen: Zeit ist geschaffen.
Sie hat einen Anfang und ein Ende. Die Zeit vergeht, und sie ist vergénglich.
Damit stimmen theologische Einsichten auf bemerkenswerte Weise mit der
modernen Physik tiberein. Der alte biblische Mythos von der Schépfung als
einem ersten Moment der Zeit spiegelt sich in der Annahme eines Urknalls,
die auch davon ausgeht, dass erst mit ihm die Zeit als messbares Phdnomen
in Erscheinung getreten ist. Denn die Zeit ist verbunden mit Bewegung. Und
Bewegung ist erst moglich, wenn es etwas gibt.

Das soll und kann nicht als Wahrheitsbeweis fiir biblische Aussagen ver-
standen werden — was naiv ware! —, sondern als Hinweis darauf, dass theo-
logisches Denken in der Tiefe nicht im Widerspruch zu Wissenschaft und
Forschung stehen muss.

So kann die moderne Physik eine »kurze Geschichte der Zeit« erzahlen —
um den Titel des 1988 erschienenen Buches von Stephen W. Hawking, einem
ihrer prominentesten Vertreter, aufzunehmen: * Auch die Zeit wird eines Tages
authoren. Paradox formuliert: Es wird eine Zeit geben, in der es keine Zeit
mehr gibt. Darin sind sich Theologie und Naturwissenschaften einig.

Aber die Physik spricht vom Ende der Zeit als vollkommenem Stillstand,
der ein Ergebnis der Entropie ist, also des unaufhaltsamen Prozesses der
Umwandlung aller Materie in Energie, der sogenannte »Warmetod« des Welt-
alls.’ Die Entstehung des Universums erklart sie als einen Zufall, der — einmal

3 AURELIUS AUGUSTINUS, »Was ist Zeit?«, in Confessiones XI/Bekenntnisse 11, Lateinisch-
Deutsch, eingel., Gibers. und mit Anmerkungen versehen von Norbert Fischer, 2., iberarbeitete
Aufl.,, Hamburg 2009: 14.

4 STEPHEN W. HAWKING, Eine kurze Geschichte der Zeit: Die Suche nach der Urkraft des Uni-
versums, Reinbek bei Hamburg 1988.

5 Ob diese Ausdehnung sich moglicherweise umkehrt und eine Riickkehr zum Anfang des
Universums einleitet, kann dahingestellt bleiben. Kosmologische Theorien sind sich hier der-
zeit uneins.

46



»Zukunft«in theologischer Perspektive

eingefangen - einen notwendigen Prozess in Gang bringt, der auf diesen
Warmetod zulauft.

Damit aber zeigt sich, dass die Zeit ihrem naturwissenschaftlichen Begriff
nach kein Potenzial in sich birgt. Sie lauft auf den Tod sowohl des Indivi-
duums als auch des Universums hinaus. Der energetische Prozess enthélt
keine Kreativitat.

Die Theologie denkt das genau umgekehrt. Der universale Prozess, das
Voranschreiten der Zeit, enthilt kreatives Potenzial, weil es der Prozess
Gottes mit dem Universum ist. Genau das ist gemeint, wenn wir vom ewigen
Leben reden. Damit ist nicht die einfache Verldngerung des zeitlichen Lebens
gemeint; es geht gerade nicht um Unendlichkeit und Unsterblichkeit. Das
sind keine christlich-theologischen Begriffe, sondern philosophische Abstrak-
tionen. Vielmehr geht es um den Ubergang in das Leben, das Gott lebt: Jen-
seits der Zeit und doch zugleich in ihr. Am Ende stehen weder der Warmetod
noch die kosmologische Wiederkehr aller Dinge, sondern die neue Schopfung
in Jesus Christus. An diese biblische Dimension kniipft theologisches Reden
an.

2 Zukunft

2.1

Damit zeigt sich, dass die christliche Rede von der Zukunft nicht einfach eine
abstrakte Spekulation ist. Sie erzahlt eine konkrete Geschichte, wenn sie von
der Zukunft redet: Die Geschichte Jesu Christi. In ihm ist nach christlicher
Uberzeugung Gott in die Zeit eingegangen, und zwar schon in dem Moment,
in dem er sie schuf. Denn weil Gott Geist ist, schuf er mit der Zeit auch die
Einheit von Geist und Zeit, das also, was wir Geschichte nennen. Er brachte
eine Entwicklung in Gang, die von Anfang an darauf angelegt war, dass Gott
sie mit seinen Geschopfen lebt.

Wenn wir von Gott reden, dann erzidhlen wir. Darum beginnt die Bibel mit
einer Erzahlung, und sie erzihlt bis zum Schluss. Diese ungeheure Erzéhlung
lauft auf ein Ziel hin. Um dieses Ziel beschreiben zu konnen, miussen wir
Metaphern und Bilder verwenden, weil es in der Zukunft liegt, fiir die wir
keine Begriffe haben.

Solche Bilder etwa sind das Paradies als Ort erfiillten Lebens, der Himmel
als Ort der erlosten Gemeinschaft mit Gott, das Reich Gottes als Ort der gelebten
Gerechtigkeit. Ganz vorsichtig, unter Verzicht auf allzu konkrete und naive

47



Martin Hein

Bilder, spricht Paulus von der »Verwandlung« am Ende der Zeit oder von
einer neuen »Schopfung«. °

Anlass dazu ist die Erfahrung der Auferstehung Jesu Christi. Sie ist der
Beginn einer neuen Zukunft, die nicht auf den Tod, sondern auf das ewige
Leben hinauslauft. Am Anfang aller Theologie stehen also ein Glaubens-
satz und eine tiefgreifende menschliche Erfahrung, die als Ostergeschehen
in unser kollektives Gedéachtnis eingegangen ist und den Ursprung des
christlichen Glaubens darstellt. Sie hat das Verstdndnis unserer gesamten
Kultur von der Zukunft geprégt, selbst wenn unsere Kultur das immer mehr
vergisst.

Weil sie von der inkommensurablen Erfahrung von Ostern herkommt,
unterscheidet sich die theologische Rede von der Zukunft von allen anderen
Diskursen tiber die Zukunft: Sie besitzt eine klare Erwartung und eine klare
Hoffnung. Theologie denkt nicht auf die Zukunft hin, sie denkt von der
Zukunft her.

Die Naturwissenschaften erkennen in den physikalischen und evolutio-
néren Prozessen kein Ziel, sondern nur Ursachen, die in der Vergangenheit
liegen. Aus diesen Daten werden Prognosen fiir die Zukunft erhoben — aber
das sind Weiterrechnungen, Extrapolationen, Wahrscheinlichkeiten. Auch
die Abldufe der Evolution kénnen sich den Gesetzen der Physik nicht ent-
ziehen.

Es gibt fiir die Naturwissenschaften wie fiir die theoretische Philosophie
keine Ursachen, die aus der Zukunft heraus wirken. Denn es ist eine Grund-
einsicht der Moderne, dass sie nur in Ursache-Wirkung-Zusammenhangen
denkt und also immer von der Vergangenheit her. Unbestritten hat das eine
ungeheure Tiefe und Weite der Erkenntnis freigesetzt.

Doch schon an eher alltaglichen Beispielen wie der Wettervorhersage
oder der diagnostischen Prognose im Rahmen arztlichen Handelns kann man
sofort verstehen, wo die Grenze liegt. Hier sind nur unpersénliche Gesetze
am Werk, die keinen Raum fiir Kreativitat lassen. Sie fangen zwar den Zufall
ein, aber der ist eben unberechenbar — wobei es durchaus die Meinung gibt,
dass es nur eine Frage der Komplexitit der Berechnung ist, auch den Zufall
als aus vergangenen Ereignissen heraus generiert zu verstehen. Das halte ich
allerdings fiir unwahrscheinlich: Denn dann gébe es keine Freiheit!

6 Vgl 1 Kor 15,51 und Rom 8,18-23, jeweils wie auch das Folgende zitiert nach der Luther-
Ubersetzung von 2017.

48



»Zukunft«in theologischer Perspektive

2.2

Die einzige Art und Weise, dass Ziele aus der Zukunft unser Handeln bestim-
men, gibt es im Bereich des Willens. Denn der Wille ist das Vermégen, Ziele
zu setzen, mithin also das Vermdégen, aus der Zukunft heraus zu denken.
Diese Einsicht enthalt freilich ein unabgegoltenes Problem. Denn die Willens-
bestimmung, die sich auf die Herstellung eines kiinftigen Zustands ausrichtet,
hat dessen Erzeugung nicht zweifelsfrei in der Hand. Das Gute, das gewollt
wird, bleibt — aus Griinden der inneren moralischen Unzuverldssigkeit und
infolge von dufleren unvorhersehbaren Umstanden - einer unverfiigbaren
Zukunft des Gelingens vorbehalten.

Fur den Glauben wirkt in der Zeit Gottes Wille, indem er der Zeit eine
Richtung gibt, und zwar auf sich hin. Die Zukunft ist fir die Erwartung
und die Hoffnung des Glaubens der Moment, an dem Gott und Mensch sich
begegnen.

Da die Erfahrung des Glaubens davon ausgeht, dass diese Begegnung in
Jesus Christus und zuvor schon in der Offenbarung seines Gesetzes und den
Worten der Propheten stattgefunden hat, ragt die Zukunft sozusagen aktiv
bestimmend in die Gegenwart hinein. Alte und neue Schopfung tiberlagern
sich. »Die Zukunft hat schon begonnen« — dieser Buchtitel von Robert Jungk
aus dem Jahr 1952 lasst sich in den hier gemeinten Zusammenhang iiber-
tragen. ’

Weil Gott es ist, der der Zukunft diese Richtung gegeben hat, nennen wir
das Ziel der Schopfung Vollendung, und darin zeigt sich, dass das Ende der
Schopfung nicht ihr Authéren bedeutet, sondern gerade ihre vollstindige
Verwirklichung.

Zugleich bedeutet das: Der Lauf der Geschichte ist nicht determiniert und
bis ins Detail vorgegeben. Dieser Satz ist fiir das Verstdndnis christlicher
Anthropologie fundamental. Denn er beschreibt den Raum der Freiheit, den
wir haben, und damit unsere Wiirde als entscheidungsfahige Wesen. Wir
haben einen eigenen, in Bezug auf die Welt freien Willen. Ihn aber verdan-
ken wir Gott, denn wir kénnen unseren Willen nicht selbst zum Gegenstand
unseres Wollens machen.

7 ROBERT JUNGK, Die Zukunft hat schon begonnen: Amerikas Allmacht und Ohnmacht,
1. Aufl,, Stuttgart und Hamburg 1952.

49



Martin Hein

2.3

Reden wir von Gott und der Zukunft, dann reden wir von Liebe, Verséhnung
und Erlésung. Wir reden von der Lust am gemeinsamen Sein und Dasein.
Das ist eine schmerzliche Rede, weil sie zu unserer alltidglichen Erfahrung im
Gegensatz steht. Doch iiber die Liebe und die Lust am Leben bekommen wir
die Ewigkeit in Sicht.

Ausgerechnet Friedrich Nietzsche formuliert das in Also sprach Zarathustra
treffend, wenn es in seinem Trunknen Lied am Ende heif3t:

Weh spricht: Vergeh!
Doch alle Lust will Ewigkeit —,
will tiefe, tiefe Ewigkeit!®

Das ist es, was der christliche Glaube unter Berufung auf die Erfahrung mit Jesus
Christus von der Zukunft erwartet und erhofft: Dass es eine Zukunft gibt und
dass es eine gute Zukunft sein wird. Indem er das glaubt, antizipiert er diese
Zukunft. Sie hat tatsachlich begonnen! Gott hat der Geschichte eine Richtung auf
die Liebe hin gegeben und will diese Liebe durch uns Menschen in die Geschichte
bringen, durch alle Schrecknisse und Bedringnisse der Geschichte hindurch.

Und umgekehrt: Weil sich Gott aus hingebungsvoller Liebe auf seine Schop-
fung eingelassen hat, erlebt er selbst das Vergehen der Zeit und die Vergéang-
lichkeit. Dafiir steht das Kreuz Jesu Christi: Es steht fiir die alte Welt, die am
Vergehen ist und der die letzte Wirklichkeit abgesprochen wird.

So wird es moglich, am Grab, das das Ende jeder irdischen Zukunft ist, ja
auch angesichts des moglichen Geschicks des Universums, hoffnungsvoll zu
reden und am Ende Gott als Herrn des Lebens zu bekennen.

Gott hat eine Geschichte, die er mit uns teilt, damit wir seine Geschichte mit
ihm teilen. Am Ende der Zeiten werden wir einander erkennen: Die Zukunft
wird die Zukunft der Wahrheit sein, und das wird ein schmerzlicher Moment
werden, weil hier auch Schuld, Versagen und Liige zum Vorschein kommen.

Darum ist die Vorstellung des Gerichts unerlésslich. Aber nicht als Moment
der Aburteilung und Verdammnis, sondern als Moment der Gnade und der
Versohnung. Hier hat sich das Christentum selbst oft verfehlt, wenn es Angst
und Schrecken verbreitete statt Trost und Ermutigung.

8 FRIEDRICH NIETZSCHE, »Das trunkne Lied«, in DERS., Also sprach Zarathustra: Ein Buch
fiir Alle und Keinen, 4. Teil, bearb. und eingerichtet von Michael Holzinger, Edition Holzinger,
Berlin 2013: 229-235, 235.

50



»Zukunft«in theologischer Perspektive

Merklich vollzieht sich hier ein Ubergang vom Denken in die Sprache der
Verkiindigung. Das ist auch die Dynamik der Theologie. Eine Theologie, die
das, was sie erkannt und verstanden hat, nicht vermittelt, hat sich selbst nicht
richtig verstanden.

2.4

Am Ende also steht die Einsicht: Von Zukunft theologisch reden heif3t, Gott
verkiindigen als den, der auf uns zukommt. Am Ende stehen wieder einfache
Sétze wie die folgenden: »Himmel und Erde werden vergehen; meine Worte
aber werden nicht vergehen.«® Oder: »Und ich sah einen neuen Himmel und
eine neue Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde sind vergangen. [...]
Und der auf dem Thron safi, sprach: Siehe, ich mache alles neu!«*°

Das ist Zukunft theologisch. Wir kénnen in der Theologie anderes sagen als
Philosophie, Naturwissenschaften oder Psychologie, wenn wir tiber Zukunft
reden, ohne deren Zugang zur Welt in irgendeiner Weise zu bestreiten.

Sie schauen anders auf die Welt: Philosophie, Naturwissenschaften und
Psychologie stehen - bildlich gesprochen — mit dem Riicken zur Zukunft, weil
sie ihre Daten aus der Vergangenheit erhalten und die Zukunft nur schematisch
errechnen konnen. Dabei kommen sie tiber den Tod nicht hinaus oder enden
in einer statischen Ewigkeit ohne Veranderung und Leben.

Der biblisch-christliche Glaube steht seinem Selbstverstindnis nach mit
dem Gesicht zur Zukunft: Er hort, was in der Vergangenheit gesagt wurde,
damit sich ihm die Zukunft erschliefit. Wer hier Widerspriiche sieht, hat eine
von beiden Seiten nicht recht verstanden.

Es mag durchaus sein, dass sowohl die Theologie als auch die anderen
Wissenschaften sich selbst nicht recht verstehen. Sowohl eine Theologie als
auch jede andere Wissenschaft, die in Dogmatismus und Fundamentalismus
erstarrt, werden niemals kraftvoll von der Zukunft reden, weil sie der Freiheit
und damit der Liebe keinen Raum lassen.

Welchem Versténdnis von Zukunft man folgen will, ist eine personliche
Entscheidung, die freilich Einfluss darauf hat, wie man das Leben versteht.
Wem es aber gelingt zu erkennen, wie die Sicht der Wissenschaft und das
Erleben des Glaubens einander ergénzen, ja, wie das eine ohne das andere
geradezu sinnlos wird, lebt und denkt aus der Fille des Menschlichen.

9 Mt 24,35.
10 Oftb 21,1.5.

51



Martin Hein

Diesen Anspruch erhebt die Theologie. Vielleicht hat sie es im vergangenen
Jahrhundert zu wenig getan, zu leise oder zu verdngstigt angesichts der unge-
heuren Entfesselung des Bosen, das wir erlebt haben und erleben. Vielleicht
hat sie es auf falsche Weise getan und allzu leichtfertig dem Zukunftsbegrift
von Philosophie, Naturwissenschaften und Psychologie den Boden iiberlassen.

Alltaglich hoffen und erwarten wir, dass die Zukunft mehr ist als die
Summe berechenbarer Ereignisse. Deshalb ist die theologische Perspektive
notwendig und lebensdienlich. Und darum kénnen wir sinnvoll von »Zukunft«
nur aus dieser Perspektive heraus reden. Denn »Zukunft« ist ein im Kern
theologischer Begriff.

52



Eberhard Schmidt-Assmann

Hat Dogmatik eine Zukunft?

Mit dem Thema »Dogmatik« ist ein Begriff aufgerufen, der der Theologie
ebenso wie der Rechtswissenschaft vertraut ist. Die Ubereinstimmung ist
nicht zufllig: Beide Disziplinen haben es mit dem Verstehen von Texten zu
tun, die Autoritit beanspruchen. Beide wollen dieses Verstehen als Vorgang
und Ergebnis einsehbar gestalten, systematisch ausformen und kontrolliert
vermitteln.’ Dazu bedarf es zwischen Primértexten und Praxisvollziigen einer
Zwischenschicht von Instituten und Verfahrensweisen, die auf Konsistenz und
Transparenz angelegt sind und damit auf Rationalitit und Uberpriifbarkeit
zielen.

Dass auf diesem Felde ein anregender Austausch zwischen den Disziplinen
stattfinden kann, haben Klaus Tanner und ich in einem Gespréachskreis erfah-
ren, zu dem sich Mitglieder der theologischen und der juristischen Fakultét in
Heidelberg vor einiger Zeit zusammengefunden hatten. Die dabei gewonnene
Grunderkenntnis lautet:

»  Vorsicht vor vorschneller Beobachtung »paralleler« oder »analoger« Ent-
wicklungen!

+ Interdisziplinidres Arbeiten verlangt zunédchst einmal, dass die beteiligten
Facher jeweils fiir sich in ihren Strukturen prasentiert werden.

« Vergleichbare Fragestellungen, Denkansitze oder Grundannahmen und
andere Ahnlichkeiten lassen sich allenfalls am Ende interdiszipliniren
Bemiihens ausmachen.

Strukturen werden oft an Spannungen deutlich. Mit diesem Ziel will ich im
Folgenden drei aktuelle Diskurse vorstellen,” die Spannungen zwischen unter-
schiedlichen Ausrichtungen von Rechtsdogmatik aufzeigen und sich als Aus-
druck gebotener Selbstreflexion interpretieren lassen.

1 Zum Verhiltnis der rechtswissenschaftlichen zur theologischen Dogmatik aus jiingerer
Zeit PHILIPP SAHM, Elemente der Dogmatik, Weilerswist 2019, bes. 48 ff.

2 Vgl. sAHM, Elemente, 34 ff.; PATRICK HILBERT, Systemdenken in Verwaltungsrecht und Verwal-
tungsrechtswissenschaft, Tibingen 2015, bes. 223 ff.; sowie die Beitrige in: Was weif$ Dogmatik?
Was leistet und wie steuert die Dogmatik des Offentlichen Rechts?, hg. von Gregor Kirchhof, Stefan
Magen und Karsten Schneider, Tiibingen 2021.

EBERHARD SCHMIDT-ASSMANN, »Hat Dogmatik eine Zukunft?«, in Reflexionsvertrauen - 53
Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein

und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 53-59.
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23307


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23307

Eberhard Schmidt-Assmann

Der erste der Diskurse betrifft die Akteure, der zweite die Arbeitsweise
und der dritte die Funktionen von Dogmatik. Dogmatik prisentiert sich so in
dreifacher Gestalt, namlich als Disziplin, als Methode und als Produkt dieser
Methode.?

1 Der Akteurs-Diskurs: Dogmatik zwischen Wissenschaft und Praxis

Rechtsdogmatik gilt als eine »Gemeinschaftsleistung« oder (wie es auch heifit)
als »gemeinsamer Kommunikationsraum« von Wissenschaft und Praxis.* Sie
ist also nicht nur eine Sache der Universitaten, sondern auch eine Sache der
Rechtsanwender, vor allem der Gerichte. Beide Seiten erbringen allerdings
durchaus unterschiedliche Beitrége — die Gerichte die konkreten fallbezogenen
Aussagen, die Wissenschaft eher das Aufzeigen systematischer Zusammen-
hange und langerfristiger Entwicklungslinien. Wichtig ist, dass beide aufei-
nander bezogen arbeiten und dazu auch eine gemeinsame Sprache finden.”

(a) Gegen dieses »Gemeinschaftsparadigma« hatte schon Hans Kelsen
Einwénde erhoben, die von Oliver Lepsius jetzt zum Vorwurf doppelter »Selbst-
ermichtigung« gesteigert worden sind:* Dogmatik diene nidmlich den Gerich-
ten dazu, sich mit dem Riickgriff auf Argumente der Wissenschaft fiir ihre
Urteile einen Reputationsgewinn zu verschaffen, wihrend die Wissenschaft
durch die Nutzung ihrer dogmatischen Konstruktionen bei der gerichtlichen
Urteilsfindung Einfluss auf staatliche Entscheidungen usurpiere, die in einer
Demokratie nur von den dazu legitimierten Staatsgewalten (Parlamenten,
Exekutiven, Gerichten) getroffen werden dirften.

3 Vgl. ALEXANDER STARK, Interdisziplinaritdt der Rechtsdogmatik, Tiibingen 2020, 76 ff.

4 Nachweise bei WOLFGANG KAHL, Wissenschaft, Praxis und Dogmatik im Verwaltungsrecht,
Tibingen 2020, 16 ff.; EBERHARD SCHMIDT-ASSMANN, Verwaltungsrechtliche Dogmatik in der
Entwicklung: Eine Zwischenbilanz zu Bestand, Reform und kiinftigen Aufgaben, Tiibingen 2023,
1ff.

5 Literarischer Ausdruck dieser »Gemeinschaftsleistung« sind die im Rechtsleben beliebten
Kommentare, in denen Wissenschaftler und Praktiker die EU-Vertrige, das Grundgesetz, das
Strafgesetzbuch, das BGB und viele andere praxisrelevanten Gesetze, der Reihenfolge der §§
entsprechend, sozusagen »Wort fiir Wort« erldutern. Vgl. dazu nur DAVID KASTLE-LAMPARTER,
Die Welt der Kommentare, Tiibingen 2016.

6 OLIVER LEPSIUS, »Kritik der Dogmatik«, in Was weif8 Dogmatik? Was leistet und wie steuert
die Dogmatik des Offentlichen Rechts?, hg. von Gregor Kirchhof, Stefan Magen und Karsten
Schneider, Tiibingen 2021: 391F,, bes. 43-45; weitere Nachweise bei KAHL, Wissenschaft, 1281.

54



Hat Dogmatik eine Zukunft?

Die Kritik betont mit dem Blick auf die Akteure von Dogmatik zutref-
fend Machtfragen. Dogmatik ist kein interessen-neutrales Geschift.” Es geht
nicht nur darum, die fest vorgegebene Bedeutung eines Primartextes mittels
dogmatischer Werkzeuge gleichsam in mathematischer Exaktheit ans Licht
zu heben. Mit Horst Dreier gesprochen: »Schon wegen der unentrinnbaren
Offenheit und Unbestimmtheit des sprachlichen Ausdrucks« stehen bei jeder
Gesetzesauslegung Alternativen zur Verfiigung, die dem Interpreten Spiel-
rdume eigenen Gutdiinkens er6ffnen.® Mit ihren dogmatischen Konstruktionen
kann die Rechtswissenschaft die Entscheidungsfindung der Gerichte und der
anderen demokratischen Amtstrager also durchaus vorpragen, indem sie
Argumentationsmuster entwickelt und den Kreis der plausibel erscheinenden
Rechtsgriinde absteckt.

Freilich bleiben dogmatische Figuren Vorschldge. Ob sie akzeptiert werden
und in die Rechtsfindung der Gerichte eingehen, entscheiden allein Letztere.
Bei dieser Distanz muss es bewenden. Sie ist notwendig, aber auch ausrei-
chend, um die Machtfrage der Dogmatik vertretbar zu l6sen. Mehr an Absti-
nenz gegeniiber dogmatischen Beitragen kann der Rechtswissenschaft nicht
abverlangt werden. Rechtsanwendung ist in der Demokratie auf Kommuni-
kation angelegt. Dazu gehort auch der Austausch der Argumente zwischen
wissenschaftlicher Dogmatik und Praxis. Die selbstverstindliche Pflicht der
Gerichte zur Begriindung ihrer Urteile unterstreicht das. Hier wird etwas
von dem Kontrollpotential deutlich, das Dogmatik bietet und das auf eine
akademische Spiegelung angewiesen ist.

(b) So ist das, was manche heute befiirchten, auch nicht ein zu grofler,
sondern eher ein zu geringer Einfluss der Wissenschaft auf die Praxis. Nach
der von Wolfgang Kahl sogenannten » Zwei-Welten-These« reden Wissenschaft
und Praxis zunehmend aneinander vorbei.” Anzeichen einer solchen »Entfrem-
dung« werden etwa darin gesehen, dass gerichtliche Urteile nur (noch) selten
auf wissenschaftliche Publikationen Bezug nehmen. Das Bundesverfassungs-
gericht bildet hier eine Ausnahme; es zitiert juristische Literatur haufig. Bei
den meisten anderen Gerichten ist das aber deutlich anders. Befragt, inwieweit

7 Dazunur aus jiingster Zeit GUNNAR F. SCHUPPERT, »Rechtsdogmatik als herrschaftsaffines
Wissensregime«, in Konsistenz und Dogmatik des Rechts: Geddchtnisschrift fiir Michael Sachs,
hg. von Christian Coelln u.a., Miinchen 2024: 79-96.

8 HORST DREIER, »Rechtswissenschaft als Wissenschaft: Zehn Thesen«, in Rechtswissen-
schaft als Beruf, hg. von DEMs., Tiibingen 2018: 1-66, 51.

9 Zum Folgenden KAHL, Wissenschaft, 23 ft.

55



Eberhard Schmidt-Assmann

sie Fachzeitschriften oder sogar Monographien bei ihrer praktischen Arbeit
heranziehen, antworten Richter regelméflig ablehnend.*

Dieser Befund mag professorale Eitelkeiten verletzen; aber ein Verlust des
gemeinsamen Kommunikationsformats »Dogmatik« ist damit keineswegs
indiziert. Die Austauschvorgiange zwischen Wissenschaft und Praxis vollzie-
hen sich namlich selten direkt, indem eine fertige dogmatische Figur in eine
gerichtliche Entscheidung tibernommen und als solche ausgewiesen wird.
In der Regel geht es um mehrfach vermittelte, indirekte AnstoSwirkungen,
die sich in Netzwerken entfalten. Hierzu gehoren etwa die schon genannten
gemeinsamen Kommentare, Tagungen, Fortbildungsveranstaltungen und iiber-
haupt eine Pragung durch eine gemeinsame Ausbildung, wie sie durch das
Universitdtsstudium und zwei juristische Staatsexamen sichergestellt wird.
Dogmatik setzt eine die Akteure verbindende Infrastruktur voraus, tiber die
die Beitrige wissenschaftlicher Dogmatik in die Praxis »einsickern«.

Jedenfalls bietet die » Zwei-Welten-These« so wenig wie die gegenldufige
»Selbsterméchtigungs-These« Anlass, die Rechtsdogmatik zu verabschieden.
Aber beide lassen sich als Ansitze nutzen, um das Verhaltnis von Wissenschaft
und Praxis auf dem Felde der Dogmatik immer wieder zu tiberdenken und
gegebenenfalls neu auszutarieren.

2 Der Methoden-Diskurs: Dogmatik zwischen »Exklusivitats-These«
und Interdisziplinaritat?

Der zweite Diskurs betrifft Methodenfragen, genauer: die Frage, welche Argu-
mente bei der Begriindung dogmatischer Aussagen verwendet werden diirfen.*

Etwas zugespitzt formuliert, sind nach der Exklusivitéts-These Rechtsnor-
men streng nach der sogenannte »Juristischen Methode« zu definieren und
fuhren im Anwendungsfall mittels eines logischen Subsumtionsschlusses zu
einer eindeutigen Entscheidung dariiber, was rechtméflig oder rechtswidrig
ist. Insofern diese sog. »Theorie der einen richtigen Entscheidung« (in der
Tradition eines positivistischen Wissenschaftsverstdndnisses) mit scharfen
Distinktionen arbeitet und zu eindeutigen Ergebnissen zu fithren verspricht,
hat sie auch heute durchaus ihre Anhéanger. Der Riickgriff auf Erkenntnisse

10 Vgl. die Angaben bei PAUL HUTHER, Wissenschaft und Praxis im Verwaltungsrecht (1949—
2020), Tubingen 2023, 3591f.

11 Umfassend STARK, Interdisziplinaritdt, 313ff.: »Exklusivitatsthese« versus »Gegenlaufig-
keitsthese«; ferner KAHL, Wissenschaft, 1121f.

56



Hat Dogmatik eine Zukunft?

anderer Wissenschaften bei der Entwicklung dogmatischer Rechtsinstitute ist
danach unerlaubt, weil er »das Proprium der Rechtswissenschaft« gefihrde."

Die Gegenposition betont die Offenheit des Rechts gegeniiber den Ein-
fliisssen anderer Wissenschaften. Dass sich die juristische Welt nicht herme-
tisch gegen die Auflenwelt abschotten lasst, ist oben bereits mit dem Zitat
zur Interpretationsoffenheit von Rechtsbegriffen angedeutet worden und im
Grundsatz weitgehend anerkannt.

Freilich ist der juristische Kontext fiir extra-juridische Erkenntnisse nicht
unbegrenzt aufnahmeféhig und aufnahmebereit. Dieses Caveat wird oft zu
wenig beachtet, wenn tiber weitgefasste Begriffe (»Menschenwiirde«, »Rechts-
staat«, »Demokratie«) diskutiert wird. Nicht alles, was gut, schon oder sonst
wiinschenswert ist, fallt damit auch unter den juristischen Gehalt eines Rechts-
begriffs. Rechtsnormen ziehen Grenzen und sollen zu klaren Urteilen dariiber
fihren, ob etwas »rechtméflig« oder »rechtswidrig« ist. Der juristische Argu-
mentationshaushalt kann folglich nicht beliebig erweitert werden, sondern
muss auf Griinde beschréankt bleiben, die in den einschlagigen Rechtsgrund-
lagen eine normative Verankerung finden. Inwieweit solche »Andockstellen«
(Stark) bestehen, kann nur fir das jeweils entscheidungserhebliche Normen-
gefiige und fur jede der in Betracht kommenden Wissenschaften eigenstindig
beantwortet werden."?

Das ist ein methodisch anspruchsvolles Programm, das der Interdisziplina-
ritat rechtsdogmatischen Arbeitens zwar nicht per se entgegensteht, aber doch
hohe Hiirden setzt, also — um eine Formel von Klaus Tanner aufzugreifen -
»weder Beliebigkeit noch Letztbegrindung« gestattet.’ Insgesamt jedoch
hindert das Recht eine gegeniiber extra-juridischen Erkenntnissen anderer
Wissenschaften offene Dogmatik nicht; es verlangt sie sogar.

3 Der Funktions-Diskurs: Dogmatik zwischen Statik und Dynamik

Dogmatik wird im landldufigen Sprachgebrauch oft mit Erstarrung und
Geschlossenheit assoziiert und ist deshalb in einer Gesellschaft, die auf

12 Was dieses »Proprium« im Detail ausmacht, ist allerdings streitig; vgl. dazu nur die Bei-
triage in: Das Proprium der Rechtswissenschaft, hg. von Christoph Engel und Wolfgang Schon,
Tibingen 2007.

13 Anschaulich CHRISTOPH MOLLERS, »Methoden«, in Grundlagen des Verwaltungsrechts, hg.
von Andreas Vof3kuhle, Martin Eifert und Christoph Méllers, Bd. 1, 3. Aufl., Miinchen 2022: § 2
Randnummern 44 ff.

14 KLAUS TANNER, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Kéln 1993, 228.

57



Eberhard Schmidt-Assmann

Offenheit setzt, negativ konnotiert. Den Begriff zu meiden besteht trotzdem
kein Anlass; denn man muss nicht auf jede vermeintliche Empfindlichkeit der
medialen Welt reagieren. Zu Recht haben die allermeisten Juristen daher auch
nichts dagegen einzuwenden, wenn ihre Arbeit als »dogmatisch« bezeichnet
wird — nicht selten allerdings ohne sich hinreichend Rechenschaft dariiber zu
geben, was das eigentlich heift.

Jedenfalls ist mit einem Bekenntnis zum Begriff der Dogmatik das Pro-
blem, welche Funktionen sie denn fiir das Recht einer Gesellschaft erfillen
soll, nicht erledigt.

Ein erster Zugang lasst sich so formulieren: Recht will Verhalten stabilisie-
ren. Rechtssicherheit, Vertrauensschutz, Verlasslichkeit und Uberschaubarkeit
sind daher positive Werte. Sie werden gewahrleistet, wenn sich Gerichte und
Verwaltungen bei der Rechtsanwendung an die iiberkommenen dogmatischen
Regeln halten. Solche Routinen sind Garanten auch fiir einen gleichméfligen
Gesetzesvollzug. Das alles legt ein auf Statik ausgerichtetes Verstdndnis von
Dogmatik nahe. Statik unterstiitzt die Orientierungs- und Kontrollfunktionen,
die die Dogmatik fiir die Praxis haben soll. Das gilt jedenfalls fiir die unteren
Gerichts- und Verwaltungsinstanzen, die schon wegen der Vielzahl der zu
entscheidenden Fille auf Routine setzen miissen.

Anders verhalt es sich, wenn man die obersten Gerichte, etwa den Bundes-
gerichtshof und vor allem das Bundesverfassungsgericht in die Betrachtung
einbezieht. Es muss nicht gerade der (in seinen Konsequenzen gelegentlich
iiberschatzte) »Klima-Beschluss« sein, um zu erkennen, dass sich gerichtliche
Entscheidungen zwar regelmiflig in den Bahnen der itberkommenen Dogmatik
bewegen, diese aber immer auch ein Stiick Gberpriifen und gegebenenfalls
fortbilden.”” Dogmatik ist so Systemnutzung und Systembildung zugleich.

Wieweit Dynamisierungen gehen diirfen, ohne die Stabilitatsfunktion
von Dogmatik aufs Spiel zu setzen, lasst sich allerdings abstrakt nur schwer
festlegen. Hier sind Erfahrung und Intuition gefragt: Erfahrung wie sie nur
der gewinnt, der immer wieder selbst dogmatisch arbeitet, und Intuition, die
neuen Herausforderungen nachspiirt und in die niichterne Deliberation etwas
Schopferisches bringt. So erweist sich Rechtsdogmatik — vielleicht etwas
tiberraschend — immer auch als ein Produkt von Handwerk und Kunst, deren
unterschiedliche Rationalititen sie verarbeiten muss — oder anders gewendet:
Dogmatik hat ratione materiae einen Vermittlungsauftrag zwischen Statik und
Dynamik, der als solcher offen gehalten werden muss, um auf die Anforderun-
gen der Gegenwart reagieren zu konnen:*®

15 BUNDESVERFASSUNGSGERICHT, Beschluss vom 24.03.2021, 157, 301T.
16 Nachweise bei SCHMIDT-ASSMANN, Verwaltungsrechtliche Dogmatik, 4f.

58



Hat Dogmatik eine Zukunft?

In den zuriickliegenden 30 Jahren ist die dynamische Komponente stark in
den Vordergrund geriickt worden. Vor allem die Grund- und Menschenrechte
und das Verhaltnismafligkeitsprinzip haben eine grofle, alle Rechtsgebiete
durchdringende innovative Kraft entfaltet. Das alles hat seinen guten Sinn,
denn es geht in der Rechtsdogmatik nicht um die Zementierung von Tradi-
tionsbestdnden, sondern mit Hasso Hofmann gesprochen »um Stabilitit der
Rechtsordnung bei gleichzeitiger Wahrung ihrer Flexibilitdt«.'” Die Rechts-
dogmatik der Gegenwart ist — wie ein Blick in die wissenschaftliche Literatur
zeigt — flexibel, weit ausdifferenziert, vielgestaltig und bunt.

Im Blick auf kiinftige Entwicklungen spricht heute Einiges dafiir, dass wir
eher umgekehrt wieder mehr darauf sehen miissen, dass die statische Kom-
ponente nicht zu kurz kommt. Eine Uberfiille europiischen und internatio-
nalen Rechts (volkerrechtliche Vertrage und Verlautbarungen internationaler
Gremien, »hartes« Recht und »soft law«) verlangen an allen Ecken und Enden
der Rechtsordnung nach Beriicksichtigung. Daraus entsteht die Gefahr, dass
die Uberschaubarkeit und die Vorhersehbarkeit von Rechtsentscheidungen
auf der Strecke bleiben. In einer Zeit, in der Institutionen in anderen Berei-
chen der Gesellschaft (in Politik, Kirchen, Wirtschaftsverbanden und Medien)
auf dem Riickzug sind, muss das Rechtssystem als Gegengewicht wieder
mehr auf den Wert stabiler rechtlicher Formen und Verfahrensweisen setzen.

Ebenso wie in den anderen beiden Diskursen, geht es auch hier um das
immer wieder notwendige Beobachten von Entwicklungen und Austarieren
von Optionen. Mit beidem reagiert die Rechtsdogmatik auf gegenwértige
Herausforderungen im Bewusstsein der eigenen Leistungsfihigkeit und Leis-
tungsgrenzen, indem sie sich — mit Klaus Tanner gesprochen — »reflexiv zu
sich selbst und ihren Bedingungen« verhilt.”® Mit dieser Ausrichtung hat
Dogmatik eine Daueraufgabe und damit - um meine Themenfrage zu beant-
worten — auch eine Zukunft.

17 HASSO HOFMANN, »Wissenschaftsgeschichtliche Aspekte des Rechtsdenkens: Acht Thesen
zur Rechtsdogmatik, Rechtsphilosophie, Rechtstheorie, Rechtsgeschichte, Kulturwissenschaft
des Rechts und Rechtssoziologie«, in Juristenzeitung 74,6 (2019): 265-275.

18 TANNER, Naturrecht, 232.

59






Il Institutionen






Matthias Baum

Ecclesia semper reformanda

Ein Leitsatz theologisch verantworteten
Denkens?!

Ecclesia semper reformanda, die Kirche bedarf der immerwéhrenden Erneu-
erung. Diese Formel gilt weithin als Grundsatz kirchlichen Sprechens und
Handelns. Innerhalb des Protestantismus kann sie als bedeutender Identi-
tatsmarker gelten, schliefilich ist die — dem Protestantismus seinen Namen
gebende — Protestation, welche die evangelischen Stéinde 1529 auf dem Reichs-
tag in Speyer vorbrachten, nur ein Teilmoment der umfassenderen Bewegung
der Reformation. Und auch wenn der Begriff >Reformation« als Epochen-
bezeichnung erst im 19. Jahrhundert eingefithrt wurde — er fungierte zunachst
als Kategorie protestantischer Selbstvergewisserung in anti-katholischer
Absicht — so bezeichnet er doch etwas Zutreffendes: die Tatsache, dass der
Protestantismus seine historische Wirkmacht als Reformbewegung entfaltete.
Denn die Reformbestrebungen Luthers und seiner Anhénger adressierten nicht
nur die klerikale Lehre (etwa den Ablass- und Reliquienglauben), sondern
auch das sékulare Leben. Von der Verweltlichung der geistlichen Fiirsten-
tiimer uber die Reform des Schul- und Justizwesens bis hin zu den von den
Bauern eingeklagten Sozialreformen reichte das Spektrum reformatorischer
Reformbestrebungen.’

Doch so richtig die Feststellung ist, dass zu einer protestantischen Identitét
grundsétzliche Reformbereitschaft gehort, so unbestimmt ist sie auch. Denn
was genau gilt es zu verandern? Muss alles bestdandig anders werden? Gibt es
in der Kirche nichts, was immer gleich bleiben kann, ja, vielleicht sogar gleich
bleiben muss? Diese Fragen bleiben in der Ecclesia-semper-reformanda-Formel
ungekléart. Im Folgenden soll deshalb zunichst die Entstehungsgeschichte
dieser Formel rekonstruiert, dann sollen die verschiedenen Bedeutungsebenen
derselben analysiert und schliefllich einige Tugenden denkerisch verantwor-
teter Reformarbeit umrissen werden.

1 Neuere Forschungen haben die Originalitit reformatorischer Reformansitze mit Verweis
auf die Kontinuitit reformatorischer Reformen zu mittelalterlichen Reformbestrebungen teil-
weise relativiert, die wirkungsgeschichtliche Bedeutung derselben aber nicht grundsatzlich
in Frage gestellt. Vgl. VOLKER LEPPIN, Die fremde Reformation: Luthers mystische Wurzeln,
Miinchen 2016. Vgl. auch THOMAS KAUFMANN, Geschichte der Reformation, Frankfurt a. M. und
Leipzig 2009, 24f.

MATTHIAS BAUM, »Ecclesia semper reformanda: Ein Leitsatz theologisch verantworteten 63
Denkens?l, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von

Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 63-79. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23309


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23309

Matthias Baum

1 Die Entstehungsgeschichte
der Ecclesia-semper-reformanda-Formel

Die Formel Ecclesia semper reformanda scheint ein urreformatorischer Grund-
satz zu sein. Doch dieser Schein triigt. Die Formel hat ihren Ursprung nicht in
der reformatorischen Theologie. Ja, sie steht dieser — in gewisser Hinsicht -
sogar entgegen: Luther, Melanchthon oder Calvin begriffen sich ndmlich nicht
als Reformer fiir eine »neue« oder gar »stets zu erneuernde« Kirche.” Sie
verstanden sich im Dienst »der alten Kirche«®. Gegeniiber der verdorbenen
neuen Kirche des Papsttums sah Luther es als seine Aufgabe, die »alte Kirche«
wiederherzustellen. So schreibt Luther etwa in Wider Hans Worst:

Wir aber, weil wir alle solche Teuffeley und Newery meiden und fliehen, uns
wider zu der alten kirchen, der Jungfrawen und reinen braut Christi halten,

sind wir gewislich die rechte alte kirche, on alle Hurerey und Newery.*

Neuerungen in der Kirche sind fiir Luther gleichbedeutend mit Hurerei. Wenn
Luther also eine Reform der Kirche fordert, so meint er damit nicht »Fort-
schreibung« oder Neuerung, sondern »Wiederherstellung«.> Gyula Barczay
erklart dazu: »Die Reformation ist ein Protest gegen die menschlichen >Neu-
erungenc< und zugleich Wiederherstellung der »alten rechten Kirche«.«* Zwar

2 Vgl. THEODOR MAHLMANN, »>Ecclesia semper reformanda<: Eine historische Aufklarung.
Neue Bearbeitung«, in Hermeneutica Sacra: Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16.
und 17. Jahrhundert, hg. von Torbjérn Johannsson, Robert Kolb und Johann Anselm Steiger,
Gottingen 2010: 381-442, 405f.

3 Luther schreibt in seiner polemischen Schrift Wider Hans Worst von 1541: »[D]ie Papisten
wissen, das wir inn allen solchen stucken und was der mehr sind, der alten Kirchen gleich sind
und mit wahrheit die alte Kirche heissen mugen.« WA 51, 485, 25-27. Und wenige Seiten spéter
fahrt Luther fort: »Hie mit haben wir nu beweiset, das wir die rechte alte Kirche sind, mit der
ganzten heiligen Christlichen Kirchen ein Corper und eine gemeine der Heiligen.« WA 51, 487,
18-20.

4 WA 51, 498, 28-31. Diese Passage aus Luthers Spatwerk Wider Hans Worst kann durchaus
als représentativ fiir Luthers Gesamtwerk gelten. So betont Luther bereits in der Leipziger
Disputation von 1519, keine neue Lehre zu vertreten, sondern nur das, was die Heilige Schrift
als alleinige Norm fiir alle christliche Lehre fordert. Vgl. WA 2, 279, 23-26.

5 Inder Einleitung zu einer Studie zum Kirchenbegriff des 19. Jahrhunderts geht Gyula Barczay
in der Darstellung der Vorgeschichte auch auf Luther ein und merkt an: »Die Aufgabe der
Reformation ist es, die untreu gewordene Kirche wieder zur reinen und treuen Braut Christi zu
machen, sie zu Christus zuriickzufithren, damit sie allein aus ihm lebe, allein auf seine Stimme
hére und sich allein von ihm regieren lasse.« GYULA BARCZAY, Ecclesia semper reformanda: Eine
Untersuchung zum Kirchenbegriff des 19. Jahrhunderts, Ziirich 1961, 12.

6 Vgl ebd., 10.

64



Ecclesia semper reformanda

bedarf es zur Wiederherstellung der >alten< Kirche Reformen. Doch das Ziel
dieser Reformen besteht darin, die Kirche wieder evangeliumsgemafl zu
machen. Ist dieses Ziel aber erreicht, besteht Luther zufolge keine fortwéh-
rende Reformnotwendigkeit.”

Die Formel ecclesia semper reformanda stammt also nicht aus der Refor-
mationszeit. Wie aber ist sie dann geschichtlich zu verorten? Sucht man nach
dem ersten Beleg fiir genau diese 3-Wort-Formel mit dem Gerundivum, dann
ergibt sich ein iiberraschendes Ergebnis: Die Formel ist vergleichsweise jung.®
Sie findet sich erstmals 1947 bei Karl Barth. In dem Vortrag Die Botschaft von
der freien Gnade Gottes schreibt Barth:

Aber die Kirche wird nicht auf das vertrauen, was sie mit sich bringt: nicht auf
die Originalitat [...] ihres kirchlichen Seins - sie wird, wenn es um ihre Freiheit
geht, immer nur auf diese Botschaft [der freien Gnade Gottes] selber vertrauen.
Von ihr her das Recht, von ihr her die Pflicht, von ihr her die Freiheit der Kir-
che, als Kirche in der Welt zu existieren, als ecclesia semper reformanda [...].°

7  Gleiches gilt fiir den Reform-Katholizismus des Mittelalters, welcher mitunter als Ursprung
des Ecclesia-semper-reformanda-Grundsatzes angefithrt wird. So argumentiert etwa Dominik
Burkhard, dass die Reform-Orden (die Benediktiner nach der Cluniazensischen Reform sowie
die neu gegriindeten Orden der Zisterzienser, Franziskaner und Dominikaner) und der Konzilia-
rismus des Mittelalters nach einer Erneuerung der katholischen Kirche strebten und so die Vor-
lage fiir den Grundgedanken einer fortwéihrend zu erneuernden Kirche bildeten. Vgl. DOMINIK
BURKHARD, »Reform vorwirts zuriick: Uberlegungen eines Kirchenhistorikers«, in Ecclesia
semper reformanda: Kirchenreform als bleibende Aufgabe, hg. von Erich Garhammer, Wiirzburg
2006: 131-146, 134. Burkhard kann sogar zeigen, dass diese Reformbestrebungen auf dem Kon-
zil von Konstanz (1414-1418) Eingang in das Dekret des Konstanzer Konzils gefunden haben.
Dort heif3t es: »ecclesia [...] reformanda tam in capite quam in membris« — also die Kirche ist
zu reformieren sowohl an ihrem Haupt als auch an ihren Gliedern. Theodor Mahlmann jedoch
hat, wie ich meine, iberzeugend die These Burkhards zuriickgewiesen, indem er zeigte, dass es
dem katholischen Reformkatholizismus des Mittelalters nicht um eine immerwdhrende Refor-
mation der Kirche, sondern um begrenzte Einzelreformen zur Riickbildung konkreter kirchli-
cher Missstande gehe. Er weist nach, dass der Gedanke einer immerwahrenden Reform dem
mittelalterlichen Katholizismus fremd ist. Wenn im Dekret des Konstanzer Konzils von der zu
reformierenden Kirche gesprochen werde, so sei damit keine fortwihrende Reformtatigkeit
gemeint, sondern — dhnlich wie bei Luther und Calvin - die Behebung bestehender Deforma-
tionen durch Wiederherstellung der »alten wahren Kirche«. Vgl. THEODOR MAHLMANN, Art.
»Reformation«, in Historisches Worterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter, Karlfried
Griinder und Gottfried Gabriel, Bd. 8, Basel 1992: Sp. 416427, 417.

8 Ichfolge hier im Wesentlichen der umfassenden begriffshistorischen Arbeit von MAHLMANN,
Ecclesia, 381-442. Vgl. auch MICHAEL BUSH, »Calvin and the Reformanda Sayings«, in Calvinus
sacrarum literarum interpres: Papers of the International Congress on Calvin Research, hg. von
Herman J. Selderhuis, Gottingen 2008: 285-299.

9 KARL BARTH, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, Zollikon-Ziirich 1947, 19.

65



Matthias Baum

Doch in welchem Zusammenhang gebraucht Barth diese Formel? In dem
genannten Text nimmt Barth Bezug auf die sechste These der Barmer Theologi-
schen Erklarung (zum Auftrag der Kirche) und argumentiert von dort her, dass
die freie Gnade Gottes einem Verstdndnis der Kirche diametral entgegenstehe,
das die Kirche als bestandig gleich bleibende Institution begreife. Er erklart:

Gottes freie Gnade ist an keine menschlichen Mittel und Wege gebunden. [...]
Es ist ndmlich der >Raum der Kirche« nicht das Gefangnis, sondern die nach
allen Seiten offene Tribiine des Wortes von Gottes Gnade. [...] Es darf auch die
Sprache der Kirche [...] nicht die Fessel dieses Wortes sein. Und so wahrlich
auch nicht die Geschichte und Uberlieferung der Kirche [...] mit ihren Dogmen
und Konfessionen, mit ihren Kultformen und Ordnungen. [...] Wir haben viel-
mehr damit zu rechnen, dafl Gottes Gnade die Kirche lingst weitergefithrt und
vor ganz andere Fragen und Aufgaben, als es die des 16. Jahrhunderts waren,
gestellt haben konnte. Wir haben damit zu rechnen, daf sie immer auch jen-
seits der Kirchenmauern am Werk sein und auch in ganz andern Zungen als
den uns gegebenen verkiindigt werden kann. [...] Gott konnte liberaler sein
als wir es denken und gern haben. Aber wir reden vom Liberalismus Gottes
und also von der Freiheit der Gnade.*

Dieses Bekenntnis Barths zur liberalen Ungebundenheit des gottlichen Wir-
kens in und jenseits der Kirche mag vielleicht iiberraschen, widmet Barth
selbst seine Schaffenskraft doch dem Nachdenken der bekenntnisgebundenen
kirchlichen Dogmatik. Und doch ist es Barth, der an dieser Stelle betont, dass
sich die Kirche fortwahrend reformieren und erneuern muss, weil Gottes
Gnade zwar auch geduldig auf den alten Wegen des kirchlichen Dogmas geht,
zugleich aber stets auch neue Wege stiirmisch bahnt.*

Doch es wire zu einfach, Barth zum Urheber des Ecclesia-semper-refor-
manda-Grundsatzes zu erklaren, nur weil er als erster die 3-Wort-Formel
im Gerundivum gebraucht. Den Grundsatz tibernimmt Barth aus der refor-
mierten Tradition: In seiner Anfang der 30er Jahre verfassten, aber erst 1947
publizierten Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts - also dem gleichen
Jahr, in dem der oben angefiihrt Text erscheint - setzt sich Barth mit dem
reformierten Ziiricher Theologen Alexander Schweizer auseinander.'” In dem
entsprechenden Kapitel zitiert Barth aus dessen Glaubenslehre von 1863: »Die

10 Ebd., 9f.

11 Vgl. ebd., 10: Weil Gottes Gnade »Gnade ist, wird sie der Kirche auch neue Wege zeigen und
eroffnen, gegen deren Beschreitung sie sich dann auch nicht verschlieSen darf«.

12 Vgl. MAHLMANN, Ecclesia, 384f.

66



Ecclesia semper reformanda

ganze Entwicklung der Kirche ist >ein Fortschreiten zu immer reinerem Glau-
ben und ein bestidndiges Abstreifen aberglaubiger Beimischungenc«. Ecclesia
semper reformari debet (I § 15).«* Barth ibernimmt den Grundsatz von der
fortwihrend zu erneuernden Kirche also von Schweizer, setzt aber dessen
Wendung »reformari debet« ins Gerundivum.**

Der Grundsatz von der fortwéhrend zu erneuernden Kirche geht in der
reformierten Tradition aber noch deutlich weiter zuriick. Uns braucht die
komplexe Genealogie dieses Grundgedankens an dieser Stelle nicht weiter
zu beschaftigen. Theodor Mahlmann hat diese bis in feinste Verastelungen
rekonstruiert. Wir kénnen uns hier mit der Feststellung begniigen, dass der
erste reformierte Theologe, der affirmativ von einer immer zu erneuernden
Kirche spricht, der reformiert-pietistische Prediger Jodocus van Lodenstein
(1620-1677) ist.” Der Niederlander bezeichnet in seinem Traktat Beschauungen

13 KARL BARTH, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert: Ihre Vorgeschichte und ihre
Geschichte, Zollikon-Ziirich 1947, 518. Barths Schweizer-Interpretation zufolge hat die Glau-
benslehre ihren Grund in der christlichen Erfahrung der gegenwirtigen Kirche. Auch wenn
die sprachlose Unmittelbarkeit des Gefiihls fiir Schweizer dabei von zentraler Bedeutung sei,
kénne das Gefithl nur mittelbar, nimlich in seiner Resonanz zu konkreten, lebensweltlich
greifbaren Ausdrucksgestalten Gegenstand der Glaubenslehre sein. Barth erklért: »Erfahrung,
christliche Erfahrung, wird das Gefiihl [bei Schweizer] erst in seiner Richtung auf Lehre und
Tun. Als solche, »als zirkulierende Lehre, Vorstellung, Anschauung und Sitte< der Christen ist
es Gegenstand der Glaubenslehre. Jeder ihrer Sétze gilt in dem Ma8, »als er die lebendige From-
migkeit auszudriicken vermag, ohne sich in Widerspriiche [...] mit unserer Erkenntnis zu ver-
wickeln« (GL I §12). [...] Mit der Methode der Reproduktion des Viterglaubens will Schweizer
griindlich brechen. Unser Glaube ist eben unser Glaube. [...] Nicht Unglaube, sondern Glaube
und griindliche Schriftforschung haben unsere der alten Dogmatik gegeniiber veranderte Hal-
tung herbeigefithrt«, vgl. BARTH, Protestantische Theologie, 518.

14 Vgl. MAHLMANN, Ecclesia, 386.

15 Mahlmann zeigt auch, dass sich der erste Beleg dieses Gedankens an einem unerwarteten
Ort findet: dem Maleachi-Kommentar des lutherischen Theologen Friedrich Balduin (1575-
1627). Balduin schreibt dort: »semper in Ecclesia opus esse Reformatione« — also: in der Kirche
ist Reformation immer nétig. Vgl. FRIEDRICH BALDUIN, In tres postremos Prophetas: Haggaeum,
Zachariam, Malachiam. Commentarius planus et perspicuus, Wittenberg 1610, 906, zitiert nach:
MAHLMANN, Ecclesia, 438. Balduin formuliert das zunachst im Blick auf Maleachis Kultkritik,
der zufolge der Kult bestéindig von allen Missstinden befreit und erneuert werden soll. Aber
Balduins Formulierung ist mehr als nur eine exegetische Einlassung. Sie erhebt allgemeine
Geltung, was auch daran deutlich wird, dass sie in verschiedenen anderen Schriften Balduins
wiederkehrt. Innerhalb der lutherischen Orthodoxie stellt Balduins Formulierung jedoch eine
ungewohnliche, wenn nicht gar singulére Position dar, die fiir dieselbe alles andere als repra-
sentativ ist. Die zentralen Vertreter der lutherischen Orthodoxie verstehen Reformen ganz im
Sinne der Reformatoren als Wiederherstellung der alten Kirche. Vgl. FRIEDERIKE NUSSEL,
»Gottes erwiahltes Werkzeug zur Reformation der Kirche: Zum Lutherbild in der lutherischen
Orthodoxie«, in Luther: Zankapfel zwischen den Konfessionen und >Vater im Glauben<? Histo-
rische, systematische und okumenische Zugdnge, hg. von Mariano Delgado und Volker Leppin,
Fribourg 2016: 109-123. Wahrscheinlich auch aufgrund dieser Sonderstellung blieb die Wir-
kung der Forderung Balduins, die Kirche immer neu zu reformieren, innerhalb des Luthertums

67



Matthias Baum

Zions von 1675 die reformierte Kirche als »ecclesia deformata« und fordert:
»Man muss allzeit mit der Erneuerung beschiftigt sein, deshalb wiinschte
ein gelehrter Mann die reformierte Kirche nicht reformata genannt, son-
dern reformanda.«'® Da die Kirche bestdndig »Deformationen« aufweise,
miisse sie auch fortwahrend reformiert werden. Diese knappen Bemerkungen
Lodensteins werden dann von dem Ziricher Theologen Johann Heinrich
Heidegger (1633-1698) aufgegriffen und entfalten von dessen Schriften aus
eine weitreichende Wirkungsgeschichte in der reformierten Kirche, die
schliefilich in der von Barth gebrauchten Formel miindet."

2 Dieverschiedenen Bedeutungsebenen
der Ecclesia-semper-reformanda-Formel

Innerhalb der lutherischen Tradition fand der Grundgedanke einer fortwéh-
rend zu erneuernden Kirche zunachst keine nachhaltige Aufnahme. Dies mit
einem lutherischen Konservatismus zu erklaren, fur den der Gedanke eines
fortwahrenden Umbaus etwas Unbehagliches habe, greift zu kurz. Insofern
wird die Anfrage Erwin Miilhaupts, »[w]irde man nicht, je linger es mit der
Renovation dauert, desto mehr sich danach sehnen [...], dafy einmal mit der
Renovation Schlufl gemacht und das Geriist beseitigt werden moge, damit
man endlich den Bau selber zu Gesicht bekommt?«*?, der Sache nicht gerecht.

des 17. und 18. Jahrhunderts begrenzt. Selbst der Pietismus Speners, der auf die bestindige
Erneuerung des Lebens zielt, machte sich das Prinzip der fortwdhrend zu reformierenden Kirche
nicht zu eigen. Auch wenn Spener mit der Einfithrung von Hauskreisen durchaus Struktur-
reformen vornahm und auf eine im Leben stets neu zu gewinnende praxis pietatis hinwirkte, so
begriff er seine Tatigkeit ganz in Analogie zu Luther als Wiederherstellung der reinen Kirche
oder aber als zweite Reformation, nicht jedoch als fortwahrende Reformation. Vgl. MAHLMANN,
Ecclesia, 438.

16 JODOCUS VAN LODENSTEIN, Beschouwinge van Zion: Ofte Aandagten en Opmerckingen,
Utrecht 1683, 241: »een geleerd Man de Gereformeerde Kerke genoemt woude hebben, niet
Reformata of Gereformeerd / maar Reformanda of te Reformeeren.« Die obige Ubersetzung
folgt MARTIN ABRAHAM, Evangelium und Kirchengestalt: Reformatorisches Kirchenverstindnis
heute, Berlin und New York 2007, 511.

17 Johann H. Heidegger unterscheidet zwischen zwei Arten der Reformation, der ordentlichen
und der aulerordentlichen. Wéhrend die auerordentliche Reformation die Beseitigung kon-
kreter Missstinde durch einzelne Reformmafinahmen zu bestimmten Zeiten bedeute, fordere
die ordentliche Reformation eine bestiandige Erneuerung der Kirche. Vgl. MAHLMANN, Ecclesia,
420f.

18 ERWIN MULHAUPT, »Immer wihrende Reformation? (1968)«, in Luther im 20. Jahrhundert:
Aufsdtze, hg. von Erwin Milhaupt, Gottingen 1982: 267-275, 268.

68



Ecclesia semper reformanda

Die lutherische Skepsis gegentiber einem Verstandnis von Kirche als einer
fortwéhrend zu erneuernder Institution ist theologisch begriindet. Dies ver-
deutlicht ein Blick in die altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnisse.
Hier wird die Kirche namlich nie als rein menschlich-verinderliche Institution
verstanden, sondern betont, dass der Kirche als Versammlung der Glaubigen
stets auch eine gottlich-unverdnderliche Dimension zukommt. So bekennt
das Nicaenum von 381 »die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche
(una sancta catholica et apostolica ecclesia)«®. Die Pradikate der Einigkeit
und Heiligkeit werden der Kirche als von Gott begriindeter, unsichtbarer
Institution zugeschrieben — ungeachtet ihres tatsachlichen Zustandes. Den
Bekenntnissen zufolge gibt es also eine Dimension der Kirche, die unverin-
derlich ist.?° Gleiches lasst sich iiber die reformatorischen Bekenntnisschriften
sagen. In Artikel 7 der Augsburger Confession etwa bekennen die »Evangeli-
schen, dass »eine heilige, christliche Kirche sein und bleiben muf3«**. Dieses
»Bleiben-Miissen« ist dabei nicht als Werk des Menschen zu denken, sondern
als Werk Gottes. CA 7 gesteht zwar zu, dass sich die »von den Menschen ein-
gesetzten Zeremonien« verandern koénnen, ohne dass dabei die Einheit und
Christlichkeit der Kirche verloren ginge.”” Fiir die Predigt des Evangeliums und
die Verwaltung der Sakramente gilt dies aber erklartermaflen nicht.*® Diese

19 ADOLF M. RITTER, »Das Nicaeno-Constantinopolitanume, in Die Bekenntnisschriften der
Evangelisch-Lutherischen Kirche: Vollstdndige Neuedition, hg. von Irene Dingel, Gottingen 2014:
45-50, 49.

20 Hinter dem Bekenntnis zur Einigkeit und Heiligkeit der Kirche steht die Uberzeugung,
dass die Kirche Geschopf des Wortes Gottes und als solches ewig ist. So etwa Luther, der in den
Erlauterungen zur Leipziger Disputation erklért, dass die Kirche ein Geschépf des Evangeliums
ist. Vgl. MARTIN LUTHER, Resolutiones Lutherianae super propositionibus suis Lipsiae Disputatis,
WA 2: 388-435, 430, 6f.: »Ecclesia enim creatura est Euangelii«. Zu Luthers Kirchenverstind-
nis vgl. auch die Arbeit von GUDRUN NEEBE, Apostolische Kirche: Grundunterscheidungen an
Luthers Kirchenbegriff unter besonderer Beriicksichtigung seiner Lehre von den notae ecclesiae,
Berlin und New York 1997. Vgl. auch WILFRIED HARLE, »Sichtbare und verborgene Kirche«, in
Verniinftiger Gottesdienst: Kirche nach der Barmer Theologischen Erkldrung. Festschrift fiir Hans-
Gernot Jung, hg. von Frithard Scholz und Horst Dickel, Gottingen 1990: 243-255.

21 VOLKER LEPPIN, »Die Confessio Augustana«, in Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-
Lutherischen Kirche: Vollstindige Neuedition, hg. von Irene Dingel, Géttingen 2014: 63-225, 103.

22 Vgl. ebd.

23 Inwiefern die reformatorische Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche heute
noch tréigt, wird in der Systematischen Theologie der Gegenwart durchaus kontrovers disku-
tiert. Ein engagiertes Pladoyer fiir die Notwendigkeit der Rede von der unsichtbaren Kirche
bietet Ulrich Barth. Barth zufolge ermdglicht erst der Glaubenssatz von der unsichtbaren Kirche
ein integratives Verstandnis der Kirche. Erst von ihm her lasse sich erstens das Priestertum aller
Glaubigen verstehen, zweitens ein Christentum auf3erhalb der verfassten Kirchen angemessen
begreifen und drittens ein protestantisches Selbstverstindnis in Achtung gegeniiber einem
Katholizismus behaupten. Barth sieht jedoch auch die Notwendigkeit, gegentiber dem refor-
matorischen Verstidndnis der unsichtbaren Kirche einige Korrekturen vorzunehmen: Anders

69



Matthias Baum

sind - so das Bekenntnis — ewig giiltig und Gott selbst wird dafiir sorgen, dass
es immer Versammlungen von Glaubigen gibt, in denen das Evangelium rein
gepredigt wird und die Sakramente richtig verwaltet werden.

Damit ist aber zugleich deutlich, dass die Kirche in den Bekenntnissen
nie nur als eine von Gott begriindete, unsichtbare Grofie verstanden wird,
sondern zugleich als sich leiblich-konkret manifestierende Kirche. So bekennt
die Augsburger Confession die Kirche als sichtbare Versammlung der Glau-
bigen (congregatio sanctorum) (CA 7+8). Diese sichtbare Versammlung der
Glaubigen aber ist eine historisch-veranderliche Grofie, die kontextueller
Anpassungen und Reformen bedarf. Legt man nun diese Unterscheidung der
Bekenntnisschriften von sichtbarer und unsichtbarer Kirche zugrunde, dann
wird deutlich, dass mit der Rede von der fortwahrend zu erneuernden Kirche
nicht die unsichtbare, sondern allein die sichtbare Kirche gemeint sein kann,
da nur diese als moglicher Adressat menschlicher Reformen in Frage kommt.

Gleichwohl erklart sich damit noch nicht, weshalb die reformierte Tradition
fiir den Ecclesia-semper-reformanda-Grundsatz deutlich offener war als die
lutherische, schlieBlich wussten sich beide in den altkirchlichen Bekennt-
nissen verbunden und auch das Augsburger Bekenntnis war zwischen bei-
den — zumindest im Blick auf das Kirchenverstandnis — nicht strittig.** In der
reformierten Tradition erfuhr dieser Artikel aber eine andere Auslegung. Der
Grund fiir diese Auslegungsdifferenz ist darin zu suchen, dass sich zwar beide
zur »Heiligkeit« der sichtbaren Kirche bekannten, diese aber verschieden
verstanden. Das Luthertum identifizierte die Heiligkeit der sichtbaren Kirche
mit der Reinheit von Predigt und Lehre sowie mit der Richtigkeit der Sakra-
mentsverwaltung. Die Reformierten taten dies auch, stellten neben diese aber
die »Heiligung« der einzelnen Gemeindeglieder. Wihrend das Luthertum
in Lebensfithrungsfragen den Glaubenden grofie Freiheitsspielrdume lief3,
trachteten die Reformierten danach, zur effektiven Heiligung der Glauben-
den alle Lebensbereiche zu regulieren. Da die entsprechenden Vorschriften

als noch bei Luther und der CA diirfe es nicht mehr als Eigenschaft der unsichtbaren Kirche
gelten, dass diese die Gnadenmittel recht verwalte. Die unsichtbare Kirche konne auch nicht-
sakramental verstanden werden. Barth erklart: »Unsichtbare Kirche als Congregatio sanctorum
geschieht iiberall dort, wo sich Geistvergemeinschaftung im Namen Jesu vollzieht. Die Arten,
auf denen menschliches Zusammenleben vom Geist Christi beriihrt wird, sind so vielgestaltig
wie es selbst. [...] Die Beschrankung seiner moglichen Prisenz auf institutionelle Merkmale
des offiziellen Kultes bedeutet eine unzuléssige Verengung.« ULRICH BARTH, »Sichtbare und
unsichtbare Kirche«, in Christentumstheorie: Geschichtsschreibung und Kulturdeutung. Trutz
Rendtorff zum 24.01.2006, hg. von Klaus Tanner, Leipzig 2008: 179-230, 220.

24 Die Reformierten bekannten sich - grofitenteils — zu der Confessio Augustana Variata
von 1540, die ein verédndertes Abendmahlsverstindnis enthielt, das Kirchenverstidndnis jedoch
unangetastet lief3.

70



Ecclesia semper reformanda

zu Lebensfuthrungsfragen aber in hohem Mafle kontextuell bestimmt waren,
bedurften sie kontinuierlicher Anpassung und Anderung, weshalb die Forde-
rung der fortwahrenden Reformation hier auf fruchtbaren Boden fiel. Denn
wird unter »Kirche« nicht nur Wortverkiindigung und Sakramentsverwaltung
begriffen, sondern auch und vor allem die Lebensfithrung der Gemeindeglieder,
dann liegt die Annahme bestindiger Deformation nahe, die fortwéhrender
Reformation bedarf.

Damit aber gelangen wir zu der Frage, auf welcher Ebene sich kirchli-
che Reformen vollziehen kénnen. Bereits im 17. Jahrhundert umgrenzte der
reformierte Theologe Gisbert Voetius (1589-1676) den Begriff der kirchlichen
Reformation.?® Er unterschied dabei vier Ebenen, auf denen Reformen durch-
gefiithrt werden koénnen:

« die organisatorisch-institutionelle Ebene als Strukturreform
« die zeremonielle Ebene als Gottesdienstreform

« die praktische Ebene als Lebensreform

+ die dogmatische Ebene als Lehrreform

Die ersten beiden Ebenen sind theologisch vergleichsweise unproblematisch.
Dass Organisationsstrukturen und Zeremonien in periodischen Abstinden
gewandelten Bediirfnissen und Kontexten angepasst werden miissen, bedarf
wohl keiner weiteren Erklarung. Auch die Reformation des Lebens — sieht man
einmal von der zwischen Lutheranern und Reformierten strittigen Frage ab,
ob die fortwihrende Reformation des Lebens die fortwahrende Reformation
der Kirche bedeutet oder nicht — hat wenig Anstéfiges. Zwar nicht dem
Wortlaut, durchaus aber der Sache nach ist die »immerwé#hrende Erneuerung
des Lebens« bereits eine biblische Forderung. So mahnt etwa Paulus in R6m
12,2: »andert euch durch Erneuerung eures Sinnes.«*¢

25 Vgl. GISBERT VOETIUS, Politicae ecclesiasticae Pars Tertia & Ultima, Amsterdam 1676, 424-487.
Voetius geht in mehreren Kapiteln auf die verschiedenen Dimensionen von Kirchenreformen
ein. Die vier Ebenen entsprechen im Groben der Kapiteleinteilung bei Voetius.

26 Zitiert nach der Lutheriibersetzung 2017. Vor allem die mittelalterliche Bu3fréommigkeit
erhob die bestéindige Lebenserneuerung zur zentralen Forderung. Und im Anschluss an diese
erklarte Luther in der ersten seiner 95 Thesen: »Da unser Herr und Meister Jesus Christus
spricht >Tut Bufle< usw. (Matth. 4,17), hat er gewollt, dafl das ganze Leben der Glaubigen Bufle
sein soll.« (WA 1,233, 10+11: »Dominus et magister noster Jesus Christus dicendo >Penitentiam
agite etc.< [Mt 4,17] omnem vitam fidelium penitentiam esse voluit.«) Mit der Forderung der
Lebenserneuerung war vor allem die Erneuerung des Glaubens gemeint. Da Glaube kein Besitz-
stand ist, den man einmal erworben hat und fortan als Eigentumstitel besitzt, muss der Glaube
stets neu vollzogen und praktisch gestaltet werden. In der reformierten Tradition, anders als

71



Matthias Baum

Fir die reformatorische Theologie war vor allem die Frage nach der Lehr-
reform kontrovers. Oben wurde bereits deutlich, dass die Reformation eine
Reform der Lehre im Sinne einer Wiederherstellung der urspriinglichen altkirch-
lichen, vor allem aber biblischen Lehre bedeutete. Eine fortwihrende Erneuerung
der durch die reformatorischen Bekenntnisschriften klar profilierten Lehre war
in der lutherischen Tradition des 16. und 17. Jahrhunderts nicht vorgesehen.
Wenn in der reformierten Tradition dennoch von einer fortwahrenden Erneu-
erung der Lehre gesprochen wurde, dann in dem Sinn, dass die theologische
Lehre stets neu an der Schrift zu priifen ist. Voetius etwa erklart, dass sich alle
Dogmen und Bekenntnisse stets an der Bibel neu messen lassen miissen. Das
war das Verméchtnis von Luthers Schriftprinzip, das bei Voetius lebendig ist.”’

Ende des 17. Jahrhunderts geriet dieses Schriftprinzip aber zunehmend in
die Krise.”® Diese Krise speiste sich aus der bibelwissenschaftlichen Erkennt-
nis, dass eine Differenz besteht zwischen dem in der Bibel erzihlten und
dem historisch tatsdchlich Geschehenen:*” Der verkiindigte Christus der
neutestamentlichen Texte und der historische Jesus der kritischen Bibelfor-
schung sind nicht deckungsgleich — freilich auch nicht voéllig voneinander
entkoppelt. Aulerdem setzte sich die Erkenntnis durch, dass ein Unterschied
besteht zwischen der Gedankenwelt der biblischen Texte und der Gedan-
kenwelt unserer Gegenwart: So ist das Weltbild der Bibel von mythischen
Vorstellungen gepragt — etwa der dreiteiligen Stockwerks-Gliederung: Him-
mel, Erde, Unterwelt, wobei auf der Erde sich naturdurchbrechende Wunder
ereignen und Engel und Damonen auf den Menschen einwirken —, wahrend
das in der Gegenwart vorherrschende Weltbild durch naturwissenschaftliche
Beschreibung bestimmt ist (Himmel und Erde als entzauberte Orte liicken-
loser Naturgesetze). Seitdem diese doppelte Differenz aber ins Bewusstsein
der theologischen Forschung getreten ist, wurde die Frage virulent, wie diese
Differenz durch Lehrreformen verantwortlich iiberwunden werden kann.*

in der lutherischen, galt es dabei als Aufgabe der sichtbaren Kirche, diese Lebenserneuerung
kontrollierend zu begleiten.

27 Genau wie Luther versteht Voetius Reformation noch durchgéngig als »Riickfithrung einer
Sache [...] in eine bessere Gestalt«. Vgl. MAHLMANN, Reformation, 419.

28 Vgl. WOLFHART PANNENBERG, »Krise des Schriftprinzips«, in Grundfragen systematischer
Theologie: Gesammelte Aufsdtze, hg. von Wolfhart Pannenberg, 2. Aufl., Gottingen 1971: 11-21.

29 Vgl. ebd., 16.

30 Pannenberg spielt damit an Bultmann und dessen Beitrag Neues Testament und Mythologie
an. Vgl. RUDOLF BULTMANN, Neues Testament und Mythologie: Das Problem der Entmythologi-
sierung der neutestamentlichen Verkiindigung, Nachdruck der 1941 erschienen Fassung, hg. von
Eberhard Jiingel, Miinchen 1985, 12f.

72



Ecclesia semper reformanda

Die fruhen Versuche, diese Differenz zu tiberbriicken, waren rationalis-
tischer Art. So erkléarte etwa Gotthold Ephraim Lessing, dass nur das an der
Bibel fiir die Gegenwart Giiltigkeit behaupten kann, was von jedem jederzeit
verniinftig eingesehen werden kann. Zufallige Geschichtswahrheiten hingegen
konnten kein Beweis fiir ewige Vernunftwahrheiten sein.** Diese rationalisti-
schen Uberbriickungsversuche wurden dann durch historisch-psychologische
Entwiirfe abgelost, etwa bei Johann Salomo Semler, welcher die Heilsbot-
schaft Jesu weniger in einem verniinftigen als vielmehr in einem besonderen
religiésen und moralischen Selbstverstandnis begriindet sah, welches durch
theologische Forschung freigelegt werden miisse.*” Das diesem Entwurf inne-
wohnende psychologische Moment, demzufolge Autor und Leser biblischer
Texte die gleichen seelische Anlagen teilen und sich der Leser in den Autor
einzufithlen und seine Aussageabsicht zu rekonstruieren hat, wurde dann vor
allem durch Friedrich Schleiermacher ausgearbeitet.>* Anfang des 20. Jahr-
hunderts traten vor allem kerygmatisch-literaturwissenschaftliche Uberbrii-
ckungsversuche auf die theologische Bithne, welche den Zeugnischarakter
der biblischen Texte herausstellten und dabei die historische Riickfrage ver-
gleichgtltigten. Eine zentrale Grundannahme dieser Entwiirfe, etwa bei Rudolf
Bultmann, ist die vorgéngige Verbundenheit des Lesers mit der Sache des
biblischen Textes, das heif3t Gott in seiner Offenbarkeit.** Diese vorgangige

31 GOTTHOLD E. LESSING, »Uber den Beweis des Geistes und der Kraft«, in Gotthold Ephraim
Lessing: Werke. Bd. 8: Theologiekritische Schriften III; Philosophische Schriften, hg. von Herbert G.
Gopfert, Miinchen 1979: 9-14, 13.

32 Semler zufolge ist die Bibel nicht das Wort Gottes, aber sie enthélt es und durch die theolo-
gische Forschung soll dieses freigelegt werden. Vgl. JOHANN S. SEMLER, Abhandlung von freier
Untersuchung des Canon: Nebst Antwort auf die tiibingische Vertheidigung der Apocalypsis, Bd. 1,
Halle 1771, 75. Vgl. auch die Arbeiten zu Semlers Hermeneutik: GOTTFRIED HORNIG, johann
Salomo Semler: Studien zu Leben und Werk des Hallenser Aufkldrungstheologen, Tibingen 1996,
246 ff.; sowie ANDREAS LUDER, Historie und Dogmatik: Ein Beitrag zur Genese und Entfaltung
von Johann Salomo Semlers Verstindnis des Alten Testaments, Berlin 1995, 91 ff.

33 Schleiermacher erklirt etwa in seiner Hermeneutikvorlesung: »Fiir das ganze Geschift gibt
es vom ersten Anfang an zwei Methoden, die divinatorische und die komparative [...]. Die divi-
natorische ist die, welche, indem man sich selbst gleichsam in den andern verwandelt, das Indi-
viduelle unmittelbar aufzufassen sucht. Die komparative setzt erst den zu Verstehenden als ein
Allgemeines und findet dann das Eigentiimliche, indem mit andern unter demselben Allgemei-
nen Befaflten verglichen wird.« FRIEDRICH D. E. SCHLEIERMACHER, »Hermeneutik und Kritik
mit besonderer Beziehung auf das Neue Testament«, in DERS., Hermeneutik und Kritik, hg. von
Manfred Frank, 9. Aufl., Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 211, Frankfurt a. M. 2011: 169.

34 Rudolf Bultmann erklart dazu: »[D]er Mensch [kann] sehr wohl wissen [...], wer Gott ist,
namlich in der Frage nach ihm. Wére seine Existenz nicht [...] von der Gottesfrage bewegt
[...], so wiirde er auch in keiner Offenbarung Gottes Gott als Gott erkennen. Im menschlichen
Dasein ist ein existentielles Wissen um Gott lebendig.« RUDOLF BULTMANN, »Das Problem
der Hermeneutik«, in Glauben und Verstehen, hg. von Rudolf Bultmann, Bd. 2, Ttibingen 1968:
211-235, 232.

73



Matthias Baum

Verbundenheit (Vorverstindnis) begreift Bultmann dabei — im Anschluss an
Martin Heidegger - als Teil der menschlichen Existential-Struktur.*

Diese iiberaus grobe Typologie bibelhermeneutischer Entwiirfe liele sich
leicht verfeinern. Doch bereits die knappen Bemerkungen machen deutlich:
Die Erkenntnisse der Bibelwissenschaften genauso wie der Wandel des Welt-
bildes machen eine fortwihrende Reform des theologischen Denkens notwen-
dig. Ein einfaches Zuriick zum Schriftprinzip, eine blole Wiederherstellung
der urspriinglich »reinen Lehre«, kann es jedenfalls nicht geben. Wolfhart
Pannenberg erklart dazu:

Ist sie [das ist die Differenz] einmal in ihrer Tiefe bewuft geworden, so kann
sich keine Theologie mehr im naiven Sinne als »biblisch« verstehen, als ob
sie inhaltlich identisch sein konnte mit den Auffassungen des Paulus oder des
Johannes. Ebensowenig kann man Luthers Gedanken oder die der Bekenntnis-
schriften ohne weiteres als Losung der Gegenwartsfragen anbieten [...] Denn
in veranderter Situation besagen die gleichen Formulierungen, selbst wenn sie
wortlich rezitiert wiirden, nicht mehr dasselbe wie zur Zeit ihrer Entstehung.
Eine duflerliche Angleichung der christlichen Sprache an Redeweise oder
Gedanken der biblischen Schriften ist immer ein untriigliches Zeichen dafiir,
daf} die Theologie ihre eigene Gegenwartsproblematik verfehlt hat und also
gerade das nicht geleistet hat, was Paulus, Johannes oder in seiner Weise auch
Luther jeweils fiir ihre Zeit geleistet haben.*

Die Krise des Schriftprinzips verpflichtet also zur fortwahrenden Erneuerung
der theologischen Lehre. Ecclesia semper reformanda kann deshalb nicht mehr
nur ein Leitsatz reformierter, er muss ein Leitsatz jeder moglichen Theologie
sein.

3 Tugenden denkerisch verantworteter Reformarbeit

Der Auftrag fortwahrender Erneuerung gilt freilich nicht nur der kirchlichen,
sondern abgeleitet auch der wissenschaftlichen Theologie — zumindest dann,

35 Pannenberg selbst sucht diese Erneuerung durch sein Konzept der Universalgeschichte zu
leisten, das historisch-psychologische mit kerygmatisch-literaturwissenschaftlichen Ansétzen
zu verbinden sucht. Doch inwieweit Pannenbergs Universal-Integration samtlicher wissen-
schaftlichen Disziplinen unter den theologischen Horizont der alles bestimmenden Wirklich-
keit Gottes tragt bzw. gegenwirtig diskursiv anschlussfihig ist, bleibt zu fragen.

36 PANNENBERG, Krise des Schriftprinzips, 17.

74



Ecclesia semper reformanda

wenn diese als verantwortete Reflexion kirchlichen Denkens, Redens und
Handelns verstanden wird. Innerhalb des Ficherkanons der wissenschaftlichen
Theologie zeigt dabei insbesondere die Ethik (und hier vor allem die materiale
Ethik), wie kurz die Halbwertszeit theologischer Positionen sein kann. Denn
technische Moglichkeiten, soziale Konventionen, moralische Grundiiberzeu-
gungen, Sprache etc. wandeln sich in diesem Feld so rasant, dass etliche For-
schungsbeitriage, etwa aus der Bio- und Medizinethik, bereits nach wenigen
Jahren veraltet und aus der Zeit gefallen scheinen.

Angesichts dieses rasanten Wandlungsprozesses dréngt sich die Frage auf,
wie theologisches Denken stabilisiert und verantwortlich vollzogen werden
kann. Denn die sturmgleich sich ereignenden Wandlungsprozesse drohen die
Theologie in den Wellen disparater Debatten orientierungslos hin und her zu
werfen. Theologisch verantwortlich vollzogene Reformprozesse bediirfen aber
der Verstetigung. Was also vermag dies zu leisten?

Innerhalb der akademischen Theologie wird auf diese Frage in der Regel
geantwortet: die Methoden, genauer: die historischen, psychologischen, sprach-
wissenschaftlichen, literaturwissenschaftlichen, soziologischen, ethnologischen
et cetera Methoden, die in den verschiedenen Bereichen der Theologie zur
Anwendung kommen. Diese verbiirgen scheinbar denkerische Verantwort-
lichkeit und Stetigkeit und erweisen vermeintlich die Wissenschaftlichkeit
der Theologie.”

Doch gegeniiber dieser Methodenorientierung hat Hans-Georg Gadamer
eingewandt, dass alles Verstehen, auch das methodisch gesicherte Verste-
hen in den Geisteswissenschaften, auf vormethodischen Voraussetzungen
beruht, die bei der Anwendung von Methoden erkenntnisleitend sind. Unter
diesen vormethodischen Voraussetzungen begreift Gadamer Verschiedenes:
Dazu gehort die (gesprochene) Sprache, in die das Denken unhintergehbar
eingebettet ist und so allem methodischen Arbeiten vorausgeht. Dazu geho-
ren aber auch all die kultur- und bildungsgeschichtlichen Sedimente, die als
Vorverstandnis im kulturellen Gedéchtnis - teilweise unbewusst — lebendig
sind. Und schliellich geh6ren dazu — dieser Aspekt soll im Folgenden vertieft
werden - biographisch erworbene Haltungen, Einstellungen oder Tugenden,

37 Vgl. dazu GISBERT KONIG, »Methodologie«, in Die Theologie und die neuere wissenschafts-
theoretische Diskussion: Materialien, Analysen, Entwiirfe, hg. von Gerhard Sauter u.a., Miinchen
1973: 100-110. Auch Pannenberg begriindet die Wissenschaftlichkeit der Theologie mit der
Verwendung von Methoden, da diese allein ein iiberpriifbares Werkzeug zur Falsifikation theo-
logischer Hypothesen darstelle. Vgl. WOLFHART PANNENBERG, Wissenschaftstheorie und Theo-
logie, Frankfurt a. M. 1973, 225ff.

75



Matthias Baum

welche dem Methodengebrauch vorausgehen und ihn leiten.*® Vier solcher
Tugenden sind dabei im Anschluss an Gadamer herauszustellen: a) Offenheit,
b) kritische Sachlichkeit, ¢) Anwendungsbezogenheit und d) Gelassenheit.*

a) Die Offenheit fiir neue Erfahrungen bildet die Voraussetzung dafiir,
iberhaupt wissenschaftlich arbeiten zu kénnen. Gadamer fithrt dazu aus:
»Erfahrung ist immer nur in der einzelnen Beobachtung aktuell da. Sie wird
nicht in vorgingiger Allgemeinheit gewuf3t. Darin liegt die grundsatzliche
Offenheit der Erfahrung fir neue Erfahrung.«* Gadamers Bemerkungen zur
Offenheit sind Teil einer Phinomenologie der Erfahrung. Sie stellen zugleich
aber auch eine Anleitung zu einer denkerisch verantworteten Haltung dar.
Offen zu sein fiir Neues, fiir Erfahrungen, die zumindest potentiell eigene
Uberzeugungen erschiittern, ist nimlich keineswegs selbstverstindlich. Sie
erfordert das Eingestdndnis, dass die bisherigen Erfahrungen, Denkvorausset-
zungen und -gewohnheiten von Irrtiimern und Ungenauigkeiten durchsetzt
und insofern revisionsbediirftig sein kénnen. Und sie erfordert die Bereitschaft,
sich neuen Erfahrungsméglichkeiten auszusetzen, um so bisheriges Wissen
auf die Probe zu stellen. Nur wer diese Offenheit fiir neue Erfahrungen — und
fur Gadamer bedeutet dies vor allem: Offenheit fiir den Dialog — aufbringt,
ist iiberhaupt in der Lage, Hypothesen zu falsifizieren und so erkenntnis-
erweiternd bzw. fortwiahrend reformierend zu arbeiten.

b) Die grundsétzliche Offenheit droht aber beliebig zu werden, wenn ihr
nicht die Haltung der kritischen Sachlichkeit zur Seite gestellt wird. Sach-
lichkeit bedeutet dabei zum einen thematischen Fokus zu gewinnen, also die
zu verstehende Sache unter einer Fragestellung eingrenzen und dabei von
anderen Gesichtspunkten abstrahieren zu kénnen. Zum anderen aber heif3t

38 Vgl. HANS-GEORG GADAMER, Wahrheit und Methode: Grundziige einer philosophischen Her-
meneutik, 7. Aufl.,, Tiibingen 2010. Gadamer selbst bezeichnet im Rekurs auf Aristoteles und
Shaftesbury etwa Phronesis und Gemeinsinn als erkenntnisleitende Tugenden. Vgl. ebd., 27,
30, 317f.

39 Diese Tugenden gelten Gadamer nicht eigens als wissenschaftliche Tugenden, denn Gadamer
zufolge sind sie grundlegender als die Wissenschaft. Dass sie sich aber als solche begreifen las-
sen, wird bei Karl Jaspers deutlich, der unter dem Stichwort Haltung der Wissenschaftlichkeit
eine Skizze von wissenschaftlichen Tugenden bietet, die den hier im Anschluss an Gadamer
gezeigten Tugenden durchaus nahe kommen. Jaspers erklart: »[Die Haltung der Wissenschaft-
lichkeit] ist die Fihigkeit, zugunsten objektiver Erkenntnis die eigenen Wertungen fiir je einen
Augenblick zu suspendieren [...]. Wissenschaftlichkeit ist Sachlichkeit, Hingabe an den Gegen-
stand, besonnenes Abwiagen, Aufsuchen der entgegengesetzten Moglichkeiten, Selbstkritik.
[...] Thr eignet das Skeptische und Fragende, die Vorsicht im endgiiltigen Behaupten, das Prii-
fen der Grenzen und der Art der Geltung unserer Behauptungen.« Vgl. KARL JASPERS und
KURT ROSSMANN, Die Idee der Universitit fiir die gegenwidrtige Situation entworfen, Berlin und
Heidelberg 1961, 79f.

40 GADAMER, Wahrheit und Methode, 357.

76



Ecclesia semper reformanda

es, hinter allen geisteswissenschaftlichen Diskursen die verhandelte Sache
selbst in den Blick zu nehmen. Gadamer erkléart dazu: »Die Hermeneutik muf}
davon ausgehen, dafl wer verstehen will, mit der Sache, die mit der Uberlie-
ferung zur Sprache kommt, verbunden ist und an die Tradition Anschluf}
hat [...], aus der die Uberlieferung spricht.«*! Die Sachlichkeit des Verste-
hens fordert Gadamer gegeniiber historischen Hermeneutiken ein, welche die
Autorabsicht eines Textes thematisieren, ohne dabei aber nach der Wahrheit
der vom Autor verhandelten Sache zu fragen. Ihnen gegentiber betont er die
iiberlieferungsgeschichtliche Verbindung des Verstehenden mit der im Text
verhandelten Sache — im Fall der Theologie etwa die stets schon bestehende
Verbindung des Verstehenden mit dem in der Bibel bezeugten Wort Gottes.
Dieses sachhaltige Vorverstandnis bedeutet, dass es keinen neutralen und
unparteilichen Standpunkt des Verstehens gibt und geben kann. Verstehen ist
stets positionell. Es erfolgt aus der (existentiellen) Bindung an tiberlieferungs-
geschichtlich vermittelten Sachen. Diese gilt es aber freilich nicht unkritisch
zu reproduzieren. Entsprechend fahrt Gadamer fort: »Auf der anderen Seite
weill das hermeneutische Bewufitsein, dafy es mit dieser Sache nicht in der
Weise einer fraglos selbstverstidndlichen Einigkeit verbunden sein kann.«*?
Das Vorverstindnis einer Sache ist Gadamer zufolge stets von Irrtiimern und
Fehlannahmen, Pauschalisierungen und Stereotypisierung durchsetzt. Inso-
fern ist es notwendig, Sachlichkeit kritisch zu betreiben, wobei Kritik hier vor
allem Selbstkritik meint. Die eigenen unhinterfragten Vorannahmen gilt es
zu Bewusstsein zu bringen und in Frage zu stellen. Die Forderung nach einer
bestandigen Erneuerung des eigenen sachlichen Verstehens ist also ein Auf-
trag gegeniiber dem eigenen Vorverstindnis und zwar in kritischer Absicht.

c) Gegeniiber der Annahme einer abstrakten Idealitit der Geisteswis-
senschaften argumentiert Gadamer fiir die grundsétzliche Anwendungs-
bezogenheit derselben. Er schreibt: »Nun haben uns unsere Uberlegungen zu
der Einsicht gefiihrt, dafl im Verstehen immer so etwas wie eine Anwendung
des zu verstehenden Textes auf die gegenwértige Situation des Interpreten
stattfindet.«** Geisteswissenschaftliches Verstehen schliefit Gadamer zufolge
ein, dass ein Text bzw. die von einem Text verhandelte Sache in der konkreten
Lebenswirklichkeit des Verstehenden zur Anwendung gebracht wird. Ohne
Anwendungsbezug bleibt eine Sache in ihrer Gegenwartsrelevanz und damit -
nach Gadamer - insgesamt unverstanden. Einem moglichen Missverstand-
nis gilt es dabei zu wehren: Dass der Verstehende einen Anwendungsbezug

41 Ebd., 300.
42 Ebd.
43 Ebd., 313.

7



Matthias Baum

herstellen soll, bedeutet nicht, einen Text fiir beliebige Anwendungsinteressen
bemithen zu diirfen. Nicht jede Gegenwartsapplikation ist hermeneutisch
legitim, sondern nur die, die sich im »Dienst der Sache« begreift.**

d) Dieser Dienst an der Sache aber hat sich im Modus der Gelassenheit zu
vollziehen. Denn Gadamer zufolge muss die erfragte Sache »in die Schwebe
gebracht werden, so dafl dem Pro das Contra das Gleichgewicht halt«.*’
Gadamers Formulierung von der Schwebe ist auf das Gespriach gemiinzt, in
dem eine Sache in ihrem Fiir und Wider umfassend erwogen werden soll. Wer
nun aber meint, dieses In-die-Schwebe-Bringen der Sache liege allein in der
Verantwortung des Verstehenden, der verkennt die grundsétzliche Unverfiig-
barkeit des Verstehensprozesses. Wer ein Gespréch fiihrt, der steht Gadamer
zufolge unter der »Fihrung der Sache [...], auf die die Gesprachspartner
gerichtet sind«.*® Erst in der Gelassenheit des offenen Gesprachs kann sich eine
Sache erschlieflen. Damit aber ist der Verstehende von der Schwere der allei-
nigen Verantwortung fiir das Gelingen des Verstehens entlastet. Auch wenn
seine eigenen Erkenntnisbemithungen mit grofier Ernsthaftigkeit betrieben
sind, so kann er dennoch gelassen auf die Ergebnisse derselben blicken, weil
er weif}, dass diese nicht allein sein Verdienst sind. Und im Wissen darum,
dass andere Verstehende die Sache auch anders verstehen werden, darf er auf
seine ernsthaften Erkenntnisanstrengungen mit Leichtigkeit, Gelassenheit
und Humor blicken. Nicht ohne Grund rechnet Gadamer den Humor, im
Anschluss an Shaftesbury, zum Gemeinsinn, den er fiir eine zentrale Tugend
des Verstehens halt.*”

4 Schluss

Theologisch verantwortetes Denken schliefit stets das Bemiithen um fort-
wihrende Erneuerung ein. Die Frage aber ist, ob dies engstirnig, unkritisch-
ideologiegetrieben, abstrakt und verbissen oder aber, ob es offen, kritisch-
sachbezogen, anwendungsorientiert und gelassen vollzogen wird. Gute
Theologie verpflichtet sich zu letzterer Vollzugsweise. Und ich erachte es
als Privileg, solche gute Theologie in Gestalt von Klaus Tanner kennen und

44 Vgl. MATTHIAS BAUM, Die Hermeneutik Hans-Georg Gadamers als philosophia christiana:
Eine Interpretation von sWahrheit und Methode« in christlich-theologischer Perspektive, Tiibingen
2020, 128f.

45 GADAMER, Wahrheit und Methode, 369.
46 Ebd., 373.
47 Vgl. ebd., 30.

78



Ecclesia semper reformanda

schitzen gelernt zu haben. Seine Offenheit zum interdisziplindren Gespréch,
seine Entschlossenheit, kritisch am konkreten Gegenstand zu arbeiten — im
Bewusstsein um die eigene existentielle Verhaftung in christlichen Traditio-
nen, seine Bereitschaft theologische Inhalte mit grofier Sensibilitat fiir insti-
tutionelle und individuelle Kontexte auf die Gegenwart anzuwenden und bei
alledem nicht verbissen zu sein, sondern gelassen zu bleiben, haben mich tief
beeindruckt. Dafiir vielen Dank!

Ecclesia semper reformanda - das hat Klaus Tanner in zahlreichen Kom-
missionen, Arbeitskreisen und Ausschiissen, in seiner Arbeit an EKD-Denk-
schriften und vor allem als Hochschullehrer unermiidlich gelebt und lebt es
noch immer. Dass er sich dabei die Zuversicht in die Sinnhaftigkeit dieser
Reformbemiihungen stets erhalten hat, ist — wenn ich richtig sehe - in dem
Vertrauen begriindet, dass letztlich Gott selbst es ist, der seine Kirche fort-
wihrend erneuert. Zumindest erkldrte der Reformer Luther in diesem Sinn:
»Die Kirche bedarf einer Reformation, aber dies ist nicht Sache eines einzel-
nen Papstes, auch nicht vieler Kardinile, sondern des ganzen Weltkreises, ja
eigentlich allein Gottes.«*®

48 WA 1, 627, 27-31.

79






Wolfgang-Michael Klein @
Evangelikale Institutionen

REMBRANDT VAN RIJN, Das Gastmahl des Belsazar, ca. 1636-1638, National Gallery,
London. CC-PD-Mark (Wikimedia Commons).

Betrachtet man Rembrandts Das Gastmahl des Belsazar, fallen verschiedene
Dinge ins Auge.' Zunéchst die Schrift an der Wand — Buchstabe fiir Buchstabe
durch gottliche Hand gegeben. Ebenso das Erstarren und der Schrecken derer,
die es sehen und nicht recht verstehen. Das Bild erinnert die Betrachtenden an
den Sakrileg Belsazars, sakrales Tempelgerit in heidnischem Gelage entweiht
zu haben. Diese Tat ist im biblischen Danielbuch die Spitze des Vergehens

1 Der vorliegende Beitrag basiert auf der DFG-gef6rderten, noch unveréffentlichten Disser-
tationsschrift des Autors zum Thema Evangelikale Bibelhermeneutiken im deutschsprachigen
Raum seit 1990.

WOLFGANG-MICHAEL KLEIN, »Evangelikale Institutionenc, in Reflexionsvertrauen - 81
Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael

Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 81-96.
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23310


https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23310

Wolfgang-Michael Klein

an der institutionellen Zentrale Gottes auf Erden: dem Tempel in Jerusa-
lem. Wer Gott und das Seine missachtet, besudelt nicht nur die Ehre Gottes
und die ihm geweihten Gegenstdnde, sondern letztlich sich selbst. Dass diese
Nacht in Schrecken endet, scheint bei Daniel wie auch bei Rembrandt vollig
unausweichlich. Diesen Lauf der Dinge unterstreicht der Maler mit einer eher
unscheinbaren Person. Diese ist oben links im Hintergrund platziert, blickt
die Betrachtenden direkt an und spielt ihre Fléte. Sie ist nicht im Licht, sie
braucht kein Licht, denn der Ton, den sie anschligt, macht aus dem Schrecken
Gewissheit. Dein Reich, so wird die unerbittliche Auskunft des Daniel an den
Grof3konig lauten, wird heute Nacht enden.

Dieses prophetische Narrativ der verkommenen Obrigkeit, die nicht Gott
die Ehre gebe, ja Abgotterei betreibe und Menschliches iiber rein Géttliches
stelle, ist als Vorwurf im Rahmen der Evangelikalen Bewegung im deutschspra-
chigen Raum vielfach gegeniiber Landeskirchen und universitarer Theologie
erhoben worden. Das eigene Profil wurde und wird vor allem durch Abgren-
zung zu bestehenden Institutionen bestimmt. Im Rahmen dieser Absetzung
wurden eigene Institutionen weiterentwickelt oder neu aufgebaut. Dieses
Vorgehen pragt die evangelikale Bewegung insgesamt bereits seit ihren Anfan-
gen in den 1960er Jahren, wie Gisa Bauer umfassend herausgearbeitet hat.?

Der institutionelle Schub innerhalb des deutschsprachigen Evangelika-
lismus seit den 60er Jahren ist Ausdruck einer klaren Zielsetzung, die neben
der klassischen Errichtung von Werken, Verlagen und Vereinen einen Schritt
weiter ging. Die Neugriindungen und Weiterentwicklungen evangelikaler
Ausbildungsstitten dienten dazu, ernstzunehmende Alternativen zur Universi-
tatstheologie zu entwickeln. Aus der allgemeinen Auffassung der evangelikalen
Bewegung, in der Universitit werde der Glaube beiseitegelegt, wenn nicht
sogar zerstort, erwuchs an verschiedenen Orten die empfundene Notwendig-
keit, dem theologischen Nachwuchs ein den eigenen Grundsitzen gemaéfies
Theologiestudium zu erméglichen und die geargwohnten Untiefen universi-
taren Denkens zu umschiffen. Im Zuge dessen schlossen sich eine Reihe alter,
aber auch neuer Institutionen in der Konferenz bibelglidubiger Seminare und
Lehrer, der heutigen Konferenz bibeltreuer Ausbildungsstdtten, zusammen, um
gemeinsam nach einer in ihren Augen angemesseneren Theologie zu streben.

Der Selbstimagination eigener Theologie als »rein« steht zumeist die Ver-
dammung der anderen als »unrein« zur Seite. Universitare Theologie, so ist
es in evangelikalen Kontexten immer wieder zu lesen, sei verantwortlich fir
Sékularisierung, fiir Faschismus und Kommunismus, fiir Werteverfall und die

2 GISA BAUER, Evangelikale Bewegung und evangelische Kirche in der Bundesrepublik Deutsch-
land: Geschichte eines Grundsatzkonflikts (1945 bis 1989), AKZG (B) 53, Géttingen 2012.

82



Evangelikale Institutionen

Zerstorung der Institution Familie. Dies hénge nicht zuletzt damit zusammen,
dass an der Universitat der Schrift nicht vertraut werde. Vielmehr werde ihre
Heiligkeit ignoriert und sie zu einem Buch wie jedem anderen herabgesetzt.
Umgekehrt tragen die universitir gédngigen Verurteilungen evangelikaler
Theologie als grundsitzlich »fundamentalistisch« leider nicht zur Versachli-
chung des Diskurses bei.’

Neben dem theologischen Anliegen evangelikaler Theologie spiegelt sich in
dem institutionellen Schub ein Bewusstsein dafiir, dass Kritik auf Dauer verhallt.
Sie vergeht mit ihren Wortfithrern, wenn nicht entsprechende Raume geschaf-
fen werden, die das Echo weitertragen, und Personen ausgebildet werden, die
den Klang erneuern. So ist in den letzten Jahrzehnten aus dem Dauerprotest ein
Netzwerk verschiedenster Institutionen entstanden, von denen hier einige Aus-
bildungsstétten niher in den Blick genommen werden. Dabei ist in gegebener
Kiirze darzulegen, dass der deutschsprachige Evangelikalismus entgegen dem
gangigen Vorurteil nur zum Teil als fundamentalistisch anzusehen ist. Dafiir
stiitzt sich der vorliegende Beitrag neben Statuten, Interviews, Akkreditierungs-
entscheidungen und Sekundarliteratur vor allem auf Bibelhermeneutiken, die
im deutschsprachigen Evangelikalismus den Status von Dogmatiken haben.

Da zumindest die éltere der darzustellenden Hochschulen mit fundamen-
talistischen Wurzeln auf das Engagement der langjéhrigen Fithrungsfigur des
Bibelbundes Samuel Kiilling zuriickzufiihren ist, werden er und der Bibelbund
zunichst kurz vorgestellt, zumal sich anhand dessen Engagement und Einstel-
lung bereits Mafgebliches erschlieft. Hernach werden einige Aspekte zweier
fundamentalistisch gepréagter Hochschulen dargestellt, die bis heute — auch
im Medium der dort entstehenden Bibelhermeneutiken - ihr fundamentalis-
tisches Erbe pflegen.

Einer kurzen Einordnung der Positionierung eher kirchennaher Hochschu-
len des Gnadauer Verbands folgend, die nach meiner Auffassung keine funda-
mentalistischen Tendenzen aufweisen, werde ich im vierten Abschnitt knapp
auf das ethisch-fundamentalistische Moment eingehen, das Hochschullehrer in
beiden Bereichen deutschsprachiger evangelikaler Hochschulen préigt. Unter
(christlich) fundamentalistisch versteht dieser Beitrag eine Position, die bibli-
sche Texte fiir sunfehlbar< beziehungsweise »irrtumslos< hélt und diese zudem
mit dem Anspruch auf unbedingte Normativitat in Glauben, Denken und Leben
verbindet, der sich letztlich die gesamte Gesellschaft unterzuordnen habe.*

3 Eine Ausnahme bildet DIES., Evangelikale Bewegung sowie DIES., » Die Kritik an der Schrift-
kritik: Praevangelikale und evangelikale Positionen zur Schrifthermeneutik«, in Heilige Schrif-
ten in der Kritik, hg. von Konrad Schmid, Leipzig 2023: 367-382.

4 Vgl neben STEFAN HOLTHAUS, Fundamentalismus in Deutschland: Der Kampf um die Bibel
im Protestantismus des 19. und 20. Jahrhunderts, 2. Aufl., Biblia et symbiotica 1, Bonn 2003, 42-62,

83



Wolfgang-Michael Klein

1 DerBibelbund

Samuel Kiillings Engagement fiir die Ansicht der Irrtumslosigkeit der Schrift ist
bereits friih greifbar. Bereits in den 60er Jahren stieg Kiilling zum Schriftfithrer
des Bibelbundes auf, den er viele Jahre dominierte. Dieser urspriinglich in
Pommern gegriindete Verein vertrat bereits seit 1890 die Irrtumslosigkeit der
Schrift. Die zeitliche Nahe der lutherisch-konfessionellen Vereinsgriindung zu
dem katholischen Unfehlbarkeitsanspruch des Papstes ex cathedra von 1870
diirfte nicht zufallig gewesen sein. Mit der Teilung Deutschlands nach dem
zweiten Weltkrieg verlor der Bibelbund erhebliche Teile seiner Mitglieder,
weil vor allem lutherische Pfarrer aus den Ostgebieten den Verein getragen
hatten. Da sich der Verein bei seinem Wiederaufbau im Westen vor allem aus
pietistischen und freikirchlichen Kreisen rekrutierte, verlor sich seine konfes-
sionelle Pragung vollends.” Holthaus zufolge ist der Verein jedoch trotz dieses
Umschwungs »das entscheidende Sammelbecken fundamentalistischer Kreise
in Deutschland geblieben«.*

Killing iibernahm 1965 die Schriftleitung des Vereins und setzte sich nach-
drucklich fur das klassische Profil des Bibelbundes, dem Beharren auf der
Irrtumslosigkeit der Schrift, ein. Nachdem der Bibelbund erst zwei Jahre vor
Kullings Amtsantritt dieses Moment aus seiner Satzung gestrichen und durch
ein Bekenntnis zur vélligen Zuverlassigkeit ersetzt hatte, setzte Kiilling bereits
1966 eine Satzung durch, die inhaltlich de facto die Irrtumslosigkeit festhielt,

insbesondere MARTIN RIESEBRODT, Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewegung:
Amerikanische Protestanten (1910-28) und iranische Schiiten (1961-79) im Vergleich, Tiibingen
1990, 11-39, 214-224. Vgl. zudem WOLFGANG-MICHAEL KLEIN, Evangelikale Bibelhermeneutik:
Zentrale Entwiirfe von Hochschullehrern im deutschsprachigen Raum, Bielefeld 2025.

5 Vgl. HOLTHAUS, Fundamentalismus, 189f., 211f. In seiner umfassenden eigengeschichtli-
chen Darstellung des Fundamentalismus in Deutschland blendet Holthaus die Zeit des Natio-
nalsozialismus und die Verstrickungen evangelikaler Institutionen letztlich aus. Dies gilt auch
fur seine Einordnung des Bibelbundes, dem er selbst als langjéhriges Mitglied des Redaktions-
beirates angehort. Neben der Nennung diverser apokalyptischer Deutungen Hitlers als Anti-
christ, die vor allem nach 1945 verfasst wurden, spricht er eher lapidar von der Zeit vor Kriegs-
ende: »Die Zeit des >Dritten Reiches< brachte naturgemifl andere Auseinandersetzungen in
der Gemeinschaftsbewegung« als die der Bibelfrage (ebd., 237). Holthaus’ relativierender Ton-
fall entspricht seinem leitenden Interesse, den Bibelbund als standfesten Verein zu prisentie-
ren, der nach wie vor die der Bibel angemessene Haltung hochhalte, vgl. hierfiir auch DERs.,
»100 Jahre Bibelbund«, in Bibel und Gemeinde 94 (1994): 6-70. Fiir eine aufertheologische
Einordnung des Antisemitismus im Bibelbund vgl. JANA HUSMANN, »Das >Problem Judentum
und Altes Testament«: Literalismus und Antisemitismus im Bibelbund. Ein Textbeispiel aus den
Jahren 1938/39«, in Ddmonen, Vamps und Hysterikerinnen: Geschlechter- und Rassenfigurationen
in Wissen, Medien und Alltag um 1900, hg. von Ulrike Auga u.a., Bielefeld 2011: 185-196.

6 HOLTHAUS, Fundamentalismus, 218.

84



Evangelikale Institutionen

wenngleich der Begriff weiterhin vermieden wurde.” Auch in anderer Hinsicht
radikalisierte sich der Bibelbund unter Kiilling in diesen Jahren: »Erst in den 60er
Jahren des 20. Jahrhunderts setzte sich innerhalb des Bibelbundes die Position
eines konsequenten Kreationismus unter Killings Schriftleiterschaft und [sic]
unter der Mitwirkung von Arthur Ernest Wilder-Smith durch.«® So wurde die
Annahme, dass biblische Texte auch in naturwissenschaftlicher Hinsicht unfehl-
bar seien, zunehmend zu einem Allgemeinplatz innerhalb des Bibelbundes.’
Bis heute halten die Mitglieder des Bibelbundes laut der aktuellen Satzung von
2015 »an der volligen Zuverlassigkeit und sachlichen Richtigkeit aller biblischen
Aussagen - auch in geschichtlicher und naturkundlicher Hinsicht — sowie
ihrer uneingeschrankten Geltung in ihrem heilsgeschichtlichen Zusammenhang
fest«.'® Mit dieser Kombination aus dogmatisch-fundamentalistischer Position
des 19. Jahrhunderts und dem zeitgendssischen Aufschwung des Kreationismus
untermauerte der Bibelbund seinen Anspruch, auch alle Wahrheitsanspriiche
der Gegenwart an den irrtumslosen biblischen Texten zu messen und so deren
Geltungsraum auch auf naturgeschichtliche Fragestellungen auszudehnen. Die-
ser Haltung nach miissen biblische Texte gegenwértigen Fragen und Problemen
in einem Mafle Rechnung tragen, dass selbst naturwissenschaftliche Ergebnisse
nur dann als wahr gelten kdnnen, sofern sie sich mit den biblischen Aussagen
in Deckung bringen lassen.*!

Mit Blick auf Kiilling ist die Vehemenz seines Auftretens allem Anschein
nach Teil seines Nimbus gewesen. Seinen kampferischen Stil kritisierte der
Hauptvorstand der Deutschen Evangelischen Allianz (DEA), der mafigeblichen

7 Ebd, 216.

8 Ebd., 365 [Herv.i.O.]. Holthaus Bewertung spricht dafiir, dass er den Kreationismus fir
eine konsequente Folge der Haltung ansieht, dass die Bibel irrtumslos sei. Zur Biographie
Killings vgl. das Biogramm bei BAUER, Evangelikale Bewegung, 758.

9 Auch wenn diese Ansicht bereits langer vertreten wurde, finden sich kreationistische Posi-
tionen in den ersten fiinfzig Jahren des Bundes allenfalls am Rande. 1927 fiihrte etwa der Mit-
herausgeber Wilhelm Moller in einem Artikel aus, dass es sich bereits aus innerbiblischen
Griinden nicht um Tage in unserem Sinne handeln konne, vgl. WILHELM MOLLER, »Um die
Inspiration der Bibel: Eine Auseinandersetzung mit Professor D. Baumgirtels Vortrag >Die
Bedeutung des Alten Testaments fiir den Christen<. Fortsetzung«, in Nach dem Gesetz und
Zeugnis 27,4/5 (1927): 145-150, 149.

10 BIBELBUND, Satzung, 1. Kurz darauf heiflt es in Absatz 2: »Der Bibelbund stimmt der
>Chicago-Erklarung zur Irrtumslosigkeit der Bibel« vollumfanglich zu.« Vgl. hierzu etwa auch
SAMUEL KULLING, »Das Ubel an der Wurzel erfassenc, in Bibel und Gemeinde 104,2 (2004):
11-24, 13. Gekiirzter Wiederabdruck des gleichnamigen Artikels, erstverdffentlicht in Bibel
und Gemeinde 66,4 (1966): 258-274.

11 Vgl. zur Geschichte des Kreationismus MICHAEL RUSE, »Creationism, in The Stanford
Encyclopedia of Philosophy, hg. von Edward N. Zalta und Uri Nodelman, Stanford 2022, URL:
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/creationism/, abgerufen am 01.06.2024.

85


https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/creationism/

Wolfgang-Michael Klein

Dachorganisation des deutschsprachigen Evangelikalismus, bereits 1965; seine
theologische Position hingegen bereitete nach Holthaus’ Darstellung dort
keinen Anstof3. Dies mag verwundern, da er zumindest zwischen den Zeilen
auch evangelikalen Ausbildungsstétten, die sich der sogenannten gemafligten
Kritik 6ffneten, nicht nur ihre Orthodoxie absprach, sondern deren Christen-
tum iiberhaupt anzweifelte.’” Eine theologische Auseinandersetzung mit der
Verbalinspiration und ihren Spielarten unterblieb in der DEA als dem »>Sam-
melbecken< der Evangelikalen« offenbar, zumal sie sich in diesen Jahren
ohnehin vor allem mit der Organisation der Evangelisationsveranstaltungen
Billy Grahams beschaftigte.”

Auch wenn Kiilling im Bibelbund das Wort irrtumslos nicht in die Satzung
zuriickbrachte — moglicherweise als Zugestdandnis an die hiervon nicht génzlich
Uberzeugten — setzte er sich ab Mitte der 1960er zunehmend fiir die Position
der Irrtumslosigkeit der Schrift ein. Deutlich wird dies etwa in seiner Mitarbeit
im 1977 gegriindeten International Council for Biblical Inerrancy (ICBI). Dieses
Engagement hatte auch institutionelle Folgen. An die im Folgejahr in diesem
Gremium erarbeitete Chicago-Erklarung zur Unfehlbarkeit der Schrift schlossen
die durch Kiilling gepragten Ausbildungsstitten eng an: Die Freie Evangelisch-
Theologische Akademie Basel (FETA) — die heutige Staatsunabhéngige Theo-
logische Hochschule (STH) - sowie die Freie Theologische Akademie Gief3en
(FTA) - die heutige Freie Theologische Hochschule (FTH), deren Griindungsfigur
Cleon Rogers ebenfalls in Chicago mitarbeitete. Wie im Bibelbund wurde auch in
diesen Ausbildungsstitten die vollinhaltliche Zustimmung zur Irrtumslosigkeit
der Schrift zu einem Kernbestand der eigenen Schrifthaltung.

2 Die evangelikal-theologischen Ausbildungsstatten
in Basel und GieRBen

Mitte der sechziger Jahre bestanden die genannten Ausbildungsstitten in
Basel und Giefien noch nicht. Neben seiner Streitlust war Kiilling auch ein
geschickter Organisator neuer Institutionen. Als Schriftleiter des Bibelbundes
beliefl er es entsprechend nicht bei Kritik der in seinen Augen verkommenen

12 KULLING, Wurzel, 14: »Heute sind schon viele ehemals christliche Ausbildungsstéitten von
der beschriebenen geméfligt-kritischen Stromung erfasst, oft, ohne dass sie es selber merken.«

13 HOLTHAUS, Fundamentalismus, 314-316; BAUER, Evangelikale Bewegung, 258, zum Begriff
vgl. ebd., 642 f. Bauer macht hier deutlich, dass die Griindung des Informationsdiensts der DEA
eine Schlisselrolle spielte, diverse evangelikale Anliegen und Themen zusammenzufiithren und
so der absehbaren Zersplitterung der Bewegung zu wehren.

86



Evangelikale Institutionen

Universititen. Bereits 1966 veroffentlichte Kiilling konkrete Pliane, die theo-
logischen Fakultiten mit Bibeltreuen zu unterwandern und dariiber hinaus
eigene Institutionen zu errichten, um die reine Lehre zu beférdern.'* Mit Blick
auf mogliche Haretiker in den eigenen Reihen der hier angedachten neuen
Institutionen stellte er etwa klar:

Um die Kontinuitdt auch in der Bibeltreue zu wahren, ist sehr wichtig,
wer eine solche Fakultét finanziell tragt (es diirfen nur bibeltreue Glaubige
sein), die geistliche Haltung der Professoren (reine Orthodoxie geniigt nicht),
das klare Bekenntnis, die begleitenden Grundprinzipien, der Wahlmodus der
Professoren und die Maf3nahmen bei Abweichungen, um nur einiges zu nen-
nen. [...] Wir wissen, dass ein einziger Professor oder Lehrer oder Mitarbeiter
genigt, und das Gift der Kritik ist da. Entweder wird er dann entlassen, oder
es entsteht eine Spaltung.’

Seine Hauptforderung einer eigenen Ausbildungsstitte, zu der Kiilling in
jener Programmschrift aufrief, realisierte er binnen weniger Jahre. Bereits 1970
offnete die Freie Evangelisch-Theologische Akademie (FETA) ihre Pforten.
Offenbar gab es finanzkréftige Unterstiitzer fiir diese auf einem eigens erwor-
benen Grundstiick gegriindete Ausbildungsstatte — eine durchaus kostspielige
Investition in Basel Riehen. Aufgrund wachsender Zahlen wurde rasch ein
groBBeres Gebdude in Riehen bezogen, das Kiilling zufolge tiber zwei Millionen
Schweizer Franken kostete und bis heute Sitz der Ausbildungsstétte ist.*

Wie sehr Kiilling Kirche und Theologie in der Krise sah, zeigt sich unter
anderem an seinem scharfziingigen Briefwechsel mit der EKD. Kiilling kampfte
sowohl hier als auch bei einzelnen Landeskirchen um eine Anerkennung des
Abschlusses an der FETA als Examenséquivalent. Seine Auseinandersetzung
mit den Kirchendmtern, die er selbst in einer Broschiire angesichts des zehn-
jahrigen Bestehens der FETA ausfiihrlich dokumentierte, ist von grof3em Stolz
auf die eigene Ausbildungsinstitution und deutlicher verbaler Hérte gegentiber
universitaren Zugingen gepragt. Seinem Sendungsbewusstsein entsprechend
wartete er ungeduldig auf das Zusammenbrechen klassischer Ausbildung
beziehungsweise auf den Druck der Gemeinden, welche die Landeskirchen

14 Diesen Plan entwickelte Kiilling in einer Programmschrift, die er 1966 in Bibel und Gemeinde,
der Zeitschrift des Bibelbundes, verdffentlichte. Beim o.g. Widerabdruck 2004 kommentierte
die Schriftleitung u.a.: »Was fiir ein Segen konnte entstehen, wenn auch andere freikirchliche
Ausbildungsstitten und Zeitschriften die Gefahr der Bibelkritik — gerade in ihrer geméBigten
Form - erkennen und sich nicht mehr von der Universitétstheologie faszinieren lassen wiirden.
Die Programmschrift Kiillings kénnte ihnen dabei helfen.« KULLING, Wurzel, 11.

15 Ebd., 24.

16 DERS., 10 Jahre Freie Evangelisch-Theologische Akademie Basel, Riehen 1980, 10.

87



Wolfgang-Michael Klein

dazu bewegen sollten, die Alumni der FETA ohne die obligatorischen Pflicht-
semester an staatlichen Universititen in den Pfarrdienst zu iibernehmen.

Trotz der Bedenken der EKD, welche in ihrer Kritik der Ausbildung an
der FETA vor allem die rigide Bekenntnisbildung, Gesetzlichkeit, mangelnde
historisch-exegetische Ausbildung, eine Ignoranz gegeniiber der Geschichtlich-
keit der Offenbarung, kaum Ambiguitatstoleranz gegentiber devianten christ-
lichen Uberzeugungen und eine rituelle Einsegnung zum Studienabschluss
anfiihrte, konnte Kiilling einige Alumni in den Landeskirchen Osterreichs
sowie in Wiirttemberg ohne die obligatorischen Semester an staatlichen Aus-
bildungsstétten unterbringen.”” Fiir ihn war es zeitlebens der einzige Weg fiir
Kirche und Theologie, sich der Schrift als irrtumsloses Wort Gottes unterzuord-
nen, wie es seiner Ansicht nach an der FETA exemplarisch vorgelebt wurde.

Wie dargestellt, erfuhr Kiillings Rigorismus von verschiedenen Seiten
Ablehnung. So begann auch die Arbeit an der neugeschaffenen Ausbildungs-
stitte zunédchst mit einem Schisma. Bereits im ersten Jahr kam es zu erhebli-
chen Unstimmigkeiten, die zunéchst einen Professor, dann noch drei weitere
Dozenten im Folgejahr ihre Anstellung kosteten. Ob der Vorwurf der »Ver-
schworung« gegeniiber jenem ungenannten Professor, der nach Kiilling als
»Feind von innen her alles zu zerstoren« suchte, den Sachverhalt trifft, ist
vermutlich nicht mehr zu erhellen.*® Die oben zitierte Programmschrift macht
jedenfalls keinen Hehl daraus, dass signifikante Abweichungen in Fragen der
Schrifthaltung von seiner eigenen fiir Kiilling intolerabel waren.

Mit seiner Basler Griindung war Kiilling durchaus erfolgreich. Trotz
der genannten Umstdnde konnte die FETA in den ersten zehn Jahren ihre
Studierendenzahlen von 24 auf 175 steigern.” Studentinnen wurden an der
FETA zwar seit deren Er6finung ausgebildet. Kiillings Ansicht nach waren
diese jedoch nicht fiir den hauptamtlichen Dienst vorgesehen. So tauchen
sie lediglich am Rande als »Ehefrauen, die an der FETA absolviert haben«
auf, im Zusammenhang damit, dass sie lediglich in dieser Funktion mit ihren
Ménnern in den geistlichen Dienst der Osterreichischen Kirche aufgenommen
wurden.”® Auch wenn die Unbedingtheit von Kiillings Auftreten und die mit
ihm verbundene FETA im Gespréch mit Allianz und Landeskirchen untragbar
war, so war das Profil der jungen Hochschule offensichtlich attraktiv.

17 Vgl. ebd., 37f.
18 Ebd, 11.

19 Ebd., 10. Legt man zum Vergleich den Aufwuchs der Studierendenzahlen in Deutschland
insgesamt an, der in diesem Zeitraum um rund 230 % wuchs, ist der frithe Aufwuchs der Hoch-
schule immer noch bedeutend.

20 Ebd., 38.

88



Evangelikale Institutionen

Killings Geist pragte in diesen ersten Jahren wichtige Gestalten des heu-
tigen deutschsprachigen Evangelikalismus. Neben dem frithen Wegbegleiter,
Armin Sierszyn, der ab 1973 unter Kiilling an der jungen FETA unterrichtete,
sind vor allem die seinerzeit jungen Studenten Thomas Schirrmacher und
Helge Stadelmann zu nennen. Der erstgenannte Sierszyn, der bei Walter
Kunneth in Erlangen mit einer Arbeit zu Schleiermachers Siinden- und Schuld-
begriff promoviert wurde, verkorperte die kontroverstheologische Ausrichtung
der spateren Hochschule noch lange tiber Kiilling hinaus und wirkte dort
bis 2013 als Professor. In seiner ersten, 1978 veroffentlichten Hermeneutik
Die Bibel im Griff? vertrat er die Irrtumslosigkeit der Schrift, inklusive deren
zweiter Auflage im Jahr 2001.>* Thomas Schirrmacher, der spater eine Bibel-
schule in Bonn griindete, brachte es zum Vorsitzenden der World Evangelical
Fellowship — der Weltweiten Evangelischen Allianz — und tat sich unter ande-
rem als Ubersetzer der Chicago-Erklirungen hervor, die sein Lehrer Kiilling
mitverfasst hatte.”” Schirrmacher und seine Frau lehrten sowohl in Gielen
als auch in Basel. Zwar musste das Ehepaar Schirrmacher aufgrund eines
Streites um verschiedene Endzeitauffassungen 1997 die Hochschule verlas-
sen — Ernst Mauerhofer und Kulling prdamilleniaristisch gegen Christine und
Thomas Schirrmacher postmilleniaristisch-rekonstruktionistisch.”* Heute stehen
die Hochschule und Thomas Schirrmacher jedoch in gutem Verhiltnis, wie
sein Gru3wort bei deren 50jahrigem Bestehen zeigt.**

Neben Schirrmacher ist der wohl wirkméchtigste frithe Schiiler Kiillings
Helge Stadelmann. Dieser fungierte als zentrale Leitungsfigur einer weiteren
Griundung: der Freien Theologischen Akademie (FTA) Gielen. Diese neugegriin-
dete Akademie, die wie Basel ab den 2000er Jahren nach staatlicher Akkreditie-
rung streben und sie 2008 erreichte sollte, schloss in ihren Grundlagen ebenfalls
eng an die Chicago-Erklarung zur Irrtumslosigkeit der Schrift von 1978 an.

Wie sehr auch hier Bibelhermeneutik und Institution verkniipft sind,
zeigt sich bei Stadelmann in exemplarischer Weise. Seine Hermeneutik weist
exakt dieselben Grundlagen aus wie die Grundlage der Freien Theologischen
Hochschule Gieflen zu dieser Zeit: Die Glaubensbasis der Evangelischen

21 ARMIN SIERSZYN, Die Bibel im Griff? Historisch-kritische Denkweise und biblische Theologie,
Wuppertal 1978.

22 THOMAS SCHIRRMACHER, Hg., Bibeltreue in der Offensive?! Die drei Chicago-Erkldrungen
zur biblischen Irrtumslosigkeit, Hermeneutik und Anwendung, 3. Aufl.,, Biblia et symbiotica 2,
Bonn 2009.

23 Vgl. REINHARD HEMPELMANN, »Trennung wegen theologischer Sonderlehren an der STH
Basel«, in MEZW 60,1 (1997): 22f., sowie DERS., »Streit unter >bibeltreuen< Christen und seine
Hintergriinde«, in MEZW 60,6 (1997): 183-185.

24 https://www.youtube.com/watch?v=MteDk78pp8o, abgerufen am 01.04.2025.

89


https://www.youtube.com/watch?v=MteDk78pp8o

Wolfgang-Michael Klein

Allianz, einen Minimalausschnitt eines eigentlich sozialkritischen Artikels
der Lausanner Verpflichtung — die Sozialkritik derselben wird nicht rezipiert -
und die Zusammenfassung der ersten Chicago-Erklarung zur Irrtumslosigkeit
der Schrift von 1978.*

Neben den inhaltlich-dogmatischen Anschliissen der Schiiler Kiillings ist
auch eine deutliche institutionelle Verkniipfung zu beobachten, welche die
beiden Hochschulen bis heute verbindet. Deren theologische Nihe zeichnet
sich unter anderem in der gemeinsamen Arbeit im Bibelbund und seiner Zeit-
schrift Bibel und Gemeinde ab. Neben Lehrpersonen beider Hochschulen, die
bis heute immer wieder in der Zeitschrift publizieren, ist vor allem die Zusam-
mensetzung der Redaktion — ab Mitte 2008 Redaktionsbeirat genannt — von
Gewicht:?*® Waren bis 2005 vor allem Gieflener Dozenten vertreten, so waren
ab 2008 die Rektoren beider Hochschulen, Helge Stadelmann (Rektor bis 2015)
und Jakob Thiessen bis mindestens 2020 im Redaktionsbeirat der Zeitschrift,
zudem der Gieflener Systematiker Berthold Schwarz.””

Diese Redaktorenschaft muss mit Blick auf das vertretene Bibelverstandnis
durchaus ernstgenommen werden. Denn die Beitrdge in Bibel und Gemeinde
sind dem Impressum der Zeitschrift nach an das Bibelverstindnis des Bibel-
bundes gebunden. Dass ausgerechnet die Rektoren beider Hochschulen das
fundamentalistische Schriftverstdndnis des Bibelbundes qua Amt hochhalten,
zeigt eine deutliche Spannung zwischen der Aufiendarstellung beider Hoch-
schulen und dem Engagement ihres Fithrungspersonals. Wie sich anhand der
Satzungen und Glaubensgrundlagen der Hochschulen zeigen lasst, wurden
diese im Kontext der Akkreditierungsbemithungen entscharft, um den staatli-
chen Vorgaben zumindest formal Rechnung zu tragen. Auf das Problem, dass
mit der Tilgung duflerlich offenkundiger Radikalismen aus den Statuten der
Ausbildungsstitten nicht notwendig eine Anderung in Einstellung, Forschung
und Lehre des Personals der Ausbildungsstitte verbunden ist, hatte bereits der
Alttestamentler Erhard Blum hingewiesen. In einem Minderheitsvotum des
Berichts des Wissenschaftsrats, mit welchem die Gielener Ausbildungsstitte

25 Vgl. HELGE STADELMANN, Evangelikales Schriftverstindnis: Die Bibel verstehen — der Bibel
vertrauen — der Bibel folgen, Hammerbriicke 2005, 10-24.

26 Zunennen wiren von Basler Seite vor allem Samuel Kiilling, Thomas Schirrmacher (Alum-
nus der FETA und zeitweiliger Dozent), Heinrich von Siebenthal und Martin Heide, auf Sei-
ten der Gieflener Ausbildungsstitte Cleon Rogers (Griinder der FTA), Thomas Schirrmacher
(Alumnus der FETA und ehemaliger Dozent beider Ausbildungsstitten), Helge Stadelmann
(FETA-Alumnus und spitere Fihrungsfigur der Gieflener Ausbildungsstitte) und Stephan
Holthaus (nach Stadelmann Rektor der FTA/H).

27 BERTHOLD SCHWARZ ist seit 2005 im Stindigen Ausschuss des Bibelbundes, vgl. DERS.,
»Neue Mitglieder im Standigen Ausschuss«, in Bibel und Gemeinde 105,1 (2005): 2—4.

90



Evangelikale Institutionen

staatlich akkreditiert wurde, wies er neben der Feststellung, dass die bisherigen
Schriften den vormaligen Grundlagen verpflichtet sind, abschliefend darauf
hin, dass mit Blick auf die Freie Theologische Akademie gemessen an dem
wissenschaftlichen Niveau moderner textwissenschaftlicher Arbeit »weder
die aus dem >Grundsatz der Wissenschaftlichkeit< noch die aus dem >Grund-
satz der Gleichwertigkeit< folgenden Standards gegeben« seien.?® Angesichts
der intensiven Mitarbeit fithrender Personlichkeiten beider Hochschulen im
Bibelbund, der bis heute die getilgten fundamentalistischen Gehalte offen
vertritt, ist diese Einschatzung auch 16 Jahre nach der ersten Akkreditierung
der Gieflener Hochschule nicht von der Hand zu weisen.

Ist auf Ebene des Bibelbundes eine Kontinuitat zumindest dogmatisch-
fundamentalistischer Gehalte auszumachen, die auch auf hochster Ebene
der Ausbildungsstitten STH Basel und FTH Gief3en bejaht wurden, so sind
demgegentiber bei den Bibelhermeneutiken als Ausweis des je eigenen wis-
senschaftlichen Anspruchs Veranderungen ablesbar. Ebenso wie die Statuten
vollzogen sich diese Verdnderungen parallel zu den institutionellen Akkre-
ditierungsbestrebungen. Exemplarisch zeigt sich diese Korrelation an der
Hochschulausrichtung der FETA/STH und den dort entstehenden hermeneu-
tischen Entwiirfen. Armin Sierszyns erste Hermeneutik von 1978 ist Ausdruck
einer kimpferischen Streitschrift im Geiste des Griinders Kiilling. In Sierszyns
zweiter Hermeneutik von 2010, zu einem Zeitpunkt also, da die Hochschule
nach staatlicher Anerkennung strebte, milderte er seinen Tonfall, unterliefy
den Begriff der Irrtumslosigkeit der Schrift und legte ein wenig mehr Wert auf
Methodik, wenngleich die Rolle der Auslegenden weiterhin unterbestimmt
bleibt.?” Dank der Neuausrichtung der Hochschule durch den auf Kiilling
folgenden Rektor Jakob Thiessen, der in seiner kurz zuvor erschienenen

28 WISSENSCHAFTSRAT, Stellungnahme zur Akkreditierung der Freien Theologischen Akademie
Giefsen (FTA), 70. Die genannten Grundsitze sind bis heute zentrale Ma3gaben des Wissen-
schaftsrates bei der Akkreditierung theologischer Ausbildungsstétten, vgl. DERS., Kriterien der
Hochschulférmigkeit bekenntnisgebundener Einrichtungen im nichtstaatlichen Sektor, 11f.

29 Die Milderung des Tonfalls ist dabei keineswegs Ausdruck dessen, auf Polemik verzichten
zu wollen. So schreibt er etwa in seiner 2010 erschienenen zweiten Hermeneutik: »Dass die Uto-
pien roter und brauner Couleur in der europdischen Seele auch der Eliten so intensiv verankert
wurden, erklart sich u. a. daraus, dass sie den Platz eingenommen haben, den zuvor das Christen-
tum besetzt hatte.« Fiir das >Vakuumys, das die neuere Theologie durch Entgeschichtlichung und
Moralisierung des Christentums verursacht habe, sei der »Geist der historischen Kritik« verant-
wortlich. Denn jener »kampft gegen den Logos, der sich in Israels Fleisch inkarniert, und damit
gegen die biblische Heilsgeschichte«. ARMIN SIERSZYN, Christologische Hermeneutik: Eine Studie
tiber historisch-kritische, kanonische und biblische Theologie mit besonderer Beriicksichtigung der
philosophischen Hermeneutik von Hans-Georg Gadamer, Studien zu Theologie und Bibel 3, Wien
u.a. 2010, 60f.

91



Wolfgang-Michael Klein

Hermeneutik einen deutlich konzilianteren Ton anschlug, erreichte die Insti-
tution 2014 schlief3lich die staatliche Akkreditierung.

Fiir die Akkreditierungen der Hochschulen war es, wie die Akten zeigen,
durchaus relevant, dass die jeweiligen Grundlagen der Akademien iiberar-
beitet wurden. Entsprechend spielen die dogmatisch-fundamentalistischen
Momente der Frithzeit, etwa mit Blick auf Irrtumslosigkeit der Schrift im Sinne
der Chicagoer Erklarungen, wie sie in Basel und Gief3en vertreten wurden,
inzwischen auf Ebene der Institutionen keine explizite Rolle mehr. Das gilt
sowohl fiir die Glaubensgrundlagen der beiden Hochschulen als auch fiir
die Hermeneutiken. In den jlingeren Hermeneutiken tauchen die Begriffe
Irrtumslosigkeit und Unfehlbarkeit gar nicht mehr auf.

Was sich hingegen noch findet, wurde eingangs bereits mit dem Stichwort
Familie beriihrt. Was Brigitte und Peter L. Berger »The War over the Family«
umschrieben, ist fiir viele Evangelikale in der Tat ein zentrales Kampfgebiet,
auf das nach der Darstellung zweier weiterer Hochschulen mit Blick auf
ethisch fundamentalistische Momente zuriickzukommen sein wird.

3 Die evangelikal-theologischen Ausbildungsstatten
in Marburg und Bad Liebenzell

Auf der anderen Seite sind die evangelikalen Hochschulen des Gnadauer
Verbandes zu nennen, die Internationale Hochschule Liebenzell (IHL) und die
Evangelische Hochschule Tabor (EH Tabor). Diese blicken institutionell auf
eine lange Geschichte zuriick. Beide wurden Anfang des 20. Jahrhunderts als
Missionsschulen gegriindet und entwickelten sich parallel zur FETA und FTA
den letzten Jahrzehnten zu staatlich akkreditierten Hochschulen.

Im Gegeniiber zu den bereits dargestellten Hochschulen stehen die IHL
und die EH Tabor den Landeskirchen deutlich naher und grenzen sich von der
Lehre der Irrtumslosigkeit ab. Wahrend der Altbischof Wiirttembergs, Gerhard
Maier, der selbst zeitweilig in Basel unterrichtete, in seiner Hermeneutik von
1990 wertschitzend von >wissenschaftlichem Fundamentalismus< sprach und
sich Kiilling in Freundschaft und Geistlichkeit verbunden wusste, weisen die
inzwischen ehemaligen systematischen Theologen Liebenzells und Tabors,
Heinzpeter Hempelmann und Thorsten Dietz, dogmatisch-fundamentalistische
Momente als bibelkritisch ab.*

30 Die Verbundenheit zur Baseler Ausbildungsstitte >gipfelte< der Homepage der STH zufolge
in Maiers Ehrenpromotion 2016, vgl. https://sthbasel.ch/ehrenpromotion-von-prof-dr-gerhard-
maier, abgerufen am 26.06.2024.

92


https://sthbasel.ch/ehrenpromotion-von-prof-dr-gerhard-maier
https://sthbasel.ch/ehrenpromotion-von-prof-dr-gerhard-maier

Evangelikale Institutionen

Auf den ersten Blick riickt diese Einschétzung die STH Basel und FTH
Gieflen in dasselbe Licht wie die universitare Theologie. Betreibe letztere mit
historisch-kritischen Methoden Bibelkritik, so seien starke Vorannahmen wie
die Irrtumslosigkeit der Schrift ebenso eine unangemessene Form kritischen
Umgangs mit der Bibel.>* Doch sowohl Hempelmanns Bezeichnung jener Kritik
als >frommc« als auch seine Rede von seinen >fundamentalistischen Freundenc,
zeigt, dass die Absetzung von universitirer Theologie wichtiger ist als die
Abgrenzung von fundamentalistischer Theologie. Universitire Bibelkritik,
so unterstellt Hempelmann, verfolge das Ziel der Diskreditierung des Wortes
Gottes.” Bei der Kritik der »fundamentalistischen Freunde< geht es um fromme
Glaubensgeschwister, deren Anliegen zwar richtig, deren Denkformen jedoch
problematisch seien. Dabei geht es auch um das liebe Geld. So halt Hempelmann
in dem Streit mit Helge Stadelmann, der die Bibeltreue Liebenzells infrage
gestellt hatte, fest, dass der Begriff >Bibeltreue« hier eine Waffe wider den
Bruder sei, »mit dem man ihm Vollmacht und Segen, ja letztlich den rechten
Glauben abspricht und um seine Spenden oder auch Studenten bringt«.*

Mit Blick auf Liebenzell und Tabor lassen sich dogmatische Fundamen-
talismen weder auf Ebene der Statuten noch mittelbar durch Mitgliedschaft
der Hochschulen oder deren Personal in entsprechenden Institutionen nach-
weisen. Da sich Fundamentalismen jedoch nicht auf Lehrfragen begrenzen
lassen, sondern auch auf Ebene der Ethik insbesondere der Lebensformen
greifbar sind, werden im folgenden dritten Schritt die ethischen Momente des
Fundamentalismus zur Sprache kommen.

4 Ethische Fundamentalismen in evangelikaler Bibelhermeneutik

Fundamentalismus stellt sich nicht rein auf Ebene der Lehrbildung, theologisch
gesprochen der Dogmatik dar. Wie Martin Riesebrodt herausgearbeitet hat,
sind auch bestimmte ethische Haltungen und Positionierungen strukturell
fundamentalistisch zu nennen. Von Riesebrodts insgesamt sechs sind fiir die
untersuchten Hochschulen vor allem drei Punkte von Gewicht:**

31 Vgl. etwa HEINZPETER HEMPELMANN, Die Autoritdt der Heiligen Schrift und die Quel-
len theologischer Grundentscheidungen, Lahr 1999, 37-69; THORSTEN DIETZ, Weiterglauben:
Warum man einen grofien Gott nicht klein denken kann, Moers 2018.

32 HEINZPETER HEMPELMANN, Nicht auf der Schrift, sondern unter ihr: Grundsdtze und Grund-
ziige einer Hermeneutik der Demut, Lahr 2004.

33 Ebd., 21.
34 Vgl. RIESEBRODT, Fundamentalismus, 214-221.

93



Wolfgang-Michael Klein

4.1 Patriarchalischer Moralismus

Familie in ihrem traditionellen Verstdndnis spielt in evangelikalen Kontex-
ten eine enorme Rolle. Dies bezeugt in den letzten Jahrzehnten neben den
Kontroversen um Frauenordination oder dem Streit iiber den angemessenen
Umgang mit homosexuellen Menschen auch die aktuell vielfach greifbare,
mitunter vehemente Ablehnung gendersensiblen Denkens und Handelns.
Wie schon in dogmatischen Fragen ist die Aushandlung auch im ethischen
Kontext vor allem durch einen neuzeitlichen Dualismus gepragt: Der bésen
Welt stehe demnach die reine Glaubensgemeinschaft gegeniiber. Statt das
Individuum zu vergéttern, sei Selbstzucht und Eigenkontrolle geboten — etwa,
indem sexuelle Priaferenz zum eigenen Geschlecht in der >Praxis< verboten
wird. Christoph Raedel, der aktuelle Ethiker an der Freien Theologischen
Hochschule Giefien, ist etwa der Ansicht, es giabe kein drittes Geschlecht,
da biologisch alle Menschen Vater und Mutter hatten.>* Ebenso gelten ihm
intersexuelle Menschen nicht als >ehefahig«, weil sie sich der angeblich gott-
gegebenen Binaritét der Geschlechter nicht zuordnen >wollten<.> Da die Ehe
iiberdies den einzig legitimen Ort von Sexualitét darstelle, sei allen Menschen
auflerhalb der klassischen Ehe Enthaltsamkeit geboten. Dieses bei Raedel
vielgestaltige Moment der sexuellen Domestikation trifft in schwécherer
Form auch auf kirchliche Theologen wie Hempelmann zu, besonders mit
Blick auf Homosexualitét.>”

4.2 Organische Sozialethik

Die von Raedel vertretene Ansicht beriihrt auch einen weiteren Gesichts-
punkt. Im Lichte der organischen Sozialethik gibt es moderne Klassenkon-
flikte gar nicht. Lediglich die Frage nach Glaube oder Unglaube ist entschei-
dend. Das evangelikale Feld halt weitgehend »>die« klassische Kleinfamilie fiir
etwas Nattrliches. Alle modernen Phinomene, die dieses Bild und die damit
verbundene Rollenzuteilung infrage stellen, werden hingegen fiir politisch

35 CHRISTOPH RAEDEL, »Geschlechtsidentitat und Geschlechterrollen: Perspektiven theolo-
gischer Anthropologie«, in Das Leben der Geschlechter: Zwischen Gottesgabe und menschlicher
Gestaltung, hg. von Christoph Raedel, Ethik im theologischen Diskurs 24, Berlin und Miinster
2017: 119-155, 145.

36 DERS., Geschlechtsidentitdt, 152f.

37 HEINZPETER HEMPELMANN, Liebt Gott Schwule und Lesben? Gesichtspunkte fiir die Diskus-
sion tiber Bibel und Homosexualitdt, Lahr 2004, 54.

94



Evangelikale Institutionen

gehalten. Entsprechend halt selbst Hempelmann die Frage des Umgangs mit
homosexuellen Menschen fir eine Frage des Evangelisch-Seins tiberhaupt,
fiir einen status confessionis: Entweder stehe man auf dem Boden der Schrift
und lehne das >Werk« bzw. die >Praxis< ab, oder man sei nur dem Zeitgeist
verpflichtet.?® Dieser Dualismus bricht auf, wenn man auf Hempelmanns
eigene Vorannahmen blickt. Trotz exegetischer Beobachtungen, etwa bezo-
gen auf die konkrete Terminologie, die vor dem Hintergrund antiker Sexu-
alitatsvorstellung offenkundig ein Machtgefille der Interaktanden benennt,
ist er nicht in der Lage, diese Texte entsprechend kontextuell zu verstehen.
Dariiber hinaus behandeln biblische Texte das moderne Konzept Homosexu-
alitat, das den modernen Liebesgedanken des 19. Jahrhunderts voraussetzt,
an keiner Stelle. Als radikale Variante dieses Dualismus wire Armin Sierszyn
zu nennen, der, wie oben genannt, die Schuld fiir alle politischen Irrwege
des 20. Jahrhunderts bei der angeblich verweltlichten Universitatstheologie
sucht.”

4.3 Gesetzesethischer Monismus

Damit verbindet sich auch das dritte Moment bei Riesebrodt. Dem gesetz-
ethischen Monismus zufolge gibt es nur eine offenbarungsgemafle Ethik.
Was zu tun und zu lassen, was gutzuheifien oder zu verdammen ist, sei klar.
Wenn der Gieflener Ethiker Raedel ausfiihrt, dass sich gldubige Menschen
nur von Gott her verstehen kénnen und entsprechend ihre Selbstwahrneh-
mung — etwa nicht binér zu sein - keine Rolle spielen diirfe, ist dieser Pfad
beschritten. Hier werden von der eigenen Kultur Abweichende auf Basis
eines vorgeblich klaren géttlichen Gesetzes abgelehnt. In der Gemeinschaft
der Heiligen — da waren sich Raedel und Hempelmann einig — haben ent-
sprechend abweichende >Praktiken< sexueller Devianz keinen Raum. Dass es
sich um Personlichkeitsmerkmale handelt, raumt Hempelmann inzwischen
immerhin ein.*’

38 Ebd., 87.
39 SIERSZYN, Christologische Hermeneutik, 60f., vgl. Fufinote 29.

40 HEINZPETER HEMPELMANN, »Hélt die Bibel-Hermeneutik, was sie verspricht? Evangeli-
sche Schriftauslegung vor ethischen Herausforderungen, in Theologische Beitrdge 46,4 (2015):
231-241, 237.

95



Wolfgang-Michael Klein

5 Schluss

Zusammenfassend lasst sich festhalten, dass evangelikale Theologie ihren
Protest auch in Institutionen gegossen hat, die bis heute vielfach von der
Absetzung von universitarer Theologie und den Landeskirchen leben. Das
Spektrum der untersuchten Hochschulen, deren Lehrer eigene Bibelhermeneu-
tiken verfassten, reicht dabei von den eher fundamentalistischen Hochschulen
STH Basel und FTH Gief3en bis hin zu den Hochschulen im Gnadauer Verband,
die sich eher dem klassischen Pietismus verpflichtet sehen.

Die Abgrenzung von der Universitatstheologie ist im Zuge der Akkredi-
tierungsbestrebungen einer zumindest oberflichlichen Anndherung gewi-
chen. So wurden etwa fundamentalistische Momente wie der Biblizismus in
Anschluss an die Chicagoer Erklarung zur Unfehlbarkeit der Schrift, der zur
Griindungs-DNA der heutigen STH Basel und der FTH Gieflen gehort, im
Vorlauf der staatlichen Akkreditierung aus den Grundlagen entfernt. Dass
sich die Hochschulen auf diesem Weg ironischerweise den Mafgaben der
geschmahten Universitatstheologie unterwerfen mussten, ist, wie das Beispiel
des Bibelbundes zeigt, eher als Kosmetik zu verstehen. Hier wurde und wird
auf Ebene der Hochschullehrer und Hochschulverantwortlichen eindeutig an
den teils fundamentalistischen Ansichten festgehalten.

Fundamentalistische Momente ethischer Art lassen sich demgegentiber in
den Schriften beider dargestellten Gruppen finden. Jedoch bestehen erhebliche
qualitative Unterschiede. Zumindest fiir die FTH Gieflen muss man deutliche
ethisch-fundamentalistische und latente dogmatische Momente konstatieren.

Schlieflen mochte ich mit einer Problemanzeige: Auf Ebene der Bibel-
hermeneutiken im deutschsprachigen evangelikalen Feld werden, wie oben
erwahnt, die eigenen Haltungen nicht fiir politisch gehalten. Dieser Umstand
ist Ausdruck eines zentralen Problems evangelikaler Bibelhermeneutiken:
Die Hochschatzung der Bibel fithrt vielfach dazu, den eigenen menschlichen
Anteil bei Auslegung und Inanspruchnahme biblischer Texte nicht zu sehen.
Dabei werden eigene Haltungen mitunter als gottliche Gebote verklart, da die
eigene Hermeneutik die Verhaltnisbestimmung zwischen Text und auslegen-
der Person jenseits von Unterwerfungsgeboten im Grunde nicht thematisiert
wird. Hier wére etwas mehr Vertrauen in die eigene Reflexionsfahigkeit im
Bewusstsein ihrer Grenzen geboten.

ORCID®
Wolfgang-Michael Klein @ https://orcid.org/0009-0000-9212-0445

96


https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://orcid.org/0009-0000-9212-0445

Christian Friihwald

Welche Rechtsform braucht die Kirche?
Ein Impuls zu einer echten Kirchenreform

1 Klaus Tanners unverzichtbarer Beitrag zur Kirchenreform

Im Jahr 1999 veroffentlichte der bayrische Pfarrer und spatere Ordinarius fiir
Systematische Theologie und Ethik in Halle-Wittenberg und Heidelberg, Klaus
Tanner, einen wichtigen Artikel unter dem Titel »Unternehmen Kirche!«".
Bereits damals wies er auf die groflen Chancen fiir Theologie und Kirchen-
leitung hin, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Lehre von der wirt-
schaftlichen Unternehmung fiir beide ergeben wiirden. Aus meiner Sicht als
Grenzganger zwischen Kirche und Wirtschaft wurden die Impulse, die er fiir
einen neuen Blick auf Kirche als theologisches und empirisches Phdnomen
gab, in der sich entwickelnden kontroversen Debatte um die »Okonomisierung
der Kirche« und um die EKD-Schrift »Von der Freiheit der Kirche« nicht aus-
reichend rezipiert. Deshalb lohnt es sich, diese Impulse heute, 25 Jahre spéter,
noch einmal zur Kenntnis zu nehmen.

Heute, im Jahr 2025, stellen sich die von Klaus Tanner aufgeworfenen
Fragen in noch grofierer Deutlichkeit und Dringlichkeit. Der vielbeschworene
Traditionsabbruch, die Corona-Krise und der auch in der evangelischen Kirche
geschehene Missbrauchsskandal machen unmissverstiandlich deutlich, dass
eine reflektierte, theologisch fundierte und praktisch theologisch ins Werk
gesetzte Kirchenreform unabdingbar ist. Allein etwas mehr Optimierung, Ein-
sparungen und ein paar iiberzeugende Influencer:innen werden nicht reichen.

Der erste wichtige Impuls ist die Erkenntnis, dass es bei der Einfithrung
des Unternehmensbegriffes in die theologische Debatte tiber die Kirche um
»ein Signal [geht], das eine zukunftsorientierte Reformbereitschaft und einen
Gestaltungswillen anzeigen soll, die aufbauen auf dem Bemithen um eine
realistische, das heif}t moglichst viele [also auch die 6konomischen] Aspekte
umfassende Bestandsaufnahme der Kirchen in unserer Gesellschaft«.? Neben
die immer wieder betonte Reformbereitschaft muss auch der Wille zur Gestal-
tung, das heiflt zur Entscheidung und zur Umsetzung von Verdnderungen

1 KLAUS TANNER, »Unternehmen Kirche!« in Kirche in der Marktgesellschaft, hg. von Joachim
Fetzner, Andreas Grabenstein und Eckart Miiller, Giitersloh 1999: 51-64, 53 f.

2 Ebd.

CHRISTIAN FRUHWALD, »Welche Rechtsform braucht die Kirche? Ein Impuls zu einer 97
echten Kirchenreform, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner,

hg.von Gosta Gantner, Wolfgang-MichaelKleinund Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 97-106. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23311


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23311

Christian Friihwald

treten. Dabei hat sich kirchliche Unternehmenskultur darauthin befragen
zu lassen, ob sie personell geduflerten und eingebrachten Gestaltungswillen
wirklich zulésst, fordert oder nicht doch lieber verhindert.

Der zweite Impuls, mit dem Tanner zielgerichtet eines der kirchlichen
Tabus beschreibt, ist die Frage nach der »Machtverteilung und der Gewichtung
von Kompetenzen in kirchlichen Leitungsstrukturen«.® Inhaltlich teile ich
allerdings seine Einschétzung nicht, dass Theolog:innen infolge einer Kleri-
kalisierung der Kirchenleitung einen Machtvorsprung gegeniiber Jurist:innen
besidflen. Meine Erfahrung in den letzten 25 Jahren als Pfarrer, Oberkirchen-
rat, Diakoniker, Berater, Unternehmer und Mitglied in EKD-Gremien deutet
vielmehr darauf, dass gerade durch die sogenannten Strukturreformen und
Fusionen ein enormer Machtgewinn fiir die juristische Profession in den Kir-
chendmtern und Kirchenleitungen zu verzeichnen war, ohne dass es dabei zu
einer Qualitatssteigerung gekommen wire. Anders als erwartet haben sich
Okonom:innen nicht einmal in den Finanzdezernaten und -abteilungen als
leitende Personen durchgesetzt.

Drittens ist der von Klaus Tanner eingeforderte »heilsame Zwang zur
Empirie«* als Ergebnis betriebswirtschaftlicher Analyse meiner Erfahrung
nach nur ansatzweise zur Geltung gekommen. Wihrend viel Zeit und Geld in
Mitgliedschaftsstudien und deren Auswirkung auf die Finanzkraft der Landes-
kirchen® gesteckt wird, ist die Analyse der inneren Geldverteilung und der
Effektivitat, gar der Effizienz des Mitteleinsatzes doch als wichtige Vorausset-
zung auch durch die hochgepriesene Einfithrung der Doppik nicht wirklich
vorangekommen.

Den vierten und letzten Impuls, den ich gerne noch einmal aufnehmen
und in die heutige Zeit hineinbuchstabieren mochte, weil er damals in einer
aufgeregten, ja zum Teil aufgeheizten Atmosphére fast untergangen ist, ist
die Erinnerung von Theologie und Kirche an »ihre ureigensten Aufgaben«:
die »kreative Suche nach neuen Artikulationsmoglichkeiten fiir eine neue
Botschaft«.®

3 Ebd, 54.
4 Ebd.

5 Zuletzt die viel zitierte Freiburger Studie fiir beide groflen Kirchen 2021: DAVID GUTMANN
und FABIAN PETERS, #projektion2060 — die Freiburger Studie zu Kirchenmitgliedschaft und Kir-
chensteuer, Neukirchen-Vluyn 2021.

6 TANNER, Unternehmen, 55.

98



Welche Rechtsform braucht die Kirche?

2 Was hilft uns der Unternehmensbegriff bei der Debatte
um die Reform der Kirche?

Wenn ich Klaus Tanner folge, ist ein erfolgreiches Unternehmen eine Orga-
nisation, in der »vieles zusammenkommen und zusammenwirken [muss] an
Kreativitit, kluger Planung, Mut zur Entscheidung, Sensibilitit und innerer
Motivation«’. Dem unternehmerischen Handeln dienen dabei grundlegende
inhaltliche Vorstellungen als Basis fiir Entscheidungen und das Umsetzen
dieser Entscheidungen. Die Unternehmer:innen besitzen in der Regel eine
innere Haltung, die ihrer aktiven Gestaltung zugrunde liegt.

Gleichzeitig bedeutet die Existenz eines Unternehmens auch das bewusste
Eingehen von Risiken zugunsten eines anstrebenswerten Zieles. Insolvenz,
Scheitern des Unternehmenszieles, Verdrangung aus dem Markt, Ubernahme,
personliche Haftung von Geschiftsfithrer und Gesellschafterinnen - all dieses
sind reale Bedrohungen und damit Risiken fiir ein Unternehmen. Das Leben
(und das ist theologisch ja nichts wirklich Neues) ist grundsatzlich risiko-
behaftet, und nur so ist es ein echtes Leben.

Beide Grundeinsichten iiber Unternehmen zusammengenommen, wachst
die Plausibilitat der Rede vom Unternehmen Kirche. Denn sie stellt die Frage
nach der Wirtschaftlichkeit kirchlichen Handelns in ein neues Licht: Anstatt
kontinuierlich die Frage nach der Verbeamtung von Pfarrer:innen in den Mittel-
punkt der landeskirchlichen Spardiskussionen zu stellen, werden alle Pro-
zesse und Bereiche in einer Landeskirche (Bauvorhaben, Leitungsstruktur,
kirchenaufsichtliche Genehmigungen, Verrechtlichung von Kirche, »Lieblings-
projekte«, »Spielwiesen«) in den Blick und unter die Lupe genommen.

Um ein Beispiel zu geben: Statt sich mit dem Argument zu begniigen, das
»sind ja Eh-da-Kosten«, weil die Mitarbeitenden eh da sind, wird so bei der
Genehmigung einer Baumaf3nahme im Wert von 4.000 Euro eine Vollkosten-
rechnung unter Beriicksichtigung hochkomplexer Dienstwege und kirchen-
aufsichtlicher Beteiligung erstellt, die zum Ergebnis hat, dass nach Beriicksich-
tigung aller Aufwendungen und Personaleinsitze von Vollkosten im Bereich
von 10.000 Euro fir eine an sich kleine Baumafinahme auszugehen ist.

Dieses Beispiel zeigt, dass hinter dem von Klaus Tanner entfalteten Interesse
am Unternehmensbegriff nicht das Ziel einer Okonomisierung der Kirche oder
gar des Glaubens steht, sondern im Gegenteil das Ziel, Kreativitat, Eigenver-
antwortung und neue Ressourcen fiir den Auftrag der Kirche, die Kommuni-
kation des Evangeliums, freizusetzen. Indem er sich leichten Antworten und
voreiligen Ablehnungen verweigert, eréffnet er neue Raume fiir die Reflexion

7 Ebd., 53.

99



Christian Friihwald

und die Gestaltung von Kirche in ihren vielgestaltigen Formen und vielen
kulturellen Veristelungen.

3 Zehn Thesen fiir den Reformprozess der evangelischen Kirchen
in Deutschland

Klaus Tanner hat in seinen Forschungen zu vielen verschiedenen Themen immer
wieder auf die Zeitgebundenheit von kirchlichen Formen und die kulturelle
Wechselwirkung zwischen staatlich-gesellschaftlicher Entwicklung und kirch-
lichem Leben hingewiesen. »Kulturprotestantismus« ist dabei fiir ihn kein
Negativbegriff, sondern steht fir die Wahrnehmung der Existenz evangeli-
scher Individuen und Gemeinschaftsformen in ihrer Pragekraft fiir und durch
ihr Umfeld. Diese Prigekraft war in geschichtlichen Phasen der Verdnderung
entscheidend, auch und gerade in ihrer Wechselwirkung mit gesellschaftlichen
Kraften, kulturellen und intellektuellen Entwicklungen und staatlichen Normen.

Heute stehen wir wieder in einer Situation der Verdnderung. Nicht erst
seit der ausgerufenen Zeitenwende, sondern schon seit Jahrzehnten durch die
verschiedenen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen angekiindigt, befinden
wir uns in einem grundlegenden Wandel sowohl der Gesellschaft als auch der
Landeskirchen und ihrer Strukturen. Solche Phasen brachten immer auch neue
Rechtsformen kirchlicher Organisation mit sich, die auf sich verdndernde
gesellschaftliche Zustande antworteten. Ich mochte mit zehn Thesen darlegen,
dass sich auch in den heutigen Umbriichen neue Rechtsformen fiir kirchliche
Autfbriiche nahelegen.

These 1

Geschichtlich waren Stiftung, Verein, Korperschaft des iffentlichen Rechts Versu-
che, Sicherheit, Energien und Ressourcen fiir die Verkiindigung des Evangeliums
zZu gewinnen.

Wenn ich die bisher in der Kirche (definiert als die Gesamtheit ihrer Organisa-
tionsformen) dominierenden Rechtsformen als geschichtliche Antwort auf sich
verindernde Umstéinde verstehe, gewinne ich die Freiheit, auch neue Rechts-
formen fiir kirchliches Leben denken und gestalten zu kénnen. Die historische
Einsicht engt damit nicht ein, sondern erweitert den Moglichkeitsraum fiir die

100



Welche Rechtsform braucht die Kirche?

rechtliche Gestaltung kirchlichen Lebens in seiner Vielzahl und Vielfaltigkeit.
Dass dieser Moglichkeitsraum bereits genutzt wird, zeigt die Nutzung etwa
der Rechtsform der gemeinniitzigen Aktiengesellschaft in der Diakonie (z.B.
Johannesstift Diakonie gAG, AGAPLESION gAG) an.

These 2

Der Ewigkeitsgedanke des Evangeliums bezieht sich auf den Inhalt des Evange-
liums und dessen Weitergabe, nicht aber auf die Form kirchlicher Gemeinschaft
oder Struktur.

Bei manchen innerkirchlichen Diskussionen kann einen schon das Gefithl
beschleichen, dass die Formen kirchlicher Arbeit (inklusive ihrer Rechts-
form) als sakrosankt betrachtet werden. Ein gutes Beispiel dafiir bildet die
»Schlussveranstaltung« der EKU vor ihrer Umwandlung in die UEK. Alle
Redner:innen bedauerten angesichts der grofien Leistungen der EKU ihr Ende,
nur ein Bischof wies frohlich und dankbar zu Recht auf die Zeitbedingtheit
von Organisationen hin.® Letztlich muss immer der Gedanke im Vordergrund
stehen, welche Organisationsform dem Verkiindigungsauftrag der Kirche in
dieser Zeit am besten dient. Da sich die Zeiten dndern, muss sich zugunsten der
Erfiilllung des Auftrags die Rechtsform und Organisation der Kirche verdandern.

These 3

Menschen suchen Gemeinschaft, aber nicht lebensldngliche Bindung an eine
Rechtsform.

Evangelische Theologie und in der Folge kirchliche Praxis als kulturpragende
Kraft hatten und haben an der zunehmenden Individualisierung in der Gesell-
schaft Anteil. Gleichzeitig suchen Menschen nach Rdumen der Vergemein-
schaftung, manchmal auf Zeit, manchmal auf Dauer ausgerichtet. Durch die
Verrechtlichung der Gesellschaft und des in der Folge wachsenden Eindrucks

8 Dies wurde dem Verfasser sowohl von Bischof Axel Noack als auch einem weiteren leiten-
den Geistlichen so iiberliefert, die beide an diesem Tag des »Endes« der EKU im Ubergang zur
UEK 2003 gesprochen hatten.

101



Christian Friihwald

einer Unabsehbarkeit der rechtlichen Folgen eines Beitritts wéchst die innere
Hiirde fiir Menschen, sich langfristig an eine rechtlich verfasste Organisation
zu binden. Dies gilt es wahrzunehmen und so neue Formen der verbindlichen
Zusammengehorigkeit fiir Menschen, die am christlichen Glauben und am
kirchlichen Leben interessiert sind, zu schaffen.

These 4

Der Institutionencharakter der evangelischen Kirche hdngt nicht an einer
bestimmten Rechtsform, ebenso wenig die Moglichkeit der Erfiillung des Ver-
kiindigungsauftrages.

Ob der Auftrag gelingt, die befreiende Botschaft von Jesus Christus zu verkiin-
digen, ist, wie uns die Kirchengeschichte zeigt, nicht von der Rechtsform der
kirchlichen Organisation abhéangig. Dies zeigt uns auch der 6kumenische und
interreligiose Vergleich. Der vielen vertraute und lieb gewordene Institutio-
nencharakter von Kirche ist nicht bedingt durch eine bestimmte Rechtsform,
da ja das Wesen der Institution — nach der Definition des Dudens handelt
es sich um die: »einem bestimmten Bereich zugeordnete gesellschaftliche,
staatliche, kirchliche Einrichtung, die dem Wohl oder Nutzen des Einzelnen
oder der Allgemeinheit dient«’ — in ihrer Funktion fiir den Einzelnen oder die
Allgemeinheit liegt. Religion dient nach Niklas Luhmann der Kontingenzbe-
wiltigung und ist darin unabhéngig von der Rechtsform ihrer Organisation.

These 5

Eine neue rechtliche Form von Kirche bedarf der Plausibilitdt, das heifst einer
einsichtigen Ubereinstimmung zwischen Auftrag (Wesenskern) und Form (Ver-
packung).

In Zeiten grofler anstehender Veranderungen und manchen Reformeifers gilt
es, den Mehrwert einer Reform fiir den auszufithrenden Auftrag zu eruieren.
Gemafl dem Leitsatz aus der Designlehre »form follows function« ist die

9 Vgl. DUDENREDAKTION, »Institution, die«, in Duden online, https://www.duden.de/recht
schreibung/Institution, abgerufen am 15.03.2025.

102


https://www.duden.de/rechtschreibung/Institution
https://www.duden.de/rechtschreibung/Institution

Welche Rechtsform braucht die Kirche?

neue Rechtsform fir eine kirchliche Organisation darauthin zu befragen, ob
sie dem Dienst an den Menschen eines Gebietes in Wort und Tat férderlich
oder hinderlich ist. So kénnte zum Beispiel die Umwandlung einer kleiner
werdenden Kirchengemeinde von einer Kérperschaft des 6ffentlichen Rechts
in eine Genossenschaft die Verbindlichkeit der Zusammengehorigkeit stei-
gern, gleichzeitig aber durch die Notwendigkeit einer monetiren Einlage der
Genoss:innen Menschen aus dieser Gemeinschaft aufgrund von fehlenden
finanziellen Mitteln ausschlief3en.

These 6

Alle rechtlichen Formen bedeuten in der Umsetzung Vorteile wie Nachteile, besit-
zen Stdrken und Schwdchen und sind daher immer wieder auf ihre Plausibilitit
in der jeweiligen Situation hin zu iiberpriifen.

Alle Rechtsformen von Kirche und ihrer Organisationen erfiillen die Aufgabe,
durch rechtliche Klarheit fiir Sicherheit im menschlichen Handeln zu sorgen
und somit dem innerkirchlichen Frieden und einer méglichst konfliktarmen
Beziehung zu Staat und Gesellschaft zu dienen. Die jeweiligen gesellschaftlich-
kulturellen Umstande und deren Wandel erfordern daher die Offenheit der
innerkirchlichen Akteur:innen und Verantwortungstrager:innen, die jeweilige
Rechtsform auch unter dieser Perspektive auf ihre Angemessenheit hin zu
iberpriifen, anzupassen und gegebenenfalls sogar den Wechsel der Rechts-
form anzustreben. Die eine, alleinseligmachende Rechtsform fiir kirchliches
Leben gibt es nicht.

These 7

Rechtliche Formen von Kirche miissen die Unterschiedlichkeit der individuellen
Positionierungen von evangelischen Christ:innen zur Institution und Organisation
Kirche im Blick behalten, ja: ermoglichen.

Die Individualisierung der Menschen in Deutschland und damit auch in den
evangelischen Kirchen aller Couleur ist ein nicht zu bestreitender Fakt. Wenn
die Kirchen einladend, gewinnend und dauerhaft bindend sein wollen, gilt
es dies nicht nur zu beachten, sondern auch bei rechtlichen Verdnderungen

103



Christian Friihwald

konkret umzusetzen. Die positive Bindungskraft von Gemeinschaften darf
nicht durch rechtliche Hiirden iiberdehnt werden, sonst droht das Engagement
von Menschen fiir die Gemeinschaft der Glaubigen verloren zu gehen.

These 8

Die Zeit des staatsanalogen Aufbaus von Kirche und damit der Parallelitit von
kirchlichen Rechtsformen zu ihren staatlichen Vorbildern geht zu Ende.

Die seit der Aufklarung stark zunehmende Parallelitat beziehungsweise gar
Identitat von staatlicher und kirchlicher Struktur trug auch zu einer hohen
Kongruenz verschiedener staatlicher und kirchlicher Rechtsfelder bei. Hier
seien exemplarisch nur das Korperschaftsrecht und das jeweilige Beamten-
recht genannt. Stefan Schramm beschreibt die Situation zutreffend, wenn er
feststellt, dass der staatsanaloge Aufbau der Kirche aufgrund der mehrfachen
Uberdehnung des kirchlichen Systems zu einem Ende kommt und es daher
eines Paradigmenwechsels bedarf.’* Dies impliziert, dass somit auch der Ein-
stieg in den Ausstieg aus der Rechtsanalogie von Staat und Kirche beginnt.
Kirche konnte sich stirker wirtschaftsanaloger oder zivilgesellschaftlicher
Organisationsformen bedienen.

These 9

In einer stark volatilen Welt braucht es einfache und leicht zu steuernde Rechts-
formen fiir die unterschiedlichen Formen von Kirche in ihrer Vielfalt.

Die Zeit, in der viele Menschen mit dem offentlichen Recht als der »Krone der
Rechtswissenschaft« gut vertraut waren, sind lange vorbei. Wirtschaftsrecht
hat ldngstens dessen tatsdchliche Bedeutung iibernommen; damit wurden
offentliches Recht und Kirchenrecht zunehmend zum Spezialrecht. Wenn
evangelische Kirche an der derzeitigen Aufbruchsstimmung in der Wirtschaft
und Teilen der Gesellschaft, wie sie sich insbesondere in Start-ups manifestiert,
teilhaben will, braucht es schnell zu grindende, gut verdnderbare und leicht

10 Vgl. STEFFEN SCHRAMM und LOTHAR HOFMANN, Gemeinde geht weiter: Theorie- und Praxis-
impulse fiir kirchliche Leitungskrdfte, Stuttgart 2017, vor allem 17-42.

104



Welche Rechtsform braucht die Kirche?

zu steuernde Rechtsformen wie die GbR, UG, GmbH oder dhnliches. Dafiir
sind jeweils spezifische Ressourcen erforderlich. Mittels solcher Formen kann
versucht werden, den Wandel gesellschaftlicher Realitdten auch im kirchlichen
Handeln und Leben abzubilden.

These 10

Die Welt ist schon gerettet, daher ist die Frage der Rechtsform von Kirche eine
wichtige Frage, aber nicht die letztlich entscheidende Frage fiir die Zukunft der
Kirche.

Wie die Dialektik dieses Satzes in konkrete Praxis umzusetzen ist, konnte
ich im Laufe der Foderation Evangelischer Kirchen in Mitteldeutschland in
herausragender Weise von Bischof Axel Noack lernen. Aus der Gelassenheit
des Vertrauens auf Gottes Zusage heraus diskutierte er engagiert und kennt-
nisreich die kirchlichen Verfassungsfragen fiir die neu zu bildende Kirche, die
EKM. Damit ermoglichte er allen Beteiligten einen wichtigen Lernprozess:
Das kirchliche Recht ist wichtig, und es lohnt sich um einen guten juristi-
schen Weg der Kirche zu streiten; doch das Eintreffen des Reiches Gottes
hangt nicht an der Rechtsform und schon gar nicht an unseren Gesetzen.
Die Zukunft der Kirche und der Menschen ist schon bei Gott aufgehoben.
Auf dieser Basis konnen frohlich und mutig die nétigen Verdnderungen in
unseren Gemeinden, Dekanaten und Kirchenkreisen, Landeskirchen und
EKD angegangen werden.

4 Resiimee

Der Blick auf die kirchliche Situation und die Reformbestrebungen, abwech-
selnd mit dem Filter >Rechtswissenschaft< und »>Betriebswirtschaft¢, 6ffnet
den Blick auf die wirklichen Themen und Problemstellungen fiir die Kirchen-
reform — quasi wie ein Beichtspiegel. Kirche als Unternehmen zu betrachten,
bringt nicht die Rettung, doch es stellt klar: Wenn es keine Reform gibt, die
die Tabus, die Hindernisse und die unguten Machtverhiltnisse in den Blick
nimmt und verandert, dann bleibt alles Makulatur. Kirche in verschiedenen
Rechtsformen zu bedenken, vermag jedenfalls manche juristischen und theo-
logischen Verengungen zu iberwinden.

105



Christian Friihwald

Fiir in der Kirche Verantwortliche gilt: Wir miissen Menschen in unserem
Aufbruch nicht bekehren, aber den Weg fiir das Evangelium zu den Menschen
von unnétigen Hindernissen befreien. Dazu bedarf es grundlegender Veran-
derungen in Struktur und Kultur der evangelischen Landeskirchen und der
EKD. Der staatsanaloge Aufbau von evangelischer Kirche ist meines Erachtens
an sein Ende gekommen. Nun gilt es, fréhlich und mutig ein neues Kapitel
aufzuschlagen, indem nicht mehr Systemrelevanz behauptet, sondern eine
vielfiltige Resonanz in unserer Gesellschaft auf die befreiende Botschaft Jesu
Christi erméglicht wird. Der in der bayrischen Kirche begonnene Prozess von
»Profil und Konzentration« (PuK) spricht damit aus, worum es fir uns als
evangelische Kirchen geht: »Der einfache Zugang zur Liebe Gottes!«' Das
ist unser Auftrag, nicht mehr und nicht weniger.

11 https://puk.bayern-evangelisch.de/motivation.php, abgerufen am 01.05.2025.

106


https://puk.bayern-evangelisch.de/motivation.php

IIl Krisen






Thorsten Moos ®

»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

Zur Kritik der Vorstellung sinnvoller
Katastrophen'

1 Hinfiihrung

VON DER GEWISSHEIT

Hier broselt es, da brockelt es,

schon dréut ein Holterdipolter:

Aus all der Scheifle Honig ziehn,
das plante er, das wollt er.

Das géb der Sache Sinn und Form,
das hoffte er, das dacht er.

Jetzt ahnt er: Also denkt das Kalb
auf seinem Weg zum Schlachter.?

Dieses Gedicht veroffentlichte Robert Gernhardt in seinem 2004 erschiene-
nen Gedichtband »Die K-Gedichte«. »K«, das sind zwei grofie Krisen bzw.
Katastrophen: Krieg, ndherhin der Irakkrieg, der die Welt 2003 in Atem hielt;
und - dazu gehort dieses Gedicht — Krankheit, naherhin Robert Gernhards
eigene, zwei Jahre zuvor diagnostizierte Krebserkrankung, an der er 2006
sterben sollte. Gernhardt, Zeichner, Karikaturist, Schriftsteller, Dichter, hat
die katastrophische Krise seiner Krankheit in einer Vielzahl von lapidaren,
tiefgriindigen, komischen, traurigen und aufsissigen Gedichten reflektiert.
»Krankheit als Schangse«, die Uberschrift des der Krankheit gewidmeten
Teils der K-Gedichte, gibt den Ton an: Als lebensbedrohlich Erkrankter sieht
Gernhardt sich fortwahrend der Anmutung ausgesetzt, die Krise und drohende
Katastrophe der Krankheit habe doch bestimmt einen Sinn, sie sei doch auch
eine Chance. Zu dieser Sinnanmutung muss er sich ins Verhaltnis setzen. Er tut

1 Vortrag in der Neuen Aula der Universitit Heidelberg im Rahmen der Vortragsreihe
»CREATIO: Vom Ende als Anfang. Globale und transdisziplindre Perspektiven«, 14.11.2022.
Der Vortragsstil ist beibehalten.

2 ROBERT GERNHARDT, Gesammelte Gedichte 1954—-2006, Frankfurt a. M. 2014, 903.

THORSTEN MOOS, »Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt): Zur Kritik der 109
Vorstellung sinnvoller Katastropheng, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift

zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und

Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 109-126.
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23313


https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23313

Thorsten Moos

das mit den Mitteln des getibten Satirikers, der gemeinsam mit F. W. Bernstein,
F.K. Waechter, Hans Traxler und anderen langjahrig fiir pardon und Titanic
geschrieben und gezeichnet hat.? Der es gewohnt ist, sich in der diinnen Luft
derjenigen Zwischenatmosphére aufzuhalten, in der Sinn in Sinnlosigkeit
iibergeht. Der ein tiefes Gespiir hat fiir kulturelle Formen und Topoi, die auf
den ersten Blick sinnvoll erscheinen, aber moglicherweise nicht mehr tragen,
abgestanden sind, ausgeleiert, sklerotisch oder einfach falsch. Hier hilft es
nur, solch schiefen Sinn tastend zu befragen oder brachial in Nonsens iiberzu-
fithren.* Wo Sinn und Form nicht mehr tragen, ist Nonsens Aufklarung. Und
so schreiben Robert Gernhardt und die anderen, »Neue Frankfurter Schule«
nennen sie sich, nicht nur fiir die Top-Journale linksbundesrepublikanischer
Satire, sondern eben auch fir Otto Waalkes. Wo Sinn und Form nicht mehr
tragen, ist Nonsens Aufkldrung: weil er von Verkehrtem befreit und damit
den Raum schafft fir eine tastende Suche nach angemessenerem Ausdruck,
fiir neuen Sinn, oder zumindest fiir eine redliche Resignation angesichts von
Erfahrungen, die sich der positiven Sinngebung verweigern.

In dieser Ubergangsatmosphire zwischen Sinn und Sinnlosigkeit beackert
Robert Gernhardt nun seine eigene Krankheitserfahrung. Krankheit als
Chance? Wirklich? »Krankheit als Chance. Heute beim Hosenkauf« ist ein
K-Gedicht uiberschrieben,’ in dem er seine krankheitsinduzierte Gewichtsab-
nahme zum Diéterfolg umdeutet. Frither haben ihm, dem sinnlichen Geniissen
leidenschaftlich Aufgeschlossenen, keine Hosen gepasst. Doch das hat sich
nun gedndert, seit die Chemotherapie das Essen verleidet:

Ergo macht sich Unlust breit, / doch Du merkst zur gleichen Zeit, //dass Dir,
weil Du gierverlassen, / bald schon alle Hosen passen.// Und Du horst von allen
Seiten: / »Du siehst gut aus, Herrschaftszeiten!« //Also sei dem Krebs nicht
bos, /denke vielmehr generds: // »Ich bin schlank, die Welt ist rund./ Nur wer
krank ist, lebt gesund.«*

Krankheit als Chance: Im Schlechten das Gute sehen wollen, aus Scheifie
Honig ziehen. Diese Sinnerwartung, die ihm von auen entgegenkommt (und
die vermutlich auch die eigene ist), wird fir das lyrische Ich zum Imperativ:

3 Beispielsweise unter http://www.planetlyrik.de/robert-gernhardt-koerper-in-cafes/2019/
10/harald-fricke-bilder-robert-gernhardt/, abgerufen am 12.11.2022.

4 So schon im Titel von ROBERT GERNHARDT, Die Blusen des Bohmen: Geschichten, Bilder,
Geschichten in Bildern und Bilder aus der Geschichte, Frankfurt a. M. 2006.

5 Vgl. DERS., Gedichte, 887-889.
6 Ebd., 888f.

110


http://www.planetlyrik.de/robert-gernhardt-koerper-in-cafes/2019/10/harald-fricke-bilder-robert-gernhardt/
http://www.planetlyrik.de/robert-gernhardt-koerper-in-cafes/2019/10/harald-fricke-bilder-robert-gernhardt/

»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

Also sei dem Krebs nicht bos, er 16st doch Dein Problem mit den Hosen. Krise
bedeutet Chance, nur wer krank ist, lebt gesund.

In der Krisenzeit unserer Gegenwart fragt diese Ringvorlesung nach den
Chancen, die in Krisen und Katastrophen liegen. Ich méchte mich in dieser
Vorlesung eben diesem Zusammenhang von Krise und Katastrophe einerseits,
Chance andererseits widmen. Das tue ich nicht auf der Seite der Gegensténde,
indem ich etwa frage, ob und inwiefern bestimmte politische, 6kologische oder
biographische Krisenerscheinungen tatsichlich Chancen bergen. Vielmehr
widme ich mich den kulturellen Formen dieses Zusammenhangs, den grof3en
Symbolen und Erzéhlungen davon, wie aus Krisen und Katastrophen Chancen
erwachsen. Wie wird von Krise als Chance erzahlt?

Dem widme ich mich am Beispiel der schweren Krankheit. Denn Krank-
heit ist, davon bin ich iiberzeugt, eine exemplarische Krise. Schon das Wort
Krise selbst hat seine Karriere in der Medizin begonnen. Krisis, nach Grimms
Worterbuch »die entscheidung in einem zustande, in dem altes und neues,
krankheit und gesundheit u. &. mit einander streiten«.” Die Krise ist der Punkt,
an dem sich entscheidet, ob das potentiell katastrophische Geschehen der
Krankheit sich terminal zum Schlechten wendet, oder ob es doch noch einmal
gut wird.

Krankheit als exemplarische Krise: Das zeigt sich auch darin, dass Krank-
heit als geldufige Metapher fiir vermutlich alle anderen Krisen und Unheils-
zustande gebraucht worden ist: so im gesellschaftlichen Bereich, wenn etwa
Axel Honneth von sozialen Pathologien spricht, oder im Bereich der Okolo-
gie, wo etwa James Lovelock den Planeten Erde — Gaia — krank liegen sieht
und sich als »Planetenarzt« geriert. Krankheit ist eine exemplarische Krise.
Insofern lassen sich an ihr auch exemplarisch die kulturellen Symbole und
Erzéhlungen des Zusammenhangs von Krise und Chance studieren.

Ich tue das, das ist meine letzte Vorbemerkung, als Theologe, also als
Vertreter einer historischen Kulturwissenschaft, die es insbesondere mit reli-
gidsen Symbolen und Vorstellungskomplexen zu tun hat. In meinem Fall:
im Kontext des Christentums. Robert Gernhardt ist religiéser Sympathien
unverdachtig, aber seine Krankheitsgedichte sind gespickt mit religiésen
Anspielungen. Noch im Kalb, das sich auf dem Weg zum Schlachter befindet,
mag man eine biblische Anspielung erkennen: Kélber sind neben Stieren und
Lammern bevorzugte Tiere fiir ein Schlachtopfer.® Und diese Ringvorlesung

7 JACOB GRIMM und WILHELM GRIMM, Deutsches Worterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm
Grimm, Bd. 11, Sp. 2332, zitiert nach: Digitalisierte Fassung im Worterbuchnetz des Trier Center
for Digital Humanities, https://www.woerterbuchnetz.de/DWB, abgerufen am 17.03.2025.

8 Vgl Lev 9,3 sowie 2 Sam 6,13.

111


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB

Thorsten Moos

ist wohl nicht zufallig mit theologischem Vokabular tibertitelt (»CREATIO«).
Um »Schopfung« und »Neuschopfung«, »Wiedererstehen« soll es gehen. Die
christlichen Traditionen gehoren offenkundig zu den zentralen Reservoiren
kultureller Vorstellungen, Symbole und Erzahlungen tiber den Zusammenhang
von Krise und Chance. Dem mochte ich nachgehen.

Meine These dabei ist, dass die christlich-religiosen Traditionen an dieser
Stelle eine doppelte Funktion haben. Einerseits stellen sie in der Tat verschie-
dene Narrative fiir den Zusammenhang von Katastrophe und Neuanfang,
Krise und Chance bereit. Es lohnt, sie zu differenzieren, um zu erkennen, wie
unterschiedliche kulturelle Formen fiir diesen Zusammenhang im kollektiven
Gedichtnis vorhanden sind. Andererseits erlauben sie, Unbehagen tiber zu
schnell hergestellte Zusammenhénge von Krise und Chance zum Ausdruck
zu bringen. In dieser zweiten Funktion hat Religion durchaus — und ich meine
das nicht ironisch - eine tiefe Ndhe zum Gerhardt’schen Nonsens. Religion
hat es, diese religionstheoretische Voraussetzung sei am Anfang offengelegt,
eben nicht priméar mit Sinnstiftung zu tun, sondern damit, sich zum Leben in
der Ubergangsatmosphire zwischen Sinn und Sinnlosigkeit selbst noch einmal
ins Verhéltnis zu setzen. In diesem Sinne will ich mich der Religionsgeschichte
von Krise und Chance im Horizont des Krankheitsthemas widmen.

Das tue ich - nach dieser Hinfithrung (1.) — in drei Schritten: Zunachst
will ich etwas zu narrativen Krankheitsdeutungen und deren Erforschung
sagen (2.), bevor ich vier typische Krisen-Chance-Narrative und ihren religi-
onsgeschichtlichen Hintergrund analysiere (3.) und zu einer knappen Schluss-
bemerkung komme (4.). Leiten lassen will ich mich weiterhin von Robert
Gernhardts Gedichten.

2 Narrative Krankheitsdeutungen

DREI FREUNDE oder XYZ
FREUND X oder IHM NACH

»Ich habe Krebs.« »Ich hatte Krebs.«
Er hatte ihn. Ich habe ihn.
Thm schwimm ich klamm hinterher.’

9 GERNHARDT, Gedichte, 890.

112



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

EINMAL SIEGER, IMMER SIEGER

A: Lance Armstrong hat erst den Krebs besiegt
und dann fiinfmal die Tour de Frangse

als Sieger beendet. Ist der kein Beweis

fur deine These »Krankheit als Schangse«?

B: Der Krebs ist eine harte Nuf3.
Vielleicht kann ich sie knacken.
Doch diese Tour, die werd ich kaum
- schon gar nicht fiinfmal - packen.*

Beide Gedichte setzen sich mit einem Krankheitsnarrativ auseinander, das
zu den dominantesten gehort: das Narrativ von der Uberwindung der Krank-
heit bzw. vom Sieg iiber die Krankheit. »Drei Freunde« — der Titel ist eine
Anspielung auf den biblischen Hiob, der, mit bésen Geschwiiren geschlagen,
von drei Freunden besucht wird, die ihm vom Sinn der Katastrophe erzéahlen.
Freund X erzéhlt dem lyrischen Ich davon, dass er die Krankheit iiberwand.
Intendiert wohl als Hoffnungsgeschichte, kommt sie beim Horer ambivalent
an: als Ansporn (»ihm nach«), und zugleich als Entmutigung und Beéngsti-
gung aufgrund einer Distanz, die so uniiberwindlich scheint wie das Meer fiir
einen Schwimmer. »Einmal Sieger, immer Sieger« nimmt den Heroismus der
Uberwindungserzihlung auf. Nichts weniger als Heldentum wird angemutet,
wenn vom Sieg iiber die Krankheit die Rede ist. Die Uberforderung dieses
Heldentums wird ironisch von der Krankheit auf den Tour-de-France-Sieg
verschoben.' Das ist ein erster Hinweis auf den moralischen Gehalt von
Krisennarrativen. Von Superman bis zur Pflegekraft in Covid-Zeiten: Wir
wollen in Krisen von starken Subjekten erzihlen.

Krankheitsnarrative sind Gegenstand umfanglicher Forschungsanstren-
gungen verschiedener Disziplinen. Dass iberhaupt von Krankheit erzéhlt
wird, erzéhlt werden muss, ist Gegenstand soziologischer Analyse gewor-
den. Michael Bury hat in einem klassischen Aufsatz Krankheit als disruptive
Erfahrung beschrieben.*” Sie stellt eine kritische Situation dar, in der bisherige
biographische Sinnkonstruktionen zerfallen. Es kommt, so Elaine Scarry,

10 Ebd., 901.

11 Dazu wird der abgestandene kulturelle Topos »Krankheit als Chance« elegant durch das
Versmaf} der Vagantenstrophe verunstaltet, der aus der »Chance« eine »Schangse« macht.

12 Vgl. MICHAEL BURY, »Chronic Illness as Biographical Disruption, in Sociology of Health
& Illness 4,2 (1982): 167-182.

113



Thorsten Moos

zum unmaking of the world. Die Welt zerfallt, und sie muss erzidhlend wieder
aufgerichtet werden.*

Nun finden solche Erzahlungen von Krankheiten nicht in einem luftleeren
Raum statt, sondern in einem riesigen kulturellen Depot voller narrativer
Schemata, in die die Erzahlung gegossen werden kann. Es gibt verschiedene
Versuche, diesen Vorrat zu inventarisieren. Die Literaturwissenschaftlerin
Anne Hunsaker Hawkins unterscheidet drei archetypische Erzéhlweisen, drei
Mythen von Krankheit: Tod und Wiedergeburt, Kampf (und Sieg) und Reise.™*
Der Soziologe Arthur Frank unterscheidet das Narrativ der Restitution (krank
sein und geheilt, wiederhergestellt werden), das Narrativ des Chaos (in das der
kranke Mensch stiirzt, wenn die Wiederherstellung misslingt) und das Narrativ
der Suche (nach einer Lebensméglichkeit und einem Selbstverstidndnis unter
verdnderten Bedingungen).®

Es sind gerade die Narrative der Restitution (»Ich hatte Krebs«) und des sieg-
reichen Kampfes (»Lance Armstrong«), die Robert Gernhardt aufs Korn nimmt.
Die Erfahrung, eben das erzahlen zu wollen (und zu miissen, weil es das ist, was
das Umfeld horen will: Ich schaffe es. Bald ist es iiberstanden), es aber nicht
erzahlen zu konnen. Das verlangte Narrativ setzt unter Druck, weil die eigene
Sehnsucht und die kulturelle Erwartung in die gleiche Richtung gehen - aber
(noch) nicht erfillt werden. Es bleibt die ironische Emanzipation vom Druck
dieses Narrativs, die das Recht einklagt, sich nicht als Sieger gerieren zu miissen.

Ebenso ist in der literaturwissenschaftlichen und medizinsoziologischen
Literatur festgestellt worden, dass Krankheitsnarrative oftmals eine religidse
Unterstromung haben. Bei Tod und Wiedergeburt ist das offenkundig; bei
Kampf und Reise handelt es sich zumindest um Grundschemata, die ihrerseits
vielfach religits ausgestaltet wurden. Arthur Franks Staffelung der Narrative
von Restitution, gefolgt von Chaos, gefolgt von Suche nach neuer Lebens-
moglichkeit erinnert seinerseits an pietistisch-biographische Schemata (dazu
gleich mehr).

Festzuhalten ist zunéachst, dass Krankheitsnarrative spezifische, potenti-
ell religios getonte Krisennarrative sind, die im kulturellen Vorrat vorliegen
und in der individuellen Krankheitserzahlung je und je aktualisiert werden.
Damit, darauf weist der Kulturanthropologe Arthur Kleinman (1988) hin,

13 Vgl. BYRON GOOD, Medicine, Rationality and Experience: An Anthropological Perspective,
Cambridge 1994.

14 Vgl. ANNE HUNSAKER HAWKINS, Reconstructing Illness: Studies in Pathography, West
Lafayette, Indiana 1993.

15 Vgl. ARTHUR FRANK, The Wounded Storyteller: Body, Illness, and Ethics, Chicago 2013.

114



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

strukturieren und prégen sie die Erfahrung von Krankheit selbst.** Es lohnt
sich also, einige dieser exemplarischen Krisennarrative niher zu betrachten,
die Krise und Chance in unterschiedlicher Weise zusammenerzahlen.

3 Kleine narrative Typologie der Relation von Krise und Chance

3.1 Bekehrung

DIAGNOSE KREBS
oder
ALLES WIRD GUT

Erst kam der berithmte
Schuf vor den Bug.
Zuvor war ich dumm,
hernach war ich klug.

Dann folgt der klassische
Schlag ins Kontor.
Darauf war ich kliiger

als jemals zuvor.

Undenkbar, daf3 solch einem
blitzklugen Mann

noch irgendein Tod

etwas anhaben kann."”

Das Krankheitsnarrativ, das Robert Gernhardt hier aufs Korn nimmt, ist das der
Bekehrung. Krankheit ist eine Botschaft, die, moglicherweise erst im zweiten
Anlauf, verstanden wird, und die dann zu einer grundlegenden Anderung
der Person und ihrer Lebensfithrung fiithrt. Bei Gernhardt ist es die Klugheit,
die aus der Krankheit kommt, die ihn (in einem ironischen ontologischen
Unsterblichkeitsbeweis) von Grund auf dndert und rettet. Das Katastrophische
der Krankheit ist in diesem Narrativ paddagogisch eingehegt: Krankheit ist ein
sinnvolles Zeichen, ein Schuss vor den Bug, gefdhrlich schon, aber verstehbar,
und letztlich zur lebensrettenden Umkehr fithrend.

16 Vgl. THORSTEN MOOS, Krankheitserfahrung und Religion, Tiibingen 2018, 130.
17 GERNHARDT, Gedichte, 876.

115



Thorsten Moos

Die bereits erwahnte Literaturwissenschaftlerin Anne Hunsaker Hawkins
hat auf die strukturelle Parallele zwischen Krankheitserzahlungen und Kon-
versionserzahlungen - also Erzahlungen von religiosen Bekehrungen - hin-
gewiesen.'® Beide organisieren eine Biographie unter einem Thema, haben
modellhaften Charakter fiir die Leserinnen und den Anspruch, universelle
Erfahrungen wiederzugeben. Beide zeichnen sich durch eine dreiteilige Zeit-
struktur aus - religids: das Leben als Siinder, die Umkehr, das neue Leben;
krankheitsbezogen: das Leben vorher, die Erkrankung, das Leben mit bzw.
nach der Krankheit. Religiose Bekehrung wie Krankheit werden als Trieb-
krafte eines fundamentalen personalen Wandels erzahlt, in dessen Verlauf
sich Uberzeugungen, »Werte« und Verhaltensweisen grundsitzlich dndern.

Die Katastrophe wird zum Damaskuserlebnis: Saulus, Schriftgelehrter und
engagiert darin, den Anhingern der neuen christlichen Sekte nachzustellen,
begegnet vor Damaskus dem auferstandenen Christus (»Saul! Warum ver-
folgst Du mich?«) und erblindet. Als er geheilt wird, l4sst er sich taufen und
wird zum christlichen Missionar (Apg 9). Die Bibel erzéhlt Paulus’ religise
Lebenswende mit einer Geschichte von Krankheit und Heilung zusammen
und stellt damit das Inventar bereit, mit dem das Narrativ von Krankheit als
Lebenswende bis heute operiert.

Es ist offenkundig, wie diese Struktur auch andere Krisen-als-Chance-
Narrative bestimmt. Der Ukrainekrieg ist ein Zeichen dafiir, die deutsche
Auflenpolitik fundamental neu zu ordnen. Die Covid-Pandemie ruft zur
Umkehr in einem verkehrten Mensch-Tier-Verhaltnis. Extreme Wetterlagen
in ihrem katastrophischen Charakter sind ein Zeichen der 6kologischen Krise,
die die Menschheit zur Umkehr, zur grundlegenden Wende hin zu einem
okologisch vertraglichen Lebensstil aufrufen.

Konversionsnarrative haben dabei eine vereindeutigende Struktur. Die Zeit
vor der Konversion war falsch, die danach ist richtig (»Zuvor war ich dumm,
hernach war ich klug«). Lebensfithrung in ihrer gesamten Ambivalenz tritt
unter das Signum der Eindeutigkeit. (Die hermeneutische Schwierigkeit, dass
die Eindeutigkeit nicht im Zeichen selbst liegt, sei hier nur nebenbei bemerkt.
Zeichen brauchen Propheten, die sie lesen kénnen.)

Es sei theologiegeschichtlich vermerkt, dass diese Eindeutigkeit wiederum
selbst Gegenstand theologischer Kritik geworden ist. Martin Luther als Theo-
loge der Ambivalenz hat auf die unaufgebbare Gleichzeitigkeit des Alten und
des Neuen hingewiesen; die Lebenswende verliert bei ihm ihren punktuellen

18 Vgl. HUNSAKER HAWKINS, Reconstructing Illness.

116



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

Charakter und wird zu einem dauerhaft prekiren Prozess, »den alten Adam
téglich neu zu ersiaufen«.”

Also: Typ 1 des Krise-als-Chance-Narrativs: Die Konversionserzahlung. Die
Krise ist das zur Umkehr rufende Zeichen. Wird es verstanden, offnet sich in
der Krise die Chance, die Katastrophe abzuwenden.

3.2 Kreuz und Erlosung

SCHULDCHORAL I

O Robert hoch in Schulden

vor Gott und vor der Welt!

Was mufit du noch erdulden,
bevor dein — nein, nicht Gulden -,
bevor dein Groschen fallt?

Dein Groschen war einst golden,
nun ist er eitel Blei.

Und mit dem Kind, dem holden,
dem Frithling und den Dolden
ist es schon lang vorbei

Spiel also nicht den Helden,

der noch auf Unschuld halt.
Schuld muf} der Mensch vergelden.
Wann diirfen wir vermelden,

daf} auch dein Groschen fallt??°

Dieses Gedicht stammt, anders als die bisherigen, nicht aus den K-Gedichten,
sondern aus dem letzten, postum erschienenen Gedichtband Robert Gernhardts,
»Spéter Spagat« (2006). Es ist eine von mehreren Parodien von Werken
des barocken Dichtertheologen Paul Gerhardt. Gerhardts Passionsgedicht
»O Haupt voll Blut und Wunden« von 1656 ist hier in Versmaf3, Phonetik,
Vokabular und Motivik angespielt. Gernhardt nimmt sich damit das christliche
Zentralsymbol vor, in dem Leiden und Tod und deren Inversion in Heil wie

19 WA 30 I, 312, zitiert nach MARTIN LUTHER, Deutsch-deutsche Studienausgabe, hg. von
Johannes Schilling u.a., Leipzig 2012, 593.

20 GERNHARDT, Gedichte, 938f., 941f.

117



Thorsten Moos

nirgends sonst zusammenkommen: das Kreuz Christi. In Gerhardts Original
betrachtet das lyrische Ich den toten Jesus am Kreuz.

O Haupt voll Blut und Wunden,
voll Schmerz und voller Hohn,
o Haupt, zum Spott gebunden
mit einer Dornenkron,

o Haupt, sonst schon gezieret
mit hochster Ehr und Zier,

jetzt aber hoch schimpfieret:
gegriiflet seist du mir!

Das Leiden Christi, das drei lange Strophen betrachtet wird, wird in der vierten
Strophe mittels des traditionellen christologischen Motives interpretiert, dass
Christus in seinem Leiden die Stinde der Welt tréagt.

Nun, was du, Herr, erduldet,
ist alles meine Last;
ich hab es selbst verschuldet,

was du getragen hast.

Insofern ist das Leiden Bedingung der Moglichkeit des Heils. Strophe 7:

Es dient zu meinen Freuden
und tut mir herzlich wohl,
wenn ich in deinem Leiden,

mein Heil, mich finden soll.

Das ermoglicht dem lyrischen Ich eine getroste Bejahung des eigenen Leidens
und Sterbens, die Paul Gerhardt in der letzten, zehnten Strophe artikuliert:

Da will ich nach dir blicken,

da will ich glaubensvoll

dich fest an mein Herz driicken.
Wer so stirbt, der stirbt wohl.

Damit ist, in barocker Ausprigung, gleichsam die Mutter aller Krise-als-Chance-
Deutungen vorgetragen. Die qualvolle Hinrichtung des Hoffnungstragers am

118



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

Kreuz wird im Glauben zum Grund des Heils und also zum Grund des Trostes
im Leben und im Sterben tiberhaupt. Hier klingt das Motiv des stellvertretenden
Sithnetodes an, mit dem Christus Satisfaktion fiir das vom Menschen Verschul-
dete leistet, um Menschen und Gott zu versdhnen. Anselm von Canterbury hat
dieses Motiv klassisch ausformuliert. Robert Gernhardts Parodie nimmt das
Schuldmotiv auf, gibt ihm mit Gulden und Groschen zunéachst einen ironischen
monetiren Unterton (moglicherweise in Konfrontation mit einer Krankenhaus-
rechnung) und setzt sich — in der Anrede wie in der letzten Strophe - selbst an
die Stelle dessen, der Schuld »vergelden« muss.?!

Gemeinsames Grundmuster der Erzahlung ist hier, dass die katastrophische
Krise der Preis ist, der bezahlt werden muss dafiir, dass es wieder gut wird. In
der traditionellen christologischen Deutung des Kreuzestodes ist dieser der
Preis fiir das Heil. Die Krise ist also nicht Zeichen und Appell zur Umkehr, son-
dern gleichsam ursichlich fir die Moglichkeit des neuen Anfangs. Aus dem Tod
des Alten erwichst das Neue. Ohne Tod keine Wiedergeburt (Anne Hunsaker
Hawkins), ohne Chaos keine Suche nach neuem Leben (Arthur Frank).

Wiederum distanziert sich Robert Gernhardt in seiner bitteren Kontrafaktur
von dieser Deutung. Ist doch der Preis, der bezahlt werden muss, zu hoch: Es
ist der eigene Groschen, das eigene Leben. So bleibt niemand mehr, der sich des
neuen, schuldenfreien Lebens erfreuen konnte.?? Damit sind mehrere Motive der
chancenorientierten Krisendeutung auf Distanz gebracht: das Motiv der selbst
schuldhaft verursachten Katastrophe wie auch das Motiv der Abgeltung einer
Schuld durch die Katastrophe, die die Chance auf einen neuen Anfang eréffnet.

Theologiegeschichtlich sei wiederum vermerkt, dass die skizzierte Deutung
des Kreuzestodes Jesu in der christlichen Theologie mitnichten unwidersprochen
ist. Die Zuschreibung eines instrumentellen Sinnes an Leid ist immer auch als
obszon empfunden worden; entsprechend wurde z.B. der Kreuzestod nicht als
Heilsursache, sondern als Konsequenz des heilbringenden Lebens Jesu verstan-
den. Noch als religioses Zentralsymbol funktioniert das Kreuz nur deswegen,
weil das Leid eben nicht entschérft, eingehegt, sauber verrechnet werden kann.

21 Zum Motiv des Losegeldes vgl. Mk 10,45; Mt 20,28; 1 Tim 2,6. Noch die Substitution des
sterbenden Jesus durch das eigene Ich liegt auf einer christlichen Spur, namlich der der Identi-
fikation.

22 Paul Gerhardts lyrisches Ich konnte sich im religiésen Uberschwang der Leidensbetrach-
tung selbst noch wiinschen, wiederum stellvertretend fiir Christi stellvertretenden Tod einzu-
treten:

Ach mocht ich, o mein Leben,
an deinem Kreuze hier
mein Leben von mir geben,

wie wohl geschidhe mir!

119



Thorsten Moos

3.3 Schopfung und Fall

Einen dritten Typ der Krise-als-Chance-Erzéhlung méchte ich wiederum ein-
fuhren mit einer Parodie Robert Gernhards, diesmal auf den Choral-Klassiker
»Geh aus, mein Herz, und suche Freud«, der ebenfalls von Paul Gerhardt
stammt. Das Gedicht (linke Spalte; in der rechten Spalte Paul Gerhardts Ori-

ginal) heif3t:

GEH AUS MEIN HERZ ODER ROBERT GERNHARDT LIEST
PAUL GERHARDT WAHREND DER CHEMOTHERAPIE

Geh aus mein Herz und suche Leid
in dieser lieben Sommerszeit

an deines Gottes Gaben.

Schau an der schonen Gifte Zier
und siehe, wie sie hier und mir

sich aufgereihet haben.

Die Baume stehen voller Laub.

Noch bin ich Fleisch, wann werd ich Staub?
Ein Bett ist meine Bleibe.

Oxaliplatin, Navoban,

die schauen mich erwartend an:

Dem riicken wir zuleibe.

Die Lerche schwingt sich in die Luft.
Der Kranke bleibt in seiner Kluft

Und zahlt die dunklen Stunden.

Die hochbezahlte Medizin

tropft aus der Flasch’ und rinnt in ihn.
Im Licht gehen die Gesunden. [...]

Der Weizen wiachset mit Gewalt.
Ich aber fithl mich diirr und alt,
das Weh verschldgt mirs Loben
des, der so tiberfliissig labt

und mit so manchem Gut begabt:
Des hohen Herrn da oben.

120

Geh aus, mein Herz, und suche Freud
in dieser lieben Sommerzeit

an deines Gottes Gaben;

Schau an der schonen Gérten Zier,
und siehe, wie sie mir und dir

sich ausgeschmiicket haben.

Die Biume stehen voller Laub,
das Erdreich decket seinen Staub
mit einem griinen Kleide;
Narzissus und die Tulipan,

die ziehen sich viel schéner an
als Salomonis Seide.

Die Lerche schwingt sich in die Luft,
das Taublein fliegt aus seiner Kluft
und macht sich in die Wélder;

die hochbegabte Nachtigall

ergotzt und fullt mit ihrem Schall
Berg, Hugel, Tal und Felder. [...]

Der Weizen wichset mit Gewalt;
dariiber jauchzet jung und alt
und rithmt die grofie Giite

des, der so uberflief3end labt,
und mit so manchem Gut begabt
das menschliche Gemiite.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

Ich selber mochte nichts als ruhn. Ich selber kann und mag nicht ruhn,
Des grofien Gottes grofies Tun des grofien Gottes grofies Tun

Ist fiir mich schlicht Getue. erweckt mir alle Sinnen;

Ich schweige still, wo alles singt ich singe mit, wenn alles singt,

und lasse ihn, da Zorn nichts bringt, und lasse, was dem Hochsten klingt,
nun meinerseits in Ruhe.”* aus meinem Herzen rinnen. [...]

Die Erzéhlung, von der Gernhardt sich hier absetzt, ist die von einer erkennbar
gut und sinnvoll geordneten Welt, zu der moglicherweise auch Krisen und
Katastrophen gehoren, deren Vorhandensein aber das Vertrauen auf die Wohl-
ordnung der Welt nicht erschiittert. Krise und Katastrophe sind hier nicht, wie
im christologischen Erzahltyp, ursichlich fiir die sich neu er6ffnende Chance.
Vielmehr sind das Gute und Chancenreiche einerseits und das Krisenhafte
und Katastrophische andererseits beides Implikate der gut geordneten Welt.

In der christlichen Theologie ist es der Gedanke der Schopfung, der das
Vertrauen auf eine gute und sinnhafte Weltordnung zum Ausdruck bringt. Die
Abfolge der sieben Tage in der ersten biblischen Schopfungserzahlung, der
Garten in der zweiten, stehen dafiir. Hier ist es von Belang, dass die Vorstel-
lung der Schopfung ihren historischen Entstehungshintergrund wiederum in
einer katastrophischen Krise hat, ndmlich im babylonischen Exil Israels, also
in Zerstoérung und Deportation. In dieser Situation, in der Jerusalemer Tempel
zerstort, der Zugang zum Heiligen verstellt ist, gilt es, sich zu vergewissern,
dass der Gott Israels eben nicht nur der Lokalgott Jerusalems, sondern der
eine Schopfer der einen Welt ist. Der monotheistische Gottesgedanke und die
radikale Universalisierung, die mit ihm einhergeht, ist historisch das Kind
einer katastrophischen Krise.

Es ist der Philosoph Gottfried Wilhelm Leibniz, der diesen Gedanken im
Kontext der Aufklarung noch einmal formuliert: Wir leben, so schreibt er in
der Theodizee, in der besten aller moglichen Welten. Eine Welt, die nur eine
Katastrophe weniger kennte, ware nicht diese, beste, Welt. Besser, das heif3t:
mit weniger Leid und Krankheit, Krise und Katastrophe, war es objektiv nicht
moglich, sorry.

Im Feld der Krankheitsdeutungen lebt diese Erzéhlung in vielen Varianten.
Medizinisch, wenn das Leid, das Unwohlsein, als Nebenwirkungen einer guten
Immunreaktion des Kérpers namhaft gemacht wird. Ich muss da jetzt durch,
aber dann geht es mir wieder besser, und das ist gut. Alternativmedizinisch
in der Vorstellung, dass die Natur Heilendes zur Verfugung stellt gegen die

23 GERNHARDT, Gedichte, 9391.
121



Thorsten Moos

Ubel, die in ihr auftreten. Wo Gefahr ist, wachst das Rettende auch. Auch
der Topos der Resilienz lebt in diesem Raum. Biografisch in der Vorstellung
des Lebensweges, der in guten und in schlechten Tagen doch insgesamt gut
verlauft, und der auch in bésen Tagen Gutes erfahren lasst.

Paul Gerhardt besingt diese Wohlordnung der Welt, die ihm in der Schon-
heit der Natur Giberwaltigend entgegentritt. Getreu der barocken Physiko-
theologie ist es diese Schonheit einer guten Ordnung, die emblematisch auf
den Schopfer, den Ursprung der Dinge, verweist und in das Gotteslob fiihrt.
Robert Gernhardt verweigert diesen Verweis und das Lob und lasst Gott in
Ruhe. Die Welt ist nicht so; in der Erfahrung der Krankheit kénnen Béche,
Blumen und Wiesen nichts mehr bedeuten.

Nun ist die Schopfungsvorstellung in der christlichen Theologie niemals
eine naive gewesen. Paul Gerhardt schreibt seine Hymne unter dem Eindruck
der Gréuel des Dreiffigjahrigen Krieges. Der biblisch-wohlgeordnete Schop-
fungsgarten ist, folgt man der biblischen Erzahlung weiter, nicht die Welt,
in der wir leben, sondern das Paradies, aus dem wir vertrieben worden sind.
Zwischen einst und jetzt steht die Ur-Katastrophe dieser Verbannung. In der
jetzigen, postkatastrophalen Welt, ist die eindeutige Identifikation von gutem
Schopferwillen und weltlichen Verhéltnissen gerade nicht mehr moglich.
Diese postkatastrophale Welt ist selbst so etwas wie eine zweite Chance; aber
sie ist zugleich die Welt, in der Lebenschancen immer wieder katastrophisch
beschadigt werden. Auch das ist eine Erzahlung von Krise und Chance.

Die Rationalitit dieses Mythos erlaubt, eine ungeschoénte Perspektive auf
Welt einzunehmen und zugleich den Anspruch aufrechtzuerhalten, dass diese
Welt anders sein, gutes Leben real erméglichen soll. Der biblische Hiob, in
seiner Existenz vernichtet, von Krankheit geschlagen, weigert sich, Gott zu
verfluchen. Vielmehr klagt er Gott an, behaftet ihn auf den Anspruch, eine
Chance auf gutes Leben zu haben. Auch Robert Gernhardt, der ein Loblied in
ein Klagelied invertiert, stimmt zunachst in diese Klage ein. Aber die Klage
verebbt, der laute Zorn miindet in eine ruhige Resignation.

Es wire absurd, im Raum dieser Erzidhlungen zwischen richtig und falsch zu
unterscheiden. Ich mdchte nur zeigen, wie grof3 dieser Raum ist, und wie tief
verankert diese Vorstellung von Krise und Chance: als gemeinsame Bestand-
teile einer Welt, die beides kennt, aber darin nicht symmetrisch ist, sondern -
auch als postkatastrophale, beschadigte Welt — doch eigentlich darauf angelegt
sein sollte, Chancen zu eroffnen.

122



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)
3.4 Hoffnung und Aufschub

ZWEIERLEI THERAPIE

Weil Krankheit stets nach Heilung schrie,

ersann der Mensch die Therapie.

Die kann durchaus ein Segen sein.
Doch gilt das durchweg? Leider nein.

Spricht der Arzt von »adjuvantx,
hangt der ganze Segen an der Wand.

Spricht der Arzt von »palliativ,
héngt der ganze Segen schief.

Denn das Wort bedeutet schlicht:
Wahre Heilung gibt es nicht.

Woraus folgert: Der Klient
bleibt ein Leben lang Patient

einer Medizin, die schaut,

daf3 er nicht zu rasch abbaut.

Leben strecken, Leiden lindern,
Triibsal dampfen, Schmerzen mindern —

all das ist zutiefst sozial,
unterm Strich jedoch fatal,

da es auf ein Ende zielt,

das stark ins Finale spielt:

Diirrer werden, matter werden,
Abschied nehmen von der Erden,

nach und nach - zuerst vom Kiez,
dann vom Heim, dann vom Hospiz,

dann, zum Sterben durchgewunken,

sprich: palliativ gesunken,

siehst du endlich wieder Land:
So ein Tod heilt adjuvant!**

24 GERNHARDT, Gedichte, 894f.

123



Thorsten Moos

Dieser letzte Typ von Erzdhlungen handelt davon, was es im Angesicht einer
sich entwickelnden Krise bzw. Katastrophe eigentlich zu hoffen gibt. Robert
Gernhard spielt souverdn mit einem doppelten Motiv, das wiederum in der
christlichen Tradition eine klassische Ausformung gefunden hat. Es ist der
Aufschub auf der einen Seite und die Hoffnung auf endgiiltige Uberwindung
auf der anderen Seite. Der Aufschub zunichst eréffnet eine (begrenzte) Chance
im Angesicht der Katastrophe: Diese driut, und teilweise sind katastrophische
Ereignisse schon erlebbar. Aber in der Entwicklung der Katastrophe 6ffnet
sich — »Leben strecken, Leiden lindern« — noch einmal ein Raum bzw. ein
Zeitfenster, in dem noch gelebt und gehandelt (und ggf. die Katastrophe abge-
wendet) werden kann. Es gehort zur inneren Verlaufsstruktur der Krise, dass
sie noch einmal Handlungsméglichkeiten er6finet.

Das Zweite ist die Hoffnung aufs Endgiiltige, auf Uberwindung, auf Hei-
lung. Diese wird im Gedicht in bitterer Ironie verschoben in eine adjuvante
Heilung durch den Tod, das finale, endgiiltige Ende, von dem aus auch auf
das humane Streben nach Aufschub ein fatales Licht fallt.

Der zugehorige theologische Lehrtopos ist der der Apokalyptik. Zur Voll-
gestalt des Dramas der Endzeit, wie es etwa in der biblischen Offenbarung des
Johannes entfaltet wird, geho6ren sich zunehmend zuspitzende katastrophische
Ereignisse, die aber fiir eine Weile noch einmal unterbrochen werden. Der
Katechon (2 Thess 2,7), der Aufhalter, stellt sich noch einmal entgegen, ein
1000-jahriges Friedensreich bricht an (Offb 20,1-6), bevor es dann zur fina-
len Krise zwischen Gut und Bose kommt und, nach dem Sieg des Guten, das
Gottesreich auf Erden, das himmlische Jerusalem errichtet wird.

Nun sind apokalyptische Figuren, selbst aus der Krise geboren, allgegen-
wirtig in der Deutung der Krisen der Gegenwart. Insbesondere die 6kologische
Krise wird mithilfe von apokalyptischen Figuren gedeutet. Das begrenzte
Zeitfenster, zu handeln, der letzte Aufschub, bevor dann nichts mehr getan
werden kann. Morgen wird der Kipppunkt tiberschritten; wir miissen heute
handeln. Wir sind die letzte Generation. Die Krise selbst enthalt eine Chance,
doch diese Chance ist endlich.

Es gehort zur religiosen Rationalitit dieser Figur, dass die endgiiltige Uber-
windung in der Zukunft verortet wird. Die Gegenwart zeichnet sich also durch
ein Realisierungsdefizit des Guten aus, ohne dass die Hoffnung auf Uber-
windung aufgegeben werden muss. Den Chancen, die sich in der Gegenwart
eroffnen, haftet daher immer etwas Vorlaufiges an. Es ist vielfach beschrieben
worden, dass Menschen, die etwa eine Krebserkrankung iiberwunden haben,
sich nicht in demselben Sinne als gesund verstehen wie zuvor. Der Zustand
der Heilung erscheint als Aufschub; niemand weif3, ob und wann der Krebs
wiederkommt. Gernhardt hingegen beschreibt einen Aufschub ohne Hoffnung.

124



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

4 Abschluss

»Krankheit als Schangse«: Die von Robert Gernhardt in bitterer Ironie aufge-
spiefiten Katastrophe-als-Chance-Narrative lassen sich durchaus systematisch
unterscheiden:

« padagogisch: die Katastrophe als Botschatft, als Zeichen, das zur chancen-
offnenden Umkehr aufruft,

+ heilsgeschichtlich: die Katastrophe als Losegeld, als Ursache der neuen
Chance,

« kosmologisch: die Katastrophe als Kehrseite der Medaille, als integrales
FElement einer Welt, die Chancen eroffnet,

« apokalyptisch: die Chance als Aufschub, als Element der inneren Struktur
einer Katastrophe.

Das sind sicherlich langst nicht alle, aber doch gewichtige Narrative, die heu-
tige Erzahlungen von Chancen in Krisen und Katastrophen strukturieren.
Robert Gernhardt ist, in der Reflexion seiner Krankheitserfahrung, ein wort-
méchtiger Kritiker solcher Katastrophe-als-Chance-Narrative. Und ja, sie sind
offenkundig kritikwiirdig in mehrfacher Hinsicht: Sie hegen Katastrophen ein
in Sinnzusammenhéinge, in denen sie zum Zeichen verkleinert, zur Ursache
des Besseren invertiert, in ein grofieres Ganzes eingehegt oder zum window of
opportunity umgedeutet werden. Sie erheben zum Teil hohe moralische Ansprii-
che, indem sie implizite Handlungsauftrage und Subjektpositionen verteilen:
Kehre um, folge dem Zeichen! Erkenne das Positive im Negativen! Fige dich in
das Unvermeidliche! Nutze die Gelegenheit, die du jetzt noch hast! Gernhardts
lyrisches Ich beharrt demgegeniiber auf dem Katastrophischen der Katastrophe,
auf dem Recht zur Resignation oder mindestens auf der Unterbrechung der
allzu gelaufigen narrativen Verbindung von Katastrophe und Chance.

Wie also umgehen mit solchen Narrativen und dem Sinn-Druck, den sie
erzeugen? Ein prominenter Vorschlag, nochmal zum Paradigma der Krank-
heit, stammt von Susan Sontag. In ihrem Essay »Krankheit als Metapher«*’
analysiert sie die Sinnzuschreibungen an Krankheiten wie Tuberkulose und
Krebs sowie den moralischen Druck in diesen Sinnzuschreibungen. Um diesen
loszuwerden, pladiert sie fiir einen harten Naturalismus in der Krankheits-
deutung. Schlagt das ganze Deutungsporzellan um die Krankheiten weg,

25 SUSAN SONTAG, Krankheit als Metapher: Aids und seine Metaphern, Frankfurt a. M. 2005.

125



Thorsten Moos

sodass die nackte Tatsache selbst zum Vorschein kommt: die Krankheit in
ihrer medizinisch-naturwissenschaftlichen Tatsdchlichkeit.

Ich finde das nicht iiberzeugend. Die Sinn-Zertriimmerung mag zuweilen
emanzipativ sein, aber sie fithrt ja nicht aus dem Sinn in die Tatsache. Auch
medizinische Deutungen deuten, Befunde verteilen Handlungsaufforderungen
und schreiben Macht und Ohnmacht zu. Wir kénnen die Erzéahlungen nicht
abschaffen, die Sinnzuschreibungen nicht durch Fakten ersetzen. Abbau von Sinn
ist, wie man beim Satiriker Gernhardt lernen kann, harte Arbeit; sein Nonsens ist
schwer errungen® und in sich nicht stabil - auch das reflektiert er dichterisch.””

In diesem Zusammenhang scheinen mir die religiésen Unterstromungen in
den Krankheitsnarrativen und deren explizite theologische Ausformulierungen
aufschlussreich. Denn hier wird um die Uneigentlichkeit der Sinnzuschrei-
bungen gewusst. Jedes religiése Symbol, jede Vorstellung und Erzahlung hat
eine offene Flanke, verweist auf etwas anderes als auf sich selbst. Erzahlun-
gen korrigieren sich. Schépfung als gut geordnete Welt ist ohne den Fall und
den Engel, der an der Riickkehr ins Paradies hindert, nicht zu denken. Das
Kreuz wird nie zum guten Leid werden, die Konversion nie zum biographisch
sichergestellten Faktum, und jede Apokalypse hilt ihre Uberraschungen bereit.
Religion lebt am Rande des Sinns, da, wo dieser briichig wird und als briichig
erkannt wird. Sie hat ihre eigene Rationalitit, um das Unbehagen an der Ver-
bindung von Katastrophe und Sinn zu reflektieren.

Das Ganze, noch einmal, ist nicht als Entlarvung gedacht. Es kann gut sein,
dass es angemessen ist, eine Katastrophe als Zeichen zu verstehen oder nach sich
schlieenden windows of opportunity zu fragen. Aber es mag ebenso hilfreich
sein, den hintergriindigen Druck dieser Deutungen kritisch prasent zu halten.

ORCID®
Thorsten Moos @ https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

26 So reflektiert Gernhardt selbst im Interview: »Nonsens ist regelmaflig verweigerter Sinn.«,
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch-lass-locker-a-cc87ee43-0002-0001-0000-000046
0464682context=issue, abgerufen am 09.11.2022.

27 So im Gedicht »Lob der Krankheit«: GERNHARDT, Gedichte, 942.

126


https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch-lass-locker-a-cc87ee43-0002-0001-0000-000046046468?context=issue
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch-lass-locker-a-cc87ee43-0002-0001-0000-000046046468?context=issue

Andreas Unterberg

Therapieentscheidungen
im Hinblick auf das Lebensende

Bedeutung von Lebensqualitdt und Okonomie

In den vergangenen Jahren sind in der Medizinethik viele Themen und Fragen
mit Bezug zum Lebensende erértert worden. Oft wurden in diesem Kontext
Sterbehilfe und assistierter Suizid thematisiert. Obwohl diese beiden Themen-
komplexe in diesem Beitrag bewusst ausgeklammert werden, sollen sie ein-
gangs kurz Erwahnung finden.

Es existieren unterschiedliche Formen der Sterbehilfe, die hier vereinfacht
zusammengestellt sind:

« Eine aktive Sterbehilfe, die Tétung auf Verlangen oder auch Euthanasie
sind in Deutschland verboten.

« Die Beihilfe zum Suizid — das Thema wird seit dem Urteil des Bundesver-
fassungsgerichtes im Jahr 2020 intensiv und kontrovers diskutiert - ist
hingegen zuléssig, sogar geschéftsmaflig. Ein Thema, mit dem sich der
Deutsche Bundestag iibrigens nach einem gescheiterten Anlauf zu einem
regulierenden Gesetz demnéchst erneut beschaftigen wird.

« Auch eine indirekte Sterbehilfe, so zum Beispiel die Lebensverkiirzung als
Nebenwirkung einer palliativen Therapie, ist zuléssig.

« Und auch eine passive Sterbehilfe, also zum Beispiel das Zulassen von
Sterben, der Therapieverzicht, ein Therapieabbruch oder die Unterlassung
lebenserhaltender Mafinahmen, ist zulassig.

All diese Themen sind in der jingsten Vergangenheit Stoff der Medizinethik und
der Rechtsprechung gewesen. Mit diesem Beitrag soll anhand von drei Krank-
heitsfeldern ein Spannungsfeld beleuchtet werden, das fiir Neurochirurg:innen
immer mehr an Bedeutung gewonnen hat und gewinnen wird.

Auf den Punkt gebracht miindet alles in den Fragen:

o Lohnt sich das? Das, was man tun kann, aber nicht tun muss.

« Lohnt sich das (noch) im Hinblick auf das Lebensende?

o Fiir wen lohnt sich all das? Fur die betroffenen Menschen/Patient:innen,
deren Angehorige, die behandelnden Artz:innen, die Versichertengemein-
schaft, die Allgemeinheit?

ANDREAS UNTERBERG, »Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende: 127
Bedeutung von Lebensqualitdt und Okonomiec, in Reflexionsvertrauen - Eine

Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein

und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 127-132.
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23314


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23314

Andreas Unterberg

Man koénnte auch simplifizierend zusammenfassen:
Es geht um eine Nutzen-Risiko-Analyse, also das kleine Einmaleins der
Betriebswirtschaft, der Ethik, der Medizin. Die drei Krankheitsfelder sind:

+ der schwere Schlaganfall
+ das Glioblastom
« und operativ behandelbare Wirbelsaulenerkrankungen.

In allen drei Bereichen fallen Therapieentscheidungen schwer, besonders im

Hinblick auf ein baldiges Lebensende. Bevor ins Detail gegangen werden soll,

muss der Begriff der Lebensqualitiit etwas ausfiihrlicher beleuchtet werden.

Allgemeine Definitionen von Lebensqualitit werden bewusst tibersprungen.
Die sprode Definition der WHO von 1997 lautet:

Unter Lebensqualitat wird ein weitreichendes Konzept verstanden, das voll-
standig von der korperlichen Gesundheit, dem psychischen Zustand, dem Grad
der Unabhingigkeit, den sozialen Beziehungen, den personlichen Uberzeugun-
gen und ihrer Beziehung zu hervorstechenden Merkmalen ihrer Umgebung
beeinflufit wird."

In der Medizin wird auch von einer Health Related Quality of Life (HRQoL)
gesprochen. Sie ist anhand von sehr unterschiedlichen Skalen messbar. Bei
Menschen mit nicht heilbaren und fortschreitenden Erkrankungen ist der
Erhalt von Lebensqualitit ein Gegenkonzept zu einer kurativen oder auf
Lebensverldngerung ausgerichteten Therapie. Im Weiteren sollen die drei
genannten Krankheitsfelder betrachtet werden.

1 Schwerer Schlaganfall

Ein ischdmischer, das heifit unblutiger schwerer Schlaganfall beruht auf dem
Verschluss einer grof3eren Hirnarterie und fithrt dann zur Hirnschwellung,
zum Gewebsuntergang und schlief}lich zum Tod.

Heute existieren zwei interventionelle Methoden, um diesen Abliufen
entgegenzuwirken, die Thrombektomie und die Dekompressionskraniektomie,
die Entfernung eines Teils des Schadelknochens zur Entlastung des schwel-
lenden Gehirns. Beide Methoden senken die Mortalitit, nicht unbedingt ist

1 WORLD HEALTH ORGANIZATION, WHOQOL Measuring Quality of Life, Genf 1997.

128



Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende

aber bei den Uberlebenden die Lebensqualitit wiederhergestellt, haufig sogar
erheblich verschlechtert. Beide Methoden erfordern entweder ein sehr rasches
oder aber zumindest recht schnelles Eingreifen und Handeln. Da ist also wenig
Zeit zur Abwagung, zur Aufklirung, wenn iiberhaupt. Idealerweise werden
die Patient:innen iber die Sinnhaftigkeit, die Prognose, also die zu erwartende
Lebensqualitit und die Konsequenzen eines solchen Eingriffs aufgeklart. Wenn
sie nicht aufklarbar sind, werden oft stellvertretend die Angehorigen informiert
und befragt. Zudem ergeben sich oft unlgsbare Dilemmata, besonders bei zum
Beispiel onkologisch vorerkrankten, bei betagten, bei dementen Patient:innen.
Zugespitzt stellt sich den behandelnden Arzt:innen die Fragen: Lohnt sich das
noch fiir die Patientin? Wie schétze ich die zu erwartende Lebensqualitét ein?
Wiinscht der Patient sich unter der Annahme eingeschréinkter Lebensqualitat
iberhaupt eine interventionelle Therapie?

Inzwischen ist bekannt, dass viele, vielleicht sogar die grofle Mehrheit
derjenigen, bei denen keine Patientenverfiigungen vorliegen, mit einem
Operieren — auch unter ungiinstiger Prognose — retrospektiv einverstanden
sind. Thre spater reduzierte Lebensqualitat akzeptieren aber keineswegs alle
Patient:innen. Wie sehen die 6konomischen Uberlegungen zu diesem The-
menkomplex aus?

Der Krankenhaus-6konomische Standpunkt ist klar und eindeutig: Inter-
venieren, Operieren und Therapieren wird auskémmlich vergiitet und sichert
die Existenz des medizinischen Personals und der Krankenh&user. So haben
Politiker:innen und Krankenhausékonom:innen tiber mehr als 20 Jahre pro-
blematische Anreize gesetzt. Aktives arztliches Eingreifen wird also belohnt,
wihrend ein eher restriktives Vorgehen sogar bestraft wird. Und wer betrach-
tet dartiiber hinaus auch die Auswirkungen auf das Gesundheitssystem?

Nach diesen kritischen Betrachtungen darf eine Empfehlung ausgespro-
chen werden: Eine Patientenverfiigung ist hochst sinnvoll, wenn man als
schwerstkranke Person selbstbestimmt/autonom agieren will. Falls eine solche
nicht existiert, setzt man sein Vertrauen auf Partner:innen, Angehorige oder
die behandelnden Arzt:innen.

2 Glioblastom

Das Glioblastom ist ein Auflerst bosartiger im Gehirn wachsender Tumor, der
immer und oft auch rasch zum Tode fiihrt. Die mittlere Uberlebenszeit nach
Diagnosestellung betrdgt heute unter einer Standardtherapie 18-24 Monate.
Die Behandlung beruht auf drei Sdulen, einer moglichst weitgehenden

129



Andreas Unterberg

operativen Tumorentfernung, der postoperativen Bestrahlung und einer relativ
gut vertriglichen Chemotherapie.

Anders als beim Schlaganfall kann nach Diagnosestellung eine wohl iiber-
legte, abgewogene Therapie und das Therapieziel mit den Patient:innen und
den Angehorigen besprochen und beraten werden, also auch der Einfluss des
Alters, von Begleiterkrankungen und eventuell der besondere Wunsch nach
unbedingtem Erhalt von neurologischer Funktion und Lebensqualitit.

Genau dies hat sich die Neurochirurgie bereits seit vielen Jahren zum Ziel
gesetzt, einerseits eine moglichst weitgehende Tumorentfernung, andererseits
die maximale Schonung von Funktionen des Gehirns. Beim Einsatz aller dafiir
zur Verfiigung stehenden technologischen Moglichkeiten ist eine solcher
Eingriff sehr kostenintensiv.

In den allermeisten Fallen stellt sich heutzutage bei der ersten Diagnosestel-
lung die Frage nach dem »Lohnt sich das noch?« nicht. Diese Frage stellt sich
aber nach dem Ausschopfen der Standardtherapie (Operation, Radiatio und
Chemotherapie) oft sehr bald. Bei dem dann zwangslaufig auftretenden Rezidiv
geht es dann um die Frage nach Reoperation, gezielter Boostbestrahlung oder
erneuter, evtl. gezielterer Chemotherapie. Die zu erreichende Lebensverlan-
gerung liegt zwischen zehn und zwolf Monaten, im giinstigen Fall!

Und wie wird die zu erwartende Lebensqualitit eingeschitzt? Diese Frage
kann nur individuell beantwortet werden. Daher bedarf es intensiver Gespra-
che. Angesichts einer so kurzen vielleicht zu gewinnenden Lebensspanne
sollte die Frage nach einer sinnhaften Gestaltung derselben ebenfalls gestellt
werden. Und genau hier spannt sich eine Briicke zur Seelsorge.

Die 6konomische Frage ist wiederum schnell zu beantworten: Fiir die behan-
delnden Arzt:iinnen lohnt die Therapie eines Tumor-Rezidivs immer, fiir die Kran-
kenhduser auch fast immer. Vom Gesundheitssystem allerdings werden enorme
Ressourcen fiir eine recht geringe Lebenszeitverlangerung eingesetzt. Es stellt sich
also die Frage: Kann und will sich unser Sozialsystem solche Therapien leisten?

3 Operativ behandelbare Wirbelsaulenerkrankungen

Beim dritten Krankheitsthema, den operativ behandelbaren Wirbelsaulen-
erkrankungen, geht es nie um Leben oder Sterben, auch nicht um Lebenszeit-
verlangerung, sondern fast immer um eine Verbesserung der Lebensqualitat
und im héheren Lebensalter um die Frage, wie viel Risiko eingegangen werden
soll, um die individuelle Lebensqualitét zu erhalten, vielleicht sogar nur ein
wenig zu verbessern.

130



Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende

Die exemplarische WS-Erkrankung ist die Spinalkanalstenose. Sie fithrt zur
Einschriankung der Mobilitat und zu Schmerzen. Die beschwerdefreie Geh-
strecke wird zunehmend kiirzer. Das Spektrum méglicher operativer Eingriffe
ist breit, von minimal bis zu extrem invasiv. An dieser Stelle entwickelt sich
ein Spannungsfeld fir therapeutische Entscheidungen: Auf der einen Seite
verbieten sich im hohen Lebensalter risikoreiche grof3e chirurgische Eingriffe,
die aber zum Teil sehr gut vergiitet werden und daher fiir Arzt:innen und
Krankenhiuser lohnend sind, auf der anderen Seite sind kleine, wenig invasive
Operationen zwar »schonend< und weniger risikoreich, aber eben auch weniger
nachhaltig. Und sie rufen nach mehrmaligen Eingriffen. Erst einmal minimal
beginnen und dann Schritt fiir Schritt steigern, ist ebenfalls hochst lukrativ.

An dieser Stelle konnen viele Beispiele angefithrt werden, die sowohl fiir
das eine als auch fur das andere Vorgehen sprechen. Das macht die therapeu-
tische Entscheidungsfindung gerade im hochsten Lebensalter so schwierig.
Was lohnt sich fiir die betagten Patient:innen angesichts einer immer kiirzer
werdenden Lebenserwartung, welches Operationsverfahren, eventuell in wel-
cher Reihenfolge? Aber worin liegt das besondere Spannungsfeld an diesen
Abwéagungen?

In den vergangenen zwei Jahrzehnten sind Arzt:innen, insbesondere
Neurochirurg:innen und Orthopéd:innen, geradezu dazu verfithrt worden,
moglichst viele solcher Operationen durchzufiithren, verfithrt vom Vergiitungs-
und Finanzierungssystem, von den Krankenhausern und ihren kaufméanni-
schen Direktor:innen. Masse war statt Klasse gefragt, Masse statt mafigeschnei-
derter, individueller Therapie. Dieses Vorgehen wurde und wird nicht nur mit
lukrativen Gehiltern und Boni belohnt, sondern erméglicht selbst unrentablen
Krankenhiusern, sich auf diesem Wege auskémmlich zu finanzieren. Leider
ist das immer noch so, selbst in renommierten Institutionen.

Und wo ist der Ausweg aus diesem Dilemma, sei es fiir Patient:innen, ins-
besondere hochbetagte, sei es fiir Arzt:innen?

Noch einmal seien Empfehlungen ausgesprochen, fiir Patient:innen und
junge Arzt:innen: Man suche eine:n vertrauenswiirdige:n Arzt:in, wenn mog-
lich eine:n Operateur:in. Zugegebenermafien ist das schwierig. Vorsicht ist im
Ubrigen bei allen Arzt:innen geboten, denn sie profitieren immer! Hilfreich ist
eine zweite Meinung, also eine weitere drztliche Beurteilung. Physiotherapie
hilft in der Regel eher wenig, Akupunktur gar nicht, Medikamente helfen nur
eingeschrankt und auch nur voriibergehend.

Die Empfehlung fiir junge Arzt:innen: Sie miissen versuchen, ihren Idealis-
mus zu bewahren, individual- und sozialethisch zu entscheiden und zu agieren
sowie das Wohl der Patient:innen iiber das eigene zu stellen. Sie sollten sich
Mentor:innen und Vorbilder suchen, die ihnen diesen Weg aufzeigen.

131



Andreas Unterberg

4 Schlussbetrachtungen

Das Feld der Therapieentscheidungen im héheren Lebensalter ist komplex.
Man kénnte pointiert formulieren: Es ist ein Sumpf und es gibt keinen festen
Boden unter den Filen. Was bedeutet die hippokratische Formel salus aegroti
suprema lex im Hinblick auf das nahe Lebensende? Doch am ehesten, dass die
Lebensqualitat Prioritat besitzt.

Was bedeutet das bereits antike Prinzip primum nil nocere, secundum cavere
(tertium sanare) fir jede chirurgische Mafinahme im Hinblick auf das nahe
Lebensende? Doch am ehesten, dass die Risiken und Komplikationsmoglichkei-
ten jeglicher Chirurgie den betagten Patient:innen aufrichtig und umfassend
geschildert werden miissen, damit Betroffene moglichst autonom entscheiden
konnen. Dies sollte von Chirurg:innen getan werden, denen die aktuellen
Techniken und diesbeziiglichen Daten bestens bekannt sind, die up to date sind.

Die Konsequenzen, die sich daraus ergeben miissten, liegen auf der Hand:
Aus- und Weiterbildung, besonders in chirurgischen Disziplinen, miissen mehr
Wert auf die Betrachtung der Lebensqualitét legen. Neben dem Kennen und
Beherrschen der addquaten Operationsverfahren sollte aber auch das Bewusst-
sein der 6konomischen Rahmenbedingungen gestéirkt werden.

Ganz zum Schluss ein vielleicht etwas erniichterndes Resiimee:

Auch Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende haben
gewichtige 6konomische Konsequenzen, am wenigsten fiir die betroffenen
Patient:innen, mit Sicherheit aber fur die Behandelnden, die Krankenhauser
und letztendlich fiir unser gesamtes Gesundheitssystem. Das sollte man vor
Augen haben.

Lieber Klaus, was ich Dir heute besonders wiinsche:
Bleib gesund und munter, von Krankheiten verschont.
Und fiir die hoffentlich vielen weiteren Jahre sei Dir,
sei uns allen eine hohe Lebensqualitit vergonnt,

vielleicht sogar ohne operative Eingriffe.

132



Amelie Riippel

Narrative Okonomie als Chance zum
Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

In einer aufsehenerregenden Rede vor der American Economic Association
bringt Verhaltensékonom und Okonomie-Nobelpreistrager Robert Shiller im
Jahr 2017 ein neues Konzept in den wirtschaftswissenschaftlichen Diskurs ein:
Narrative Economics.* Shiller kritisiert damit die Einseitigkeit zahlendaten-
basierter 6konomischer Diagnose- und Prognoseinstrumente in der Finanz-
marktanalyse und fordert eine Offnung der Wirtschaftswissenschaften fiir
einen ehemaligen Kernbereich geisteswissenschaftlicher Expertise: Narrative.?
Dieser Neuansatz 6konomischen Denkens wirft nicht nur innerdisziplinar
methodische Fragen auf, sondern verkniipft die wirtschaftswissenschaftliche
Forschung auf neue Weise mit den Geisteswissenschaften. Auch die Theologie
als Wissenschaft der Reflexion christlicher Religion, ihrer Quellen, Traditionen
und gegenwirtigen Formen, hat es konstitutiv mit Narrativen zu tun: Mit den
biblischen Erzahlungen, mit der Geschichte der Institution Kirche und ihrer
Lehre, mit religiosen Narrativen, die christlichen Glauben in der Gegenwart
pragen. Doch konnte sich narrative Okonomie fiir religiose Narrative interes-
sieren? Und warum tiberhaupt hitte es die Theologie zu interessieren, wenn
sich Okonom:innen in ihrem Fachgebiet bewegen?

Die Ansitze narrativer Okonomie sind élter als ihre prominente Konzep-
tionalisierung durch Shiller. Sie finden sich bereits in John Maynard Keynes’
1936 festgehaltener Beobachtung, dass menschliches Verhalten empfindlich
von der 6konomischen Modellannahme rationaler Praferenzen abweichen
kann. Es liege in der menschlichen Natur, 6konomische Entscheidungen
auf der Grundlage von »animal spirits« zu treffen: »a spontaneous urge to
action rather than inaction«.> Wahrend Keynes Formulierung selbst auf eine

1 Die Inhalte dieses Aufsatzes finden sich ausfiihrlicher auch in der Dissertationsschrift der
Autorin mit dem Arbeitstitel: Religiése Narrative der Finanzkrisendeutung: Siinde, Vertrauen und
Schopfung in kirchlichen Diskursen 1929 und 2008 — eine digitale Textanalyse, die voraussichtlich
2026 erscheint.

2 ROBERT ]. SHILLER, »Narrative Economics«, Presidential address delivered at the 129th
annual meeting of the American Economic Association, January 7, Chicago 2017, 3.

3 JOHN M. KEYNES, The General Theory of Employment, Interest and Money, London 1936,
161f.

AMELIE RUPPEL, »Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer 133
Wirtschaftsethik?«, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg.

von Gdsta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 133-146. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23315


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23315

Amelie Ruppel

Begriffstradition zuriickgreift,* wird sie wiederum Ausgangspunkt einer 6ko-
nomischen Wirkungsgeschichte. In einem 2009 von Robert Shiller und George
Akerlof veréffentlichten Buch unter dem Titel Animal Spirits, der auf Keynes
Beobachtung verweist, bringen die Autoren den Begriff des Narrativs in die
wirtschaftswissenschaftliche Debatte ein: » The human mind is built to think in
terms of narratives, of sequences of events with an internal logic and dynamic
that appear as a unified whole. In turn, much of human motivation comes
from living through a story of our lives.«®> Narrative seien auf diese Weise in
der Lage, die »animal spirits« des Menschen und damit auch 6konomisches
Entscheiden zu lenken.

An Narrativen interessiert Shiller demnach ihr Potenzial, Einfluss auf
wirtschaftliche Entwicklungen zu nehmen. Er dreht damit die bis dahin vor-
herrschende 6konomische Perspektive auf Narrative um: Statt als system-
immanente Produkte der Wirtschaft, die Feedback auf ckonomische Fakten
reprasentieren, bewertet Shiller Narrative als exogene Einflussfaktoren. Schon
2009 erklaren Shiller und Akerlof Narrative deswegen zur relevanten Quelle
okonomischer Forschung: »The stories no longer merely explain the facts; they
are the facts.«® Das neue Forschungsfeld Narrative Economics entfaltet Shiller
auf dieser Basis als »study of the spread and dynamics of popular narratives,
the stories, particularly those of human interest and emotion, and how these
change through time, to understand economic fluctuations«.” Die Relevanz,
die Shiller der 6konomischen Wirkung von Narrativen zumisst, kann nicht
hoch genug veranschlagt werden: »We have to consider the possibility that
sometimes the dominant reason why a recession is severe is related to the
prevalence and vividness of certain stories, not the purely economic feedback
or multipliers that economists love to model.«® Die Integration von Narrati-
ven in 6konomische Forschung hilft der Disziplin nach Meinung von Shiller

4 Vgl u.a. in den Politikwissenschaften: THOMAS HOBBES, Leviathan: Materie, Form und
Macht eines kirchlichen und staatlichen Gemeinwesens, hg. von Hermann Klenner, Philosophi-
sche Bibliothek 491, Hamburg 2004: Kap. 34; oder in der Literatur: DANIEL DEFOE, Robinson
Crusoe; JANE AUSTEN, Pride and Prejudice u.a.

5 GEORGE A. AKERLOF und ROBERT ]. SHILLER, Animal Spirits: How Human Psychology
Drives the Economy, and Why It Matters for Global Capitalism, Princeton 2009, 51.

6 Ebd., 54.
7 SHILLER, Presidential Address, 3.
8 Ebd.

134



Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

zudem, den durch die Beschrinkung auf mathematische Methoden erzeugten
Anschein abzulegen, in einem moralischen Vakuum zu agieren.’

Als Narrativ kann demnach jeder gesprochene oder geschriebene Text
interpretiert werden, der menschliche Aufmerksamkeit bindet und unter
Hoérenden prasente Emotionen oder Interessen beriihrt.® Die weite Defini-
tion impliziert, dass verschiedensten Textgattungen wie einer historischen
Anekdote, einem religiésen Gebot, einem wissenschaftlichen Aufsatz, einem
Geriicht tiber Prominente oder etwa einem sachlichen Zeitungsbericht narra-
tives Potential zugeschrieben werden kann. Auch der Wahrheitsgehalt einer
Geschichte stellt keine Definitionskategorie dar: Unwahre, ersehnte Narrative
konnten besonders ansteckend wirken.!* Damit verzichtet Shiller nicht nur
auf eine Positionierung im breiten Diskurs um den Narrativbegriff, der in
den Geisteswissenschaften seit vielen Jahren gefiihrt wird,'” sondern gewinnt
zudem den methodischen Vorteil, keinen komplexen Vorgaben der Modellie-
rung von Narrativen zu unterliegen.

Die Briicke zwischen erzéhlter Geschichte und wirtschaftlicher Entwick-
lung liegt nach diesem Ansatz im Einfluss des Narrativs auf 6konomisches
Handeln. Entscheidend ist die Ansteckungskraft der Geschichten: Wenn ein
Narrativ ansteckend ist, verbreitet es sich tiber verschiedene Kanile in der
Gesellschaft. Wer sich ansteckt, wird in seinem Handeln von dem Narra-
tiv gepragt und tragt es in eigenen Erzdhlungen weiter. Wéahrend Narrative
damit zunéchst individuell wirksam werden, lenken sie als kollektiv geteiltes
Wissen 6konomische oder politische Prozesse. Verandern sich die Umstande,
verliert das Narrativ an Wirkmacht und die Zahl seiner Anhédnger:innen und
Verbreiter:innen sinkt.” Nicht zufllig erinnert diese Beschreibung an medi-
zinische Terminologie: Shiller denkt die Wirkung eines Narrativs in Analogie
zur exponentiellen Verlaufskurve einer Virusepidemie.* Dem zugrunde liegt
der Anspruch, die 6konomische Relevanz von Narrativen quantitativ erheben

9 ROBERT J. SHILLER, Narrative Economics: How Stories Go Viral and Drive Major Economic
Events, Princeton 2019, xvii.

10 DERS., Presidential Address, 4.
11 Ebd.; DERS., Stories, 95-97.

12 Diese Feststellung gilt unabhingig von seinem Bewusstsein iiber die Vorspriinge der
Sozial- und Geisteswissenschaften in der Arbeit mit Narrativen.

13 SHILLER, Stories, 18—28; DERS., Presidential Address, 4.

14 WILLIAM O. KERMACK und ANDERSON G. MCKENDRICK, »A Contribution to the Mathema-
tical Theory of Epidemics«, in Proceedings of the Royal Society of London Series A 115,772 (1927):
701-721. Die Anwendung eines epidemiologischen Modells ist schon vorgedacht in AKERLOF
und SHILLER, Animal Spirits, 56.

135



Amelie Ruppel

und modellieren zu konnen: Narrative Economics bleibt methodisch ein Pro-
jekt der Wirtschaftswissenschaften.

Die Quantifizierung von Text, die zu diesem Zweck notwendig ist, wird
ermdglicht durch seine Digitalisierung und das damit entstehende Methoden-
spektrum der Digital Humanities. In diesem Zugriff werden Narrative aufihre
Zentralbegriffe reduziert und in ihnen im historischen Zeitverlauf verfolgt.*
Narrative Okonomie zielt demnach nicht auf die Schépfung wirksamer Nar-
rative, sondern auf die Identifikation und Auseinandersetzung mit denen, die
ihre Wirkmacht in der Vergangenheit entfaltet haben oder dies bis heute tun:*¢
»Economic narratives thus tend to involve scripts, sequences of actions that
one might take for no better reason than hearing narratives of other people
doing these things.«"’

Shiller und sein Projekt einer narrativen Okonomie reprisentieren nicht
die einzige Stimme des 6konomischen Fachdiskurses, die Narrative zum wirt-
schaftswissenschaftlichen Forschungsthema macht. Dafiir sprechen einige
Studien exemplarisch: Akerlof und Snower vertreten einen Narrativbegriff, der
eine kausale Darstellung von Ereignisabfolgen definiert.’® Narrative konnen
dabei sieben Funktionen tibernehmen: Sie erklaren 1) unsere natiirliche und
kulturelle Umwelt, lenken 2) die Aufmerksamkeit auf Facetten der Wirklich-
keit, ermoglichen 3) Prognosen, motivieren 4) Handeln, formen 5) soziale
Beziehungen und eigene Identitdten, konstituieren und legitimieren dadurch
6) Machtgefiige und etablieren 7) soziale Normen."” Morson und Schapiro fra-
gen in dhnlicher Zielrichtung, auf welcher Grundlage (6konomische) Urteile
unter radikaler Unsicherheit zustande kommen.”® Statt auf wissenschaftli-
ches Wissen stiitzen sich Menschen in solchen Situationen auf Weisheit: »To
find it, we look [...] to religion or, in a secular age, to great literature.«** Sie
pladieren daher fiir eine enge Zusammenarbeit auf Augenhohe zwischen

15 Shiller nutzt Google N-grams als Tool zur Durchsuchung von Biichern online, und Proquest,
eine Suchmaschine fiir online verfiigbare Zeitungen und Zeitschriften. Die Programme greifen
auf deren online zugéngliches Textkorpus seit ca. 1900 zu und zahlen gesuchte Begriffe pro Jahr.
Sie liefern die prozentuale Angabe fiir die Haufigkeit des gesuchten Begriffs im Textkorpus:
https://books.google.com/ngrams; https://www.proquest.com/.

16 SHILLER, Stories, Xi.
17 Ebd., 74.

18 GEORGE A. AKERLOF und DENNIS J. SNOWER, »Bread and Bullets«, in Journal of Economic
Behavior & Organization 126B (2016): 58—-71, 59.

19 Ebd,, 59f.
20 GARY S. MORSON und MORTON SCHAPIRO, Cents and Sensibility, Princeton 2017, 47.
21 Ebd., 48.

136


https://books.google.com/ngrams
https://www.proquest.com/

Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

Geisteswissenschaften und Okonomie, die beidseitige Lernprozesse beinhal-
tet.”” Auf eine literarische Sammlung von Narrativen bezieht sich auch die
Forschung von Michalopoulos und Xue, die narrative 6konomische Motive in
Marchen mit deren kultureller Verbreitung in Zusammenhang setzen.?® Die
Autoren kommen zu dem Ergebnis, kulturell spezifisches, narratives Marchen-
Gut als Vorhersage 6konomisch relevanter zeitgenossischer Wertvorstellungen
zu bewerten.?* Enger an den etablierten Methoden der Okonomie arbeiten
Bénabou et al., die einen Vergleich der Wirkung von Imperativen und Narra-
tiven im Prozess moralischer Urteilsbegriindung unternehmen. Beide dienen
mit unterschiedlichen Mitteln demselben Zweck:* Wahrend Narrative durch
vermittelte Informationen von Positionen itberzeugen wollen, formulieren
Imperative moralische Forderungen, die zur Einnahme von Positionen zwin-
gen.** Mit konkretem Anwendungsbezug untersuchen Akerlof und Rayo den
Zusammenhang zwischen in Familien geteilten Narrativen und ihrer 6ko-
nomischen Struktur beziehungsweise Organisation.?” Sie diskutieren dabei
zwei idealtypische, gegensatzliche Narrative: das Beschiitzer-Narrativ einer
traditionellen Familie mit streng verteilten Gendernormen und das Erfiillungs-
Narrativ der modernen Familie mit schwach ausgepriagten Gendernormen.*
Die Autoren kommen iiber Fragebogen und statistische Erhebungen zu dem
Ergebnis, dass das familiar geteilte Narrativ zahlreiche 6konomisch relevante
Entscheidungen nach sich zieht, wie die Verteilung von Berufs- und Carearbeit
zwischen Partner:innen.”

Shiller und andere Okonom:innen interessieren sich bei der Forschung
an Narrativen verstarkt fiir 6konomische Krisensituationen. Die Relevanz
von Erzéhlungen als »Werkzeuge der Bedeutungsstiftung und [...] Modi
der Welt- und Identitatskonstruktion«®® und damit auch als Faktoren der

22 Ebd., 290f.

23 STELIOS MICHALOPOULOS und MELANIE M. XUE, »Folklore«, in NBER Working Papers
25430 (2019): 1f.

24 Ebd., 2.

25 ROLAND BENABOU, ARMIN FALK und JEAN TIROLE, »Narratives, Imperatives, and Moral
Persuasion«, in NBER Working Papers 24798 (2020): 1.

26 Ebd., 2.

27 ROBERT AKERLOF und LUIS RAYO, »Narratives and the Economics of the Family«, in CEPR
Discussion Papers DP15152 (2020).

28 Ebd., 1.
29 Ebd, 2.

30 NICOLE MULLER und JOACHIM SCHARLOTH, »Beziehung und Scripted Narrative: Erzahlun-
gen vom >Ersten Mal««, in Sprache und Beziehung, hg. von Angelika Linke und Juliane Schréter,
Berlin 2017: 73-98, 73f.

137



Amelie Ruppel

Krisenkonstruktion und -dekonstruktion ist aber langst auch Forschungsfeld
der Geisteswissenschaften.>* Fir die historische Forschung betonen unter
anderem Saupe und Wiedemann die Bedeutung von »Kollektiverzahlungen«,
die durch ihre Verbreitung einerseits Gemeinschaft erzeugen und andererseits
Grenzen ziehen: so »lassen sich Kulturen auch als spezifische Erzéhlraume
beschreiben«.*” Krisen folgen in dieser Lesart als kulturelle Selbstbeschrei-
bungen auf konkurrierende Deutungsmuster der Wirklichkeit:** »Die Samm-
lung von Einzelereignissen zu einer Krisenerzihlung hat die Funktion, sie
als solche in ihren kulturellen und ideologischen Aspekten sichtbar, erfahr-
bar und bearbeitbar zu machen.«** Klammer leitet aus seiner historischen
Diskursanalyse von Wirtschaftskrisen sogar ab, dass die sWirkmacht<« von
Krisen erst aus dem Zusammenspiel von wirtschaftlicher Entwicklung und
ihrer gesellschaftlichen Interpretation entstehe.* Zahlreiche literaturwissen-
schaftliche Studien zur Erzahlung von Wirtschaftskrisen lassen sich in diese
Verhiltnisbestimmung von Krise und Erzéhlung einordnen.

So interessiert sich beispielsweise Krasni fiir den Zusammenhang von
Schuld und Siinde in medialen Diskursen im Kontext der Finanzkrise 2008 in
Deutschland. Anhand der Berichterstattung tiber Manager und Bonuszahlun-
gen®® stellt Krasni fest, dass Narrative der konkreten Schuldzuschreibung — der
»Verursachung« der Krise — hohe Relevanz im 6ffentlichen Diskurs besit-
zen, was im Gegensatz zu wirtschaftswissenschaftlichen Krisenerklarungen
stehe.’” Die Thematisierung der Schuldfrage in den erkldrenden Narrativen
geht mit moralischen Bewertungen einher und durchzieht die Studien zu
Finanzkrisennarrativen.*® Auch Adler et al., die mit Wortschatzstatistiken

31 Vgl. u.a. ACHIM SAUPE und FELIX WIEDEMANN, »Narration und Narratologie: Erzahl-
theorien in der Geschichtswissenschaft«, in Docupedia-Zeitgeschichte, Version: 1.0, 28.01.2015,
http://docupedia.de/zg/saupe_wiedemann_narration_v1_de_2015, abgerufen am 08.05.2025.
32 Ebd, 4.

33 THOMAS MERGEL, »Einleitung: Krisen als Wahrnehmungsphénomene«, in Krisen verste-
hen: Historische und kulturwissenschaftliche Annéiherungen, hg. von Thomas Mergel, Frankfurt
a.M. 2012: 9-24, 13-15.

34 IRMTRAUD BEHR und MONIKA DANNERER, »Narrative Elemente in Zeitungstexten zu
wirtschaftlichen Krisen«, in Wirtschaft erzihlen: Narrative Formatierungen von Okonomie, hg.
von Irmtraud Behr u.a., Tiibingen 2017: 179-201, 182.

35 KRISTOFFER KLAMMER, »Wirtschaftskrisen«: Effekt und Faktor politischer Kommunikation.
Deutschland, 1929-1976, Gottingen 2019, 453.

36 JAN KRASNI, Schuld und Krise: Bonuszahlungen und Verantwortung in Mediendarstellungen
der Finanzkrise, Wiesbaden 2017, 14.

37 Ebd.

38 Vgl. PHILIPPE VERRONNEAU, »Die Euro-Krise in den Massenmedien: Vom Fachdiskurs
zum Storytelling«, in Wirtschaft erzihlen: Narrative Formatierungen von Okonomie, hg. von

138


http://docupedia.de/zg/saupe_wiedemann_narration_v1_de_2015

Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

im medialen Finanzkrisendiskurs arbeiten, nehmen eine polarisierende Dar-
stellung von Akteuren wahr: »einerseits in Akteure, die iiberwiegend mit
negativen Attributen belegt werden [...], und andererseits passiv Beteiligte,
denen tendenziell eine Opfer-Rolle zugeschrieben wird.«*

Damit sind einige der aktuellen Forschungsbeitrage zu Finanzkrisen-
narrativen angerissen. Sie zeigen, dass das neue 6konomische Interesse an
Narrativen auf ein etabliertes literaturwissenschaftliches und historisches
Forschungsfeld zuriickgreifen kann. Narrative werden darin als zentraler
Bestandteil gesellschaftlicher und individueller Konstruktion von Wissen
iiber Welt und Identitat untersucht, deren Infragestellungen in Krisensitua-
tionen das verbindende disziplinare Interesse darstellt. In narrativer Krisen-
beschreibung und -erklarung konzentrieren sich Veranderungen sachlicher
Bewertungen oder moralischer Haltungen, sodass deren Durchdringung Teil
der Ver- und Bearbeitung von Krisen wird.

Das Abschlusskapitel seines 2019 erschienenen Buchs Narrative Economics
widmet Shiller einem Ausblick auf zukiinftige Forschungsaufgaben. Dabei
benennt er unter anderem die Arbeit an religiésen Quellen, an Predigten, als
offenes Feld: »Sermons are important because they touch on moral values
as they seek the deeper meanings in life. Changes in these moral values and
value judgments about what is right and wrong are undoubtedly relevant to
changing economic decisions.«*’ Moral stellt damit Shiller zufolge die Schnitt-
stelle zwischen Religion und narrativer Okonomie dar. Er beriihrt damit die
Weber-These und den Diskurs um die Okonomie des Religiésen: Wirken sich
religiose Narrative durch ihre handlungsleitenden Implikationen, ob beab-
sichtigt oder unbeabsichtigt, tatsachlich auf 6konomische Entwicklung aus?
Pragen religiose Narrative wirtschaftliche Krisen? Zur Beantwortung dieser
Frage liegt ein Blick in die theologische Forschung nahe — doch finden sich
hier tiberhaupt Ankniipfungspunkte fiir eine narrative Okonomie?

Theologie scheint die wissenschaftliche Expertise fiir den Umgang mit
christlichen Narrativen zu besitzen. Explizite Auseinandersetzungen mit einer
narrativen Theologie oder narrativen (theologischen) Ethik finden sich nichts-
destotrotz erst seit der zweiten Halfte des 20. Jh. in akademischen Diskursen.

Irmtraud Behr u.a., Tibingen 2017: 235-245; PATRICK GALKE, »Von Riaubern und Beraubten:
Wie die Frage nach Schuld und Unschuld Finanzkrisenerzéhlungen bestimmt«, in Wirtschaft
erzihlen: Narrative Formatierungen von Okonomie, hg. von Irmtraud Behr u.a., Tiibingen 2017:
267-278.

39 ASTRID ADLER, RAINER PERKUHN und ALBRECHT PLEWNIA, »Rettung - Pleite -
Griechenland: Wortschatzstatistik in Zeiten der Finanzkrise«, in Wirtschaft erzéihlen: Narrative
Formatierungen von Okonomie, hg. von Irmtraud Behr u.a., Titbingen 2017: 213-234, 213.

40 SHILLER, Stories, 284f.

139



Amelie Ruppel

Als frithe Vertreter narrativer Theologie in Deutschland zéhlen Harald Wein-
rich und Johann B. Metz. Seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts wird hier
die Relevanz von Erzéhlungen als anthropologische Konstante und als konsti-
tutives Element religioser Praxis reflektiert:*! »die Wirklichkeit des Glaubens
manifestiert sich nicht anders als im Erzdhlen von ihr.«*? Die erzahlende
Qualitat biblischer Schriften riickt in den Fokus exegetischer Disziplinen,
argumentativer Gehalt und epistemischer Status der Erzdhlung in den Blick
der Systematischen Theologie. Narrative Theologie und Ethik fordert aus
der Einsicht in die grundlegende Bedeutung von Erzahlungen fiir christliche
Religionen und ihre Theologie eine Relativierung der als einseitig kritisierten
Ausrichtung akademischer Theologie an einer begrifflich-abstrakten Struktur.*®
Der theologische Fokus auf der Erforschung der Historizitat biblischer Texte
riicke deren erzdhlerischen Gehalt in den Hintergrund, dem aber in Hinblick
auf die Tradierung von Glaubensinhalten hohere Relevanz zukomme - das
Christentum sei »Erzahlgemeinschaft«.**

Wesentliche Grundlagen bezieht die narrative Theologie in Deutschland aus
der amerikanischen philosophisch-theologischen Debatte um narrative (theo-
logische) Ethik, die wesentlich mit den Namen Stanley Hauerwas und Alasdair
MacIntyre verbunden ist. Narrative Ethik in dieser Tradition fordert, Narra-
tivitat auch als Methode der Ethik ernst zu nehmen und hinter die Kategori-
sierung Kants der Erzahlung auflerhalb rationaler Erkenntnis zuriickgehen.*’
Ihre Vertreter:innen wie Hauerwas, MacIntyre oder Nussbaum verbindet die
Idee, dass erst die narrative Re-Konstruktion der eigenen Lebensgeschichte
Sinngebung des Lebens und damit auch moralische Bewertungen moéglich
und transparent macht: »conceiving of one’s life as a narrative is essential to

41 EDMUND ARENS, Art. »Narrative Theologie«, in Religion in Geschichte und Gegenwart, hg.
von Hans Dieter Betz u.a., Bd. 6, 4. Aufl.,, Tiibingen 2003, 52f.

42 DORIS HILLER, »Geschichte in Geschichten«, in Dogmatik erzihlen? Die Bedeutung des
Erzihlens fur eine biblisch orientierte Dogmatik, hg. von Gunda Schneider-Flume und Doris
Hiller, Géttingen 2005, 52.

43 ARENS, Theologie, 52f.

44 Ebd.; vgl. DIETMAR MIETH, »Narrative Ethik«, in Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 22,3 (1975): 297-326, 300. Vgl. BERND WACKER, Narrative Theologie?, Miinchen 1977,
16. Vgl. HILLER, Geschichte, 53.

45 JANNIS GIESE, »Narrative Ethik: Konturen eines (un-)einheitlichen Konzepts«, in Erzdhl-
tes Selbst: Narrative Ethik aus theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive, hg. von
Jochen Schmidt, Leipzig 2020: 183-189; MARCO HOFHEINZ, »Narrative Ethik als >Typfrage««, in
Ethik und Erzdhlung: Theologische und philosophische Beitrdge zur narrativen Ethik, hg. von Marco
Hotheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Ziirich 2009: 11-68, 11, 16.

140



Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

having a self.«*® Rechtfertigung iiber eigenes Handeln setze demnach dessen
erklarende, erzihlende Darstellung voraus, wie sie Literatur, auch biblische,
exemplarisch prasentiere.*’

Dadurch gewinnen die Selbsterzdhlungen der Person und der Gesellschaft
ethische Relevanz. Einerseits dient die narrative Begriindung eigenen Han-
delns der Erzeugung eines konsistenten Selbstbildes. Die Konstruktion dieser
Geschichte des Selbst in der pluralen Gesellschaft erfolgt dabei im Prozess der
Kommunikation mit Traditionen und Normen, die auch deren ethische Qualifi-
kation pragen:** »Narration or self-narration is sense making and therefore has
an impact not only on the ethical decisions of the individual, but also, through
the process of reading and reception, it has an impact on the formation of social
values.«*’ Fehlende Aufklarung iiber die Narrative kultureller und religioser
Traditionen und deren Wirkung wird damit als Desiderat erkannt: »It would
be worthwhile to look more closely into cultural master narratives of success
and failure, how they shape our identities and understanding of a fulfilled life
and how they are supported or challenged by Christian theology.«*°

Die Einsicht in die Verstrickung von Leben in Geschichten macht die
Aufdeckung der Verflechtungen von Erzdhlungen, die moralische Urteile
pragen, zur Aufgabe der Ethik.”* Damit riickt andererseits die gesellschaftli-
che Dimension der narrativen Identitat in den Blick, der sich unter anderem
MacIntyre widmet. Er diagnostiziert eine Krise moralischer Diskurse in der
Gegenwart. Das Versprechen der Aufkldrung, rationale Ethikbegriindung
ermogliche intersubjektives Einvernehmen im Umgang mit moralischen

46 EVA BAILLIE, »Aiming for the Good Life: Narrative, Identity and Ethics«, in Erzdhites Selbst:
Narrative Ethik aus theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive, hg. von Jochen
Schmidt, Leipzig 2020: 127-140, 128. Vgl. auch KAREN JOISTEN, »Das »>narrative Selbst< und
das Problem der Verantwortung in Alasdair MacIntyres Der Verlust der Tugend«, in Narrative
Ethik: Das Gute und das Bose erzihlen, hg. von DERS., Berlin 2007: 187-202, 187.

47 HOFHEINZ, Typfrage, 15. Hauerwas versteht dabei wie Ritschl oder Weinrich Theologie als
Reflexion von Geschichten, die damit ihren argumentativ-begrifflichen Charakter behélt und
nicht selbst als narratives Verfahren definiert wird. Weiter gehen in Bezug auf die Narrative
Theologie u.a. Metz oder in Bezug auf die Narrative Ethik u.a. MacIntyre.

48 BAILLIE, Good Life, 133.

49 BERND WANNENWETSCH, »Leben im Leben der Anderen: Zur theologischen Situierung
und Pointierung der narrativen Dimension der Ethik in der angelsichsischen Diskussion,
in Ethik und Erzdhlung: Theologische und philosophische Beitrige zur narrativen Ethik, hg. von
Marco Hotheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Ziirich 2009: 93-112, 94f.; BAILLIE,
Good Life, 128; JOISTEN, Selbst, 197.

50 BAILLIE, Good Life, 139.
51 GIESE, Ethik, 192f.

141



Amelie Ruppel

Konflikten, hilt er fiir gescheitert.’ Weder enzyklopadische Zugéinge zu Moral
im Sinne der Akkumulation von Wissen noch genealogische Zugéinge im Sinne
der Rekonstruktion ihrer kontingenten Wurzeln kénnen nach Maclntyre in
der Moderne noch Orientierung bieten. Erstere fithrten lediglich zu frag-
mentarischer Standortlosigkeit, zweitere zur Offenlegung der Diskrepanz
moglicher Rekonstruktionen.” Maclntyre gibt deswegen in Ankniipfung an
die aristotelische Tugendlehre einem traditionalen Zugang den Vorzug, der
die Standortgebundenheit und Verkniipfung von Moral mit partikularen Tra-
ditionen und Situationen voraussetzt und bearbeitet.**

Rechenschaft iiber Handlungen ist vor diesem Hintergrund fiir MacIntyre
nur durch Einiibung in die moralische Praxis einer Tradition moglich und muss
durch narrative Aktualisierung der Tradition gemeinschaftlich reflektiert und
aktualisiert werden:*®> Indem der Einzelne tiber soziale und historische Zuge-
horigkeiten in eine moralische Standortgebundenheit hineingeboren wird,
die seine eigene Selbsterzdhlung pragt und seine moralischen Standpunkte
unvertretbar macht, entstehen Rahmenerzahlungen fiir die Rechtfertigung
von Handlungen.*® Dabei erscheinen individuelle und kollektive Narrative auf
ethisch bedeutsame Weise verkniipft: Einerseits konstruieren Erzihlende ihr
Handeln als Folge eigenen Verantwortungsgebrauchs, andererseits tragen sie
damit auch Verantwortung fiir die zu erzdhlenden Geschichten anderer und
sind sich so mittels ihrer Erzahlungen gegenseitig Rechenschaft schuldig:*’
»Weil wir alle in unserem Leben Erzéhlungen ausleben und unser Leben mit
Hilfe der Erzahlungen, die wir ausleben, verstehen, eignet sich die Form der
Erzdhlung dazu, die Handlungen anderer zu verstehen.«®

MaclIntyres Ansitze werden seitdem auf unterschiedliche Weise ins Ver-
haltnis zu prinzipienethischen Begriindungsstrukturen gesetzt: So wird Nar-
rative Ethik mal als ihre Erginzung verstanden, mit deren Hilfe moralische

52 Vgl. FRANK MATHWIG, »Ethik in einer >Welt ohne Letztbegriindungen««, in Ethik und
Erzihlung: Theologische und philosophische Beitrige zur narrativen Ethik, hg. von Marco
Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Ziirich 2009: 345-384, 352.

53 HOFHEINZ, Typfrage, 19-26.

54 ANTJE FETZER, »Ansitze einer narrativen Ethik in der Moralphilosophie Alasdair
Maclntyres«, in Ethik und Erzdhlung: Theologische und philosophische Beitrage zur narrativen
Ethik, hg. von Marco Hotheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Ziirich 2009: 225-2438,
231.

55 HOFHEINZ, Typfrage, 27-29; FETZER, Ansdtze, 234.
56 FETZER, Ansdtze, 232.
57 Ebd., 232-234. Vgl. auch JOISTEN, Selbst, 193, 198.

58 ALASDAIR C. MACINTYRE, Der Verlust der Tugend: Zur moralischen Krise der Gegenwart,
Frankfurt a. M. 2006, 283. Vgl. auch ebd., 291.

142



Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

Normen lebens- beziehungsweise erfahrungsweltlich angereichert werden,
um motivationale Grundlagen fiir ihre Realisation zu schaffen.”® Mal wird
sie in Folge der Ablehnung einer Moglichkeit rationaler Letztbegriindung als
ihr Ersatz radikalisiert.® Dieser Zuspitzung steht wiederum selbst die Kritik
gegeniiber, die Konstruktion gesamtgesellschaftlich geteilter moralischer Nar-
rative sei mit dem Konzept eines pluralen, demokratischen, ideologiekritischen
Diskurses unvereinbar.**

Im deutschen Sprachraum nihert sich Johannes Fischer mit seinem theolo-
gisch-ethischen Entwurf MacIntyres Anspruch narrativer Moralbegriindung.®
Wie Maclntyre betont er die Relevanz von Narrativitat durch ihre »fundie-
rende Bedeutung fiir die sittliche Orientierung«.®® Partikulare Zugange zu
moralischen Urteilen wie die der Religionen werden so im Prozess der ethi-
schen Urteilsbildung aufgewertet, Fischer postuliert gar den Geltungsanspruch
narrativer Begriindungen moralischer Richtigkeit.** Er kritisiert damit die in
der ethischen Debatte etablierte strikte Trennung zwischen Motivation und
Begriindung von Verhalten. Fiir ihn sind Wahrnehmung einer Situation und
damit verbundene Affekte konstitutiv fur ihr Verstehen.®® Urteile, die uber
die Schilderung von Wahrnehmung und Affekt einer Situation gerechtfertigt
werden, sind fir Fischer wiederum narrativ verfasst:°®

In der Wahrnehmung eines Geschehens ist das Handlungssubjekt derart darin
involviert, dass es zu einem bestimmten Handeln angeregt wird, ohne sich dafiir

59 HOFHEINZ, Typfrage, 31-36.
60 Ebd., 38-41.

61 Ebd., 48f. Diese Einsicht fithrt wiederum MacIntyre zur versteckten Kritik am liberalen
Staat. FETZER, Ansdtze, 236.

62 Zu nennen wiaren des Weiteren u.a. Dietmar Mieth oder Dietrich Ritschl, die ebenfalls im
Feld narrativer Ethik verortet werden konnen. Vgl. u.a. DIETMAR MIETH, »Narrative Ethik«, in
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 22,3 (1975): 297-326; WERNER SCHWARTZ,
»Dietrich Ritschls story-Konzept und die narrative Ethik, in Ethik und Erzdhlung: Theologische
und philosophische Beitrdge zur narrativen Ethik, hg. von Marco Hotheinz, Frank Mathwig und
Matthias Zeindler, Ziirich 2009: 143-160.

63 JOHANNES FISCHER, »Zum narrativen Fundament der sittlichen Erkenntnis: Metaethische
Uberlegungen zur Eigenart theologischer Ethik«, in Theologische Ethik der Gegenwart: Ein
Uberblick iiber zentrale Ansiitze und Themen, hg. von Friederike Niissel, Tiibingen 2009: 75-100,
75f. Vgl. REGINA FRITZ, »Ethische Predigt: Zur Kommunikation des Ethos auf der Kanzel«, in
International Journal of Practical Theology 16,2 (2013): 197-220, 210.

64 FISCHER, Fundament, 77.
65 Ebd., 79.
66 Ebd., 80.

143



Amelie Ruppel

in einem rationalen Abwagungsprozess entschieden zu haben. Das Subjekt
erlebt ein Geschehen und handelt intuitiv.*’

Unsere Wahrnehmung von Situationen wiederum halt Fischer fiir geprigt
durch Erfahrungsmuster, die selbst narrativ verfasst sein konnen. Religiose
Praxis beispielsweise beinhaltet die Auseinandersetzung mit biblischen Nar-
rativen, die zur Eintibung moralischer Intuitionen fithrt (als Beispiel dient
Fischer die Erzéhlung vom barmherzigen Samariter, Lk 10,33ff).**

Fischers Konzept narrativer Ethik wird in einem aktuellen Beitrag von
Regina Fritz auf das Feld der Homiletik {ibertragen, indem es ihr als Analyse-
kategorie des Phanomens ethischer Predigt dient.®® Darunter versteht Fritz
zunichst jede Predigt, »die das sittliche Handeln sowohl in seinen individual-
als auch in seinen sozialethischen Beziigen zum Thema hat«.” Fritz grenzt
sich sowohl von Josuttis Vorwiirfen ab, der ethische Predigt als Moralpredigt
charakterisiert, als auch von Burbachs Kritik an der autoritiren Rollenver-
teilung zwischen Predigenden und Hérenden in der ethischen Predigt, da
beide der ethischen Predigt vorwerfen, Hérenden das Zutrauen in ihre welt-
gestaltende Kraft zu nehmen.”* Doch auch affirmative dogmatische Begriin-
dungen des Wertes ethischer Predigt wie von Hoffmann oder Raible, die ihre
ekklesiologisch, im Missionsauftrag der Kirche verortete »Lebenshilfe« und
Handlungsorientierung fiir die Hérenden unterstreichen,”® kritisiert Fritz: »Es
wird zwar postuliert, dass die ethische Predigt die gottliche >Erlaubnis< zum
Handeln vermitteln miisse, inwiefern die religiése Rede aber fiir die Hérenden
in die Funktion der Ermoéglichung des sittlichen Handelns eintritt, ist unklar.«”

Fischers Konzept narrativer Ethik, das nach der Tradierung intuitiver mora-
lischer Orientierungen fragt, die unsere Wahrnehmung und damit verbundene
Affekte im Erleben von Konfliktsituationen pragen, wird demgegeniiber fiir
Fritz’ homiletische Uberlegungen interessant: »Beziiglich der Vermittlung eines
Ethos, insbesondere der Intuitionen ist mit Fischer davon auszugehen, dass das
sittliche Subjekt dazu etwas erleben muss, worin es eine Szene wiedererkennt,
die es bereits einmal erlebt hat und die dem aktuellen Geschehen strukturell

67 Ebd., 87.

68 FRITZ, Predigt, 198.
69 Ebd.

70 Ebd., 200.

71 Ebd., 202-205.

72 Ebd., 207f.

73 Ebd., 208.

144



Narrative Okonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?

entspricht.«” Das Wiedererkennen aktualisiert damit erinnerte moralische
Intuitionen. Wiedererkannt werden kann Fischer zufolge Erlebtes, aber auch
Gehortes und sogar Imaginiertes, sofern es im Modus der Erzédhlung begegnete:
die narrative Struktur erméglicht Empathie und Handlungsmotivation.” Diese
Konzeption tibertragt Fritz auf die ethische Predigt: »Indem die Kanzelrede
ethische Inhalte bildhaft zur Darstellung bringt, evoziert sie das innere Erleben
der Horenden und erméglicht so die Bildung von sittlichen Intuitionen.«”*

Spielt narrative Ethik demnach auch bereits eine Rolle fiir die theologische
Wirtschaftsethik als Anwendungsgebiet? In den exegetischen Fachern findet
eine intensive Auseinandersetzung mit biblischen Narrativen 6konomischen
Gehaltes statt. Dabei spielen unter anderem auch die fiir Finanzkrisen zentra-
len Themen wie Schulden und Kredite, Geld oder Gerechtigkeit eine Rolle.”
Damit ist aber die Idee narrativer Ethik nicht erfasst, die Rolle solcher Narra-
tive in Handlungsentscheidungen zu erforschen. Unklar bleibt in den meisten
Féllen auch, ob die aufgezahlten Narrative in den praktischen offentlichen
Diskursen zu 6konomischen Problemen innerhalb oder aufierhalb der Kirche
iiberhaupt explizit oder implizit Erwdhnung finden oder Relevanz erhalten.
Wihrend Narrative in der Theologie somit zumeist eng definiert als Feld bibli-
scher Narrative in Erscheinung treten, wertet die narrative Ethik die Relevanz
des Narrativen als Grundlage ethischer Urteilsbildung auf.

In dieser Form kommt sie wiederum der narrativen Okonomie am nichs-
ten. Methoden und Erkenntnisinteressen narrativer Theologie und Okonomie
divergieren allerdings stark. Wihrend narrative Okonomie nach empirisch-
quantitativen Werkzeugen zur Erfassung von Textdaten sucht, arbeitet narra-
tive Theologie oder Ethik selten empirisch und in jedem Fall qualitativ. Obwohl
beide Disziplinen eine gewisse Wirksamkeit von Narrativen voraussetzen,
interessiert sich die 6konomische Forschung konkret fiir deren Verbreitung
und Présenz in Diskursen sowie fiir Nachweise ihrer tatsachlichen Handlungs-
implikationen. Theologische Forschung dagegen fragt vor allem nach dem epis-
temischen Status von Narrativen und ihrer Legitimit4t in 6ffentlich-diskursiver
Entscheidungsfindung in moralischen Konflikten. Biblische Narrative werden
in wirtschaftsethischen Arbeiten auf ihre moralischen Bewertungen oder

74 Ebd., 212.
75 Ebd., 212f.
76 Ebd., 216.

77 Vgl. exemplarisch MARLENE CRUSEMANN und WILLY SCHOTTROFF, Hgg., Schuld und
Schulden: Biblische Traditionen in gegenwdrtigen Konflikten, Miinchen 1992; STEFAN ALKIER,
RAINER KESSLER und MICHAEL RYDRYCK, Hgg., Wirtschaft und Geld, Giitersloh 2016.

145



Amelie Ruppel

Handlungsorientierungen ausgelegt, aber nicht mit realen Diskursen abgegli-
chen oder auf tatsichliche empirische Folgewirkungen hin befragt.

Auf den ersten Blick laufen damit die Fachdiskurse der Disziplinen selbst
bei vergleichbaren Themenkomplexen ohne Beriihrungspunkte nebeneinan-
derher. Fehlende methodische und Erkenntnisinteressen-leitende Gemein-
samkeiten scheinen kooperativen Bearbeitungsstrategien oder ankniipfender
Bezugnahme in Forschungsprojekten entgegenzustehen. Auf den zweiten Blick
allerdings zeigen sich enge Uberschneidungen in Bezug auf die Pramissen der
narrativen Ethik und Okonomie: Dass Narrative aus dem Feld der (christlichen)
Religion handlungsleitend auf 6konomische Kontexte wirken kénnen, setzen
beide Disziplinen jedenfalls als zu testende Hypothese voraus. Die Reflexionen
zum epistemischen Status des Narrativen in der Funktion der Begriindung
moralischer Urteile legen den theoretischen Grundstein fiir Auseinanderset-
zung mit der empirischen Existenz solcher begriindend verwendeten Narrative
in kirchlichen Diskursen.

Damit zuriick zu den Ausgangsfragen: Erstens: Interessiert sich narrative
Okonomie fiir religiose Narrative? Die Antwort ist: Ja, die Auseinandersetzung
mit ihnen riickt in den Blick der Wirtschaftswissenschaften als Frage nach
handlungsnormierenden Erzdhlungen. Gleichzeitig fehlen Kompetenzen im
Umgang mit religiosen Narrativen — welche religiosen Erzdhlungen kémen
als narrative Pragungen in Frage? Wo sind sie au3erhalb biblischer Texte
prasent, welche sikularisierten Ubersetzungen beinhalten méglicherweise
ihre Gehalte und sind als Fortschreibungen oder, mit Shiller, als >Mutatio-
nenc les- beziehungsweise erforschbar? Zweitens: Ist dieses Interesse fiir die
Theologie relevant und wenn ja, warum? Die Antwort ist: Die zeitgendssische
Theologie befasst sich kaum mit der 6komischen Wirkung ihrer Narrative.
Zu interessieren hitte sie der Aufbruch der Okonomie in ihr Themengebiet
aber doch: Er bietet die Chance, auch aus theologisch-ethischer Perspektive
relevante Fragen der Aufklarung eigener Kommunikationsprozesse methodisch
vielseitig und interdisziplindr kompetent zu erforschen. Die Theologie hatte
dadurch zum einen die Moglichkeit, Interesse an ihren Wissensgebieten und
Kompetenzen zu férdern und dabei zum anderen auch eigenen systematisch-,
praktisch-theologischen und ethischen Fragen auf den Grund zu gehen.

146



Christian Schwarke

Silent Running

Uber die Technisierung der Transzendenz
und ihre Wahrnehmung

Das Ausmaf, in dem der Mensch im Abendland Technik entwickelt und umge-
setzt hat, ist nur mit einer ungeheuren Sehnsucht nach einer Transzendierung
des Bestehenden und darin auch einer Uberschreitung seiner selbst zu erkliren.
Insofern kann es eigentlich auch nicht tiberraschen, wenn Menschen in der
Technik Transzendenzerfahrungen machen. Nicht ganz so selbstverstandlich
ist aber, wie man solche Transzendenzerfahrungen erkennen und beschreiben
kann. Denn hier wird es auf einmal sehr voraussetzungsreich. Einerseits muss
man sich dariiber verstandigen, was Transzendenz heifien soll. Andererseits
lasst sich das Verhéltnis der Technik zur Transzendenzerfahrung zumindest in
zweifachem Sinn verstehen. Transzendenz kann erstens an Technik erfahren
werden. Dies zu ermoglichen, versuchen etwa religiose Bauten', aber auch
scheinbar »sikulare« Bauwerke der Moderne. So vermittelt das Vietnam
Memorial in Washington D. C. beim Entlangschreiten an der Wand in die Senke
zur Mitte hin und wieder hinauf den Eindruck von Tod und Auferstehung, ohne
dass irgendein erkennbarer Bezug zu diesen Themen christlicher Eschatologie
hergestellt wiirde. Aber auch beispielsweise an Briicken und Stauddmmen
werden sich Menschen sowohl der Grenzen als auch deren Uberwindung in
ihrem Dasein bewusst.

Zweitens kann durch Technik die Erfahrung von Transzendenz mdglich
werden. In diesem Sinne waren zum Beispiel die Entwicklung von Verkehrs-
techniken wie Hochgeschwindigkeitsziige und Flugzeuge im 20. Jahrhundert
mit Transzendenzerfahrungen verbunden. Den unterschiedlichen Ebenen
der Transzendenzerfahrung und ihrer Konzeptionalisierung soll im ersten
Abschnitt dieses Textes nachgegangen werden.

Insbesondere die zuletzt genannte Dimension verweist dabei auf die Ver-
anderung von Transzendenzerfahrungen durch Technik. Die Erfahrung von
Geschwindigkeit und Héhe, also die Position des eigenen Korpers im Raum
als Transzendenzerfahrung zu verstehen, wurde durch Automobil, Eisenbahn
und Flugzeug qualitativ beschleunigt. Die damit verbundenen Veranderungen

1 Jungere Beispiele in: ROBERT KLANTEN und LUKAS FEIREISS, Hgg., Closer To God: Religious
Architecture and Sacred Spaces, Berlin 2010.

CHRISTIAN SCHWARKE, »Silent Running: Uber die Technisierung der Transzendenz und 147
ihre Wahrnehmungg, in Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner,

hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 147-159. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23316


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23316

Christian Schwarke

der Raumerfahrung wirken bis heute nach.”? Umgekehrt fithren solche Wand-
lungsprozesse aber auch zu einer Modifikation dessen, was tiberhaupt fiir
transzendent gehalten wird. Seit der Erfindung des Blitzableiters gilt das
atmospharische Dekompensationsgeschehen nicht mehr vorwiegend als trans-
zendente Machtduflerung, sondern als immanent erkléarbares Geschehen, dem
man freilich dennoch unter bestimmten Bedingungen ausgeliefert ist Wenn
wir in der Technik Transzendenz erfahren oder Transzendenz in die Technik
hineinlegen - das wire ja noch zu klaren — verandert das auch das Konzept
von Transzendenz. Transzendenz wird technisiert bzw. maschinisiert. Was
dabei geschieht, soll im zweiten Abschnitt erdrtert werden.’

Da wir Menschen es sind, die Transzendenz erfahren, kann unser Selbst-
verstandnis von Wandlungsprozessen einer technisierten Transzendenz nicht
unberiihrt bleiben. Um uns selbst zu bestimmen, brauchen wir ein Gegen-
iiber, in dem wir uns spiegeln kénnen. Die Rolle des Spiegels hatten dabei
traditionell die Natur und Gott inne. Was aber geschieht, wenn die Natur als
Technik durchschaut und durchgéngig als gestaltet wahrgenommen werden
muss sowie Gott religionskritisch als Spiegel eigentlich blind gemacht wurde?
Was sehen wir, wenn der Himmel leer und die Natur technisch ist, wir uns
folglich in Ermangelung der Abgrenzung nach oben und unten nur noch in
der Maschine spiegeln kénnen? Und wie verhélt sich der in der Maschine
gespiegelte Mensch zu dem traditionellen Selbstbild des Menschen, das er aus
dem Gegeniiber zu Natur und Gott gewonnen hatte? Diesen Fragen werde ich
mich im dritten Abschnitt widmen.

1 Transzendenzwahrnehmung und Technik

Je nachdem, von welcher Transzendenzvorstellung man ausgeht, halt man
Transzendenzerfahrung in Verbindung mit Technik entweder fiir vollig
unmoglich oder fur selbstverstiandlich. Verstehe ich unter Transzendenz das
sich und seine gegenwirtigen Moglichkeiten Uberschreiten des Menschen,
dann wird man der Technik Transzendenz kaum absprechen kénnen. Verstehe
ich dagegen unter Transzendenz Gott oder das Absolute, dann wird man

2 Vgl. CHRISTOPH ASENDORF, Super Constellation: Flugzeug und Raumrevolution. Die Wir-
kung der Luftfahrt auf Kunst und Kultur der Moderne, Wien und New York 1997.

3 Eine ausfiihrliche Darstellung der Deutung von Technik durch Transzendenzverweise und
deren Funktion findet sich in: CHRISTIAN SCHWARKE, Technik und Religion: Religiése Deutun-
gen und theologische Rezeption der Zweiten Industrialisierung in den USA und in Deutschland,
Stuttgart 2014.

148



Silent Running

deutlich skeptischer sein, ob der Technik Transzendenz zukommen kann. Mit
einigen Transformationsschritten lassen sich die hier anstehenden Fragen
meines Erachtens gut in ein Konzept fassen.

Was immer man unter Transzendenz versteht: das Unverfiigbare, das Uner-
kennbare, das Unerreichbare, das Andere - stets ist impliziert, dass das jeweils
Gemeinte schlechthin unverfigbar, unerkennbar usw. ist. Australien ist nicht
transzendent, auch wenn mir das Geld fehlt, um dorthin zu gelangen. Das
Weltall ist aber durchaus transzendent in dem Sinne, dass ich es nicht in seiner
Gesamtheit erfassen bzw. erreichen oder aber daran handeln kénnte. Wenn
hier nach Transzendenz gefragt wird, wollen wir natiirlich solche Dinge in
den Blick bekommen, die unterhalb des Universums liegen. Die aber sind nicht
im strikten Sinne transzendent, sondern nur zeitweise, zum Beispiel weil wir
etwas Unverfigbares verfiigbar machen. Zunéachst muss daher darauf hinge-
wiesen werden, dass hier unter Transzendenz nicht jene absolute Transzendenz
im philosophischen Sinne gemeint ist, deren Merkmal eigentlich gerade die
Nichterkennbarkeit darstellt.* Vielmehr geht es um solche Phanomene, die
sich zu einer gegebenen Zeit fiir eine Gesellschaft als unverfiigbar darstellen
oder aber als jene behandelt werden.’ Ein derartiges Verstindnis bietet sich
selbstverstandlich fir alle Kontexte an, in denen es wie im Falle der Technik
um Handeln geht. Dariiber hinaus operationalisiert es aber die Rede von Trans-
zendenz und ermoglicht damit, abstrakten Entgegensetzungen zu entkommen.

Im Blick auf die Technik wiirde ich nun zwei Arten der Transzendenzerfah-
rung unterscheiden, eine direkte und eine indirekte. Beide werde ich jeweils
mit einer prominenten Theorie des Absoluten verbinden. Die unterschiedli-
chen Transzendenzerfahrungen verteilen sich jedoch nicht notwendig auf
verschiedene Techniken. Vielmehr kénnen an einer Technik sowohl direkte
als auch indirekte Transzendenzerfahrungen gemacht werden je nachdem, ob
die Erfahrung an der Technik gemacht wird oder durch sie hindurch.

Eine direkte Transzendenzerfahrung nenne ich eine Erfahrung, in der
wir das Transzendente gleichsam durch das Objekt, das wir betrachten (oder
erleben), hindurch wahrnehmen. Was wir dabei im Einzelnen sehen, ist zweit-
rangig, selbst dort, wo die Erfahrung durch eine bestimmte Technik erméglicht
wird. Wer beispielsweise nachts liber Stadtautobahnen an hell erleuchteten
Industrie- oder Hafenanlagen vorbeifahrt, kann die Erfahrung des Erhabe-
nen ebenso machen wie es der Blick aus einem Flugzeug erméglicht. Die

4 Vgl THOMAS RENTSCH, Transzendenz und Negativitit: Religionsphilosophische und dstheti-
sche Studien, Berlin und New York 2010.

5 Vgl. HANS VORLANDER, »Transzendenz und die Konstitution von Ordnungen: Eine Einfith-
rung in systematischer Absicht«, in Transzendenz und die Konstitution von Ordnungen, hg. von
DEMS., Berlin 2013: 1-42.

149



Christian Schwarke

Comicautoren Francois Schuiten und Benoit Peeters haben diese Moglichkeit
der Transzendenzerfahrung immer wieder in ihren Arbeiten aufgegriffen: Im
Band L’Archiviste sieht man zwei Manner auf einem Flugzeugpropellermotor
stehen und auf eine tief unter ihnen liegende, weite Stadtlandschaft blicken,
in der man unter anderem einen V8-Motor erkennt.® Ohne die Inhalte im
Einzelnen erkennen zu mussen, teilt sich dem Betrachter das Gefiihl des Erha-
benen mit, das die Protagonisten stellvertretend fiir den Rezipienten vermit-
teln. Tatsédchlich spielt das Bild mit einem gangigen Motiv der romantischen
Landschaftsmalerei, wie man es unter anderem bei Caspar David Friedrich’
oder Asher Durand findet.?

In der Romantik symbolisierten diese Bilder den Blick auf das Erhabene
oder auf das Unendliche.’ Sie sollten wiedergeben, was man an solchen Punk-
ten sieht und erlebt: Das Unendliche. In diesem Sinne fasste der Philosoph
und Theologe Friedrich Schleiermacher 1799 Religion als den Blick auf das
Universum. Diesen Blick kann man prinzipiell auf alles richten, solange man
im Einzelnen, das man vor Augen hat, das Ganze sieht. »[Die Religion] will
im Menschen nicht weniger als in allen andern Einzelnen und Endlichen das
Unendliche sehen, deflen Abdruk, deflen Darstellung [sic].«'* Genau das ist
fur Schleiermacher Transzendenzerfahrung: »Sinn und Geschmack fir das
Unendliche.«"* Im strikten Sinne spielt daher auch der Gegenstand (zum Bei-
spiel eine bestimmte Technik) keine Rolle, weil die Erfahrung vielleicht am
Gegenstand, aber nicht in ihm gemacht wird. Der Gegenstand wird sozusagen
transparent zum Unendlichen. Das gilt auch dann, wenn wie im Beispiel der
modernen Transportmittel die Transzendenzerfahrung unmittelbar an die
Moglichkeiten gekoppelt ist, die durch die Technik erst bereitgestellt werden.
Direkte Transzendenzerfahrungen zeigen damit, dass man solche Erfahrun-
gen auch in der Begegnung mit der Technik machen kann. Sie sind durchaus
nicht auf die Natur beschrankt, wie es einem technikkritischen Vorurteil
entspricht. Um solche Transzendenzerfahrungen zu machen, kann man auch
ein Stahlwerk besuchen. In diesem Sinne direkte Transzendenzerfahrungen

6 FRANCOIS SCHUITEN und BENOIT PEETERS, L’Archiviste, Tournai 1987, 48. Weitere Bei-
spiele: DIES., Der Weg nach Armilia, Stuttgart 1992, 26f.; DIES., Das Fieber des Stadtplaners,
Stuttgart 1991, 67.

7 CASPAR D. FRIEDRICH, Kreidefelsen auf Riigen, 1818, Museum Oskar Reinhart, Winterthur.

8 ASHER DURAND, Kindred Spirits, 1849, Crystal Bridges Museum of American Art, Bentonville,
Arkansas.

9 So etwa in CASPAR D. FRIEDRICH, Der Mdénch am Meer, 1810, Nationalgalerie, Berlin.

10 FRIEDRICH D.E. SCHLEIERMACHER, Uber die Religion: Reden an die Gebildeten unter ihren
Verdchtern (1799), hg. von Giinter Meckenstock, Berlin und New York 2001, 79f.

11 Ebd., 80.

150



Silent Running

konnen sich schliellich mit der Wahrnehmung von Architektur verbinden,
solange diese nicht auf die Symbolisierung bestimmter Gehalte zielt. Solche
Erfahrungen konnen zum Beispiel weite Plitze oder moderne Hochhéuser
vermitteln, solange das Auge sich daran noch nicht gewdhnt hat.

Damit komme ich zur zweiten Moglichkeit der Transzendenzerfahrung.
Eine indirekte Transzendenzerfahrung ist dort gegeben, wo Technik oder ihre
Darstellung auf einen bestimmten, au3erhalb ihrer selbst liegenden Zusammen-
hang verweist, oder dies zumindest intendiert ist. Dabei meine ich nicht, dass
diesbeziigliche Erfahrungen vom Individuum im Gegensatz zu der ersten Form
als indirekt erlebt werden miissen. Sie sind es nur in der Auflenperspektive.

Man kann sich diese Form der Transzendenzvermittlung gut an Werbungen
vergegenwirtigen. In einer Anzeige fiir die American Telephone and Telegraph
Company halt ein kréftiger junger Mann die beiden Halften einer Weltkugel in
den Armen. Zwischen den als Amerika und Europa erkennbaren Kontinenten
auf dem geteilten Globus ist eine kurze Linie gezogen, die offenbar eine Telefon-
leitung darstellen soll. Der junge Mann, der die Welt so zusammenhalt, dass
der Funke tiberspringt, ist durch seine Gestalt als Hermes erkennbar. AT&T, so
die Botschaft, leistet das, was eigentlich Gottersache ist (beziehungsweise war):
erstens unglaublich hohe Geschwindigkeiten zu erzielen und damit zweitens
faktisch Allgegenwart herzustellen. Weder ist eine Telefonleitung an sich trans-
zendent, noch ist es die Geschwindigkeit. Dennoch soll die Figur des Hermes
genau dies symbolisieren. Und sie tut das auch. Denn die Verbindung schaftft
etwas vordem schlechthin nicht Erreichbares, und insofern Transzendentes.

Eine humorvolle Variante des Zusammenhangs stellt eine Anzeige fiir Kithl-
schrénke der Firma General Electric dar: In einer Wiiste steht vor dem Hinter-
grund eines nachtblauen Himmels ein strahlend weifler Kiithlschrank. Neben
ihm steht der Tod in einem abgerissenen Gewand des Asketen mit einer grofien
Sense tiber der Schulter und kratzt sich ratlos das Haupt. Der Kiihlschrank
schafft Leben gegen den Tod: »40 Milliarden Stunden«, wie der Text sagt.

In der Nutzung moderner Techniken kann man tatséchlich Transzendenz-
erfahrungen machen. Aber man erfihrt nicht das Unendliche. Es handelt sich
bei Hermes wie beim Sensenmann vielmehr um ein Symbol fiir etwas anderes.
Nicht die Gestalt ist entscheidend, sondern das, wofur sie steht. Diese Form
der Transzendenzerfahrung kann man mit dem Religionsphilosophen und
Theologen Paul Tillich als symbolisch vermittelt beschreiben.'? Was wir sehen,

12 Tillichs Symbolverstindnis, das ich im Folgenden zugrunde lege, ist am prazisesten entfaltet
in: PAUL TILLICH, »The Meaning and Justification of Religious Symbols«, in Paul Tillich, Main
Works / Hauptwerke, hg. von John Clayton, Bd. 4, Berlin und New York 1987: 415-420. Zum Ver-
gleich mit dem urspriinglich etwa gleichzeitig in den 1920er Jahren entwickelten Symbolbegriff
bei Ernst Cassirer vgl. CHRISTIAN DANZ, »Der Begriff des Symbols bei Paul Tillich und Ernst

151



Christian Schwarke

sind Symbole fiir etwas Transzendentes. Diese Symbole verweisen auf etwas
anderes, das sie nicht selbst sind. Aber sie haben Anteil an der Wirklichkeit,
auf die sie verweisen. Daher sind sie nicht beliebig wie Zeichen, deren Verweis
auf das Gemeinte sich einer gezielten Ubereinkunft verdankt, die unabhingig
von der Gestalt des Gemeinten ist. Das ist beim Symbol anders: Ein Hermes
kann Geschwindigkeit und Verstindigung symbolisieren, eine Schnecke kann
das nicht. Nun sind auch Geschwindigkeit und Verstandigung nicht an sich
transzendent. Indem sie aber in neuer Weise erfahren werden, machen sie
uns erstens Transzendentes bewusst, und zweitens weisen sie selbst noch
einmal iiber sich hinaus: Geschwindigkeit etwa auf Allgegenwart oder auf
das rauschhafte Einswerden mit der Bewegung. Verstindigung verweist auf
die Moglichkeit der Verbindung zu anderen und daher zuletzt auf Sozialitit
iiberhaupt. Indirekte Transzendenzerfahrungen kénnen so letztlich auf das ver-
weisen, was Thomas Luckmann als »grofie« Transzendenzen bezeichnet hat.
Aber sie sind gleichsam gebrochen, dafiir jedoch Gestalt geworden, inkarniert.

In diesem Fall der Transzendenzerfahrung ist nun die Technik, also der
Ort, an dem ich die Erfahrung mache, auch nicht mehr gleichgiiltig. Denn
ich erfahre diese Transzendenz eben in der Begegnung mit der Technik und
nicht beim Zeitungslesen.

Gleichwohl stehen die direkte und die indirekte Transzendenzerfahrung
stets in einem Wechselverhéltnis. Denn die Wirkung der Symbole héngt von
der hinter ihnen stehenden »groflen« Transzendenz ab, selbst wenn diese im
konkreten Fall nicht bewusst thematisiert wird. Das gilt tibrigens auch fiir
scheinbar ganz »irdische« Transzendenzen.

Wenn fiir ein Automobil in den USA mit einem Bild des franzgsischen Adels
des Ancien Régime geworben wird, dann spielt die Anzeige auf etwas dem
amerikanischen Biirger tatsachlich Unerreichbares und damit Unverfiigbares
an. Das Auto wird damit nicht nur zum Symbol von Macht, Enthobenheit und
Gliickseligkeit. Vielmehr steht hinter diesen partiell durchaus realisierbaren
Zielen als reale Unverfiigbarkeit der Adel, der jedoch selbst noch einmal Sym-
bol fiir das Wechselspiel von Verfiigbarkeit und bleibender Unverfiigbarkeit
ist, die in jedem technischen Artefakt erhalten bleiben muss, wenn es sich
nicht selbst eriibrigen will.

Zahlreiche weitere Beispiele fiir Symbolisierungen des Transzendenten
in der Technik lieflen sich aufzéhlen: Erwin Panofskys Beobachtungen zum
Rolls-Royce-Kiihler als Wiederholung der griechischen Tempelfassade zeigen

Cassirer«, in Die Prdgnanz der Religion in der Kultur: Ernst Cassirer und die Theologie, hg. von
Dietrich Korsch und Enno Rudolph, Tiibingen 2000: 201-228.

13 THOMAS LUCKMANN, Die unsichtbare Religion, Frankfurt a. M. 1991, 168.

152



Silent Running

das Automobil selbst als Trager von Transzendenzanspriichen.** Man kann
Bauten als Beispiele fiir Symbolisierungen heranziehen. Wolkenkratzerkir-
chen® symbolisieren den »Skyward Trend of Thought«.'® Ein Gebdude der
University of Chicago wird von zwei Tiirmen flankiert, deren Ecklaternen in
einem Fall die Form einer Krone, im anderen diejenige einer Mitra annehmen."
Damit sollte zu Beginn des vorigen Jahrhunderts — etwas vordergriindig — die
Dualitét von Staat und Kirche symbolisiert werden. Dieser Zusammenhang
zielt jedoch eigentlich auf die Frage nach der sozialen Ordnung, die sich -
spatestens im Konfliktfall - als Frage nach der Ordnung der Welt entpuppt.
Im Blick auf die Symbolisierung von Transzendenz in der Technik lasst sich
daher zur Beschreibung mit einem Stufenmodell arbeiten. Techniken oder
ihre Darstellung verweisen symbolisch auf eine dahinterstehende, auflertech-
nische Idee, eine Zielsetzung, einen historischen Zusammenhang oder eine
asthetische Anmutung. Diese Gehalte weisen selbst aber noch einmal auf
ihnen zugrunde liegende Ebenen wie die Ewigkeit, das Heil oder das Wesen
irgendwelcher Gétter.

Oben hatte ich darauf hingewiesen, dass die Art der Transzendenzerfah-
rung nicht notwendig von einer bestimmten Technik abhéngt und man an
ein und derselben Technik beide Arten der Transzendenzerfahrung machen
kann. Hierfir lief3e sich die Brooklyn Bridge (1883, John August Roebling) als
Beispiel anfiihren: Durch ihre gotischen Bégen in den Pylonen verweist die
Briicke auf eine bestimmte Epoche abendlandischer Architektur und durch
die meist sakral konnotierte Form des Spitzbogens auf die Kathedrale als
Sakralbau. Mit dieser Formgebung verweist die Briicke symbolisch auf das
Transzendente. Gleichzeitig aber wurde diese Briicke zum Fenster fiir direkte
Transzendenzerfahrungen, wie sie sich in Gedichten (Hart Crane) oder Bildern
(Joseph Stella) niedergeschlagen haben.*®

14 ERWIN PANOFSKY, »Die ideologischen Vorldufer des Rolls-Royce-Kiihlers«, in Die ideologi-
schen Vorldufer des Rolls-Royce-Kiihlers; Stil und Medium im Film, mit Beitridgen von Irving Lavin
und William S. Heckscher; iibers. von Reiner Grundmann, Frankfurt a. M. 1993: 53-95.

15 Vgl. ANKE KOTH, Wolkenkratzerkirchen: Ein amerikanischer Bautyp der 1920er Jahre,
Dresden 2010.

16 THOMAS A.P. VAN LEEUWEN, The Skyward Trend of Thought: Five Essays on the Metaphysics
of the American Skyscraper, Den Haag 1986.

17 William Rainey Harper Hall (heute das Gebdude der William Rainey Harper Memorial
Library), Chicago, Illinois, Entwurf: Shepley, Rutan & Coolidge, Bauzeit: 1910-1912.

18 HART CRANE, »To Brooklyn Bridge (1930)«, in The Bridge, mit Einfithrungen von Thomas
A. Vogler und Waldo Frank, New York 1992; Joseph Stella malte die Briicke zwischen 1919 und
1941 wiederholt, z.B. JOSEPH STELLA, The Voice of the City of New York Interpreted, 1920-22,
Newark Museum, Newark, NJ; DERS., Old Brooklyn Bridge, 1941, Museum of Fine Arts, Boston,
MA. Stella schrieb in einem Aufsatz im Jahr 1929 iiber seine Erfahrungen auf der Briicke: »I felt

153



Christian Schwarke

Mit einem Stufenmodell, wie es eben vorgeschlagen wurde, lassen sich
zwei Probleme einer kulturwissenschaftlich verfahrenden Beschaftigung mit
der Transzendenz l6sen:

Erstens: Was ist echte oder unechte Transzendenz? Verwendet man einen
Symbolbegriff im dargestellten Sinn eriibrigt sich diese Unterscheidung. Alle
Transzendenz ist echt, sofern sie auf etwas als unverfiigbar Wahrgenommenes
bezogen ist. Aber nicht alle Transzendenzverweise beziehen sich auf eine nicht
weiter ableitbare Transzendenz. In den empirischen Zusammenhéngen, die fiir
eine kulturwissenschaftliche Perspektive interessant sind, hat man es jedoch
notwendigerweise mit vermittelter Transzendenz zu tun. Denn die Objekte,
an denen Transzendenz erscheint oder die mit Transzendenzverweisen belegt
werden, sind selbst eben nicht transzendent.

Zweitens: Woher weif} ich, ob es die Transzendenz, die ich finde, tatsachlich
»gibt«, oder sie nur das Ergebnis einer Interpretationsidee ist? Hier lautet eine
symboltheoretische Antwort, dass Symbole stets nur fiir »jemanden« auf etwas
verweisen. Insofern gibt es keine Transzendenz »an sich«.*

2 Die Technisierung der Transzendenz

Technik nicht zu betreiben, um einen Zustand hinter mir zu lassen, sondern
sie zu betrachten, sie wahrzunehmen und an ihr Transzendenz zu erfahren,
verandert nicht nur das Bild der Technik, sondern auch die Transzendenz. Das
gilt nicht nur im trivialen Sinne, dass ich alles dadurch veréndere, dass ich es
beschreibe. Vielmehr werden unsere Vorstellungen von Transzendenz techni-
siert, wenn Technik mit Transzendenz gekoppelt wird. Ganz allgemein lasst
sich der Vorgang so beschreiben: Wenn Technik als dasjenige in Szene gesetzt
wird, das vormals Unverfiigbares in den Bereich des Verfiigbaren verschiebt,
dann wird umgekehrt das Unverfiigbare (Transzendente) als technisch begrif-
fen. Damit geht eine weitere Verschiebung und Authebung des Transzendenten
einher. Denn in dem Moment, da das Verfiigbare zur Gewohnheit geworden ist,
verliert es den Charakter des Transzendenten in unserer Wahrnehmung. Dies

deeply moved, as if on the threshold of a new religion or in the presence of a new DIVINITY
[sic].« JOSEPH STELLA, »The Brooklyn Bridge (A Page in MY Life)«, in Transition 16—17 (1929):
86-89, 88. Eine umfassende Analyse zur Deutungen der Brooklyn Bridge bietet: RICHARD
HAW, The Brooklyn Bridge: A Cultural History, New Brunswick und London 2005.

19 Das bedeutet nicht, dass es nicht Elemente gibe, die sich dem Menschen als schlecht-
hin unverfiigbar darstellen, wie etwa fiir das Individuum seine eigene Genese, vgl. RENTSCH,
Transzendenz.

154



Silent Running

gilt jedenfalls im Blick auf den symbolischen Verweischarakter. Denn wenn
es zutrifft, dass man das Ganze in jedem Einzelnen wahrnehmen kann, ist die
Unverfiigbarkeit des Einzelnen keine Vorbedingung der Wahrnehmung der
Unverfiigbarkeit des Ganzen. Da aber Techniken das letztlich Unverfiigbare,
das in der Utopie nicht selten tiberhaupt zu ihrer Entwicklung gefiihrt hat,
stets nur partiell verfigbar machen kénnen, verschiebt sich der unverfiigbar
bleibende Rest gleichsam in groflere Distanz. Ich will dies an der Gotterfigur
illustrieren.

Oben wurde der Gott Hermes als Bringer der Hochgeschwindigkeits-
verstandigung vorgestellt. Indem wir ihn zum Hintergrundheros fiir unsere
Errungenschaften machen, wird Hermes aber aus dem Himmel auf die Erde
gebracht. Emblematisch wurde dieser Vorgang am Pavillon der Ford Motor
Company auf der Weltausstellung 1939 in New York (Entwurf: Albert Klein
Inc.: W.D. Teague, C.C. Colby, R.R. Kilburn, Skulptur: Robert Foster). Uber
dem Eingang empfing eine {iberlebensgrofie stilisierte Hermesstaue die Besu-
cherinnen und Besucher mit der Botschaft: Willkommen im Tempel géttlicher
Technik und technischer Gottlichkeit.? Nimmt man diese beiden Elemente der
dufleren Technisierung und der Verwandlung der Tétigkeiten des Gottlichen
in niitzliche Dinge zusammen, gelangt man schnell zu einer der nachhaltigs-
ten Erfindungen der Popularkultur des 20. Jahrhunderts: dem Superhelden.*

Der Superheld ist genau jene Figur, die das Géttliche unter den Bedin-
gungen technischer Rationalitét aktualisiert. Aber dabei wird die Transzen-
denz nicht nur den sonst notorisch transzendenzabstinent lebenden Knaben
nahergebracht. Sie wird dabei seziert. Das wird deutlich, wenn man sich den
theologischen Hintergrund der Géttlichkeit auf Erden vergegenwartigt. Nach
christlichem Verstandnis wird Gott auf Erden durch Jesus Christus représen-
tiert. Diese Figur nun lebt von der Vorstellung, dass in ihr die paradoxe Einheit
von Gott und Mensch Wirklichkeit geworden ist.

Vor diesem Hintergrund sind Superman und Batman, die ersten und
berithmtesten Protagonisten ihrer Art, nun aber ganz verschiedene Gestalten.
Superman lebt von seiner kryptonischen Herkunft, die ihn auf Erden unver-
wundbar macht, ihm Superkrifte verleiht und das Fliegen erlaubt. Batman
hingegen braucht eine ganze Menge Technik, um in der Liga mitspielen zu
konnen. Beide verstecken sich in einer biirgerlichen Identitat. Und es ist
durchaus kein Zufall, dass der Mensch Batman in eine Millionirsidentitit

20 Die beste Einfithrung zur Weltausstellung bietet: HELEN A. HARRISON, Hg., Dawn of a New
Day: The New York World’s Fair 1939/40, New York und London 1980.

21 Aufdie kulturelle Bedeutung des Genres hat u. a. Ben Saunders hingewiesen: BEN SAUNDERS,
Do The Gods Wear Capes? Spirituality, Fantasy, and Superheros, London und New York 2011.

155



Christian Schwarke

schliipft, wihrend Superman in der Haut eines armen Provinzreporters steckt.
Obwohl die beiden Superhelden letztlich das Géttliche auf die Erde holen und
mit durchaus technischen bzw. im Falle Supermans mit technisch erklarten
Mitteln fiir das Heil der Welt sorgen, zerfallt in ihnen die Identitat von Gott
und Mensch:

Superman erscheint als leidender armer Verlierer. In Wahrheit aber ist er
Gott, nicht Mensch. Batman erscheint als grofler Held mit gottlichen Kraften. In
Wahrheit aber ist er Mensch, nichts weiter, ein ziemlich einsamer sogar. Diese
Dichotomie spiegelt genau jene Trennung wieder, die jedenfalls in Europa
mit der Technisierung des Transzendenten einhergeht. Unter den Bedingun-
gen aufgeklarter Rationalitat wird das Transzendente zwar technisiert, aber
damit aufgeteilt in eine technische Hilfte, die als transzendente nicht mehr
wahrgenommen wird (Batman), und eine andere Hilfte, die letztlich keinen
Ort mehr in dieser Welt hat (Superman).

Diese Teilung scheint mir die menschliche Selbstwahrnehmung zunehmend
zu bestimmen. Je mehr naturwissenschaftliche Forschung den Menschen in
der Biotechnik oder der Gehirnforschung technisch aufschlieft und verstehbar
macht, desto schwerer wird es, eine Sonderstellung des Menschen jenseits von
Technik und Natur zu behaupten. Was bedeutet es aber fiir den Menschen,
wenn er selbst sich als Technik entpuppt?

3 Spiegelbilder des Maschinellen

Im Jahre 1972 kam ein Film mit dem Titel Silent Running in die US-ameri-
kanischen Kinos.”” Die Handlung war folgende: Drei Raumschiffe kreuzen
durch das Weltall und bewahren in riesigen Kuppeln die letzten existierenden
Pflanzen. Eines Tages erhalten die Astronauten den Befehl, die Pflanzen aus
wirtschaftlichen Griinden zu zerstéren und zur Erde zuriickzukehren. Der Held
des Films (gespielt von Bruce Dern) will die Pflanzen retten und verweigert
den Befehl. Er totet seine Kollegen, und mit dem letzten der urspriinglich
drei Roboter macht er sich auf die Flucht, um die letzte erhaltene Kuppel mit
Pflanzen zu bewahren. Dazu begibt er sich — daher der Titel des Films - auf
eine Schleichfahrt, ein »Silent Running«. Letztlich wird der Held aber doch
entdeckt. Um seine Verfolger zu tduschen, tibergibt er dem letzten Roboter,
Dewey, die Pflege der Pflanzen, trennt die Kuppel vom Raumschiff und sprengt

22 DOUGLAS TRUMBULL, Regie, Silent Running, USA 1972 (deutscher Titel: Lautlos im Welt-
raum).

156



Silent Running

sich mit dem Schiff so in die Luft, dass die Besatzungen der ihn verfolgenden
Schiffe denken miissen, alles sei zerstort. Dewey fliegt mit den letzten Pflanzen
der Erde in die Unendlichkeit des Raums.

Der Film, der offenkundig tief in der Okologiebewegung der 1960er und
1970er Jahre steht, halt im Blick auf das Verhiltnis des Menschen zur Maschine
eine Besonderheit parat. Gingiges Motiv der Science-Fiction ist es ja, dass die
Maschinen Herrschaft tiber den Menschen gewinnen und dieser dagegen mit
oder ohne Erfolg kdmpfen muss. Silent Running erzéhlt dagegen eine andere
Geschichte: Der Mensch verabschiedet sich hier schlicht und — im Film tat-
sachlich - ergreifend. Der Mensch erscheint als Katalysator der Entwicklung
von der Natur zur Technik, und er nimmt sich aus der Trias Natur — Mensch —
Technik heraus. Seine prekare Mischung aus den beiden Eckpfeilern ist nicht
mehr noétig. Natur und Automat iiberleben ohne ihn. Aber dies geschieht,
wie der Film in seinem Titel richtig zum Ausdruck bringt, nicht abrupt, in
der Katastrophe, sondern schleichend. Und das hat Folgen fiir das Selbstver-
standnis des Menschen.

Wenn wir die technisierte Hilfte der Transzendenz, wie im letzten Abschnitt
dargestellt, alsbald nicht mehr als transzendent wahrnehmen und die andere,
nicht-technisierte Hilfte des Transzendenten zum Umzug in eine absolute und
damit irrelevante Transzendenz veranlassen, hat der Mensch kein transzenden-
tes Gegeniiber mehr. Die eine Moglichkeit damit umzugehen, besteht darin,
dass wir alle Begriindungslast nun selbst zu tragen haben. Der Mensch wird
dadurch zu einem Ort, der transzendent zu sein hat. Das ist das Projekt der
Moderne. Alle Aufregung um die Menschenwiirde im Blick auf biotechnische
Verfahren hat hier ihren Grund. Denn wenn der Mensch selbst technisch seli,
dann - so die Intuition - sei es endgiiltig vorbei mit uns. Die Verwirklichung
des Technischen erscheint den Kritikern als Hybris, als ein Akt, der gegen die
Schopfung gerichtet sei. Bezeichnenderweise nehmen auch viele dieses Wort in
den Mund, die ansonsten gar nichts mit der Sache zu tun haben wollen. Aber
es leuchtet angesichts der Drohung der Abschaffung unserer Transzendenz
doch auf einmal wieder ein. Das ist zwar verstdndlich, aber es verbirgt sich
dahinter ein einseitiges Verstandnis menschlicher Identitat.

Der Mensch erfahrt, was er ist, stets zunachst im Spiegel. Nicht zuféllig
erfahrt Tarzan erst im Spiegel eines Teiches, was ihn von dem neben ihm
sitzenden Affen unterscheidet. Traditionell hat der Mensch seine Identitét —
jedenfalls im abendléndischen Kontext — aus der Spiegelung des Transzenden-
ten und der Natur erfahren. Im Kontext des Christentums hief3 dieser Spiegel
»Gottebenbildlichkeit« (Gen 1,26). Nun meint dies Stichwort urspriinglich,

157



Christian Schwarke

dass der Mensch Stellvertreter Gottes auf Erden sei, ein Motiv, das aus der
altagyptischen Konigsideologie stammt. Dieses Stellvertreterdasein verwirk-
licht er zunichst, indem er den Tieren Namen gibt, also selbst schopferisch
tatig wird.” Die mittelalterliche Vorstellung, dass der Mensch in der Technik
Gottes Schopfen fortsetzt, liegt also nahe.? Die Idee der Gottebenbildlichkeit
setzt genau das eigentlich voraus. Wenn nun der Mensch die Technik so weit
vorantreibt, dass die Idee des Technischen als solche, das heif3t der Automat
seiner selbst, in realisierbare Néhe riickt, verwirklicht er in gewissem Sinne
seine Gottebenbildlichkeit und Geschopflichkeit. Verwirklichen heif3t aber
zugleich, sie aufzuldsen. Denn wenn wir uns nun im Automaten, im Roboter,
spiegeln, erkennen wir zugleich, dass das nach unseren Planen Gebaute uns
seinerseits auch spiegelt. Mit anderen Worten: Wir erkennen, dass wir auch
»nur« Technik sind. Und solange wir denken, dass Technik nichts Transzen-
dentes sei, sind wir folgerichtig enttduscht. Unabhéngig von der Wertung
des Technischen werden wir mit der gelungenen Schaffung des Roboters
eigentlich tberfliissig.

Gliicklicherweise spielt sich das alles nur in unserem Kopf ab, nicht in dem
Raum, den wir gewohnlich Realitéit nennen. Dies ist nicht deshalb der Fall,
weil es nicht dazu kommen wird, dass wir Roboter schaffen; nicht deshalb,
weil es Begegnungen zwischen Mensch und Maschine nicht geben wird;
nicht deshalb schlief3lich, weil wir nicht langsam selbst zu Maschinen werden
konnten. Das alles hat schon angefangen. Aber eben: Es hat schon angefan-
gen, und wir haben es nicht bemerkt. Seit den neunziger Jahren behaupten
Donna Haraway und manche andere Kulturwissenschaftler, dass wir doch
schon langst Cyborgs® seien, weil wir faktisch mit der Technik verwachsen
seien.’® Aber wir bemerken es nicht. Wir fithlen uns weiter als Menschen.
Dabei wire dies doch die wahre Transzendenz, das wahre Uberschreiten,

23 Vgl. HORST D. PREUSS, Theologie des Alten Testaments, Bd. 2, Stuttgart u.a. 1992, 132f.

24 GEORGE OVITT, The Restoration of Perfection: Labor and Technology in Medieval Culture,
New Brunswick und London 1986.

25 Der Begriff »Cyborg« wurde 1960 von Manfred Clynes und Nathan Kline aus den Wor-
ten »cybernetic« und »organism« zusammengesetzt. Er kann unterschiedliche Gegenstande
bezeichnen, meint jedoch meist ein Wesen, das eine Mischung aus Mensch und Maschine dar-
stellt. Vgl. MANFRED CLYNES und NATHAN KLINE, »Cyborgs and Space«, in Astronautics 9
(1960): 26-27 und 74-76.

26 Vgl. DONNA HARAWAY, »Ein Manifest fiir Cyborgs: Feminismus im Streit mit den Techno-
wissenschaften«, in Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen
Hammer und Immanuel Stief3, Frankfurt a. M. und New York 1995: 33—-72; CHRIS H. GRAY, »Die
Cyborgs sind unter uns«, in Wunschmaschine — Welterfindung: Eine Geschichte der Technik-
visionen seit dem 18. Jahrhundert, hg. von Brigitte Felderer, Wien und New York 1996: 398-410.

158



Silent Running

dass wir uns selbst in Gestalt der Maschine hinter uns lassen. Das wére es
auch tatsachlich, aber eben deshalb bemerken wir es nicht. Es ist ein »Silent
Running«. Wir sehen genau die Transzendenzen, fiir die wir Sprache und
Symbole haben. Die Transzendenzerfahrung, die Technik ermoglicht, sei es
in Gestalt hoher Geschwindigkeiten oder Bauten, die uns von unseren Stand-
punkten distanzieren, basiert letztlich auf den Utopien, zu deren Erreichung
die Technik konzipiert wurde. Je abrupter die Veréinderung unseres Standortes
geschieht, desto wahrscheinlicher wird die Wahrnehmung der Technik mit
Transzendenzerfahrungen einhergehen.

In einem Geburtstagsschreiben an den Architekten Ludwig Mies van der
Rohe schrieb Rudolf Schwarz, ebenfalls Architekt, 1961:

Der Baumeister gestaltet eine vorliegende Aufgabe, indem er aus der beschei-
denen Forderung ihrer niederen Notwendigkeit ihr Geistiges hervorbringt und
so die Gestalt und Bewegung des Geschopflichen ins Rdumliche freigibt, und
dann zieht er darum die Wand als letzte Begrenzung.”’

Heute scheint insbesondere die wahrgenommene Bedrohung durch das Tech-
nische sich dem Gefiihl zu verdanken, dass es mit den Wanden nicht mehr
so einfach ist. Aber auch Grenzenlosigkeit bote eine Transzendenzerfahrung.

27 RUDOLF SCHWARZ, »An Mies van der Rohe«, in Wegweisung der Technik und andere Schrif-
ten zum Neuen Bauen: 1926—1961, hg. von Maria Schwarze und Ulrich Conrads, Bauwelt Funda-
mente 51, Braunschweig und Wiesbaden 1979: 190-192, 191.

159






IV Materialitaten






Elisa M. Klein

Vom verlorenen Siinder
und der vergessenen Hungersnot

Die lukanische Figurenzeichnung
und Argumentation in Lk 15,11-32

Der US-amerikanische Neutestamentler Mark Allan Powell berichtet 2004
in einem Aufsatz zur Geschichte vom verlorenen Sohn (Lk 15,11-32) von
einem kleinen Experiment, das er um die Jahrtausendwende mit Studierenden
durchfiihrte.* Ausgangspunkt war eine Beobachtung im Rahmen einer »Close
Reading«-Ubung. Dabei wurde die lukanische Parabel von allen Studierenden
aufmerksam gelesen und anschlieffend von jeweils einer Person einer anderen
nacherzahlt, um zu tiberpriifen, welche redaktionellen Veranderungen sie in
ihrer eigenen Rezeption des Textes vornahmen. Powell bemerkte, dass von
den zwoOlf nacherzéhlenden Personen der 24-képfigen Gruppe keine einzige
die von der lukanischen Erzdhlstimme immerhin zweimal thematisierte
Hungersnot (Lk 15,14.17) erwéhnte. Darauthin lie3 er die Geschichte von
100 weiteren Personen lesen und nacherzihlen, von denen nur sechs auf
die Hungersnot zu sprechen kamen. Bei einem Forschungsaufenthalt in
St. Petersburg wiederholte Powell schlieB8lich sein Experiment mit einem
verbliffenden Ergebnis: Von den befragten 50 Russ:innen erwéihnten 42
ausdriicklich die Hungersnot.

Diese Beobachtung fithrt zum einen den in der hermeneutischen Theorie
anerkannten Grundsatz, dass der eigene historisch-kulturelle Standpunkt
des Subjekts die Textauslegung pragt, plastisch vor Augen. Da die Faktoren
Geschlecht, race, Alter und soziodkonomischer Status sowohl in der US-
amerikanischen als auch in der Petersburger Gruppe keine statistisch relevan-
ten Auswirkungen auf das Erinnern oder Vergessen der Hungersnot zu haben
schienen, fithrt Powell das Ergebnis wohl zurecht auf eine im eigenen bezie-
hungsweise im kulturellen Gedachtnis verankerte historische Katastrophe

1 Vgl MARK A. POWELL, »The Forgotten Famine: Personal Responsibility in Luke’s Parable
of >the Prodigal Son««, in Literary Encounters with the Reign of God, hg. von Sharon H. Ringe
und Hyun C. Paul Kim, New York und London 2004: 265-267. Fiir die Durchsicht und hilfreiche
Anmerkungen zum vorliegenden Beitrag danke ich Prof. Dr. Matthias Konradt.

ELISA M. KLEIN, »Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot: 163
Die lukanische Figurenzeichnung und Argumentation in Lk 15,11-32¢, in

Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 163-177. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23318


https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23318

Elisa M. Klein

zuriick:* Von 1941 bis 1944 belagerte die deutsche Wehrmacht knapp 900 Tage
lang das damalige Leningrad, was zu einer immensen Hungersnot und einer
Million zivilen Toten fiithrte.® Fir die bis zur Jahrtausendwende noch leben-
den Betroffenen der Belagerung, aber auch fiir deren Nachkommen und
die im heutigen St. Petersburg sozialisierten Menschen bleibt die Erfahrung
der Hungersnot prasent — und wird nicht einfach iiberlesen, wenn sie in
Geschichten auftaucht.

Zum anderen wirft Powells kleines Experiment die Frage auf, welche Rolle
die Hungersnot, die auch in vielen westlichen Kommentaren zum Lukasevan-
gelium eher unterbelichtet bleibt,* im Plot von Lk 15,11-32 eigentlich spielt.
Meiner Ansicht nach tréagt sie entscheidend zum Umfang der Verantwortung
des jungeren Sohnes bei, die wiederum relevant fiir die Argumentation
Jesu im gesamten Kapitel ist. Im Folgenden mochte ich versuchen, diesen
Zusammenhang zwischen der Figurenzeichnung und der Argumentation
in fiinf Schritten zu erldautern. Nach einer Einordnung der Parabel in ihren
Kontext sollen zunachst die Perspektive des alteren Sohnes und die Perspek-
tive des Vaters analysiert werden. Im Anschluss werde ich die Darstellung
des jingeren Sohnes anhand eines motivgeschichtlichen Vergleichs profi-
lieren, ehe die Frage nach dem moglicherweise offenen Ende der Parabel
thematisiert werden soll. Ein knappes Fazit soll meine Uberlegungen zu
Lk 15,11-32 anhand von drei Merkmalen der lukanischen Argumentation
zusammenfassen.

2 Zur Geschichte der Erinnerungskultur der Blockadeiiberlebenden vgl. TATIANA
VORONINA, »Die Schlacht um Leningrad: Die Verbinde der Blockade-Uberlebenden und ihre
Erinnerungspolitik von den 1960er Jahren bis heute«, in Jahrbiicher fiir Geschichte Osteuropas,
Neue Folge 60,1 (2012): 58-77. Rembrandts anrithrende Heimkehr des verlorenen Sohnes hangt
passenderweise seit 1766 in der St. Petersburger Eremitage: STATE HERMITAGE, »Rembrandt
Harmensz van Rijn (1606-1669): Return of the Prodigal Son, https://hermitagemuseum.org/
digital-collection/43413?Ing=en, abgerufen am 27.04.2025.

3 Vgl. ORLANDO FIGES, Eine Geschichte Russlands, Stuttgart 2022, 287. Zu organisiertem
»Massensterben« durch Verhungern im Rahmen deutscher Besatzungspolitik in Russland all-
gemein vgl. HANS-HEINRICH NOLTE, Geschichte Russlands, 4. Aufl., Ditzingen 2024, 258—-260.

4 Vgl dazu die Auflistung bei POWELL, Famine, 269-273.

164


https://hermitagemuseum.org/digital-collection/43413?lng=en
https://hermitagemuseum.org/digital-collection/43413?lng=en

Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

1 Die Funktion der Parabel im Kontext

Die Erzédhlung vom barmherzigen Vater und seinen beiden Sohnen”® ist Teil
eines Streitgesprachs Jesu mit einer pharisdischen und einer schriftgelehr-
ten Gruppe. Diese echauffieren sich dariiber, dass Jesus stindige Menschen
akzeptiert und mit ihnen isst (Lk 15,2). Auf diesen Vorwurf antwortet der
lukanische Jesus mit drei Gleichnissen. Das Streitgesprach erstreckt sich iiber
das gesamte Kapitel 15 und wird durch die Motive des Verlierens und Findens
(qrdAA v in V. 4[2x].6.8£.17.24.32; e0piokw in V. 4-6.8f.24.32), der Freude
(xopd, xaipw, ovyxaipw in V. 5-7.9£.32) und des Siindigens (&poptwrodg in
V. 1£.7.10; apaptéve in V. 18.21) zusammengehalten.® Nach der Einleitung
in Lk 15,1-3 folgen drei klimaktisch angeordnete Gleichnisse Jesu vom Ver-
lorenen: vom verlorenen Schaf in V. 4-7, der verlorenen Drachme in V. 8-10
und dem verlorenen Sohn in V. 11-32.” Das Gleichnis vom verlorenen Sohn
ist wiederum zweifach an die Einleitung des Gesprachs (V. 1-3) riickgekop-
pelt, namlich tiber das Motiv des gemeinsamen Essens mit den umgekehr-
ten Stinder:innen (cvvecsBiw/ecBin in V. 2.23) im Gegeniiber zum einsamen
Gesittigtwerden (yoptalw in V. 16) des Siinders in Zeiten der Hungersnot
und dessen »Auffressen« des viterlichen Erbes (xatesOiw in V. 30) sowie tiber
die Aufnahme der pharisdischen beziehungsweise schriftgelehrten Position
in der Figur des &lteren Sohnes (V. 291.).

Die Zusammengehdrigkeit des ganzen Kapitels weist aus, dass die Gleich-
niserzdhlung vom verlorenen Sohn in den Zusammenhang der Rechtferti-
gung von Jesu Hinwendung zu sozialen Randgruppen gehort — hier konkret
der Praxis, mit den Abgabenpersonal sowie den als Stinderin oder Stinder

5 Der gingige deutsche Titel »Vom verlorenen Sohn« hat durch die Einbindung in die
Gleichnistrilogie vom Verlorenen eine bleibende Berechtigung, wenngleich der dltere Sohn fiir
die Funktion des Textes nicht weniger wichtig (daher z.B. FRANGCOIS BOVON, Das Evangelium
nach Lukas. Bd. 3: Lk 15,1-19,27, EKK 1II/3, Ziirich 2001, 37: »Die beiden S6hne«; Hervorhe-
bung getilgt) und die vorbildgebende Hauptfigur der Erzahlung eher der barmherzige Vater ist
(daher JOACHIM JEREMIAS, Die Gleichnisse Jesu, Gottingen 1998, 128, und, ihm folgend, JOSEPH
A. FITZMYER, The Gospel According to Luke. Bd. 2: X—XXIV, AncB 28A, New York 1985, 1084:
»Gleichnis von der Liebe des Vaters«; Hervorhebung getilgt).

6 Zur Einordnung in die Gattung des Streitgesprichs sowie weiteren Kohdrenzmerkmalen
vgl. MICHAEL WOLTER, »Lk 15 als Streitgespréich«, in ETL 78,1 (2002): 25-27.35-39; er scheint
allerdings die Verbindung von Lk 15,11-32 mit der Exposition in V. 1-3 durch die Siindentermi-
nologie zu iibersehen, wenn er notiert, dass es »zwischen dem Gleichnis vom verlorenen Sohn
und der Exposition [...] keine lexematische Querverbindung« gebe (ebd., 39).

7 Gegen BOVON, Evangelium, 17, folgt die Anordnung der Gleichnisse sehr wohl einer Logik,
namlich der des Anteils am Gesamten: Das Schaf stellt ein Hundertstel des Gesamten dar, die
Drachme ein Zehntel und der Sohn die Hélfte (vgl. ANKE INSELMANN, Die Freude im Lukas-
evangelium: Ein Beitrag zur psychologischen Exegese, WUNT II. 322, Tiibingen 2012, 310).

165



Elisa M. Klein

beschimpften Personen gemeinsam zu speisen.®* Wie wichtig der Kontext des
Lukasevangeliums zum Verstandnis der Parabel ist, wird zusétzlich an der
scheinbaren Inkonsistenz deutlich, dass der jiingere Sohn »gefunden« wird
(Lk 15,24.32), obwohl ihn niemand sucht. Die Verlorenen werden namlich in
den vorangehenden Gleichnissen gesucht (Lk 15,4-10) und diese Aufgabe
kommt nach Lk 19,10 dem Menschensohn zu (§A0ev ydp 6 vidg T00 dvOpomov
nrioot ko odoou 10 droAwArdg).” Theologisch begriindet wird dieses Suchen
der Verlorenen mit dem Erbarmen und der Freude Gottes, der im vorliegenden
Gleichnis durch die Figur des Vaters reprasentiert wird (Lk 15,20).%

2 Die Perspektive des dlteren Sohnes

Die Perspektive der Pharisder und Schriftgelehrten, die in der Akzeptanz von
siindigen Menschen ein Problem sehen, wird im Gleichnis vom verlorenen
Sohn in der Figur des élteren Sohnes représentiert. Dafiir spricht nicht nur,
dass sich sowohl Jesu Gegnerschaft als auch der altere Sohn gegen das Mahl
mit einem Siinder aussprechen, genauer gesagt: gegen die Herstellung der
Tischgemeinschaft mit dem Stinder durch ihren jeweiligen Gesprachspartner.
Auch die Ahnlichkeiten in der Darstellung eigener rechtschaffener Lebensfiih-
rung zwischen dem éalteren Sohn in Lk 15,29f. einerseits und dem Phariséer
in Lk 18,9-14 andererseits weisen auf die Transparenz des &lteren Sohnes fiir
die pharisaische Position hin.™

8 Vgl Lk 5,27-29; ferner 7,36-50. Fiir Giber Kapitel 15 hinausweisende Beziige zu weiteren
Gegnergruppen vgl. MICHAEL WOLTER, Das Lukasevangelium, Tiibingen 2008, 538. Zu den
ted@dvou als literarischem Konstrukt in den Evangelien vgl. ALIYAH EL MANSY, TeAdvar im
Neuen Testament: Zwischen sozialer Realitdt und literarischem Stereotyp, NTOA 129, Gottingen
2023, 361. Der allgemeinere Begriff »Abgabenpersonal« ist der neutestamentlichen Verwen-
dung von teddvou angemessener als »Zollpersonal« (vgl. ebd., 15; zu weiblichem Abgabenper-
sonal vgl. ebd., 157).

9 Vgl. PETR POKORNY, Theologie der lukanischen Schriften, FRLANT 174, Géttingen 1998, 169f.

10 Hierin liegt auch das Spezifikum des lukanischen Sondergutgleichnisses gegeniiber den
vorangehenden, vermutlich aus Q stammenden Gleichnissen (vgl. HANS KLEIN, Barmherzig-
keit gegeniiber den Elenden und Gedchteten: Studien zur Botschaft des lukanischen Sonderguts,
BThSt 10, Neukirchen-Vluyn 1987, 55). Zur Bekanntheit des Motivs des viterlichen Gottes vgl.
CHRISTIANE ZIMMERMANN, Die Namen des Vaters: Studien zu ausgewdhlten neutestamentlichen
Gottesbezeichnungen vor ihrem friihjiidischen und paganen Sprachhorizont, AGJU 69, Leiden
2007, 94; ANGELIKA STROTMANN, »Mein Vater bist dul« (Sir 51,10): Zur Bedeutung der Vater-
schaft Gottes in kanonischen und nichtkanonischen friihjiidischen Schriften, FTS 39, Frankfurt
a.M. 1991; REINHARD FELDMEIER, »Leiden und Barmherzigkeit der Gotteskinder: Die lukani-
sche Theologie des Erbarmens«, in 7BTh 30 (2015, erschienen 2018): 124f.

11 Vgl. WOLTER, Lukasevangelium, 593.

166



Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

Diese Perspektive wird sowohl in ihrer emotionalen, wie auch in der
zugrundeliegenden kognitiven Dimension dargestellt.'* Der Erstgeborene
reagiert auf die Riickkehr und feierliche Wiederaufnahme seines Bruders nicht
mit Mitleid und Freude, sondern mit Zorn (Lk 15,28). Seine Emotion wird mit
der entsprechenden Evaluation des Objekts begriindet:** In seiner Antwort
auf die Einladung des Vaters zum Fest stellt er das Verhalten und Ergehen
seines Bruders seinem eigenen gegeniiber und erwahnt dabei ausdriicklich,
dass er nie ein Gebot seines Vaters iibertreten habe (Lk 15,29)."* Komplemen-
tar dazu sei sein Bruder einer, der das vaterliche Erbe mit Prostituierten®?
verprasst, wortlich »aufgefressen« habe (6 xatapay®v cov 1ov Plov peta
mopv@v, Lk 15,30). Seine Referenz auf ihn erfolgt ohne Bezugnahme auf ihre
Geschwisterbeziehung, denn er spricht nicht von »meinem Bruder«, sondern
distanzierend vom Sohn seines Vaters (Lk 15,30).*° Die Gegeniiberstellung von
»Gebote halten« und »Vermogen mit Prostituierten auffressen« offenbart, dass
das Handeln des jiingeren Sohnes als gebotswidriges Verhalten gewertet wird.

Diese Beurteilung wird nun erstaunlicherweise nicht nur dem méglicher-
weise iberzogen polemischen Bruder in den Mund gelegt, sondern auch von
der Erzéhlstimme selbst an verschiedenen Stellen in der Geschichte gestiitzt
und dadurch in gewisser Weise legitimiert. Sie konstatiert bereits in Lk 15,13
das Vergeuden des vom Vater geerbten Vermogens, was der éltere Bruder in
Vers 30 mit »auffressen« (kateoBiw) lediglich polemisch zuspitzt. Dariiber
hinaus spielt der »heillose« Lebensstil des jiingeren Sohnes ({&v dodtwg in
Lk 15,13) auf ein griechisch-romisch wie auch frithjidisch bekanntes Motiv
an, mit dem allerlei moralisch fragwiirdige Ausschweifungen verbunden sind,
wie die Besprechung von Paralleltexten im néachsten Abschnitt zeigen wird."’

12 Zur textpsychologischen Interpretation von Lk 15,11-32 inklusive kognitiven Affektbe-
griindungen vgl. INSELMANN, Freude, 260—-269.

13 Zum evaluativen Aspekt von Emotionen vgl. MARTHA C. NUSSBAUM, Upheavals of Thought:
The Intelligence of Emotions, Cambridge 2001, 30; ROBERT C. ROBERTS, Emotions in the Moral
Life, Cambridge 2013, 53; sowie im Rahmen grézistisch-latinistischer Textanalyse ROBERT A.
KASTER, Emotion, Restraint, and Community in Ancient Rome: Classical Culture and Society,
Oxford 2005, 8.

14 Zur doppelten Synkrisis der beiden Voten in V. 29-32 vgl. WOLTER, Streitgesprdich, 46.

15 Aufgrund der erst sekundédren Akzentuierung des Textes ist das Geschlecht von mopvwv
unklar; vgl. KARL-HEINZ OSTMEYER, »Dabeisein ist alles (Der verlorene Sohn): Lk 15,11-32«,
in Kompendium der Gleichnisse Jesu, hg. von Ruben Zimmermann, Giitersloh 2007: 620.

16 Im Anschluss an das Halten beziehungsweise Ubertreten der Gebote wird die Ungleich-
behandlung beztiglich der Ausrichtung einer Feier genannt. Vgl. ARISTOTELES, Rhetorik II,
2,1378a30-1378b1, der in der Geringschétzung die Ursache fiir Zorn sieht.

17 Dies ist insbesondere gegen POWELL, Famine, 275, festzuhalten, der die Motivgeschichte
scheinbar nicht im Blick hat und &o®twg rein wortlich verstehen will: »Literally, then, the text

167



Elisa M. Klein

Der Verkehr mit Prostituierten diirfte hier also nicht erst in der relecture des
Textes von Lk 15,30 her anklingen. Daneben liele sich der Anschluss des
jungen Mannes an einen Fremden anfithren (¢xoAA}01n évi TV ToMTOV Trig
xopag éxeivng in Lk 15,15), was nicht nur in Aeschines’ Rede gegen Timarchos
als Fehlverhalten angeprangert wird,'® sondern nach Apg 10,28 — also einem
Text aus derselben Feder wie das Lukasevangelium — auch einem jidischen
Mann nicht erlaubt ist (koAA&oOat [...] GAAo@OAw). In diese Kategorie gehort
in jidischen Augen auflerdem die Arbeit mit unreinen Tieren, wie sie der
jungere Sohn im fremden Land als Schweinehirte ausiiben muss (Lk 15,15f.).
Nicht zuletzt kann bereits das Verlassen des Elternhauses als falsches Ver-
halten gedeutet werden.”® Ob alle, mehrere oder nur eines dieser Momente
als Referenz dienen — der jiingere Sohn deutet sein Verhalten als »Stindigen«
(Lk 15,18.21) und autorisiert damit im Vorhinein selbst den Vorwurf seines
Bruders. Zusammenfassend kann also festgehalten werden, dass die Perspek-
tive der Gegenpartei als eine wohlbegriindete dargestellt wird, die angesichts
der moralischen Verfehlungen des jiingeren Sohnes nachvollziehbar ist.

3 Die Perspektive des Vaters

Die Perspektive des Vaters wird analog zu der des élteren Sohnes mit Emotio-
nen und ihrer Begriindung verbunden und durch verschiedene Momente in
der Erzahlung plausibilisiert. Entsprechend der Gegeniiberstellung von Mitleid
und Zorn in den Schriften Israels® reagiert der Vater im Gegensatz zum &lteren

simply states that the boy spent his money in a manner that may be regarded as the opposite
of saving it.« Neben dem Ubergehen motivgeschichtlicher Parallelen muss sich diese Position
die Frage nach der scheinbaren Tautologie in Lk 15,13 stellen lassen. Was tragt das syntaktisch
nicht notwendige erweiterte Partizip {&v dodTwg dann tiberhaupt aus, wenn es nur dasselbe
meint, wie der Hauptsatz »er vergeudete sein Vermogen« (Sieckdpmioev v ovoioy adtod)?
Ebenso wenig beachtet Powell das in Apg 10,28 thematisierte Gebot, sich keinem Fremden
anzuschlieflen — moglicherweise, weil er als Lutheraner herausstellen mochte, dass morali-
sches Fehlverhalten fiir den Sinn der Parabel keine Rolle spielt.

18 Vgl. AESCHINES, Orationes, 1,43; siche dazu die Besprechung im nichsten Abschnitt.
19 Zur Unreinheit von Schweinen vgl. Lev 11,7; Dtn 14,8.

20 Dies gilt insbesondere dann, wenn es als Abkehr von Gott und der jiidischen Lebensweise
verstanden wird, worauf das Hiiten der Schweine bei einem Heiden in der Fremde hindeutet
(vgl. OSTMEYER, Dabeisein, 630).

21 Zu Mitleid und Zorn als Gegensatzpaar in den Schriften Israels vgl. MARKUS WITTE,
»Emotionen in den Gebeten der Sapientia Salomonis«, in Texte und Kontexte des Sirachbuches:
Gesammelte Studien zu Ben Sira und zur frihjidischen Weisheit, hg. von DEMS., FAT 98,
Tiibingen 2015: 215.

168



Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

Sohn auf die Riickkehr des jiingeren Sohnes mit Mitleid (¢omAayyvicOn in
Lk 15,20). AuBerdem fordert er seine Dienerschaft und sich mit dem Kohorta-
tiv edepavOdpev (Lk 15,23) zur Freude auf, die er hier und im Riickblick mit
nahezu denselben Worten rechtfertigt: »Denn dieser mein Sohn war tot und
ist wieder lebendig geworden, war verloren und wurde gefunden.«** Zum
Fehlverhalten seines Sohnes duflert er sich gar nicht. Stattdessen macht seine
Begriindungsrede klar: Er evaluiert das Objekt seiner Emotion anders als der
altere Sohn, weil er in dessen Bruder nicht den Verprasser seines Vermogens
sieht, sondern einen wiedergefundenen Verlorenen.

Auch diese Beurteilung kann sich auf mehrere Gesichtspunkte in der Erzéh-
lung stiitzen. Der jiingere Sohn befindet sich bis zu seiner Wiederaufnahme
durch den Vater in einer existenzbedrohenden Lage. Er hat kein Vermégen
mehr und fiirchtet, zu verhungern (Lk 15,16). Allem Anschein nach ist er
aulerdem sozial isoliert. Die barmherzige »Speisung und Einladung Hun-
gernder«, die im Frithjudentum und im gesamten Alten Orient gegeniiber
bediirftigen Menschen, sogenannten personae miserae wie Witwen, Waisen,
Fremden und generell Armen besonders in weisheitlichen und prophetischen
Schriften gefordert wird,” wird ihm im fremden Land verweigert, denn »nie-
mand gibt ihm« zu essen (008eig ¢6idov adT® in Lk 15,16). Insofern ist er nicht
zuletzt ein Opfer der Unbarmherzigkeit seiner Mitmenschen.** Auf Grundlage
dieser Notschilderungen erschliefit sich die Mitleidsreaktion des Vaters, der
»den erbarmlichen Zustand seines Sohnes in den eigenen Eingeweiden« fithlt
(BomAayxvicOn in Lk 15,20).°

Kommen wir nun zuriick zur Hungersnot. Die existenzbedrohende Lage
tritt erst ein, als die Hungersnot tiber das Land kommt. So verantwortlich der
junge Mann fiir das Verlassen seines Elternhauses und seinen verschwenderi-
schen Lebensstil sein mag — die Hungersnot liegt nicht in seiner Schuld. Ihre
Funktion in der Erzdhlung besteht meines Erachtens nicht allein darin, die

22 Lk 15,24: 611 oDtog O LG pov vekpdg fv kol dvélnoev, v dmohwldg kol edpédn (vgl.
Lk 15,32).

23 MARKUS WITTE, »Das Ethos der Barmherzigkeit in der jidischen Weisheit der hellenis-
tisch-romischen Zeit«, in Texte und Kontexte des Sirachbuches: Gesammelte Studien zu Ben Sira
und zur frithjiidischen Weisheit, hg. von DEMS., FAT 98, Tiibingen 2015: 242.

24 MARK A. POWELL, What Do They Hear? Bridging the Gap Between Pulpit and Pew, Nashville
2007, 26, fithrte sein Experiment in vereinfachter Form bei einem Aufenthalt in Tansania fort,
indem er rund 50 tansanischen Seminarist:innen das Gleichnis vorlas und sie anschlieffend
fragte, warum der jiingere Sohn hungernd im Schweinestall endete. Etwa 80 Prozent antworte-
ten weder mit der Hungersnot noch mit der Verschwendung des Vermégens, sondern mit dem
Umstand, dass ihm niemand etwas gab (Lk 15,16).

25 ANNETTE MERZ und ALBERTINA OEGEMA, »Kinder als handelnde Subjekte in neutesta-
mentlichen und rabbinischen Gleichnissen«, in ZNT 48 (2021): 38.

169



Elisa M. Klein

dramatische Lage so zuzuspitzen, dass es zur inneren Wende und zur Riick-
kehr kommt, oder zu veranschaulichen, wie schutzlos alle, die das Elternhaus
verlassen, den Widrigkeiten des Lebens ausgeliefert sind. Sie schrankt die
Verantwortung des jiingeren Sohnes auch so ein, dass er nicht nur schuldhaf-
ter Verursacher seiner Misere ist, sondern auch Opfer von unverschuldeten
Umsténden. Die Hungersnot erfiillt damit den Zweck, die Gleichsetzung der
Siinder:innen mit Verlorenen zu begriinden, die fiir die jesuanische Vertei-
digungsstrategie in Lk 15 zentral ist (mwéAAvpt in V. 4[2x].6.8£.17.24.32 und
QpopTwAOC in V. 1£.7.10; apoptdve in V. 18.21).

Dies wird am eindriicklichsten im Moment der inneren Wende deutlich,
wenn der junge Mann, »in sich gehend, spricht: Wie viele Tagelohner:innen
meines Vaters haben Uberfluss an Broten, ich aber gehe aufgrund der Hun-
gersnot zugrunde«.”® Das hier verwendete Verb amoA v meint im Medium/
Passiv namlich nicht nur »zugrunde gehen« und »verderben«, sondern auch
»verloren gehen«.”” Es verkniipft daher das kapiteliibergreifende Thema des
Verlorengehens mit der Hungersnot, die in Form eines dativus causae (Mp®)
als dessen Ursache benannt wird.

Fasst man die bisherigen Beobachtungen zusammen, so werden in Lk 15,11-
32 zwei Perspektiven auf den jiingeren Sohn nebeneinandergestellt. Sowohl
die Sichtweise des Vaters, der ihn als wiedergefundenen Verlorenen betrachtet,
als auch die Sichtweise des Bruders, der sein Fehlverhalten fiir mafigeblich
halt, schlagen sich in entsprechenden Emotionen nieder und werden von
den Figuren begriindet. Vor allem aber werden beide Blickwinkel auch von
mehreren Aulerungen der auktorialen Erzihlstimme gestiitzt. Zwar handelt
es sich bei den dargestellten Betrachtungen nicht um zwei vollig gleichge-
stellte Positionen, denn im literarischen Kontext des Lukasevangeliums steht
der Vater fiir Gott, sodass die Figur an Autoritat nicht zu iiberbieten ist,”®
und im lebensweltlichen Kontext war der Vater sowohl im romischen als
auch im frihjiidischen Patriarchat das Familienoberhaupt, aus dessen Macht-
bereich sich ein Sohn frithestens durch Verlassen seines Elternhauses 19ste.”
Im vorliegenden Gleichnis spiegelt sich diese Dominanz in der Aussage des

26 Lk 15,17: eig éawtov d¢ EAO®V Epn: OoOL picBlol ToD TATPOG POV TTEPLEGEVOVTAL APTWV,
Ey® 88 Mpd dde dmdA vpou.

27 Vgl. HENRY G. LIDDELL, ROBERT SCOTT und HENRY S. JONES, Hgg., A Greek-English Lexicon,
9. Aufl., Oxford 1996, 207.

28 Vgl. insbesondere Lk 6,36; 11,2; 23,46; sowie weiterfilhrend CHRISTIANE ZIMMERMANN,
»Vater (NT)«, in Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, bereitgestellt durch die Deut-
sche Bibelgesellschaft, 0.0. 2010, 3, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/55951/, abge-
rufen am 20.05.2024; STROTMANN, Vater.

29 Vgl. ZIMMERMANN, Vater, 2.

170


https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/55951/

Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

alteren Sohnes, er hitte dem Vater schon lange gedient und niemals eines
seiner Gebote iibertreten, ebenso wie in seiner Klage, der Vater hitte ihm nie
ein Bockchen fiir eine Feier gegeben (Lk 15,29).*° Stellt man diese Einschran-
kung, die die apologetische Funktion des Gleichnisses fiir Jesu Mahlpraxis
spiegelt, voran, lasst sich die lukanische Darstellung des jiingeren Sohnes in
der Erzahl- wie auch im Nebeneinander der Figurenperspektiven jedoch als
ausgewogen bezeichnen.

4 Der Umgang mit dem Motiv des filius luxuriosus

Die Beobachtung dieser Ausgewogenheit in der Figurenzeichnung wird durch
einen motivgeschichtlichen Vergleich mit einigen Texten aus der Umwelt
des Lukasevangeliums erhértet. Denn mit der Figur des jiingeren Sohnes
greift die lukanische Erzdhlstimme einen antiken Topos auf, namlich den
filius luxuriosus beziehungsweise den viog dlowtog, wie die Merkmale »jung«
(6 vewrtepog in Lk 15,12), »verschwenderisch leben« ({dv dodtwg in V. 13)
und »das viterliche Erbe mit Prostituierten verprassen« (0 katapay®dv cov
Tov Piov petd mopvidv in V. 30) anzeigen.*® Um die lukanische Darstellung
des jiingeren Sohnes zu profilieren, soll sie daher im Folgenden mit einigen
antiken Paralleltexten verglichen werden.

Der athenische Redner und Politiker Aeschines legt in seiner Rede gegen
Timarchos von 345 v.Chr. dar, wieso der Angeklagte, der ihn selbst zuvor des
Landesverrats beschuldigt hatte, iiberhaupt nicht das Recht habe, vor der
Volksversammlung zu sprechen. Er stiitzt sich dabei auf ein Sittengesetz, das

30 Die vaterliche Klarstellung »alles, was mein ist, ist dein« (Lk 15,31b) offenbart zumindest
aus Perspektive des Untergeordneten, dass der Vater seine Macht nicht reflektiert (anders
MERZ und OEGEMA, Kinder, 38, die in ihrer Analyse der »agencies« in Lk 15,11-32, schlicht der
Sicht des Vaters folgend, konstatieren, der &ltere Sohn hitte »den ihm als Sohn zukommenden
Spielraum nicht ausgeschopft«). Er hitte eine Abweichung von der iiblichen Verfiigungsgewalt
iiber den Familienbesitz schon vorher versprachlichen miissen, damit der &ltere Sohn sich tat-
sachlich als Miteigentiimer hitte erfahren konnen, dem der Vater das Bockchen nicht erst
geben muss. Ein solch empowernder performativer Sprechakt blieb offenbar aus, sodass der
altere Sohn sich nicht in der Position geteilter Macht verstehen und seinen Handlungsspiel-
raum deshalb nicht ausnutzen konnte.

31 Vgl. zum ausfiithrlichen Vergleich von Lk 15,11-32 mit antiken Paralleltexten CALLIE
CALLON, »Adulescentes and Meretrices: The Correlation Between Squandered Patrimony
and Prostitutes in the Parable of the Prodigal Son«, in CBQ 75 (2013): 259-278; WOLFGANG
POHLMANN, Der Verlorene Sohn und das Haus: Studien zu Lukas 15,11-32 im Horizont der anti-
ken Lehre von Haus, Erziehung und Ackerbau, WUNT 68, Tiibingen 1993, 89-117; daraus stammt
auch die Auswahl der hier herangezogenen Texte. Zur Erwagung rechtlicher Paralleltexte vgl.
LUISE SCHOTTROFF, »Das Gleichnis vom verlorenen Sohn, in ZThK 68 (1971): 39-42.

171



Elisa M. Klein

unter anderem diejenigen als Volksredner ausschlieit, die »Unzucht getrie-
ben« (remopvevpévog) oder »das elterliche Vermogen oder Erbe verprasst«
haben (t& matpda [...] katedndokdg, i GV &v kANPovOpog yévnTar) — wer
seinen eigenen Haushalt nicht im Griff habe, setze woméoglich das Manage-
ment der Polis ebenso in den Sand.*” In seiner Rede iiberzeugte Aeschines
sein Publikum davon, dass Timarchos ein ebensolcher Verschwender sei, und
sparte dabei nicht an Details:

Denn sein Vater hatte ihm ein umfangreiches Vermogen hinterlassen, das die-
ser vergeudete, wie ich im Verlauf meiner Rede zeigen werde. Aber er verhielt
sich so, weil er den schéndlichsten Begierden, der Véllerei und Ausschweifung
bei Tisch, den Flétenspielerinnen und Hetaren, dem Wiirfelspiel und all den
anderen Dingen verfallen war, von denen keines den wohlgeborenen und freien
Mann beherrschen sollte. Dieser Widerling schamte sich nicht einmal, das Haus
seines Vaters zu verlassen und mit Misgolas zu leben, einem Mann, der weder
ein Freund seines Vaters noch ein Gleichaltriger war, sondern ein Fremder und
alter als er selbst, ein Mann, der in solchen Dingen keine Hemmungen kannte,
wihrend Timarchos selbst in der Bliite seiner Jugend stand.*

Spéter wird noch einmal betont, dass von dem vaterlichen Vermdgen nichts
in andere Giter oder Gewerbe investiert, sondern wirklich alles verschwen-
det worden sei und nun nur noch »Unziichtigkeit, Verleumdung, Frechheit,
Ausschweifung, Feigheit, Schamlosigkeit« iibrig seien.>*

Einen weiteren Vergleichstext bilden die Adelphen des rémischen Dich-
ters Terenz, der damit eine Komoddie Menanders verarbeitet.>® Obwohl der
verschwenderische Sohn dort deutlich sympathischer gezeichnet wird und
am Ende besser dasteht als sein Bruder, gibt es auch hier keine Scheu, seine
Ausschweifungen im Einzelnen zu beleuchten: Auf Kosten seines Adoptiv-
vaters trinkt und schlemmt er, verkehrt mit Prostituierten, kauft Salben und

32 AESCHINES, Orationes 1,29f.

33 Ebd. 1,42f.: moAAY y&p mévv kotéAuey O matip adTd ovsia, fjv 00Tog katedHdokey, Mg
¢ye mpoidvtog émdei€w Tod Adyov: GAN Empage tadta Sovdedwv Talg aicyioTalg dovaig,
oYogayig kol moAvteleiq deimvov kol abAnTpiot kol étaipotg ki kOPolg ki Tolg dAAOLG,
V@’ GV 008evog xp1) kpateichou ToV yevvaiov kol #AevBepov. kail 0Ok foyvon 6 papdg odTog
EKMTTOV HEV TNV TTaTp@av olkioy, Stontdpevog 8¢ mapa Mioyorq, obte Tatpik® dvtL @ilg
000’ NAKLOTY, AN TTap” GAAOTPiQ Kol TpecPuTépy EqvToD, Kal TP’ AKOAKG T TEPL TODTAL
WPOiog V.

34 Ebd. 1,105.

35 Vgl. ECKARD LEFEVRE, Terenz’ und Menanders Adelphoe, Zetemata 145, Minchen 2013:
9-12.

172



Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

zertrimmert eine Tiire.>* Neben den ausfiihrlichen Behandlungen des viog
aowrtog-Stoffes bei Aeschines und Terenz begegnet das Motiv auch in romi-
schen Fabeln, Komddien und Deklamationen sowie in rabbinischen Gleich-
nissen und bei Philo von Alexandrien.*

Im Vergleich zum lukanischen Gleichnis scheinen mir fiir die vorliegende
Fragestellung zwei Momente von Bedeutung: Erstens war das Motiv des filius
luxuriosus sowohl in der griechisch-romischen als auch in der frithjiidischen
Literatur bekannt. Vermutlich war die Horerschaft des Lukasevangeliums
daher in der Lage, sich unter {&v &odtwg (Lk 15,13) einen konkreten Lebensstil
vorzustellen.®® Zweitens erscheint die lukanische Darstellung des jungen Ver-
schwenders vor dem Hintergrund der Rede gegen Timarchos und den Adelphen
des Terenz als relativ zuriickhaltend. Hurerei wird genannt, allerdings nur
als Vorwurf aus dem Mund des ilteren Sohnes, nicht des Erzahlers, sodass
unsicher bleibt, ob es sich um {iberzogene Polemik des zornigen Bruders
oder die Wiedergabe von ins Elternhaus gedrungenen Geriichten handelt.
Andere Konkretionen des {®dv acwtwg wie Trinkgelage, Schlemmereien,
Ausfalligkeiten und Konsum von Luxusgiitern fehlen v6llig.*” Die lukanische
Implementierung des filius luxuriosus-Motivs in seine Parabel zeigt also auf
der einen Seite, dass der Lebenswandel des jingeren Sohnes mit moralischem
Fehlverhalten verkniipft wird. Dies stiitzt die Perspektive des adlteren Bruders.
Auf der anderen Seite féllt in der konkreten Ausgestaltung des Motivs die
Zurickhaltung auf, weil die mit dem {@dv &o®Twg verbundenen Verfehlungen
kaum vorkommen. Dies erméoglicht wiederum einen leichteren Zugang zur
Sichtweise des Vaters. Insofern zeigt sich auch in der Verwendung des filius
luxuriosus-Motivs die Ausgewogenheit der Figurenzeichnung in Lk 15,11-32.

36 TERENTIUS, Adelphoe, 101-103.114-119.

37 Vgl. insbesondere PHILO, De Providentia, 2,4f.; DERS., Quaestiones in Genesim, 4,198 als
frithjiidische Paralleltexte. Vgl. CALLON, Adulescentes, 259-278; POHLMANN, Sohn, zu den
genannten Paralleltexten.

38 Vgl. POHLMANN, Sohn, 98, sowie die Zusammenfassung von CALLON, Adulescentes, 277f.:
»Luke, in telling a story that featured prodigality, could also avail himself of one of the stereo-
typical features of prodigality common in Greco-Roman comedy: expending one’s patrimony
on love interests, particularly prostitutes. The connection between squandered patrimony
and prostitutes would hardly have been shocking, nor would it have confounded an audience
in antiquity familiar with the stock tropes of Greco-Roman comedy, as Luke’s community
was.«

39 Vgl. LUKREZ, De rerum natura, 4,1123-1131; PLAUTUS, Mercator, 1,1,40-43; sowie weitere
Vergleichstexte bei CALLON, Adulescentes, 259-278.

173



Elisa M. Klein

5 Offenes Ende?

Worauf zielt nun das Ende des Gleichnisses? Liegt die Pointe des eben thema-
tisierten Gesprachs zwischen Vater und erstgeborenem Sohn darin, dass der
Vater diesen iiberzeugen will, sich doch noch tiber die Riickkehr seines Bru-
ders zu freuen und am Festmahl teilzunehmen, obwohl er »nicht hineingehen
wollte« (Lk 15,28)? Ein solch offenes Ende, dass auf die Reaktion des alteren
Sohnes zielt, die nicht mehr erzihlt wird, suggerieren einige Ubersetzungen
und Exegesen: »Feiern muss man jetzt und sich freuen, steht in der Ziircher
Bibel. Auch die Elberfelder und die Bibel in gerechter Sprache tibersetzen, es
sei jetzt Zeit, sich zu freuen.*® Aus dem eigentlich unpersonlichen Ausdruck
macht die sogenannte Einheitsiibersetzung einen Kohortativ (»Aber jetzt miis-
sen wir uns doch freuen«) und die revidierte Lutherbibel gar einen Auftrag an
den dlteren Sohn: »Du solltest aber fréhlich und guten Mutes sein«; seit 2017
immerhin mit dem Verweis auf die »[a]ndere Ubersetzung: »Man musste aber
frohlich und guten Mutes sein<«. Letztere bietet die New American Standard
Bible: »But we had to be merry and rejoice.«

Den unterschiedlichen Ubersetzungen liegt das Verb £3e1 zugrunde. Dabei
handelt es sich um das Imperfekt von 8¢l (»es ist nétig« / »man soll/muss«
u.4.), das im lukanischen Doppelwerk hiufig, wenn auch nicht nur, einen
gottlichen Heilsplan zum Ausdruck bringt. Im Imperfekt (ohne die Partikel
av) kann es sich entweder schlicht auf ein Geschehen in der Vergangenheit
beziehen (»es war notig«)*! oder »ausdriicken, dass etwas tatsachlich notwen-
dig usw. ist, oder war, aber doch nicht geschieht oder geschah (vgl. deutsches
ssollte<, skonnte<*? oder >hatte sollenc, >hatte konnen«<**)«.** Dass etwas notig

40 Vgl. aus der exegetischen Zunft beispielsweise JEREMIAS, Gleichnisse, 131; JAN LAMBRECHT,
»A Note on Luke 15,11-32«, in Luke and His Readers: FS Adelbert Denaux, hg. von Reimund
Bieringer, Gilbert van Belle und Joseph Verheyden, BETL 182, Leuven 2005: 304; BARBARA
REID und SHELLY MATTHEWS, Luke 10-24, Wisdom Commentary 43B, Collegeville 2021, 442;
ANNETTE MERZ, »Ways of Teaching Compassion in the Synoptic Gospels«, in Considering
Compassion: Global Ethics, Human Dignity, and the Compassionate God, hg. von Frits de Lange
und L. Juliana Claassens, Eugene (OR) 2018: 52; ALBERTINA OEGEMA, »What Are These Sons
Doing? Filial Agency in New Testament and Early Rabbinic Writings«, in ZNW 113,2 (2022):
272. INSELMANN, Freude, 257-260, skizziert die moglichen Ausginge der Geschichte.

41 Vgl. Lk 13,16; 22,7; 24,26; Apg 1,16; 17.3.
42 Vgl. Apg 24,19.
43 Vgl. Lk 11,42; Apg 27,21.

44 HEINRICH VON SIEBENTHAL, Griechische Grammatik zum Neuen Testament: Neubearbei-
tung und Erweiterung der Grammatik Hoffmann — von Siebenthal, Gieflen und Basel 2011, 350f.
[Sperrung getilgt]. Vgl. auch EDUARD BORNEMANN und ERNST RISCH, Griechische Grammatik,
2. Aufl., Frankfurt a. M. 1978, 231.

174



Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

ist und noch geschehen kénnte, wie es die genannten deutschen Ubersetzun-
gen implizieren, wird durch das Imperfekt also gerade nicht ausgedrickt.
Fiir diesen Bedeutungsgehalt miisste das Prasens stehen.*” Deswegen ist der
Bezug von edg@pavOivor 8¢ kal yoapfivon €det auf ein in der Vergangenheit
verwirklichtes Geschehen - das Freuen/Feiern, zu dem in Lk 15,23 aufgeru-
fen (edppavOdpev) und das in Lk 15,25 umgesetzt wird (edgpaiveoBot) — am
wahrscheinlichsten, das heif3t: »Man musste sich freuen und frohlich sein.«*®
Und selbst wenn man von einem ausgelassenen Personalpronomen c¢ ausgeht
und die Aussage auf den élteren Sohn bezieht, ist der Bezug zur Wirklichkeit
irreal, das heifit: »Du solltest dich eigentlich freuen und fréhlich sein (aber
es ist klar, dass du es nicht tust).« Beziehungsweise: »Du héttest dich freuen
und frohlich sein miissen.« Der letzte Satz des Gleichnisses ist also keinesfalls
ein moralischer Appell an den alteren Sohn, seine Position noch einmal zu
iiberdenken und sich doch noch zu freuen. Stattdessen weist der griechische
Text darauf hin, dass der Vater damit schlicht seinen Umgang mit dem heim-
gekehrten Sohn rechtfertigt.

Im Kontext von Kapitel 15 heift das nicht mehr und nicht weniger, als
dass Jesus seine Mahlpraxis mit den Randgruppen der Gesellschaft verteidigt.
Mit der Geschichte vom Vater, der fur Gott steht, und seinen beiden S6h-
nen, stellt Jesus seine Praxis auf das theologische Fundament des Erbarmens
und der Freude Gottes iiber umgekehrte Stinder:innen.*” Ziel ist es nicht, die
pharisaische und die schriftgelehrte Gruppe davon zu iiberzeugen, ebenfalls
Siinder:innen zum Essen einzuladen oder an seinen Mahlgemeinschaften teil-
zunehmen. Vielmehr geht es ihm zuvorderst um die Akzeptanz seiner eigenen
Mahlgemeinschaften durch die Gegenpartei.

45 Vgl. im Sinne eines moralischen Appells Lk 12,12; 13,14; Apg 5,29; 9,6. Von Lk 6,36 her ist
Gott als »Vater« im Gesamtkontext des Lukasevangeliums natiirlich als moralisches Vorbild zu
verstehen (imitatio misericordiae Dei). Die Aussage in Lk 15,32 zielt aber aufgrund des Tempus-
gebrauchs gerade nicht darauf ab.

46 Vgl. WOLTER, Streitgesprdch, 47f.

47 MATTHIAS KONRADT, »Vergangenes vergeben: Eine Skizze zu ethischen Aspekten der
Vergebung und ihrer theologischen Grundlegung im Matthdus- und im Lukasevangeliumx,
in Ethik der Zeit — Zeiten der Ethik: Ethische Temporalitdt in Antike und Christentum, hg. von
Ruben Zimmermann u.a., WUNT 510, Kontexte und Normen neutestamentlicher Ethik 14,
Tubingen 2024, 161, stellt im Zusammenhang mit der Frage, warum in Lk 15,11-32 die
Umkehrsemantik selbst nicht vorkommt, heraus: »Der Fokus ist hier auf die dem Siinder
entgegenkommende Vergebungsbereitschaft Gottes gerichtet, der Jesus in seinem Wirken
entspricht.«

175



Elisa M. Klein

6 Fazit

Der Umgang mit ethischen Problemen - allen voran, wenn es um die Inklusion
oder Exklusion von Personengruppen geht — ist eine komplexe Herausforde-
rung. Wie das Lukasevangelium in seiner Argumentation und Figurenzeich-
nung in Lk 15,11-32 mit der Aufnahme von Stinder:innen in die jesuanischen
Mahlgemeinschaften umgeht, die im Rahmen des Streitgespréchs Jesu mit einer
phariséischen und einer schriftgelehrten Gruppe kritisiert werden, méchte ich
am Ende meiner Auslegung anhand von drei Merkmalen zusammenfassen.

Zunichst wird in der Geschichte die Multiperspektivitdit der Fragestellung
ernstgenommen. Die Parabel vom barmherzigen Vater und seinen beiden
S6hnen wirft zwei verschiedene Blicke auf den jingeren Sohn, der auf die
einleitend erwahnten Stinder:innen hin transparent ist. Die eine Perspek-
tive bemisst die umgekehrten Siinder:innen weiterhin und ausschlie3lich
an ihrem vergangenen Fehlverhalten. Die andere sieht sie als Verlorene, die
wiedergefunden wurden. Fiir die Plausibilisierung dieser Sichtweise sind die
Hungersnot wie auch die Unbarmherzigkeit der Mitmenschen entscheidend,
weil sie der Komplexitit von Leidursachen Rechnung tragen und als widrige
Umsténde die Verantwortung des Stinders fir seine Notlage abschwichen.
Dadurch bauen sie eine Verstindnisbriicke fiir die Gegnerschaft Jesu, die
einen zugewandten Umgang mit Menschen an Kriterien der Wiirdigkeit und
Unschuld zu kniipfen scheint. Das heifit: Wenn die Misere des Siinders nicht
nur auf dessen Fehlverhalten, sondern auch auf unverschuldete Umstiande wie
eine Hungersnot zuriickzufiithren ist, lasst sich seine Wiederaufnahme durch
den Vater respektive Jesus leichter akzeptieren.

Zweitens ist die Figurenzeichnung des jiingeren Sohnes in Lk 15,11-32
durch Ausgewogenheit gepragt. Dies wird sowohl im zuriickhaltenden Umgang
mit dem filius luxuriosus-Motiv als auch in der Gegeniiberstellung der eben
genannten Perspektiven deutlich, die nicht nur von den Figuren selbst, sondern
auch von der auktorialen Erzahlstimme begriindet werden. Dabei erscheint
selbst die von der Erziahlperson nicht praferierte Ansicht in gewissem Mafle
nachvollziehbar. Meiner Meinung nach liegt darin sogar die Uberzeugungskraft
der Argumentation, weil sie die Anerkennung der Gegenposition offenbart,
anstatt diese durch eine polemische Zeichnung des &lteren Sohnes zu ent-
werten.

Als drittes und letztes Charakteristikum der lukanischen Argumentation
ist ihre Unaufdringlichkeit zu nennen. Wie oben gezeigt, legen die Figurenbe-
setzung und der Kontext offen, dass der Erzahler seine Horer- und Leserschaft
dafiir gewinnen will, auch die Perspektive des Vaters, also die Deutung der
umgekehrten Siinder:innen als wiedergefundene Verlorene, und damit deren

176



Vom verlorenen Siinder und der vergessenen Hungersnot

Inklusion in die jesuanische Gemeinschaft anzuerkennen. Dabei geht er, wie
die Untersuchung des vermeintlich offenen Endes der Erzahlung ergab, unauf-
dringlicher und weniger appellativ vor, als es gdngige Lesarten des Textes sug-
gerieren oder sich moglicherweise vom Lukasevangelisten als Ethiker erhoffen.

7 Antike Quellen und deren Ubersetzungen

AESCHINES, Orationes, Post Fr. Frankium cur. Fridericus Blass, BSGRT,
2. Aufl, Stuttgart 1978.

ARISTOTELES, Werke in deutscher Ubersetzung. Bd. 4: Rhetorik, ibers. und
erldutert von Christof Rapp, Halbband 1 und 2, Berlin 2002.

ULRIKE BAIL u.a., Hgg., Bibel in gerechter Sprache, 3. Aufl.,, Guitersloh 2007.

CHRISTLICHE VERLAGSGESELLSCHAFT, Elberfelder Bibel 2006, Dillenburg
2008.

KIRCHENRAT DER EVANGELISCH-REFORMIERTEN LANDESKIRCHE DES
KANTONS ZURICH, Ziircher Bibel, 2. Aufl., Ziirich 2008.

LUKREZ, Von der Natur. Lateinisch — deutsch, hg. und tibers. von Hermann
Diels, mit einer Einfithrung und Erl4duterungen von Ernst Giinther
Schmidt und einem Geleitwort von Albert Einstein, 3. Aufl., Berlin 2013.

Novum Testamentum Graece, Post Eberhard Nestle [...] communiter ed.
Barbara et Kurt Aland, 28. Aufl,, Stuttgart 2012.

PHILO ALEXANDRINUS, Quaestiones in Genesim. Fragmenta Graeca, hg.,
eingeleitet und kommentiert von Francoise Petit, Les ceuvres de Philon
d’Alexandrie 33, Paris 1978, 41-81.83-153.155-160.162-183.185—
213.216-228.

PHILO ALEXANDRINUS, »De Providentia, in Philo, hg. von Francis Henry
Colson, Bd. 9, Cambridge, MA 1941 (repr. 1967): 454-506.

PLAUTUS, Komddien. Bd. III: Curculio — Epidicus — Menaechmi — Mercator.
Lateinisch und deutsch, hg., ibers. und kommentiert von Peter Rau,
Edition Antike, Darmstadt 2008.

PUBLIUS TERENTIUS AFER, Adelphoe, hg. von Roland H. Martin, Cambridge
Greek and Latin Classics, Cambridge u.a. 1976.

177






Thomas W. Holstein ®

Von der Entwicklungsbiologie
zum Neovitalismus

Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch
flr die moderne Biologie

Mit Klaus Tanner verbinden mich viele Begegnungen aus unserer gemeinsa-
men Heidelberger Zeit. Dies war die auch fiir unsere Alma Mater spannende
Zeit der Exzellenzinitiative. Wir waren zwischen 2010 und 2015 Fellows am
Marsilius-Kolleg der Universitit, einem als Institute for Advanced Studies ein-
gerichteten interdisziplindren Kolleg zur Férderung des Dialogs zwischen den
verschiedenen Forschungsrichtungen am Wissenschaftsstandort Heidelberg.
Uber die Fiachergrenzen hinweg haben sich hier enge Beziehungen entwickelt,
wie auch zwischen uns. Fir mich war es beeindruckend zu lernen, welch
profunde Kenntnis biologischer Prozesse Klaus Tanner besitzt, gepaart mit
einem scharfen wissenschaftstheoretischen Ansatz und seinem theologischen
Hintergrund. Zu den von Klaus Tanner in diesem Rahmen initiierten Projekten
gehorte zuvorderst die von ihm koordinierte Projektgruppe EURAT (Ethische
und rechtliche Aspekte der Totalsequenzierung des menschlichen Genoms)
und deren 2013 veroffentlichte Stellungnahme. Hier wurden Leitlinien for-
muliert, die fiir die heutige medizinische Forschung und Therapie in unserem
Land unverzichtbar sind, vergleichbar zu den Stellungnahmen der Zentralen
Ethik-Kommission fiir Stammzellforschung (ZES), die Klaus Tanner von 2011
bis 2019 auf Bundesebene leitete.’

Zusammen konnten wir im Marsilius-Kolleg 2014 eine Sommerakademie
zum Thema Synthetische Biologie ausrichten, zu einem noch heute spannen-
den Thema, das fir uns und andere zum Ausgangspunkt weiterer Treffen
wurde. Offenkundig ist, dass es bei diesem Thema um etwas Grundsitzli-
ches im Verstdndnis der Naturwissenschaften geht, will man die Entstehung
und Entwicklung belebter Natur verstehen. Die Grundfrage ist die nach der
Emergenz, das heifit, worin sich Lebensprozesse auszeichnen und wie sich die
Biologie als »Wissenschaft vom Leben« von den anderen Naturwissenschaften
wie Chemie und Physik unterscheidet. Behandelt wurde die Frage bereits von
Hans Driesch (1867-1941), einem der bedeutendsten Biologen seiner Zeit, der

1 Vgl. den Beitrag von Anthony Ho im vorliegenden Band.

THOMAS W. HOLSTEIN, »Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus: 179
Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch fiir die moderne Biologie, in

Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta

Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg

University Publishing, 2025: 179-191. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23319


https://orcid.org/0000-0003-0480-4674
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23319

Thomas W. Holstein

in seinen Heidelberger Jahren um die Jahrhundertwende 1900 die experimen-
telle Forschung aufgab und sich dem Neovitalismus zuwandte.

Mit Klaus Tanner teile ich mein Interesse fiir diese Fragestellung und
die Forscher, die sie an der Schwelle des 19. Jahrhunderts bearbeiteten, ins-
besondere an Hans Driesch. Die Entwicklungsbiologie befand sich damals
an einem wichtigen Wendepunkt, der in verschiedene Richtungen fiihrte:
(D) Fortsetzung der Analyse der Entwicklung durch experimentelle Ansitze
(Ablation, Transplantation, chemische Interferenz), (II) genetische Analyse mit
Mutanten nach der Entdeckung der Chromosomen und der Wiederentdeckung
der Mendelschen Kreuzungsexperimente sowie (III) theoretische Analyse der
Entwicklungsprozesse mit dem Ziel, die Biologie als Grundlagenwissenschaft
(gleichberechtigt neben Physik und Chemie) zu definieren. Driesch wihlte den
dritten Weg, der ihn zum Neovitalismus fithrte. Es wire lohnend, die Kongru-
enz der neovitalistischen Thesen von Driesch mit dem heutigen Kenntnisstand
der Biowissenschaften zu vergleichen, wiirde aber den Rahmen dieser Skizze
sprengen.

1 Genetik und experimentelle Embryologie

Die heutige Biologie und Medizin sind ohne die Genetik und deren molekulare
Grundlagen nicht vorstellbar.? Auf Grundlage der Expression bestimmter Gene
konnen heute Aussagen zum Repertoire der Proteine einer Zelle und deren
Eigenschaften getroffen werden. Ziel der Biologie und der Entwicklungsbio-
logie im Besonderen ist letztlich, die Entwicklung eines Organismus in allen
seinen Dimensionen von der Befruchtung bis zum Tod zu verstehen.

Der Ansatz der Molekulargenetik ist im Kern mechanistisch. Die Suche
nach der genetischen Steuerung von Entwicklungsprozessen beruht auf
der Suche nach bestimmten Genen oder Genprodukten und ihrer Interak-
tion. Moglich wurde dies einerseits durch die Entdeckung der Nukleinsiu-
ren (Deoxynukleinsduren oder DNS) 1869 durch den Chemiker Friedrich
Miescher (1844-1895) und deren Strukturbestimmung 1953 durch James D.
Watson (geb. 1928) und Francis H. C. Crick (1916-2004). Zum anderen durch

2 Viele Lebensbereiche sind heute von der molekularen Genetik durchdrungen. Nicht nur
die Genome nahezu aller Organismen sind prinzipiell verfiigbar, sondern auch die von Indivi-
duen. In der Medizin werden so auf Grundlage der Ganz-Genom/Exom-Sequenzierung neue
therapeutische Ansétze und personalisierte Behandlungsstrategien moglich: MICHAEL MENZEL
u.a., »Benchmarking Whole Exome Sequencing in the German Network for Personalized Med-
icine«, in Eur J Cancer 211 (2024): 114306, https://doi.org/10.1016/j.ejca.2024.114306.

180


https://doi.org/10.1016/j.ejca.2024.114306

Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

die Chromosomentheorie der Vererbung durch Theodor Boveri (1862-1915),
Edmund B. Wilson (1856-1939) und Thomas H. Morgan (1866-1945), die die
Chromosomen als Trager der Erbinformation identifizierten und damit ein
zelluldres Verstandnis der Mendelschen Genetik ermdglichten.® Als einer der
Begriinder der Genetik wurde Morgan 1935 fiir die Chromosomentheorie der
Vererbung mit dem Nobelpreis ausgezeichnet. Der mechanistische Ansatz gilt
aber auch fiir die Identifizierung und Klassifizierung von Genen, welche die
ersten Schritte der Entwicklung steuern oder die homeotischen Mutationen,
beides konnte auch an der Fliege gezeigt werden.* Fiir diese Meilensteine der
Genetik wurde der Nobelpreis verliehen, 1933 an Morgan und 1995 an Lewis/
Niisslein-Volhard/Wieschaus.

Am Anfang der Aufklarung von Entwicklungsprozessen standen jedoch
Experimente zur Embryonalentwicklung und Regeneration. Auch wenn die
experimentelle Embryologie (auch als Entwicklungsphysiologie bezeichnet)
oft als mechanistisch beschrieben wird, so geht ihr Ansatz doch immer von der
Ganzheit des Organismus aus. Sie befasst sich mit Strukturen, die fehlen oder
sich noch im Embryonalstadium befinden, und betrachtet den Organismus
immer als Ganzes. Dies gilt fiir die frithen Studien tiber die Regeneration von
Hydra durch Abraham Trembley (1710-1784) bis hin zu den Experimenten
von Hans Spemann (1869-1941) iiber die frithe Entwicklung von Amphibien,
bei denen bestimmte Gewebe die Eigenschaft eines Organismus besitzen.’

Methodisch wurde ein grofer Teil der Ergebnisse der experimentellen
Embryologie durch Ablations- oder Transplantationsexperimente erzielt, bei
denen die morphogenetischen Eigenschaften eines bestimmten Gewebes getes-
tet werden, insbesondere das Phanomen der Induktion. Wenn Gewebe an eine
ektopische Stelle eines Wirtes transplantiert wird, kann getestet werden, ob
das transplantierte Gewebe in der Lage ist, das Differenzierungsschicksal des
Wirtsgewebes zu steuern. Im Falle der Achsenbildung in der frithen Embryo-
genese (Gastrulation) hat das Gewebe sogar die Eigenschaft eines Organisators,
der eine komplette Korperachse induzieren kann. Fir diese Entdeckung des

3 JULIAN S. HUXLEY, »The Mechanism of Mendelian Heredity«, in Nature 113 (1924): 518—
520; THOMAS H. MORGAN, »Localization of the Hereditary Material in the Germ Cells«, in
Proceedings of the National Academy of Sciences 1,7 (1915): 420-429.

4 EARL B. LEWIS, »A Gene Complex Controlling Segmentation in Drosophila«, in Nature 276
(1978): 565-570; CHRISTIANE NUSSLEIN-VOLHARD und ERIC WIESCHAUS, »Mutations Affect-
ing Segment Number and Polarity in Drosophila«, in Nature 287 (1980): 795-801.

5 HANS SPEMANN und HILDE MANGOLD, »Uber die Induktion von Embryonalanlagen durch
Implantation artfremder Organisatoren, in Wilhelm Roux Arch. Entw. Mech. Org. 100 (1924):
599-638; ABRAHAM TREMBLEY, Mémoires pour servir a Uhistoire d’un genre de polypes d’eau
douce a bras en forme de cornes, hg. von Jean und Herman Verbeek, Leiden 1744.

181



Thomas W. Holstein

Organisator-Effektes in der Embryonalentwicklung erhielt Spemann 1937 den
Nobelpreis.

Die zelluldren und molekularen Grundlagen des Organisator-Effekts blie-
ben lange Zeit ein Rétsel und konnten erst in den letzten Jahren zunéchst
genetisch aufgeklart werden. Dazwischen liegen Jahrzehnte der Suche nach
den zugrundeliegenden Molekiilen und Mechanismen. Hervorzuheben ist
auch, dass Morgan seine Arbeiten aber mit experimenteller Embryologie
und Regenerationsbiologie begann,® lange bevor er sich Drosophila und den
genetischen Experimenten zuwandte.” In Morgans Forschungen manifestiert
sich somit ein Wendepunkt in der Entwicklungsbiologie, der ihn von der
experimentellen Embryologie zur Genetik fiihrte, mit deren Hilfe er konse-
quent die genetischen Grundlagen der Entwicklung untersuchte, sobald ein
geeignetes Tiermodell fiir die Genetik zur Verfiigung stand. Dies sollte jedoch
zu einem Bruch zwischen experimenteller Embryologie und Genetik fithren,
der erst mehr als ein halbes Jahrhundert spater iiberwunden werden konnte,
nicht zuletzt durch die Erkenntnisse der molekularen Evolutionsbiologie, die
eine hohe genomische Konservierung iber Stammesgrenzen hinweg nachwies
und den Vergleich von Entwicklungsprozessen sogar zwischen Fliege und
Mensch ermoglichte.

2 Drieschs Seeigel-Experimente

Sehr groflen Einfluss auf Morgan hatte Driesch mit seinen Experimenten.
Beide unterhielten auch zeitlebens einen intensiven Austausch durch Korres-
pondenz und persénliche Besuche. Was ist das Besondere an Drieschs Expe-
rimenten und warum haben sie noch heute einen so groflen Einfluss auf die
Biologie, dass sie bis in die Gegenwart in den Lehrbiichern der Biologie und
Entwicklungsbiologie detailliert beschrieben und diskutiert werden? August
Weismann (1834-1914) hatte in seinem Keimplasma-Modell postuliert, dass
es nach der ersten Zellteilung der befruchteten Eizelle zu einer Trennung der
Determinanten kommt, wenn man die Blastomeren trennt.®* Wilhelm Roux
(1850-1924) testete Weismanns Hypothese, indem er eine der Blastomeren

6 THOMAS H. MORGAN, Regeneration, New York und London 1901.

7 THOMAS W. HOLSTEIN, »The Role of Cnidarian Developmental Biology in Unraveling Axis
Formation and Wnt Signaling«, in Dev Biol 487 (2022): 74-98; DERS., » The Significance of Ethel
Browne’s Research on Hydra for the Organizer Concept, in Cells Dev 178 (2024): 203907.

8 AUGUST WEISMANN, Die Entstehung der Sexualzellen bei den Hydromedusen: Zugleich als
Beitrag zur Kenntnis des Baues und der Lebenserscheinungen dieser Gruppe, Jena 1883.

182



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

im Zweizellstadium mit einer Injektionsnadel abtotete und feststellte, dass
sich nur eine Halfte des Embryos entwickelte, was auf eine autonome Spe-
zifizierung schliefien lie3.” Driesch kam jedoch in seinen Experimenten mit
Seeigeln zu gegenteiligen Ergebnissen. Er trennte die Blastomeren und jede
Blastomere eines 2-zelligen Embryos entwickelte sich zu einer vollstindigen
Larve.' Ebenso entwickelten sich die isolierten Zellen, wenn die Blastomeren
aus 4- oder 8-zelligen Embryonen stammten. Dieses Ergebnis unterschied
sich klar von den Vorhersagen von Weismann und Roux, nach denen jede
Blastomere nur einen Teil der zukiinftigen Larve bilden sollte.

Die Experimente zeigen eine hohe Regulationsfahigkeit des Embryos und
liefern gleichzeitig den Beweis, dass das Schicksal einer Zelle von dem ihrer
Nachbarzellen abhangt. Die Interaktionen und Induktion zwischen den Zellen
sind hierbei entscheidend, nicht das Zellschicksal durch einen zytoplasmati-
schen Faktor. Diese und andere Experimente zeigen laut Driesch auch, dass das
Potenzial einer isolierten Blastomere grofler ist als sein tatsdchliches Schicksal
(im Sinn der gebildeten Zelltypen). Driesch schloss daraus, dass der Seeigel-
embryo ein harmonisches Aquipotential-System darstellt, in dem alle potentiell
unabhingigen Teile zusammenwirken, um einen einzigen Organismus zu
bilden. So weitreichend die Schlussfolgerungen dieser Experimente sind, so
einfach waren sie in ihrer Durchfithrung, was Driesch auch eindrucksvoll in
seinen spaten Lebenserinnerungen geschildert hat:

Ich selbst fithrte meinen Plan aus, das Roux’sche Froschexperiment am See-
igelkeim zu wiederholen. Kannte ich doch die Vorziige gerade dieses Keimes,
der glashell ist, sich sehr rasch entwickelt und Beobachtungen im Leben ohne
jede Praparation zuldsst, und wusste ich doch aus den freilich nur auf Zell-
physiologisches gerichteten Unternehmungen der Gebriider Hertwig und
Boveri, dass der Seeigelkeim sehr widerstandsfahig ist und sehr kraftige Ein-
griffe tiberlebt.

Ich trennte also durch Schiitteln in einem kleinen Glasrohr die beiden ersten
Furchungszellen voneinander, oder tétete auch durch eben dieses Verfahren die
eine von ihnen ab: aus der tiberlebenden, bzw. aus beiden voneinander getrenn-
ten Zellen erhielt ich dann, durchaus gegen meine Erwartung, jeweils einen

9 WILHELM ROUX, »Beitrige zur Entwickelungsmechanik des Embryo V: Uber die kiinstli-
che Hervorbringung halber Embryonen durch Zerstérung einer der beiden ersten Furchungs-
kugeln, sowie tiber die Nachentwickelung (Postgeneration) der fehlenden Korperhélfte«, in
Archiv fiir pathologische Anatomie und Physiologie und fiir klinische Medicin 114 (1888): 246—291.

10 HANS DRIESCH, »Entwickelungsmechanisches«, in Anatomischer Anzeiger 7 (1892): 584—
586.

183



Thomas W. Holstein

ganzen verkleinerten »Pluteus« wie die freilebende Larve des Seeigels genannt
wird - (der nicht-zoologische Leser denke hier an die Kaulquappe oder die
Raupe). Die isolierte Zelle furchte sich zwar, wie sie es im Verbande mit ihrem
Genossen getan hatte, gab also ein halbes Furchungsbild in Form einer halben
Hohlkugel; aber dann schloss sich diese zu einer kleinen Ganzkugel, die sich,
als ob sie die normale »Blastula«, nur verkleinert, wire, entwickelte. Das war
das Gegenteil von Roux’ Ergebnis, das Gegenteil auch zu Weismanns embryo-
genetischer Theorie, nach der die individuelle Entwicklung auf Grund einer
gegebenen materiellen Struktur verlaufen sollte, deren einzelne Abschnitte
durch die Furchung auf einzelne Zellen verteilt wurden. Nach dieser Lehre
hatten die isolierten Furchungszellen des Seeigeleies je einen halben Pluteus
liefern miissen, sie taten es aber nicht. — Ich selbst war so verblufft iiber mein
Ergebnis, dass ich immer noch an einen Versuchsfehler dachte, und mich erst
durch sehr viele Versuche, die immer, unter grofiten Kautelen ausgefiihrt, das-
selbe Resultat ergaben, von der Endgiiltigkeit meines Experimentalresultates
iiberzeugen lie3."!

3 DrieschsVita

Heidelberg spielte fiir Drieschs Wechsel von der experimentellen zur theore-
tischen Biologie und dem Neovitalismus eine signifikante Rolle.'? Es handelte
sich um einen bedeutenden Standort fiir die experimentelle Zell- und Ent-
wicklungsbiologie um die Jahrhundertwende, wo der Zoologe Otto Butschli
(1848-1920) sich unter anderem mit dem Chemismus des Zytoplasmas beschaf-
tigte und zahlreiche Forscher angezogen hatte, deren fithrende Arbeiten noch
heute fiir die experimentelle Embryologie stehen, wie zum Beispiel Richard
B. Goldschmidt (1878-1958) und Viktor Hamburger (1900-2001).

11 DERS., Lebenserinnerungen: Aufzeichnungen eines Forschers und Denkers in entscheidender
Zeit, Miinchen und Basel 1951, 74.

12 Goldschmidt promovierte 1902 bei Biitschli in Heidelberg, wurde Direktor am Kaiser-
Wilhelm-Institut fiir Biologie (1919-1935), musste nach seiner Ausbiirgerung durch die Natio-
nalsozialisten 1935 in die USA emigrieren, wo er Professor an der UC Berkeley und Mitglied der
National Academy of Sciences wurde. Hamburger war Student in Heidelberg und promovierte
bei Spemann in Freiburg, emigrierte nach der sog. Machtergreifung der Nationalsozialisten in
die USA, wo er Professor an der Washington University in St. Louis und Mitglied der National
Academy of Sciences wurde. Herbst studierte und promovierte wie Driesch bei Haeckel, ging
mit Driesch nach Heidelberg, wo er Nachfolger von Biitschli wurde und 1935 emeritierte. Er
stemmte sich gegen die Entlassung von Clara Hamburger und wird von Goldschmidt als Geg-
ner des Nationalsozialismus beschrieben: MICHAEL ELSTNER, Jenseits der Entwicklungsphysio-
logie: Curt Herbst im Spiegel seiner Korrespondenz mit Hans Driesch, Diss., Ulm 2013.

184



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

Auch Driesch hatte einen Hintergrund in der vergleichenden Anatomie und
Embryologie. Er studierte in Jena, wo er 1889 bei Ernst Haeckel (1834-1919)
iiber Hydroidpolypen promovierte. Hier traf er auch Curt Herbst (1866-1946),
der wie er aus wohlhabendem Haus stammte, was beiden schon frith umfang-
reiche Forschungsreisen ermdglichte, so an die Stazione Zoologica di Napoliund
die K.K. Zoologische Station Triest. Dort entstanden Drieschs berithmte Seeigel-
experimente, aber auch Arbeiten von Herbst zum Einfluss von Salzen (LiCl)
auf die Frihentwicklung. Beide gingen 1900 nach Heidelberg. Driesch wurde
Privatdozent fiir Naturphilosophie und Mitglied der Naturwissenschaftlich-
Mathematischen Fakultdt. Herbst habilitierte sich bei Biitschli und wurde
spater dessen Nachfolger.

Mit Unterstiitzung des Philosophen Wilhelm Windelband (1848-1915)
gelang es Driesch, 1911 in die philosophische Fakultat zu wechseln.”® Nach
einem Ordinariat fiir Philosophie in K6In (1920) ging Driesch 1921 an die Uni-
versitat Leipzig, wo er bis zu seiner durch die Nationalsozialisten erzwungenen
Emeritierung 1933 blieb.**

4 Drieschs Bedeutung fiir die Biologie

Im Folgenden wird vor allem Bezug genommen auf Richard Goldschmidt,
Viktor Hamburger und Curt Herbst, Forscher, die Driesch sehr gut kannten,
sowie auf Drieschs posthum erschienene Lebenserinnerungen.® Die Einschat-
zung der wissenschaftlichen Verdienste von Hans Driesch durch Goldschmidt
und Hamburger sind eindeutig.** Ihre Einordnung lasst auch heute keine Zwei-
fel an der Bedeutung von Drieschs Experimenten aufkommen. Goldschmidt
vergleicht sogar Drieschs Experimente mit denen von Spemann und ordnet
Driesch als den bedeutenderen, originelleren und »wirklichen Bahnbrecher
in der Biologie« ein."’

13 CURT HERBST, »Hans Driesch als experimenteller und theoretischer Biologe«, in Wilhelm
Roux’ Archiv fiir Entwicklungsmechanik der Organismen 141 (1942): 111-153.

14 ELSTNER, Jenseits der Entwicklungspsychologie.

15 DRIESCH, Lebenserinnerungen.

16 RICHARD GOLDSCHMIDT, Portraits from Memory: Recollections of a Zoologist, Seattle 1956;

VIKTOR HAMBURGER, The Heritage of Experimental Embryology: Hans Spemann and the Orga-
nizer, New York 1988.

17 »In den neunziger Jahren hatte die Entwicklungsphysiologie ihren glinzenden Auf-
schwung genommen. W. Roux war ihr Begriinder; er horte aber bald mit der experimentellen
Arbeit auf und befasste sich nur noch rein theoretisch mit ihr. Ihr eigentlicher Initiator war
dagegen Hans Driesch zusammen mit seinem anderen Ich, Curt Herbst. [...] Driesch war es vor

185



Thomas W. Holstein

Fir Hamburger ist der Kern der Organisator-Experimente von Spemann
und seiner Doktorandin Hilde Mangold die Rolle der Induktion.*® In der Gastru-
lation der Amphibienentwicklung wird gezeigt, wie gewebeartig organisierte
kleine Kollektive embryonaler Zellen der dorsalen Urmundlippe an ektopi-
scher Stelle eine ganze Korperachse induzieren konnen (siehe oben), wobei
dieser Induktion wiederum eine ganze Hierarchie von weiteren Induktions-
ereignissen zugrunde liegt.”” Auch heute noch ist dies die Grundlage unserer
Erklarungsmodelle zu der geordneten Entstehung von Kérperachsen und
Organen in der Embryonalentwicklung und Regeneration. Bemerkenswerter-
weise wurden ganz dhnliche Organisator-Experimente bereits 15 Jahre zuvor
verdffentlicht, die an dem einfachen Stilwasserpolypen Hydra durchgefiihrt
wurden.” Wichtiger als die Prioritét ist vielleicht, dass sie von einer Studentin
durchgefihrt wurden, die in dem Labor von Morgan und Wilson arbeitete.*
Wir wissen heute auch, dass an den Induktionsvorgéngen bei der Organisator
Bildung in beiden Fallen der evolutiv hoch konservierte Wnt-Signalweg zentral
beteiligt ist, was auf ahnliche molekulare Mechanismen hinweist.”

allem der der Kausalanalyse zum Durchbruch verhalf. Noch heute, da die Entwicklungsphysio-
logie langst zum Allgemeingut aller Biologen geworden ist, sind wir Nutznief3er der bedeuten-
den Erkenntnisse von Driesch der als grofler Experimentator und tiefschiirfender Denker so
Hervorragendes leistete, dass er seiner Zeit weit voraus war. [...] In den spateren Jahren scheint
dann Drieschs Bedeutung durch die allgemeine Anerkennung, die dem Lebenswerk Spemanns
zuteilwurde, in den Schatten gestellt worden zu sein. Ich glaube jedoch, dass Driesch der bei
weitem groflere Analytiker, der unabhéngigere Geist und dariiber hinaus, durch seine kithnen
Experimente und Ideen, auch der wirkliche Bahnbrecher war.« GOLDSCHMIDT, Portraits from
Memory, 65 [Ubersetzung Elisabeth de Lattin, Hamburg 1959].

18 SPEMANN und MANGOLD, Uber die Induktion.

19 »Die allgemeinen Themen der >abhéngigen Differenzierungs, die von Roux in den 1880er
Jahren formuliert worden waren, und der embryonalen Induktion lagen in der Luft. In der Tat
waren einige von Spemanns Zeitgenossen in theoretischen Fragen bereits weiter als er. Ich
denke dabei insbesondere an Driesch und seinen Freund Curt Herbst. Nach einer Reihe brillan-
ter Experimente an Seeigel-Eiern hatte Driesch 1894 (im Alter von 27 Jahren) eine ausgefeilte
Analytische Theorie der organischen Entwicklung ausgearbeitet, in der die Rolle des Zellkerns
und des Zytoplasmas, induzierende chemische Reize und andere grundlegende Probleme und
Mechanismen mit grofler Klarheit diskutiert wurden.« HAMBURGER, Heritage, 14 [Ubersetzung
TWH].

20 ETHEL N. BROWNE, »The Production of New Hydranths in Hydra by the Insertion of Small
Grafts«, in J. Exp. Zool. 7 (1909): 1-37.

21 HOLSTEIN, The Significance of Ethel Browne’s Research.
22 Ebd.

186



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

5 Drieschs Hinwendung zur Theoretischen Biologie
und zum Vitalismus

Wie von Hamburger geschildert, waren Driesch und Herbst in der theoreti-
schen Durchdringung der Induktionsexperimente Spemann weit voraus, wenn
es Uiberhaupt sein Ziel war, hier zu einer koharenten Theorie zu kommen.
Sowohl Driesch als auch Herbst veroffentlichten zwischen 1890 und 1900
wissenschaftstheoretische Studien, in denen erstmals eine Theorie der orga-
nischen Entwicklung ausgearbeitet war und zugleich auch die offenen Fragen
nach den zugrundeliegenden Mechanismen thematisiert wurden.” Ziel ihrer
experimentellen Arbeiten war eindeutig ein mechanistisches Verstandnis der
Induktions- und Regulationsvorgange in der Embryogenese von Organismen,
wie es auch von Hamburger und zuletzt von Sander betont wurde.**
Gleichzeitig waren dies auch die entscheidenden Jahre der Hinwendung
Drieschs zum Neovitalismus. Seine Arbeiten tragen programmatische Titel: Die
Maschinentheorie des Lebens,” Die Lokalisation morphogenetischer Vorgdnge —
Ein Beweis vitalistischen Geschehens,”® Die organischen Regulationen — Vorbe-
reitungen zu einer Theorie des Lebens.”” Die Griinde fur die Wende in seiner

23 HANS DRIESCH, Analytische Theorie der organischen Entwicklung, Leipzig 1894; CURT A.
HERBST, Formative Reize in der tierischen Ontogenese: Ein Beitrag zum Verstdndnis der tierischen
Embryonalentwicklung, Leipzig 1901.

24 »Herbst, who deserves credit as the first practitioner of chemical experimental embry-
ology — he made some notable discoveries in his studies of the effects of ions on sea urchin
development - had published his theoretical Programmschrift (manifesto) on Formative Stim-
uli in Animal Ontogeny in 1901, the same year in which Spemann’s first study appeared. It
is an extensive and systematic survey of developmental mechanisms. A crucial issue in the
approach of both Driesch and Herbst is well formulated by the latter: >to establish the occur-
rence of formative stimuli which are exerted from one part of the embryo to another, and to
demonstrate eventually the possibility of a complete resolution of the entire ontogenesis into
a sequence of such inductions«< (Herbst, 1901, p. 2). One should not be taken aback by the use
of the antiquated term >formative stimulus<, which had been taken over from Rudolf Virchow
and from botanists of the middle of the last century. Mechanists like Herbst had long divested
it of its mystical overtones and used the term synonymously with >inductor«.« HAMBURGER,
Heritage, 14-15; KLAUS SANDER, »Hans Driesch the Critical Mechanist: Analytische The-
orie der organischen Entwicklung«, in Roux’ Archives of Developmental Biology 201 (1992):
331-333.

25 HANS DRIESCH, »Die Maschinentheorie des Lebens«, in Biologisches Centralblatt 16 (1896):
353-368.

26 DERS., Die Lokalisation morphogenetischer Vorgdnge: Ein Beweis vitalistischen Geschehens,
Leipzig 1899.

27 DERS., Die organischen Regulationen: Vorbereitungen zu einer Theorie des Lebens, Leipzig
1901.

187



Thomas W. Holstein

Forschung schildert Driesch in seinen Lebenserinnerungen pragnant.”® Danach
sei mechanistisch nicht erkldarbar, warum in seinen Regenerationsexperimen-
ten die Potenzen des Gewebes (er spricht von Elementen) nach »beliebiger
Zerstiickelung« immer viel gréfler seien als dessen prospektive Bedeutung.
Die bei dieser Regulation wirksamen Prozesse, die stets »das Ganze« regene-
rieren, sieht er als zentrale Komponenten eines »harmonisch-aquipotentiellen
Systems des Organischen«. Und Driesch formuliert als Kern seiner Argumente
fur eine Abkehr von mechanistischen Erklarungen:

War es denkbar, dass eine gegebene Anordnung der Materie des Eies oder bei
Restitution des Erwachsenen eine praformierte »materielle Struktur« [...] die
letzte Grundlage der Lokalisation dieses Geschehens sei, wie eine »teleologisch-
mechanistische« Einstellung das fordern musste; eine Struktur auf deren gege-
bener Grundlage sich alles Einzelgeschehen physikalisch-chemisch abspielte?
Nein — das war unausdenkbar! Denn eine gegebene Struktur, eingestellt auf
die Lieferung eines bestimmten Endziels bleibt doch nicht was sie war, wenn
man ihr beliebige Teile nimmt oder ihre Teile beliebig verlagert.

Diese Gedanken sind 10 Jahre nach Drieschs Tod 1941 veroffentlicht worden.
Zur Zeit ihrer Niederschrift war die Rolle der DNA als Tréger der Erbinforma-
tion erst ansatzweise®” und die mit der DNA verbundenen molekulargenetischen
Prozesse der Proteinbiosynthese (Transkription und Translation sowie Gen-
regulation) noch nicht einmal ansatzweise bekannt. Mit unseren heutigen
Kenntnissen der molekularen Prozesse in der Entwicklung und Evolution kann
Drieschs Paradoxon durchaus mechanistisch erklart werden. Der DNA kommt
die Rolle einer prdformierten materiellen Struktur zu, die in den Entwicklungs-
prozessen aktiviert wird, diese steuert, die aber auch Grundlage von strukturel-
len Veranderungen ist. Diese Verdnderungen bilden iiber Generationen hinweg
ein evolutives Gedachtnis, das uns mit den einfachsten Lebensformen verbindet.

Man kann spekulieren, ob diese fiir Driesch uniiberwindbaren Hiirden
ihn dazu bewegten, seine experimentellen Arbeiten nicht fortzusetzen und
warum er nicht - wie Morgan — eine Wende hin zur Genetik einschlug. Der
auf Aristoteles zuriickgehende Vitalismus, dem zufolge Organismen auch von
einer lebendigen Kraft geformt werden, brachten ihm jedenfalls umfassende

28 DERS., Lebenserinnerungen, 109.

29 OSWALD T. AVERY, COLIN M. MACLEOD und MACLYN MCCARTY, »Studies on the Chemical
Nature of the Substance Inducing Transformation of Pneumococcal Types«, in Journal of Exper-
imental Medicine 79 (1944): 137-158.

188



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

Kritik der biologischen Welt ein, die bei den Vertretern der Genetik noch
schirfer war als bei den experimentell arbeitenden Biologen.

Ausgangspunkt seiner naturphilosophischen Schule des Neovitalismus
und der Entelechie-Theorie ist jedoch, dass Lebensvorgange durch spezifische
biologische Ordnungsprinzipien bestimmt werden. In einer Arbeit, die noch
vor Drieschs ersten neovitalistischen Arbeiten 1893 erschienen ist, versuchte
er eine Theorie der Biologie zu formulieren und der Biologie einen eigenstin-
digen Platz neben der Physik und Chemie als anerkannte und selbststindige
Grundlagenwissenschaft zuzuweisen.*

In der Philosophie des Organischen, seinem naturphilosophischen Haupt-
werk, fasst er im ersten Teil die Ergebnisse der Analytischen Biologie zusammen
und begriindet im Kontext von Deszendenz- und Vererbungslehre die Eigen-
standigkeit des Lebens. Im zweiten Teil wird die Philosophie des Organischen
entwickelt, die im Wesentlichen eine Ableitung der aristotelischen Entelechie-
Lehre ist und verschiedenste funktionelle Ebenen des Organischen darstellt.
Die Entelechie ist dabei treibende Kraft alles Organischen, die Form und Funk-
tion der verschiedenen Lebensformen bestimmt. Aber welcher Art ist dieser
Faktor? Hier setzt die Kritik der meisten Biologen an. Ludwig von Bertalanffy
(1901-1972), der wie Driesch aus der Entwicklungsbiologie und Morphologie
kam und als Pionier der Systemtheorie gilt, hat in seinem Hauptwerk Modern
Theories of Development als Haupteinwand gegen Drieschs Neovitalismus vor-
gebracht, dass dessen Entelechie-Hypothesen keinen Erklarungswert hatten.>
Dieser Einwand will ernstgenommen sein, weil Bertalanfty einen fachertiber-
greifenden holistischen Ansatz verfolgte. In seinem Ansatz der theoretischen
Biologie setzte er sich mit der Gestalttheorie und den Grundlagen der organis-
mischen Biologie auseinander und fithrte das Konzept der emergenten Evolu-
tion ein,* obwohl dessen molekulare Grundlagen erst in Ansitzen erkennbar
waren.

30 HANS DRIESCH, Die Biologie als selbststindige Grundlagenwissenschaft, Leipzig 1893.

31 DERS., Philosophie des Organischen, Bd. 1 und 2, Leipzig 1909; DERS., Philosophie des Organi-
schen: Gifford-Vorlesungen gehalten an der Universitit Aberdeen in den Jahren 1907-1908, Leipzig
1921.

32 »The chief objection to vitalism is that its ideas are so extremely deficient in explanatory
value. Driesch has repeatedly been charged with the purely negative characterization of his
entelechy. The entelechia morphogenetica is neither substance nor energy, nor a constant; it is
not spatial but acts into space; it is said to be >unimaginable, it can only be >conceived<. The
entelechia psychoidea, which is involved in instinct, is an entity which, although not a psyche,
can only be discussed in psychological analogies. Driesch himself must admit that the definition
of entelechy is merely a complicated system of negations.« LUDWIG VON BERTALANFFY,
Modern Theories of Development: An Introduction to Theoretical Biology, London 1933, 43.

33 Ebd.

189



Thomas W. Holstein

6 Evolution und Emergenz: Biologie-spezifische Ordnungsprinzipien

Die Frage nach der Emergenz ist fiir Beschreibung und Abgrenzung der Sys-
temeigenschaften von Physik, Chemie und Biologie zueinander noch immer
aktuell. Gibt es gegeniiber der physikalischen und chemischen Ebene Eigen-
schaften biologischer Systeme, die grundsatzlich neu sind und nicht alleine
durch die Summe ihrer (chemischen und physikalischen) Eigenschaften erklért
werden koénnen? Diese Frage, die Driesch zunichst auf der Ebene der Frith-
entwicklung von Organismen stellte, gilt auch fiir andere Ebenen biologischer
Prozesse, von der zunehmenden Komplexitat der Bauplane von Organismen
bis hin zum »intelligenten« Verhalten bestimmter Tiere. In allen Beispielen
sind emergente Prozesse mit der Evolution der Organismen verbunden. Wir
haben heute ein detailliertes Wissen iiber die molekularen Grundlagen evo-
lutionérer Prozesse und iiber die Schliisselrolle, welche die Organisation der
DNS bei der Entwicklung und Evolution der Organismen spielt.

Die DNS ist einerseits Trager der genetischen Information, andererseits
unterliegt sie einer standigen Veranderung durch Mutationen. Dadurch ent-
steht auf organismischer Ebene das Potential, durch Selektion und Anpassung
neue Systemeigenschaften herauszubilden. Die Tatsache, dass die komplexes-
ten Organismen tber die Kontinuitat ihrer DNS mit den evolutionér altesten
Organismen verbunden sind, zeigt, dass emergente Phanomene auf der Ebene
der DNA und im evolutioniren Kontext zu einer hoheren Komplexitat der
Organismen gefithrt haben. Diese Eigenschaft biologischer Systeme unter-
scheidet sich grundlegend von chemischen und physikalischen Prozessen.

Mit dem Fortschritt der Sequenzierung ganzer Genome (1976 des Bakte-
riophagen MS2, 1995 des Bakteriums Haemophilus influenzae und 2000/2002
des Menschen) wurden bald Hypothesen entwickelt, um die vorherrschende
Evolutionstheorie um entwicklungsbiologische Perspektiven zu erweitern.*
Pioniere waren Conrad H. Waddington (1905-1975), Rupert Riedl (1925-2005)
und Stephen J. Gould (1941-2002) mit ihren programmatischen Werken.*
Vertreter des Neodarwinismus wie Ernst Mayr (1904-2005) konnten mit ihrem
rein populationsgenetisch orientierten Ansatz einer Synthetischen Theorie keine
Erklarung fir Evolutionsphénomene finden, denen statische Phdnomene (zum

34 GUNTER P. WAGNER und MANFRED D. LAUBICHLER, »Rupert Riedl and the Re-Synthesis of
Evolutionary and Developmental Biology: Body Plans and Evolvability«, in J. Exp. Zool. 302B
(2004): 92-102.

35 Conrad H. Waddington, The Strategy of the Genes: A Discussion of Some Aspects of Theoret-
ical Biology, London 1957; Rupert Riedl, Die Ordnung des Lebendigen: Systembedingungen der
Evolution, Hamburg 1975; Stephen Jay Gould, Ontogeny and Phylogenie, Cambridge, MA u.a.
1977.

190



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

Beispiel Merkmalshomologie) oder dynamische Phédnomene (zum Beispiel
Koadaptation, Heteromorphose, Atavismus) zugrunde liegen.*® In allen Fil-
len handelt es sich um gerichtete Phdnomene der Makroevolution, das heif3t
evolutive Prozesse, die iiber die Artgrenzen hinweg zum Beispiel die Identitét
grofler Taxa wie Vogel und Saugetiere erklaren.

Riedls Hypothese war, dass im Laufe der Evolution neue Merkmale entste-
hen, die aber im Kontext von Merkmalen, die zum Zeitpunkt ihrer Entstehung
bereits vorhanden waren, funktionsfihig sein miissen. Neue Merkmale kénnen
ihrer Entwicklung von bereits vorhandenen Merkmalen abhéngen, wodurch
die Belastung (Biirde) fiir die phylogenetisch &ltere Merkmale zunimmt, die
weniger wahrscheinlich verloren gehen oder verandert werden. Diese negative
Riickkopplung wirkt als Selektion nicht durch die Umwelt, sondern durch
systemische Bedingungen, die durch die Organisation des Organismus ent-
wickelt wurden. Das Ergebnis ist ein »nachahmend organisiertes System von
Geninteraktionen«, was unter anderem auch erklart, warum konservativere
Merkmale tendenziell phylogenetisch &ltere Merkmale sind.>” Es zeigt auch
Wege auf, wie in der Evolution zunehmende Komplexitat entsteht indem zum
Beispiel in der Augenentwicklung eine Vielzahl neuer Gene entsteht, die von
anzestralen Kontrollgenen abhangen.*®

Eine neue Aktualitit erhilt das Thema der Emergenz durch die Synthe-
tische Biologie, die mit neuen Technologien versucht, Steuerungswege in
biologischen Systemen zu rekonstruieren und zu nutzen. Solche Ansatze in
den Lebenswissenschaften sind erst durch die Kenntnis der evolutiven Kon-
servierung von Lebensvorgangen moglich geworden, die vor der Entdeckung
der DNA kaum vorstellbar war.

ORCID®
Thomas W. Holstein @ https://orcid.org/0000-0003-0480-4674

36 RUPERT RIEDL, Die Ordnung des Lebendigen, Hamburg und Berlin 1975; DERS., »Order in
Living Organisms: A Systems Analysis of Evolution«, in Quarterly Review Biology 52 (1977):
351-370.

37 DERS., Ordnung; DERS., Order.

38 WALTER J. GEHRING, »New Perspectives on Eye Development and the Evolution of Eyes
and Photoreceptors«, in J Hered 96 (2005): 171-184.

191


https://orcid.org/0000-0003-0480-4674
https://orcid.org/0000-0003-0480-4674




Anthony D. Ho @

Stammzellforschung in Deutschland

Das Leben besteht aus einer Vielzahl unbedeutender Augenblicke und nur
wenigen prigenden Momenten. Zu letzteren zdhle ich meine Begegnungen
mit Klaus Tanner in den Jahren 1999 bis 2002.

Um die Sinnhaftigkeit embryonaler Stammzellforschung entbrannten
damals eine Reihe von Debatten im Bundestag, in Fachgesellschaften und
in der breiten Offentlichkeit. Die Positionen waren so verhirtet und die
Gesellschaft war derart polarisiert, dass die Gegner und Befiirworter der
Stammzellforschung einander nicht zuhorten. Als Vertreter unserer jeweili-
gen Fachdisziplinen waren wir 6fters nach Berlin zu Beratungsgremien und
Anhorungen eingeladen worden, bis das Stammzellgesetz am 1. Juli 2002
verabschiedet wurde. Das Gesetz erlaubte schliefilich die Einfuhr und die
Verwendung humaner embryonaler Stammzellen fiir hochrangige Grund-
lagenforschung. Es wurde eine Zentrale Ethik-Kommission fiir Stammzell-
forschung (ZES) eingerichtet, in die wir beide als ordentliche Mitglieder
berufen wurden. Klaus Tanner iibernahm den Vorsitz dieser Kommission
von 2011 bis 2019.

1 Spaltung der Gesellschaft um die Stammzellforschung

Die weltweite Begeisterung fiir die Stammzellforschung begann Ende 1998
mit der Etablierung von Verfahren zur Kultur menschlicher Stammzellen aus
Embryonen.! Der Arbeitsgruppe um James Thomson von der University of
Wisconsin, Madison (USA) war es gelungen, aus sieben Tage alten Embryonen
Stammzellen zu isolieren und daraus mehrere Zelllinien zu gewinnen. Wie
sich bald herausstellen sollte, eréffnete diese Methode zur Etablierung embry-
onaler Stammzelllinien neue Perspektiven fiir Gewebezucht und Organersatz.
Die Fahigkeit dieser »Alleskdnner« beziehungsweise pluripotenten Stamm-
zellen, sich in die unterschiedlichsten Zellen und Gewebetypen des Korpers
zu verwandeln, liel die Hoffnung zu, dass sie eines Tages als unerschopfli-
che Quelle verwendet werden konnten, um geschidigtes oder erkranktes

1 Vgl JAMES A. THOMSON u.a., »Embryonic Stem Cell Lines Derived from Human Blasto-
cysts«, in Science 282,5391 (1998): 1145-1147.

ANTHONY D. HO, »Stammzellforschung in Deutschland, in Reflexionsvertrauen - Eine 193
Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta Gantner, Wolfgang-Michael Klein

und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 193-197.
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23320


https://orcid.org/0000-0002-1656-0833
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23320

Anthony D. Ho

Korpergewebe wiederherzustellen. Es wurden beispielsweise neue Nerven-
zellen fiir Parkinson- und Alzheimer-Kranke, Insulin produzierende Zellen fir
Diabetiker, oder Herzmuskelzellen fiir Herzinfarktpatienten durch embryonale
Stammzellforschung in Aussicht gestellt.

2 Was sind »Stammzellen«?

Der Terminus Stammzelle stammt von Alexander Maximow (1874-1928), der
den Begriff wiahrend einer Tagung der Berliner Gesellschaft fiir Himatologie
einfithrte.? Er erldauterte am 1. Juni 1909 unter dem Titel Der Lymphozyt als
gemeinsame Stammzelle der verschiedenen Blutelemente in der embryonalen
Entwicklung und im postfetalen Leben der Sdugetiere das Stammzellkonzept.
Es dauerte allerdings noch mehr als funfzig Jahre, bis der Nachweis von
Blutstammzellen erbracht werden konnte. In den Jahren 1960 bis 1964 hat-
ten kanadische Wissenschaftler um James Till, Ernest McCulloch und Louis
Siminovitch Blutstammzellen im Knochenmark der Maus nachweisen kon-
nen.” Die bis heute giltige Definition von Stammzellen geht auf ihre Publi-
kationen zurtick: Stammzellen sind Zellen, die sich uneingeschriankt selbst
erneuern und sich zu verschiedenen Gewebe- beziehungsweise Zelltypen
entwickeln kénnen.

Es vergingen abermals circa 20 Jahre, bis in den siebziger und Anfang
der achtziger Jahren die Blutstammzell-Transplantation als Routine-Therapie
fur bestimmte Bluterkrankungen, wie akute Leukdmie, klinisch eingesetzt
wurde.* Diese Entwicklung verdeutlicht die Zeitspanne zwischen Proof-of-
Principle-Tierversuchen in der Grundlagenforschung bis zur Realisierung in
der klinischen Anwendung bei Menschen.

2 ALEXANDER A. MAXIMOW, »Der Lymphozyt als gemeinsame Stammzelle der verschiede-
nen Blutelemente in der embryonalen Entwicklung und im postfetalen Leber der Saugetiere«,
in Folia Haematologica 8 (1909): 125-141.

3 LOUIS SIMINOVICH, ERNEST A. MCCULLOCH und JAMES E. TILL, »The Distribution of
Colony-Forming Cells among Spleen Colonies«, in J Cell Physiol 62 (1963): 327-336; DIES.,
»Decline in Colony-Forming Ability of Marrow Cells Subjected to Serial Transplantation into
Irradiated Mice, in J Cell Physiol 64 (1964): 23-31.

4 MARTIN KORBLING u.a. »Autologous Transplantation of Blood-Derived Hemopoietic
Stem Cells after Myeloablative Therapy in a Patient with Burkitt’s Lymphomax, in Blood 67,2
(1986): 529-532.

194



Stammzellforschung in Deutschland

3 Embryonale und adulte Stammzellen

Embryonale Stammzellen entstammen der inneren Zellmasse von einer sieben
Tage alten befruchteten Eizelle, die als Blastozyste (Keimbldschen) bezeichnet
wird. Jede der acht Zellen aus der genannten inneren Zellmasse kann sich
in diesem Entwicklungsstadium grundsitzlich in jeden Zelltyp des Korpers
verwandeln - eine Eigenschaft, die fachsprachlich Pluripotenz genannt wird.
Eine bessere Bezeichnung fiir die embryonalen Stammzellen wire daher eigent-
lich pluripotente Stammzellen, da sie nicht, wie die Nomenklatur suggeriert,
Embryonen werden kénnen, also omnipotent sind. Adulte Stammzellen kom-
men im erwachsenen Organismus vor, sind extrem selten zu finden und haben
nur ein ganz beschrianktes Entwicklungspotential. Blutstammzellen, zum
Beispiel, befinden sich im Knochenmark und kénnen sich nur in Blutzellen
entwickeln. Im Kontrast haben pluripotente oder embryonale Stammzellen
ein unbegrenztes Differenzierungs- und Selbsterneuerungspotenzial.

4 Heilen durch Toten?

»Fiir die Forschung an embryonalen Stammzellen muss ungeborenes, mensch-
liches Leben getotet werden!«, behaupteten damals beharrlich die Gegner
der Erforschung humaner embryonaler Stammzellen. Derlei Ressentiments
basierten zum Teil darauf, dass der Begriff Embryo mit dem Bild eines unge-
borenen Kindes, das am Daumen lutscht, assoziiert wird. Dies trifft jedoch bei
weitem nicht auf die Zellen in der inneren Zellmasse einer Blastozyste zu, vor
der Einnistung in die Gebarmutter der Mutter. Aus solchen Zellen wurden die
umstrittenen Stammezellen abgeleitet. Zentral und ungelést war die Frage: Wann
beginnt das menschliche Leben und wann sind Stammzellen schiitzenswert?

Die Tatsache ist: fast alle verfiigharen embryonalen Stammzelllinien sind
aus sogenannten uberzdhligen Blastozyten gewonnen worden. Beim Pro-
zess der kiinstlichen Befruchtung werden stets mehrere Eizellen gleichzeitig
befruchtet, da die Erfolgschance bei der Befruchtung, Implantation, und Aus-
tragung eines gesunden Kindes etwa 25 bis 35 % betragt. Im Ausland, aber
auch in der Bundesrepublik entstehen dadurch eine grofie Zahl iberzahliger
Embryonen, die nach einer gewissen Zeit entsorgt werden. Fast alle gebriauch-
lichen humanen embryonalen Stammzelllinien stammen aus eben solchen
iiberzahligen Embryonen, die bei der kiinstlichen Befruchtung erzeugt wurden
und die - statt sie zu entsorgen — von den Eltern fiir die Forschung gespendet
wurden, nachdem die kiinstliche Befruchtung erfolgreich abgeschlossen war.

195



Anthony D. Ho

5 Novellierung des Stammzellgesetzes im Jahr 2007

Das Stammzellgesetz vom Juni 2002 hat deutschen Wissenschaftlern ermég-
licht, humane embryonale Stammzellen fiir hochrangige Forschungsarbeiten
aus dem Ausland zu importieren, sofern die Zelllinien vor dem 1. Januar 2002
etabliert worden waren. Dieses Gesetz war mit einem Verfallsdatum verse-
hen. Funf Jahre nach der Verabschiedung sollte eine Wiedervorlage und eine
Uberpriifung des Gesetzes festgelegt werden. Eine Sachverstindigenanhérung
erfolgte im Mai 2007, wozu Klaus Tanner und ich aufgefordert wurden.

»Natiirlich war es wieder ein rhetorisches Ringen der Beschleuniger gegen
die Bremser«, schrieb Joachim Miiller-Jung von der Frankfurter Allgemeinen
Zeitung. Die Naturwissenschaftler versuchten, die Abgeordneten von der
Abschaffung oder wenigstens der Neufestsetzung des bisherigen Stichtages
am 1. Januar 2002 zu tberzeugen. Und die Gegner der Stammzellforschung
trugen Gesichtspunkte vor, um genau dies zu verhindern: »Dass es am Ende
dann doch nicht auf die alten und seinerzeit erbittert gefithrten Konflikte
um Statusfragen des Embryos oder um die Ethik des Heilens hinauslief, war
Sachverstandigen wie dem evangelischen Theologen Klaus Tanner aus Halle-
Wittenberg zu verdankenc, fithrte Miiller-Jung weiter aus. Er lobte den Appell
Tanners fiir einen »dann eben angemessenen Umgang mit dem Dissens« eines
»endgiiltig wohl nie zu kldrenden« Streits.’

Das Abstimmungsergebnis im Bundestag vom 11. April 2008 ergab: 346
Abgeordnete des Bundestages stimmten fiir und 228 Abgeordnete gegen eine
Verschiebung des Stichtages auf den 1. Mai 2007 fir den Import humaner
embryonaler Stammzellen aus dem Ausland.

6 Nachhaltige Auswirkung des Stammzellgesetzes
fiir die Forschungslandschaft

Das Stammzellgesetz hat es einerseits deutschen Wissenschaftlern erméglicht,
fur hochrangige Forschungsarbeiten humane embryonale Stammzelllinien
(hESZ) aus dem Ausland zu importieren. Seit Inkrafttreten sind bisher 200
Genehmigungen erteilt worden. Gegenwartig sind 98 Gruppen an 55 For-
schungseinrichtungen im Besitz von Genehmigungen und kénnen Forschungs-
arbeiten unter Verwendung von hES-Zellen durchfithren (Stand 31.12.2024).

5 JOACHIM MULLER-JUNG, »Biopolitische Friedensrunde«, in Frankfurter Aligemeine Zei-
tung, 11.05.2007, 38.

196



Stammzellforschung in Deutschland

Trotz dieser Entscheidung bleiben viele Herausforderungen fiir die Stamm-
zellforschung in Deutschland ungeldst. Ein Beispiel ist der inzwischen 18 Jahre
zuriickliegende Stichtag, der den Import neuerer, fiir die Forschung relevanter
Stammzelllinien verbietet. Dies wird noch dringlicher, da sich nach inzwi-
schen langjahriger zellbiologischer Forschung die Eigenschaften von Zell-
linien verdndern. Des Weiteren stellt der im Forschungsvorbehalt des Gesetzes
angelegte Widerspruch eine uniiberwindbare Hiirde fir die Forschung dar.
Demnach diirfen humane ESZ zwar in Forschungsprojekten, aber nicht fiir
eine anschlieende Nutzung von Ergebnissen verwendet werden. Wenn hierfiir
humane ESZ benétigt werden, diirfen die Ergebnisse in Deutschland nicht
fur pharmakologische und toxikologische Zwecke oder zur Herstellung von
Therapeutika fiir die klinische Anwendung umgesetzt werden. Daher besteht
weiterhin ganz dringend Klarungs- und Reformbedarf.

Auch die Atmosphire des gegenseitigen Nicht-Zuhorens in der Gesellschaft
hat sich nicht gedndert. Meines Erachtens hat sie sich sogar verschlechtert.
Deshalb brauchen wir um so dringender die Weisheit »des angemessenen
Umgangs mit dem Dissens«, die Klaus Tanner vor mehr als 18 Jahren gefor-
dert hat.

ORCID®
Anthony D. Ho @ https://orcid.org/0000-0002-1656-0833

197


https://orcid.org/0000-0002-1656-0833
https://orcid.org/0000-0002-1656-0833




Andreas Draguhn @

Alles
Der Traum von Vollstandigkeit in der Biologie

Wissenschatft ist eine komplexe gesellschaftliche Praxis. Sie fordert nicht vor-
bestehende, ewige Grundwahrheiten (oder gar eine Grundwahrheit) aus den
Phanomenen, sondern lasst sich allenfalls als mehrdimensionales Geschehen
beschreiben, in dem Individuen Tatigkeiten nachgehen, die durch Institutio-
nen, Werte, Rollenmodelle, Traditionen und innerwissenschaftliche wie o6ffent-
liche Diskurse mehr oder weniger stark reguliert und koordiniert werden. Die
Wissenschaftstheorie, -geschichte und -soziologie der letzten Jahrzehnte hat
die Vorstellung einer vollstandig rational agierenden, einheitlichen und nach
logischen Prinzipien agierenden Wissenschaft ad absurdum gefiihrt.!
Wichtig scheint, dass dies nicht zu Beliebigkeit fiithrt, so wie es das
berithmte >anything goes< Paul Feyerabends anzudeuten scheint. Gerade
dieses Zitat wird oft falschlich fiir einen Fatalismus herangezogen, der das
Besondere des wissenschaftlichen Denkens und Diskurses dem Zufall und der
Macht des Faktischen preisgibt. Dabei ging es Feyerabend lediglich um die
Abwehr eines wissenschaftstheoretisch begriindeten Realismus als Grundlage
eines autoritdr vertretenen Wahrheitsanspruchs.” Zur Unterstiitzung seiner
These, dass es kein starres axiomatisch begriindetes Regelwerk fiir wissen-
schaftliche Arbeit gibt, zieht er zahlreiche historische Beispiele heran, die den
Anspruch von Rationalitit, stringenter Logik und einer klar identifizierbaren
Trajektorie des Fortschritts widerlegen — ein wissenschaftshistorischer und
soziologischer Ansatz, der spatestens seit Thomas Kuhn fest etabliert ist.
Trotz dieser auflerwissenschaftlichen und scheinbar irrationalen sozialen
Wirkfaktoren im Wissenschaftsbetrieb ist dort kein Raum fiir Beliebigkeit.
Wohin die Preisgabe von Vernunft und Wahrheitsanspruch fihrt, hat sich
deutlich in irrationalen, wenn nicht anti-rationalistischen Parolen wahrend
der Corona-Pandemie gezeigt. Umgekehrt belegt die beispiellos schnelle Ent-
wicklung hochwirksamer Impfstoffe das enorme technische, aber auch humane
Potential einer konsequent vorangetriebenen Forschung. Ohne sie hitten wir

1 THOMAS KUHN, The Structure of Scientific Revolutions, London 1962.

2 PAUL K. FEYERABEND, Der wissenschaftstheoretische Realismus und die Autoritdt der Wissen-
schaften, Berlin, Heidelberg und New York 1978.

ANDREAS DRAGUHN, »Alles: Der Traum von Vollstandigkeit in der Biologie, in 199
Reflexionsvertrauen - Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gosta Gantner,
Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University

Publishing, 2025: 199-209. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23321


https://orcid.org/0000-0002-6243-5582
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23321

Andreas Draguhn

heute wohl viele Millionen zusétzlicher Toter zu beklagen, und wir wiirden
den kiinftig erwartbaren Pandemien hilflos entgegensehen.

Wenn Wissenschaft als gesellschaftliche Praxis verstanden wird, die nicht
einem vorgegebenen und streng logisch ableitbaren Programm folgt, eroff-
nen sich Freirdume fiir unterschiedliche Fragestellungen, Interpretationen,
Ziele, Schwerpunktsetzungen und methodische Zugiange. Damit gehen auch
verschiedene Wissenschaftskulturen einher, die sich in ihren Regeln, Dis-
kursformen, Karrierewegen, und auch in ihren Erkenntnisanspriichen radikal
unterscheiden.’ Noch mehr: Sie sind sogar innerhalb der jeweiligen Fach-
gemeinschaften nicht invariant, sondern unterliegen aufgrund inner- wie
auflerfachlicher Prozesse einem stetigen Wandel. Wichtige Veranderungen
im 20. Jahrhundert waren unter anderem die Herausbildung des Berufs des
Wissenschaftlers (wenn man die Erweiterung des Fokus auf Wissenschaftle-
rinnen iiberwiegend dem 21. Jahrhundert zurechnet) und die Sensibilisierung
fiir die Risiken und Gefahren technischer Anwendungen wissenschaftlicher
Erkenntnisse.* In den ersten Jahrzehnten des gegenwértigen Jahrhunderts
stehen, soweit absehbar, die Nutzung und Auswirkungen der »kiinstlichen
Intelligenz« sowie die weltweite Vernetzung und Nutzung von sehr grofien
Datensammlungen im Vordergrund. Damit einhergehend zeichnet sich eine
Verdnderung der wissenschaftlichen Praxis im Sinne einer Industrialisierung
der Wissensproduktion ab und damit zugleich einer Entindividualisierung.’

Die Folgen der aktuellen Entwicklungen fiir die Inhalte, Konzepte, Leit-
ideen, Interpretationen und Anwendungen wissenschaftlicher Erkenntnisse
sind noch weitgehend unklar. Die Fluiditit der Bedingungen, unter denen
Wissenschaft stattfindet, sollte daher Anlass fiir einen intensiven innerwis-
senschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurs sein, der die Entwicklung
reflektiert, bewertet, kommentiert und womoglich auch beeinflusst. Ob dieser
Diskurs, insbesondere innerhalb der einzelnen wissenschaftlichen Facher und
Gemeinschaften, ausreichend stattfindet und in der Praxis wirksam wird, ist zu
bezweifeln. Vielmehr scheinen wir uns in einem gewaltigen Strom zu befinden,
der Fachgemeinschaften und hunderttausende einzelne Akteure vorantreibt,
ohne dass viel iiber das Wohin geredet wiirde.

3 KARIN KNORR-CETINA, Epistemic Cultures: How the Sciences Make Knowledge, Cambridge,
MA und London 1999.

4 Siehe hierzu z.B. MAX WEBER, »Wissenschaft als Beruf«, in Max Weber-Gesamtausgabe, hg.
von Wolfgang J. Mommsen, Wolfgang Schluchter und Birgitt Morgenbrod, Bd. I/17, Tiibingen
2019; CARL F. FREIHERR VON WEIZSACKER, Die Tragweite der Wissenschaft, Stuttgart 1964.

5 KNORR-CETINA, Epistemic Cultures; HENRY MARKRAM, »Bioinformatics: Industrializing
Neuroscience«, Nature 445 (2017): 160-161.

200



Alles

Eine der unzureichend reflektierten neuen Entwicklungen innerhalb der
biologischen und medizinischen Forschung soll hier naher illustriert werden:
Vollstandigkeit. Zum ersten Mal scheint es moglich, die Vielfalt biologischer
Phianomene so umfassend zu messen, zu speichern und zu analysieren, dass
eine mehr oder weniger vollstandige Rekonstruktion einzelner Objekte oder
Objektbereiche gelingt. Die Idee der Vollstandigkeit beinhaltet die Konno-
tation einer modernen, datengetriebenen Form von Wissenschaft, in der
exemplarisches, perspektivisch gepriagtes und zugespitztes Wissen gegen-
iiber dem systematischen Sammeln und Aufbereiten massiver Datensitze
zuriicktritt. Vollstdndigkeit als Ziel biologischer Forschung ist konzeptuell
nicht neu. Bereits das in der Mitte des 18. Jahrhunderts entstandene Systema
naturae Carl von Linnés sollte alle bekannten und — prinzipiell - auch die
noch unentdeckten Arten in einer einheitlichen Systematik und Nomen-
klatur einschlieffen. Bis heute lasst sich jeder Organismus dieser Systematik
zuordnen, auch wenn sie inzwischen natiirlich im Licht neueren Wissens,
vor allem aus Evolutionstheorie und molekularer Biologie, stark verdndert
wurde. Dieser Wandel der Ordnungsprinzipien und Erfassungsmethoden bei
gleichbleibendem Gegenstand (also den Organismen) wirft bereits ein Licht
auf Begrenzungen des Ideals von Vollstindigkeit. Die Methoden, Datenformate
und Leitideen vollstdndiger Sammlungen sind eben nicht invariant, und damit
natiirlich auch Teil des dynamischen, von Theorien, Hypothesen, Perspektiven
und Schwerpunktsetzungen gepragten Prozesses der Wissenschaft. Wenn dies
so bleibt, sind auch aus grofien Datensammlungen keine ewigen Wahrheiten
zu erwarten (oder, aus Sicht eines offenen Verstiandnisses von Wissenschaft,
zu befirchten).

Auf abstrakterer, nicht von der Vollstindigkeit des Materials abhéngiger
Ebene kann man natiirlich auch grof3e Leitideen wie die Evolutionstheorie
oder die Molekulargenetik als »vollstindig« betrachten. Auch sie subsumie-
ren alle Lebensphédnomene unter ein Prinzip, aber eben als System, und nicht
als vollstandige Sammlungen oder Rekonstruktionen. Beide Theorien sind
ebenfalls in die wissenschaftliche Dynamik eingebunden, also keineswegs
endgiiltig. So bezieht die jingere, erweiterte Synthese der Evolutionstheorie
6kologische und entwicklungsbiologische Aspekte ein, und die ebenfalls noch
junge Epigenetik zeigt molekulare Mechanismen auf, mit denen erbliche
Eigenschaften durch individuelle Erfahrungen verandert werden. Fazit: Sowohl
grofle Materialsammlungen wie auch umfassende vereinheitlichende Theorien
gab es in den Biowissenschaften schon seit Langem.

Was ist also neu? Die biomedizinische Forschung hat in den letzten
Jahrzehnten den methodischen und organisatorischen Ansatz der Grof3-
forschung iibernommen. Paradigmatisch steht dafiir die Entschliisselung

201



Andreas Draguhn

(»Totalsequenzierung«) des menschlichen Genoms im human genome project
von 1990 bis circa 2003. Das Projekt wurde von weit iiber 1000 Wissenschaft-
lern und Wissenschaftlerinnen in zwei grofien konkurrierenden Konsortien
durchgefiihrt. Derartige Unternehmungen der big science waren zuvor lediglich
aus physik- und techniknahen Gebieten wie der Elementarteilchenphysik und
der Weltraumforschung bekannt, wiahrend in den Biowissenschaften eine viel
kleinteiligere Organisation von Wissenschaft vorherrschte. In dieser, hier
summarisch als »Einzelforschung« bezeichneten Arbeitsweise entwickeln
einzelne Personen oder sehr kleine Gruppen aus dem je eigenen Verstidndnis
des Forschungsstandes Fragestellungen, Hypothesen und Zielsetzungen, denen
sie dann systematisch nachgehen. Individuen nehmen also starken Einfluss
auf die Formulierung der Fragestellung, die Forschungsstrategie und die Inter-
pretation der Resultate. Thr Handeln ist dabei divers, aber keineswegs beliebig,
sondern bleibt in einen weltweiten wissenschaftlichen Diskurs eigebunden,
der sich in Lehrbiichern, Kongressen, Kooperationen, Projektantrdgen und
Fachpublikationen manifestiert. Erfolgreich Forschende entwickeln innerhalb
ihrer community ein eigenes Profil, das sie in einem engeren oder weiteren
wissenschaftlichen Kreis identifizierbar macht.

Ganz anders die Grofiforschung. Hier wird ein ibergeordnetes Ziel defi-
niert, das hunderte oder tausende Arbeitskrafte bindet, und dessen Erreichen
kritisch vom synergistischen Einsatz der materiellen und personellen Res-
sourcen abhéngt. Die Realisierung solcher Projekte erfordert die Beschaffung
grofler Geldsummen, in der Regel aus Mitteln der 6ffentlichen Hand (das
human genome project war zunichst rein 6ffentlich finanziert, bevor mit der
Firma Celera ein privatwirtschaftliches Konkurrenzunternehmen entstand).
Zur Mobilisierung der erforderlichen Mittel bedarf es politischer Uberzeu-
gungsarbeit, an deren Ende ein offentliches Interesse an der Durchfithrung
genau dieses Projekts stehen muss. Oft geht dies mit Versprechen einher, grofie
Probleme der Menschheit zu 16sen oder das eigene Land (manchmal den gan-
zen Kontinent) im internationalen Wettbewerb voranzubringen. Die wissen-
schaftlichen und politischen Protagonisten des human genome project sprachen
offentlich vom heiligen Gral, dem Buch des Lebens, das es zu entschliisseln
gélte. Sie versprachen, dass unsere Enkel Krebs nur noch als Sternbild kennen
wiirden - die offiziellen Verlautbarungen nutzten also eine ausgesprochen
sakrale Sprache, in der das Genom zur erldsenden Erkenntnis hypostasiert
wird.® Ahnliches gilt ibrigens fiir die Suche nach den letzten Geheimissen der

6 MARCELO LEITE, Promessas Do Genoma, Sao Paulo 2007; REDAKTION BBC NEWS, »Leaders’
Genetic Code Warning«, in BBC News, 26.06.2000, http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/politics/
806819.stm, abgerufen am 28.05.2025.

202


http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/politics/806819.stm
http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/politics/806819.stm

Alles

Materie wie dem »Gottesteilchen« (Higgs-Boson) an Grofiforschungseinrich-
tungen wir dem CERN in Genf.

Als pragende Eigenschaften von big science konnen wir also festhalten: Sie
definiert sich iiber grofie Versprechungen, sie betont den Nutzen kiinftiger
Anwendungen, und sie verlangt eine umfangreiche und hierarchische Orga-
nisation. Damit geht in dieser Forschung zumindest auf Ebene der Durch-
fuhrung die Bedeutung des Individuums zuriick, ja, Individualitét ist in den
hochgradig normierten Prozessen sogar kontraproduktiv. Die eigentlichen
Protagonisten solcher Grof3projekte sind Visionare und Manager, ganz anders
als in kleinteiligen Forschungsprojekten. Die Karriere der angestellten Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftler hangt davon ab, dass sie die Prozesse effi-
zient implementieren, reibungslos durchfithren und selbst Organisations- und
Leitungsverantwortung iibernehmen.” Neue Berufsfelder der Wissenschafts-
administration, -kommunikation oder des Datenmanagements entstehen und
gewinnen rapide an Bedeutung.

Erst in dieser neuartigen Form von Forschung erscheint es méglich, bio-
logische Objekte im Wortsinn vollstandig zu erfassen. In den traditionellen
Biowissenschaften war Vollstandigkeit — mit den oben genannten Einschrén-
kungen - kein dominantes Ziel. Vielmehr wurden zum Studium von biologi-
schen Prinzipien geeignete Modellsysteme herangezogen, an denen sich die
jeweilige Hypothese beispielhaft untersuchen lief. Das entsprechende Praparat
stand also pars pro toto fiir die Uberpriifung einer Theorie oder Hypothese,
die erst in der Folge an weiteren Organismen, Zellen usw. auf ihre Generali-
sierbarkeit tiberpriift (und im Ergebnis oft modifiziert) wurde. So gelangten
Praparate in den Fokus der Biologie, fiir die sich niemand um ihrer selbst willen
interessierte: Amphibieneier und -embryonen (frithe Embryonalentwicklung);
Nervenfasern von Tintenfischen (elektrische Erregung von Neuronen), die
marine Nacktschnecke Aplysia californica (synaptische Plastizitdt und ele-
mentare Lernvorgiange) und so weiter.

In der neuen Forschung geht es hingegen um die liickenlose Dokumen-
tation und Rekonstruktion des Ganzen: Das gesamte menschliche Genom,
die Expressionsmuster aller Gene im Organismus und so weiter. Mit dem
Fortschritt der Methoden diffundieren diese Datensammlungen typischer-
weise nach und nach in den wissenschaftlichen Alltag, indem sie 6ffentlich
zuganglich gemacht und weltweit breit genutzt werden oder indem sie in
kleinskalige und billige Massenverfahren tibergehen. Ein menschliches Genom
zu sequenzieren kostet heute weit unter 1000 €, und viele biologische Labore
beteiligen sich an »-omics Studien, in denen sie in Eigenarbeit oder mit Hilfe

7 KNORR-CETINA, Epistemic Cultures.

203



Andreas Draguhn

lokaler Servicelabore Datenmengen generieren, die noch vor wenigen Jahren
grof3en Konsortien vorbehalten waren. So werden aus einzelnen Zellen oder
Gewebeproben Informationen entnommen wie das gesamte zur Expression
gebrachte Genmaterial (Transkriptom), alle im Material vorkommenden Pro-
teine (Proteom), Stoffwechselprodukte (Metabolom) und so weiter. Im Bereich
der Neurowissenschaften befindet sich die Forschung zum Konnektom, also
der Kartierung samtlicher Verbindungen in neuronalen Netzwerken, an der
Schwelle zur Grofiforschung. Viele Projekte in diesem Bereich kénnen nur
noch in Kooperationen von Spitzenlabors durchgefiihrt werden. Eine kiirzlich
erschienene Publikation beschreibt eine hochstgradig aufgelste Darstellung
aller Zelltypen und Verbindungen eines Kubikmillimeters des menschlichen
Gehirns, wobei die elektronenmikroskopischen Daten von mehreren Trillionen
(10"®) Volumenelementen einschlieBlich der Analyseinstrumente in einem
offentlich zugénglichen Repositorium abgelegt wurden.® Diese Studie hat
»nur« 31 Autoren und Autorinnen aus 11 Forschungseinrichtungen, eine fiir
big science eher geringe Zahl. Unter den beteiligten Akteuren sind allerdings
mit dem Allen Brain Institute und Google zwei Institutionen, die auf hochs-
tem technischen Niveau grofiskalige, datengetriebene Forschungsprozesse
durchfihren kénnen.

Das amerikanische Allen Institute, eine private Stiftung, hat sich big science
ebenso wie open science auf die Fahnen geschrieben und arbeitet an verschie-
denen grofien Datenséatzen, die sémtlich 6ffentlich zugangig sind. Dazu geho-
ren elektronisch kodierte Atlanten, die die Expression aller bekannten Gene
in allen Regionen des Gehirns von Menschen und von Mausen illustrieren,
ebenso umfangreiche molekularbiologische Datensétze zur Sub-Typisierung
der vielfiltigen Zellen in den verschiedenen Regionen des Gehirns, Daten
zur connectomics menschlicher und verschiedener tierischer Gehirne, Daten-
satze aus den Gehirnen erkrankter Personen und vieles mehr. Die Inhalte
diirften dem Erkenntniszuwachs durch zehntausende, wenn nicht hundert-
tausende von Doktorarbeiten entsprechen — sie wurden aber nicht in handi-
scher Laborarbeit von Einzelnen generiert, sondern in hochstandardisierten,
industrieartigen Prozessen, die von der Koordination und Normierung der
Arbeit zahlreicher Akteure leben. Damit sind sie auch in neuartiger Weise
nutzbar, denn sie sind qualitdtsgesichert (iibrigens ein Begriff aus der Friih-
zeit der industriellen Massenproduktion von Konsumgiitern). So eignen sie
sich fiir systematische und vergleichende Analysen und werden weltweit als
Standard betrachtet und genutzt.

8 ALEXANDER SHAPSON-COE u.a., »A Petavoxel Fragment of Human Cerebral Cortex Recon-
structed at Nanoscale Resolution, in Science 384,6696 (2024): eadk4858.

204



Alles

Auch andere nationale und internationale Forschungsverbiinde zielen auf
die Sammlung und Nutzung weltweit gesammelter Daten. Dazu bedarf es der
Standardisierung von Datenformaten, der Einigung dariiber, welche Metadaten
(unter anderen Versuchsbedingungen, technische Parameter, Informationen
iiber Patienten) gesammelt werden miissen, der Biindelung und Kuratierung
der Daten in zentralen Repositorien und schliefflich der Entwicklung von
analytischen Werkzeugen, mit denen verlassliche Aussagen aus den big data
gewonnen werden konnen. So ist das vollstindig neue und zukunftstrachtige
Berufsfeld des Datenmanagements entstanden. Bund und Lander haben diesem
Umstand 2020 mit der Griindung der Nationalen Forschungsdateninfrastruktur
(NFDI) Rechnung getragen, die entsprechende Aktivitdten in verschiedens-
ten Wissenschaftsfeldern fordert, biindelt und koordiniert. Dabei zeigen sich
in den einzelnen Fachkulturen unterschiedliche Grade der Digitalisierung,
unterschiedliche Anforderungen an Zentralisierung, Normierung und Koordi-
nation der Prozesse, und teilweise auch eine gewisse Reserve gegeniiber einer
datengetriebenen (im Gegensatz zu einer hypothesengetriebenen, aber daten-
gestiitzten) Forschung. Allen Akteuren gemeinsam ist jedoch die Erkenntnis,
dass die aktuelle Entwicklung nicht reversibel ist. Wie wir mit der Polaritét
aus hypothesengetriebener Einzel- und datengetriebener Verbundforschung
umgehen, ist eine wichtige Frage. Dass kiinftig beides zugleich bedacht werden
muss, ist eine Tatsache.

Vollstandigkeit kann also durch Akkumulation und professionelle Kura-
tierung bisher unerreichbarer Datenmengen erzielt oder, genauer, es kann
sich ihr angenéhert werden. Der Anspruch vollstdndiger Rekonstruktionen
realer Objekte geht aber potentiell deutlich weiter, wie an einem Beispiel aus
der Hirnforschung demonstriert werden soll. In einem européischen flagship
project ist ein konzeptuell neuer Begriff von Vollstdndigkeit entstanden, dessen
Konsequenzen bisher unklar sind: Mit dem human brain project (HBP) wurde
von 2013 bis 2023 der Versuch gefordert, mit ca. 1 Milliarde € in einem Verbund
von 122 Laboren aus 17 Landern das gesamte menschliche Gehirn in einem
Computermodell zu rekonstruieren.

Dabei ging es nicht um ein einfaches makro-anatomisches Modell, sondern
um eine vollstdndige Reprasentation aller Strukturen, die auf der feinsten
denkbaren Ebene beginnt und das ganze Gehirn schlief}lich von »first prin-
ciples« ausgehend aufbaut. Es sollten also alle Signalmolekiile, subzellulare
Strukturen wie Synapsen, weiterhin alle einzelnen Nerven- und Gliazellen,
deren Verbindungen und in aufsteigender Reihe schlieBlich das gesamte
Gehirn rekonstruiert werden. Neben den Strukturen sollten auch deren phy-
siologische Funktionen in das Modell eingehen, also etwa die elektrischen
Strome und Spannungen, mit denen die Nervenzellen kommunizieren. Dieses

205



Andreas Draguhn

Computermodell wiirde schlie8lich aus sich selbst heraus die Funktion des
Gehirns nachbilden, so dass man mit seiner Hilfe die Entstehung »biologischer
Intelligenz« nachvollziehen, Fehlfunktionen, etwa bei Autismus oder Schizo-
phrenie, verstehen und neue Therapieverfahren in Computersimulationen
erproben konnte.

An diesem Programm entziindete sich schon frith Kritik, die sich auf zwei
wesentliche Argumente stitzte:’

(1) Die Komplexitit der einzelnen Elemente ist so unfassbar grof3, dass
Vollstdndigkeit auch mit den modernsten Methoden nicht erreichbar ist.
Tatsachlich erleben wir — auch mit Hilfe der grofien Datensatze des Allen-
Instituts — derzeit eine explosionsartige Vermehrung der unterscheidbaren
Typen von Nervenzellen und ihrer Verbindungen. Ahnliche Komplexititen
lassen sich auf jeder Ebene finden - auf sub-zellulirem Niveau zeigt sich
zum Beispiel eine extrem komplexe und heterogene Protein-Ausstattung
und Funktion einzelner synaptischer Vesikel (der Speicherorganellen fiir
Neurotransmitter). Allein diese wenige hunderttausendstel Millimeter kleinen
Organellen sind so komplex und divers, dass sie ein eigenes, umfassendes
Forschungsgebiet darstellen, welches weit von einem vollstindigen Ver-
stdndnis entfernt ist.

Uberraschungen bietet auch die Rekonstruktion einfachster neuronaler
Netzwerke wie des stomatogastrischen Ganglions des Flusskrebses, das mit gut
20 Nervenzellen die Magenbewegungen dieser Tiere steuert. Forschende erle-
ben bis heute in ihren Experimenten an diesem Mikro-Netzwerk Uberraschun-
gen, etwa wenn eine modulatorisch wirkende Substanz plotzlich unerwartete
Aktivitatsmuster auslost. Von solchen Schwierigkeiten und Heterogenitéten
der Detailforschung bis hin zur vollstindigen Rekonstruktion der neuronalen
Netzwerke, mit deren Hilfe wir diesen Artikel schreiben, lesen und diskutieren
konnen, ist es ein weiter Weg. Ob er je real gegangen werden kann, ist auch
nach Abschluss des Projekts unklar.

(2) Ebenso unklar ist, ob dieser Weg einer totalen Rekonstruktion tiber-
haupt erprobt werden sollte und wohin er fithrt. Nehmen wir einmal an, ein
Modell mit der angekiindigten Tiefe und Genauigkeit wiirde gelingen (was der
Autor dieses Artikels fiir unrealistisch halt). Man hétte dann also ein Compu-
termodell, das alle Strukturen und Aktivitatsmuster eines Gehirns nachbilden

9 YVES FREGNAC und GILLES LAURENT, »Neuroscience: Where Is the Brain in the Human
Brain Project?«, in Nature 513 (2014): 27-29; YVES FREGNAC, »Big Data and the Industrial-
ization of Neuroscience: A Safe Roadmap for Understanding the Brain?«, in Science 358,6362
(2017): 470-477; JANOSCH DEEG, »Die Vision vom simulierten Gehirn«, in Spektrum,
15.09.2023, https://www.spektrum.de/news/human-brain-project-die-vision-vom-simulierten-
hirn/2177787, abgerufen am 01.04.2025.

206


https://www.spektrum.de/news/human-brain-project-die-vision-vom-simulierten-hirn/2177787
https://www.spektrum.de/news/human-brain-project-die-vision-vom-simulierten-hirn/2177787

Alles

kann, allerdings ohne mit einem Koérper und einer biologischen, psycholo-
gischen und sozialen Entwicklungsgeschichte ausgestattet zu sein. Es kdme
einer digitalen Simulation des isolierten Gehirns (brain in a vat) nahe. Nehmen
wir weiter an, dass es gelange, realistische Reizkonstellationen zu simulieren,
indem man die sensorischen Netzwerke des Gehirns direkt anregt. Und dass
das simulierte Gehirn dann Aktivititen zeigen wiirde, die denen eines echten
Gehirns, soweit bekannt, dhneln. Dann stiinde man vor der tiberhaupt nicht
trivialen Aufgabe, die Mechanismen dieser Reaktionen zu verstehen. In patho-
physiologischen Computersimulationen psychischer Erkrankungen miisste
man herausfinden, was genau denn nun das pathologische Prinzip ist. Kurz:
Fiir alle realen Fragestellungen miisste man die Komplexitat des Gesamtmodells
wieder reduzieren und, hypothesengesteuert, essentielle Mechanismen und
Prinzipien identifizieren und untersuchen. Genau dieses Vorgehen der Biologie,
die Reduktion auf Wesentliches, kennen wir aber aus der traditionellen Modell-
bildung. Man kann sagen, dass ein Totalmodell diesen Schritt lediglich in die
elektronische Kopie des Gehirns verschiebt, dafiir aber ein milliardenschweres
Forschungsprogramm mit allen Notwendigkeiten der Methodenentwicklung,
Validierung durch Vergleich mit dem Original und so weiter in Kauf nimmt.
Man hitte, salopp formuliert, ebenso gut bei der Hirnforschung am realen
Objekt bleiben kénnen. In den Worten von Rosenblueth und Wiener (1945):
»The best material model of a cat is another, or preferably the same, cat.«*
Tatséchlich wurde das HBP nach vehementer Kritik aus Fachkreisen schlief3-
lich umgebaut und hat inzwischen wertvolle Erkenntnisse auf verschiedenen
Ebenen generiert, sowie ebenso wertvolle Strukturen zur Datensammlung,
-kuratierung und -nutzung geschaffen.”* Der inhaltliche Vollstdndigkeitsan-
spruch einer Totalrekonstruktion aller physiologischen und kognitiven Prozesse
wurde allerdings nicht aufrechterhalten.'?

Interessant und fiir die biologische Forschung typisch ist, dass die Fragen
zur Sinnhaftigkeit des Unternehmens erst relativ spéat (ndmlich nach seiner
Bewilligung) kritisch diskutiert wurden und sich mehr auf das konkrete Pro-
jekt und sein Management bezogen wurde als auf die globalen Fragen, die es
aufwirft.” Die neurobiologische Grofiforschung blendet diese erkenntnis- und
wissenschaftstheoretische Diskussion weitgehend aus, obwohl gerade hier

10 ARTURO ROSENBLUETH und NORBERT WIENER, »The Role of Models in Sciencex, in Phi-
losophy of Science 12,4 (1945): 316-321, 320.

11 Vgl. z.B. die europiische Plattform EBRAINS: https://www.ebrains.eu/, abgerufen am
01.04.2025.

12 DEEG, Vision.
13 FREGNAC und LAURENT, Human Brain Project.

207


https://www.ebrains.eu/

Andreas Draguhn

kritische Fragen an die grofien Versprechungen der Projekte zu stellen wéren.**
Dies gilt auf methodischer wie auf inhaltlicher Ebene — beim Gehirn handelt es
sich ja nicht um irgendein Organ, vielmehr ist es mit unserem Person-Sein viel
direkter verbunden als beispielsweise das Kniegelenk (das man mit Bezug auf
seine Rolle fiir den aufrechten Gang und damit die Hominiden-Entwicklung
allerdings auch nicht unterschétzen sollte).

Dennoch wird in Fachkreisen die tibergeordnete Bedeutung der eige-
nen Erkenntnisse allenfalls marginal angesprochen. Gerade der Ubergang
zur Grofiforschung und allumfassende Anspriiche wie die Propaganda rund
um das HBP sollten dazu aber Anlass geben. Was wollen und kénnen wir
eigentlich erklaren?’® Was bedeutet Kausalitat in komplexen biologischen
Systemen wie dem Gehirn?*® Wohin fithren uns die neuen computationalen
Methoden?'” Wie verhilt sich die kognitive Neurowissenschaft zu anderen
Humanwissenschaften und deren sprachlicher Konzeptualisierung von Den-
ken und Bewusstsein?'®* Was macht das Besondere des Gehirns im Vergleich
zu anderen Organen eigentlich aus?" Werden wir (bald) kiinstliche Gehirne
haben und was kénnten deren Eigenschaften sein?*° Kénnten sie Bewusstsein
ausbilden?**

Solche Fragen werden im Alltag der Forschung kaum gestellt, auch nicht
in stringenterer, wissenschaftlich operationalisierbarer Form. Dabei ist allein
die mitvollziehende Verarbeitung der aktuellen Entwicklungen schon eine
Herausforderung, die viele tiberfordert. Wir rennen gefiihlt dem eigenen
Fortschritt hinterher. Daher scheint es gerade in einer sich rapide wandeln-
den Wissenschaftslandschaft geboten, konzeptuelle und methodenkritische
Diskussionen innerhalb der community zu verstirken. Die Neurowissen-
schaften beriihren grundlegende Fragen mit engen sprachlichen und ideen-
geschichtlichen Beziehungen zu Philosophie, Psychologie, Padagogik, Tech-
nik, Mathematik und Computerwissenschaften. Dies legt nahe, den Dialog

14 FREGNAC, Big Data.

15 CARL F. CRAVER, Explaining the Brain: Mechanisms and the Mosaic Unity of Neuroscience,
Oxford 2007; BORIS KOTCHOUBEY u.a., »Methodological Problems on the Way to Integra-
tive Human Neuroscience«, in Frontiers in Integrative Neuroscience 10,41 (2016), https://doi.
org/10.3389/fnint.2016.00041.

16 SANDRA D. MITCHELL, Unsimple Truths: Science, Complexity and Policy, London 2009.
17 MARKRAM, Bioinformatics; FREGNAC, Big Data.

18 PETER JANICH, Kein neues Menschenbild: Zur Sprache der Hirnforschung, Frankfurt 2009.
19 THOMAS FUCHS, Das Gehirn: Ein Beziehungsorgan, Stuttgart 2021.

20 YUVAL N. HARARI, Homo deus: Eine Geschichte von Morgen, Miinchen 2017.

21 SUSAN BLACKMORE und EMILY T. TROSCIANKO, Consciousness: An Introduction, London
und New York 2024.

208


https://doi.org/10.3389/fnint.2016.00041
https://doi.org/10.3389/fnint.2016.00041

Alles

iiber Forschungsstrategien, Erklarungsmuster und Geltungsanspriiche ihrer
Erkenntnisse stark interdisziplinir anzulegen.

Auf ibergeordneter Ebene stellen sich ebenfalls drangende Fragen:** Wie
andern sich Berufsbilder und Karrierewege durch die Grof3forschung? Welche
Implikationen ergeben sich fiir die Publikationspraxis? Welche Bedeutung hat
kinftig Wissen? Ist das aus Grof3projekten generierte Wissen etwas anderes
als dasjenige, das sich aus hypothesengetriebenen individuellen Projekten
ergibt? Wie sollte die Wechselwirkung zwischen beiden Doménen gestaltet
werden? Entstehen aus zentralen Institutionen oder Datenrepositorien neue,
moglicherweise einengende Geltungs- oder Wahrheitsanspriiche? Welche
Chancen, aber auch welche Gefahren birgt die Konzentration der Wissens-
generierung in einzelnen Grof3projekten?

Mit solchen Fragen soll und kann keine Lenkung des wissenschaftlichen
Prozesses erfolgen — die Dystopie einer von Experten gelenkten Wissenschaft
ist weder wiinschenswert noch in dieser Form realistisch. Vielmehr sollte der
Diskurs in einer sich als demokratisch verstehenden, historisch informierten
und selbstkritischen Wissenschaft dazu dienen, die Suche nach Erkenntnis
auch in einem hochtechnisierten Wissensmanagement als offenen Prozess zu
gestalten, Reflektion zu erméglichen und die Offentlichkeit iber Methoden
und Dynamiken der Forschungspraxis zu informieren. Die offenen Fragen
sind relevant und dréngend.

ORCID®
Andreas Draguhn @) https://orcid.org/0000-0002-6243-5582

22 Vgl. z.B. KNORR-CETINA, Epistemic Cultures.

209


https://orcid.org/0000-0002-6243-5582
https://orcid.org/0000-0002-6243-5582

Als Festschrift fir den langjahrigen Heidelberger
Ordinarius fir Systematische Theologie (Ethik),
Prof. Dr. Klaus Tanner, versammelt der Band Bei-
trdge aus dem Kreis der Kolleg:innen, Schiler:innen
und engen Weggefdhrt:iinnen. In exemplarischen
Schlaglichtern behandeln sie das weite Spektrum
von Grundthemen der Forschung und Lehre Klaus
Tanners. Insgesamt zeichnet sich darin der Grund-
riss einer theologischen Ethik ab, die in spezifischer
Weise auf die Vertrauenswiirdigkeit von Reflexion

setzt.

UNIVERSITAT
HEIDELBERG
ZUKUNFT
SEIT 1386




	Umschlag
	Vorspann
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	I Denkformen
	Thorsten Moos: Reflexionsvertrauen 
als Denkstil und Lebensform
	Friedrich Wilhelm Graf: Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht. Zu Klaus Tanners Denkstil
	Gösta Gantner: Medium sein. Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethikim Konzert der Wissenschaften
	Reiner Anselm: Lebensführung.Trutz Rendtorffs Programm als Impuls für die Ethik heute
	Martin Hein: »Zukunft« in theologischer Perspektive. Eine Thesenreihe
	Eberhard Schmidt-Assmann: Hat Dogmatik eine Zukunft?

	II Institutionen
	Matthias Baum: Ecclesia semper reformanda. Ein Leitsatz theologisch verantworteten Denkens?!
	Wolfgang-Michael Klein: Evangelikale Institutionen
	Christian Frühwald: Welche Rechtsform braucht die Kirche? Ein Impuls zu einer echten Kirchenreform

	III Krisen
	Thorsten Moos: »Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt). Zur Kritik der Vorstellung sinnvoller Katastrophen
	Andreas Unterberg: Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende. Bedeutung von Lebensqualität und Ökonomie
	Amelie Rüppel: Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?
	Christian Schwarke: Silent Running. Über die Technisierung der Transzendenz und ihre Wahrnehmung

	IV Materialitäten
	Elisa M. Klein: Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot. Die lukanische Figurenzeichnung und Argumentation in Lk 15,11–32
	Thomas W. Holstein: Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus. Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch für die moderne Biologie
	Anthony D. Ho: Stammzellforschung in Deutschland
	Andreas Draguhn: Alles. Der Traum von Vollständigkeit in der Biologie

	Umschlag Rückseite



