
Reflexionsvertrauen
Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner

HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 

Gösta Gantner
Wolfgang-Michael Klein  

Thorsten Moos  
(Hg.)





Reflexionsvertrauen





﻿

Reflexionsvertrauen

Eine Festschrift zu Ehren von  
Klaus Tanner

Herausgegeben von
Gösta Gantner 

Wolfgang-Michael Klein 
Thorsten Moos

HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind  
im Internet über https://dnb.dnb.de abrufbar.
 

Dieses Werk ist unter der Creative-Commons-Lizenz  
CC BY-NC-ND 4.0 veröffentlicht. 

Publiziert bei Heidelberg University Publishing (heiUP), 2025

Universität Heidelberg / Universitätsbibliothek
Heidelberg University Publishing (heiUP)
Grabengasse 1, 69117 Heidelberg
https://heiup.uni-heidelberg.de
E-Mail: ub@ub.uni-heidelberg.de

Die Online-Version dieser Publikation ist auf den Verlagswebseiten  
von Heidelberg University Publishing https://heiup.uni-heidelberg.de  
dauerhaft frei verfügbar (Open Access).
urn:	 urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1550-2
doi:	 https://doi.org/10.17885/heiup.1550

Text © 2025, das Copyright der Texte liegt bei den jeweiligen Verfasser:innen.

Umschlagabbildung: Caspar David Friedrich, Public domain, via Wikimedia Commons

ISBN	 978-3-96822-329-2 (Hardcover)
ISBN	 978-3-96822-328-5 (PDF)

ORCID  ®
Gösta Gantner  https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
Wolfgang-Michael Klein  https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
Thorsten Moos  https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

https://dnb.dnb.de
https://heiup.uni-heidelberg.de
mailto:ub%40ub.uni-heidelberg.de?subject=
https://heiup.uni-heidelberg.de
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1550-2
https://doi.org/10.17885/heiup.1550
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620


v

Inhaltsverzeichnis

Vorwort��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������  vii

I  Denkformen

Thorsten Moos
Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform��������������������������������������������������������� 3

Friedrich Wilhelm Graf
Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht:  
Zu Klaus Tanners Denkstil���������������������������������������������������������������������������������������������������� 13

Gösta Gantner
Medium sein: Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik  
im Konzert der Wissenschaften������������������������������������������������������������������������������������������ 21

Reiner Anselm
Lebensführung: Trutz Rendtorffs Programm  
als Impuls für die Ethik heute���������������������������������������������������������������������������������������������� 33

Martin Hein
»Zukunft« in theologischer Perspektive:  
Eine Thesenreihe�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 43

Eberhard Schmidt-Assmann
Hat Dogmatik eine Zukunft?������������������������������������������������������������������������������������������������ 53

II  Institutionen

Matthias Baum
Ecclesia semper reformanda: 
Ein Leitsatz theologisch verantworteten Denkens?!���������������������������������������������������� 63

 Wolfgang-Michael Klein
Evangelikale Institutionen��������������������������������������������������������������������������������������������������� 81

Christian Frühwald
Welche Rechtsform braucht die Kirche? 
Ein Impuls zu einer echten Kirchenreform�����������������������������������������������������������������������97

Publiziert in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, 
hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: 
Heidelberg University Publishing, 2025: v–vi. https://doi.org/10.17885/heiup.1550

https://doi.org/ 10.17885/heiup.1550


Inhaltsverzeichnis

vi

III  Krisen

Thorsten Moos
»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt):
Zur Kritik der Vorstellung sinnvoller Katastrophen���������������������������������������������������� 109

Andreas Unterberg
Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende:
Bedeutung von Lebensqualität und Ökonomie����������������������������������������������������������� 127

Amelie Rüppel
Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz  
theologischer Wirtschaftsethik? �������������������������������������������������������������������������������������� 133

Christian Schwarke
Silent Running: Über die Technisierung der Transzendenz  
und ihre Wahrnehmung������������������������������������������������������������������������������������������������������ 147

IV  Materialitäten

Elisa M. Klein
Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot: 
Die lukanische Figurenzeichnung und Argumentation in Lk 15,11–32����������������� 163

Thomas W. Holstein
Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus: 
Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch  
für die moderne Biologie���������������������������������������������������������������������������������������������������� 179

Anthony D. Ho
Stammzellforschung in Deutschland������������������������������������������������������������������������������ 193

Andreas Draguhn
Alles: Der Traum von Vollständigkeit in der Biologie���������������������������������������������������199



vii

Vorwort

Verstehen zu wollen, »warum menschliche Reflexion vertrauenswürdig sein 
kann«,1 ist ein Grundmotiv des Denkens und Forschens von Klaus Tanner. 
Die in diesem Band vereinten Beiträge adressieren diese Frage nach dem 
Reflexionsvertrauen und sind zugleich Ausweis eines solchen. Sie verhandeln 
ganz unterschiedliche Gegenstände und blicken aus unterschiedlichen theo­
retischen und praxisorientierten Perspektiven. Insgesamt kommen sie darin 
zusammen, dass sie von den Möglichkeitsbedingungen, Formen und gegenwär­
tigen Herausforderungen vertrauenswürdiger Reflexion zeugen. Die Beiträge 
entstammen zum großen Teil einem Symposium zu Ehren Klaus Tanners, das 
2024 in Halle (Saale) stattgefunden hat. 

Umso länger die Corona-Pandemie dauerte, umso mehr war die Zuver­
sicht gesunken, dass ein Symposium anlässlich der Emeritierung von Klaus 
Tanner doch noch stattfinden werde. Umso mehr hat es uns gefreut, dass es 
im März 2024 endlich gelang, den Jubilar an einem seiner wichtigsten akade­
mischen Wirkungsorte ausgiebig zu feiern. Das Symposium mit Klaus Tanner 
samt Freunden und Wegbegleiterinnen, Mitarbeitern und Kolleginnen in den 
Franckeschen Stiftungen in Halle war ein würdiges Fest, zu dessen Gelingen vor 
allem Judith Tanner maßgeblich beigetragen hat. Viele waren in Halle dabei, 
manche konnten nicht zugegen sein, einige fehlen schon lange. Herzlich dan­
ken wir all jenen, die im Anschluss an das Symposium daran mitwirkten, eine 
Festschrift für Klaus Tanner zu verfassen und diese in Form zu bringen. Neben 
den Autor:innen danken wir vor allem Moritz Helfen, Patricia Kerl und Viktoria 
Dinkelaker für die kräftige Unterstützung bei der Erstellung des Manuskripts.

Dass wir ein gutes Stück Wegs mit Klaus Tanner gehen konnten, empfinden 
wir als ein großes Glück und Privileg. Wir hoffen sehr, dass sich unsere Wege 
auch in Zukunft kreuzen werden und verbleiben in herzlicher Dankbarkeit.

Heidelberg und Darmstadt im Mai 2025, 
Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos

1	 Klaus Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 234.

Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos, »Vorwort«, 
in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: vii. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23299

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23299




I  Denkformen





3

Thorsten Moos

Reflexionsvertrauen  
als Denkstil und Lebensform

Lieber Klaus, meine sehr verehrten Damen und Herren,1 wir haben diese ami­
cable Zusammenkunft unter den Begriff des Reflexionsvertrauens gestellt. Ein 
Kunstwort, destilliert aus Deinem Naturrechtsbuch; und eines, so haben wir 
unterstellt, von überschriftlicher Qualität. Denn die dort mit dem Achterge­
wicht der letzten Worte angemahnte »Suche nach einer Weisheit, die verstehen 
läßt, warum menschliche Reflexion vertrauenswürdig sein kann«,2 lässt sich, 
das war die Prämisse, als Grundbewegung Deines ethischen und theologischen 
Denkens, ja: Deiner akademischen Existenz, namhaft machen. Am Ende unse­
rer Tagung möchte ich noch einmal einige Ebenen dieses Reflexionsvertrauens, 
mit einem Tannerwort: abschichten. Denn dieses Reflexionsvertrauen ist selbst 
in dem Sinne reflexiv verfasst, dass es über sich Auskunft geben kann; doch 
zugleich weist es über jede diskursive Denkbewegung hinaus auf einen Gehalt, 
den keine reflexive Formung restlos zu erfassen vermag.

Die Grundfrage ist, wie Gewissheit zu erlangen ist: epistemische, vor allem 
aber normative Sicherheit über das, was gut und richtig und zu tun ist. Die 
europäische Moderne sieht sich aus dem Nest des traditionalen Geltungs­
schutzes, der überkommenen Institutionen und Überzeugungen, geworfen – 
aus einem Nest, von dem wir hier nicht beurteilen müssen, ob es je so warm 
war, wie es die Verlusterfahrung ex negativo behauptet. Was in der kühlen 
Freiheit bleibt, ist Immanuel Kant zufolge das Wagnis vernünftiger Refle­
xion. »Habe Mut, Dich Deines eigenen Verstandes zu bedienen.« Worauf 
aber soll sich dieser Mut gründen? Damit ist die Reflexionsvertrauensfrage 
gestellt. Denn Kants eigene Antwort – der Verweis auf die zwingende Kraft 
der universalen Vernunft, die darin festen Boden unter den Füßen findet, dass 
sie sich auf ihre eigenen Voraussetzungen hin befragt –, diese Antwort hat 
an Überzeugungskraft eingebüßt angesichts von Erfahrungen der Pluralität, 

1	 Abschlussbeitrag auf dem Symposium »Reflexionsvertrauen« zu Ehren von Klaus Tanner, 
Halle an der Saale, 1.–2. März 2024. Der mündliche Stil ist beibehalten.
2	 Klaus Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 234. 
Hier wird Reflexionsvertrauen als Thema des Naturrechts identifiziert (ebd. 36): »[Das Natur­
recht] habe [so nach Huber und Tödt] seinerseits metaphysische Fundamente, insbesondere 
das Vertrauen in die Fähigkeit einer autonom-rationalen Vernunft, die Grundstrukturen der 
Welt als Bedingungsgefüge menschlichen Handelns erkennen zu können.«

Thorsten Moos, »Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 3–11. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301

https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23301


Thorsten Moos

4

Historizität, Begrenztheit und mangelnder Bindungskraft der Vernunft. Warum 
kann menschliche Reflexion dennoch vertrauenswürdig sein? Und inwiefern 
gilt das insbesondere für die Theologie, die in der Moderne notorisch dem 
Verdacht der Unvernünftigkeit unterfällt und auch selbst immer wieder dazu 
tendiert, sich im Verweis auf höhere Wahrheiten aus rationalen Diskursen 
auszukoppeln?

Sechs, nein: sieben Ebenen des Reflexionsvertrauens, kurz entfaltet.

1  Kommunikative Ebene

Reflexion kann vertrauenswürdig sein, so die erste, in Starnberger Seeluft 
gereifte Erkenntnis, weil und insofern sie die Gestalt diskursiver Kommu­
nikation hat.3 Auf Kommunikation dürfen wir vertrauen, weil diejenigen, 
die an ihr teilnehmen, bei aller eigenen Perspektivität einen gemeinsamen 
Verständigungshorizont unterstellen. Wenn also Reflexionsvertrauen mit 
Gewissheit zu tun hat, dann nicht mit der Gewissheit des material Gewuss­
ten (das heute bestritten und morgen widerlegt werden kann), sondern mit 
der in kommunikativen Bemühungen eingelassenen praktischen Gewissheit, 
dass Verständigung möglich sein muss.

Das ist auch ein theologisches Thema. Denn diese Gewissheit trägt trotz 
aller transzendentalpragmatischen Felgaufschwünge4 deutlich eine Vertrauens­
signatur, die sich, dem seewandelnden Petrus gleich, des eigenen Grundes nicht 
noch einmal mit Bordmitteln vergewissern kann, sondern die im Laufen selber 
liegt. Daraus entsteht für die theologische Ethik ein Denkstil, der sich, aller mora­
lischen Bekenntnisfröhlichkeit abhold, aus einer, mit Helmut Schelsky gespro­
chen, »in der Dauerreflexion gewonnene[n] höhere[n] Spiritualität«5 speist.

3	 So schon in der Tradition des Naturrechts: »Wird nach dem Naturrecht gefragt, geht es 
um die Universalisierbarkeit bzw. allgemeine Kommunikabilität von Geltungsansprüchen.« 
(ebd. 54).
4	 Vgl. ebd. 233, 36, zur Ablösung des Naturrechts durch die Transzendentalpragmatik. Nach 
Jürgen Habermas ist eine »schwache Idealisierung unserer […] Argumentationsprozesse« 
(zitiert nach Klaus Tanner., »Ist Theologie solides Wissen? Bemerkungen zur Aufgabe von 
Theologie auf der Basis von Kant, Habermas und Cassirer«, in Religion und symbolische Kom-
munikation, hg. von dems. Leipzig 2004: 15–37, 24) nötig.
5	 Zitiert nach dems. »Zerstört Dauerreflexion religiöse Institutionen?«, in Christentums­
theorie: Geschichtsschreibung und Kulturdeutung, hg. von dems., Leipzig 2008: 231–237, 235. 
Dauerreflexion erweist sich so als Kennzeichen eines modernen Bewusstseins und seiner kom­
munikativen Wachheit, »die sich eben gerade nicht mehr an gegenständlich verobjektivierba­
ren Wissensbeständen fest machen lässt, sondern in einem Prozess ›unendlicher Iteration […] 
sich dauernd durch die Wahrheit der Widersprüche hindurcharbeitet‹«, ebd., mit Schelsky.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

5

Demnach bleibt nichts, als sich ohne Rest, kenotisch, in die gemeinsame 
Reflexion, in die Verständigungsbemühungen hineinzugeben.6 Im ersten Semi­
nar, das ich als Student in Halle bei Klaus Tanner belegt habe, ging es um 
Wirtschaftsethik. In der letzten Sitzung, nach dem Durchgang durch zahllose 
Positionen, Wort und Widerwort, stellten wir Studierende ihn zur Rede: Alles 
schön und gut, aber wir müssten doch schließlich zu einer begründeten theo­
logischen Positionierung kommen. Es war eine unbefriedigende Sitzung. Im 
Rückblick würde ich sagen, dass diese materialmoralische Vergewisserungs­
verweigerung für mich persönlich der Einstieg in die theologische Ethik 
überhaupt war, für den ich bis heute dankbar bin.7

2  Kulturelle Ebene

Mit dem Verweis auf die sprachliche Verfasstheit kommunikativer Vernunft 
ist auch der Übergang zur zweiten Ebene des Reflexionsvertrauens gegeben. 
Denn diese sprachliche Verfasstheit ernstzunehmen heißt, deren konkrete 
sprachliche Formen wahrzunehmen. Hier ist nicht nur analytische Hygiene 
des Begriffs und des syllogistischen Schlusses. Hier leben sprachliche Bilder, 
Metaphern, Symbole, Erzählungen, und siehe: Es war Vernunft in ihnen.8 
Und neben den sprachlichen Formen leben noch ganz andere: Bilder sind zu 
sehen, Klänge zu hören, Rituale zu vollziehen, und auch sie erschließen Welt 
auf Weisen, die mitnichten un- oder widervernünftig sind.

Klaus Tanner hat immer dafür plädiert, diese »›materielle‹ Seite des Geis­
tes« ernstzunehmen und die verschiedenen symbolischen Formen zu analy­
sieren, in denen Welt entsteht. Der kantischen Verschiebung »von der Objekt
erkenntnis auf den Konstitutions- und Konstruktionsprozess von Erfahrung 

6	 Zu einfache Gewissheiten im Wissen halten davon ab, nach den Grundstrukturen des 
Lebens zu fragen und »in der metaphysischen Frage nach einer Tiefenschicht« einen Sinn zu 
sehen, ebd. 234. Umgekehrt: Wer die Fraglichkeit, Brüchigkeit, Widersprüchlichkeit menschli­
cher Selbst- und Weltdeutung anerkennt (wie es die postmoderne selbstreflexive Moderne tut), 
fragt nach Metaphysik.
7	 Das ist kein Relativismus; denn noch der Standpunkt, von dem aus etwas als Relativismus 
zu apostrophieren wäre, steht uns nicht zu Gebote, denn dieses wäre der Standpunkt des Abso­
luten, vgl. ders. Naturrecht, 230.
8	 Bei Habermas fehlt nach Klaus Tanner die »Schlussfolgerung, es könne Formen von Kom­
munikation und Vernunft geben, welche ebenso ernst genommen zu werden verdienen wie die 
Grundregeln diskursiven Argumentierens« (ders. Wissen, 25): »andere Formen des Wissens 
und seiner Darstellung – wie Kunst, Bilder, Metaphern, Symbole, Erzählungen« (26), »ästhe­
tisches Verstehen, naturwissenschaftliches Erklären, aber auch Praxiswissen« (30) als unter­
schiedliche Typen der Hervorbringung überprüfbaren Wissens.



Thorsten Moos

6

und Wissen«9 zu folgen, machte er auch der Theologie zur Aufgabe, die er 
dadurch in den Kontext der Kulturwissenschaften setzte.10

Auch das, so scheint mir, ist eine reflexionsvertrauensstiftende Maßnahme. 
Denn so tritt die Vernunft aus der dünnen Luft des Kontrafaktischen und 
Regulativen hinüber in die Sphäre des empirisch Wahrnehmbaren, Begreif­
baren, Analysierbaren. Im Dresdener SFB waren es Reichstagsprotokolle und 
Brautbriefe, Diakonissenhäubchen und Kranzschleifen, die neben klassische 
theologische Texte traten. »Tolles Material«, leuchtende Augen beim Projekt­
leiter. Für die Theologie hat das den einen doppelten Vorteil: zum einen, sich 
anders als mit Gott oder mit Gerechtigkeit mit Gegenständen beschäftigen zu 
dürfen, die es fraglos gibt,11 und zum anderen, den historischen Wandel nicht 
zuerst als beständige Kritik von Geltungsansprüchen, sondern als Konstitution 
von Prägnanz, von Verstehbarkeit geschichtlicher Bewegungen begreifen zu 
dürfen; Bewegungen, die dann eine ihnen innewohnende Rationalität offen­
baren mögen.

Reflexionsvertrauen heißt auf dieser Ebene: sich dem geschichtlichen 
Reichtum der Formen des Sich-Verhaltens zur Welt zu widmen und sich darin 
selbst in diese geschichtliche Reflexionsbewegung zu stellen (wie wohltuend, 
mit den Gegenwärtigen nicht alleine zu sein!). In diesem Sinne beerbt das 
Reflexionsvertrauen die großen Kultur- und Geschichtsphilosophien des 
19. Jahrhunderts,12 aber wiederum weniger in expliziter als in performativer, 
petrushaft seewandelnder Art und Weise.

	 9	 Ebd. 15.
10	 Vgl. ders. »Theologie im Kontext der Kulturwissenschaften«, in Berliner Theologische Zeit-
schrift 19 (2002): 83–98; ders. Naturrecht, 229. Vgl. auch ders. Wissen, zur Neuverortung der 
Theologie »in den gegenwärtigen Auseinandersetzungen um die zukünftige Rolle der Geistes­
wissenschaften in der Universität« (11; vgl. 17).
11	 »Ist Theologie solides Wissen?«, ders. Wissen, 15.
12	 So ders. Naturrecht, 149, im Anschluss an Troeltschs Historismus und dessen Versuch, die 
Naturrechtstradition durch eine Geschichtsphilosophie zu ersetzen: »Die an Zwecken ausge­
richteten Institutionen und die verschiedenen, die Lebensführung bestimmenden Ziele sollen 
in ihrer historischen Geprägtheit herausgearbeitet und in einen normativen Deutungsrahmen 
integriert werden, um eine klare Orientierung für das Handeln zu gewinnen.«



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

7

3  Kontextuelle Ebene

Mit den konkreten Formen der Vernunft kommen die spezifischen Kontexte. 
Und hier lebt nicht so sehr die eine Vernunft in ihrer abstrakten Universalität; 
hier leben die verschiedenen Rationalitäten, die lokalen Allgemeinheiten, die 
konkreten Beschreibungs- und Wissensformen, das jeweilige Praxiswissen.13 
Klaus Tanner hat sich, wie wir gehört haben, in großer Tiefe auf diese feld
spezifischen Rationalitäten eingelassen: in der Lektüre von nature, Cell und 
Lancet ebenso wie in der Lektüre von Gesetzeskommentaren. Nicht unkritisch, 
aber wiederum im Vertrauen darauf, dass es unverzichtbar ist, sie in die Refle­
xion einzubeziehen, um von hier aus kommunikative Kontexterweiterung, 
also: Ethik, zu treiben.

Damit verbindet sich meiner Wahrnehmung nach vor allem eins: das große 
Interesse für und die tiefe Achtung vor den Menschen, die für diese Kontexte 
stehen und in ihnen als Expertinnen und Experten verwurzelt sind. Die Zusam­
mensetzung dieser Tagung legt davon beredtes Zeugnis ab. Das ist, sozusagen, 
die philanthropische Seite des Reflexionsvertrauens.

4  Ebene der Entscheidung

Mit den Kontexten und den konkreten Personen kommt die Pluralität der 
Perspektiven sowie die Pluralität der normativen Orientierungen und Grund­
überzeugungen.14 Muss Entscheidendes entschieden werden, ist Dissens die 
Regel. Mit Pluralität und Antagonismen muss gelebt werden. Das ginge am 
entspanntesten mit einem normativen Relativismus, der sich jedoch spä­
testens aus den Erfahrungen des 20.  Jahrhunderts verbietet.15 Es gibt, so 
sagt die unbeliebige Bindungskraft der individuellen moralischen Einsicht, 
Falsches und Böses. Was aber, wenn die unbeliebig Gebundenen ein anderes 
Bild abgeben als das einer nordkoreanischen Armeeparade? Wenn sie, diver­
gent orientiert, in unterschiedlichste Richtungen durcheinanderlaufen und 

13	 »Apriorische Gewißheit und universale Geltung sind nur durch materiale Reduktion zu 
erreichen. Dagegen führt die Zuwendung zur materialen Vielfalt des Ethischen zu mehr Unge­
wissheit und weniger exakt ausweisbaren Geltungsansprüchen.« Ebd. 183.
14	 Das ist nach ebd. 234, das Thema »pluralitätsoffener Metaphysik«, vgl. für die innere Plu­
ralität der christlichen Naturrechtsüberlieferung ebd. 232 sowie 32, 40.
15	 »Es soll gezeigt werden, daß Ethik nicht im grenzenlosen Relativismus preisgegeben wer­
den muß, sondern als ein wahrheitsfähiger Bereich erwiesen werden kann.« Ebd. 177, zu Hilary 
Putnam und anderen.



Thorsten Moos

8

aneinanderrempeln? Ebenso wenig wie einen Newton des Grashalms gibt es 
einen Kim Jong Un der praktischen Vernunft.

Was bleibt, ist das Vertrauen in den Kompromiss: darein, dass er der eige­
nen normativen Bindung ebenso wie der Einsicht in die Perspektivität und 
Endlichkeit der eigenen Vernunft Rechnung trägt;16 und dass er, wenigstens 
für einen Moment, das normative Gerempel befriedet und Atem schöpfen 
lässt für alle weitere kommunikative Arbeit am Dissens. Wenn die universale 
Verständigung das Ideal ist, dann ist der Kompromiss ihre hässlich-schrum­
pelige Verwirklichung – doch auf ihn zu vertrauen ist das Nobelste, was uns 
Vernunftendlichen zu Gebote steht. Klaus Tanner hat sich hier, wie Antony 
Ho es für den Stammzellkompromiss berichtet hat, mit hohem Einsatz (und 
hohen persönlichen Kosten) investiert.

5  Soziale Ebene

Mit der Frage nach der sozialen Wirklichkeit des Vertrauens kommt ein ande­
res Tanner’sches Thema in den Blick: das der Institutionen. Institutionen sind 
vertrauensförderlich, weil sie durch Routinisierung und symbolische Genera­
lisierung Erwartungssicherheit produzieren. Zugleich besteht zwischen ihnen 
und vernünftiger Reflexion ein sprödes Verhältnis. Reflexion steht im Verdacht, 
Institutionen zu zersetzen, während Institutionen im Verdacht stehen, in ihrer 
Routinisierung der Reflexion im Wege zu stehen.

Das gilt seit der Aufklärung insbesondere mit Blick auf die Kirche. »Institution 
statt Reflexion« ist die Parole einer klerikalen Vernunftkritik,17 »Reflexion 
statt Institution« rufen die Priester des organisierten Atheismus. Mit Helmut 
Schelskys berühmter Frage, ob Dauerreflexion institutionalisierbar sei, und sei­
ner bejahenden Antwort vertraut Klaus Tanner, so scheint mir, auf eine nicht 
nur reflexionskompatible, sondern auch Reflexion verkörpernde und Reflexion 
freisetzende Kirche. Reflexionsvertrauen verwirklicht sich als kritisches Insti­
tutionenvertrauen: Das gilt in Klaus Tanners Fall womöglich in noch stärkerer 
Weise für die Institutionen des Rechts und der politischen Deliberation, ebenso 
wie für die akademische Wissenschaft und ihre normative Selbstregulierung. 
Reflexionsvertrauen, bewährt und auf die Probe gestellt in Tausenden von 
Gremienstunden, verbracht auf den Polstersesseln und Holzstühlen der EKD 

16	 Vgl. ebd. 233.
17	 Gegen eine Selbstermächtigung der Kleriker der Vernunftkritik im Namen der Sünde ebd. 50.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

9

und des Bundestages, des Robert-Koch-Institutes und der Universität, der DFG 
und der Leopoldina. Institutionelles Reflexionsvertrauen in den Mühen der 
Ebene, kein Hegel’scher Seiltanz mit komfortablem Sicherungsnetz.

6  Individuelle Ebene

Doch das Reflexionsvertrauen richtet sich nicht nur auf Institutionen, sondern 
auch auf Individuen. Mit der aristotelischen Tradition kann auf die situations
angemessene Klugheit der Einzelnen vertraut werden.18 Dieser Klugheit in 
der Suche nach dem allgemeinen Richtigen – gegen eine Neigung zur Kasu­
istik – Raum zu lassen, auch den unausweichlichen »›Restdezisionismus‹«19 
individuellen Handelns anzuerkennen, darin besteht eine weitere Ebene des 
Reflexionsvertrauens. »Ethische Theorie ist«, so schreibt Klaus Tanner, »immer 
›Wissen auf Abstand‹.«20

In der Lehre hat er immer wieder die ärztliche Profession als Paradigma 
für die kluge Sensibilität für das Einzelne neben profundem Wissen um das 
Allgemeine herangezogen. Ich habe mich lange gefragt, woher er als einer, 
der aus dem anthropologischen Pessimismus des bayrischen Luthertums 
kommt, dieses leuchtende Bild von ärztlicher Professionalität, ja: überhaupt 
von menschlicher Individualität eigentlich hat. Irgendwann durfte ich dann 
seine Frau Judith kennenlernen.

7  Schluss

Diese verschiedenen Ebenen zusammengenommen zeigt sich ein Denkstil 
des Reflexionsvertrauens, man könnte auch sagen: einer frommen kritischen 
Vernunft. Kritisch im Sinne der Anerkennung und skrupulösen Analyse der 
Endlichkeit, Brüchigkeit und Perspektivität vernünftigen Reflektierens. Auf 
jeder der genannten Ebenen hat sich ein Element der Vernunft durch Ver­
nunft selbst gefährdet gezeigt. Substantielle Gewissheit, diskursive Klarheit, 
universale Geltung, normative Bindung, institutionelle Stabilität, individuelle 
Handlungssicherheit: alles prekär.

18	 Vgl. ebd. 177.
19	 Ebd. 231; vgl. 53.
20	 Ebd. 53.



Thorsten Moos

10

Zugleich hat sich auf jeder Ebene gezeigt, dass Reflexion im tieferen Sinn 
eben doch vertrauenswürdig sein kann: als Prozessgewissheit, als symbolische 
Mehrdimensionalität,21 als konkrete Rationalität, als reflektierter Kompromiss, 
als institutionalisierte Dauerreflexion, als individuelle Klugheit. Ob sich dieses 
Reflexionsvertrauen angesichts der gegenwärtigen Erfahrungen der Radikalisie­
rung von sozialen Antagonismen, des Zerbrechens von Verständigungsvertrauen 
und der institutionellen Destabilisierungen bewährt, scheint mir eine drängende 
Frage. Denn dass dieses Vertrauen berechtigt ist, kann – das ist das fromme 
Moment der kritischen Vernunft – seinerseits nicht vernünftig bewiesen, son­
dern allenfalls im Vollzug erfahren werden. Es handelt sich um die performative 
Frömmigkeit reflektierender Vernunft. Theologisch, also lateinisch gesprochen 
geht es nicht um die fides quaerens intellectum, um eine Frömmigkeit, die nach 
Vernunft fragt, sondern um die fides intellectus quaerentis, um die Frömmigkeit 
der beständig weiterfragenden Vernunft. Klaus Tanner über Ernst Troeltsch: 
»Jede Erkenntnisbemühung und Stellungnahme setzt nach Troeltsch ein ›reli­
giöses Grundvertrauen zu Einheit und Sinn der Wirklichkeit‹ voraus, das aus 
der ›Welt‹ nicht mit absoluter Sicherheit gewonnen werden kann.«22

Damit ist eine letzte, die affektive Ebene des Reflexionsvertrauens berührt. 
Denn einerseits hat diese beständig drängende Reflexivität teil an der, mit 
Schelsky gesprochen, »Erlebnis- und Vorstellungsunruhe der [modernen, T. M.] 
Subjektivität«.23 Doch andererseits zielt sie, darin ganz augustinisch, auf eine 
Ruhe des Herzens. Eine affektive Zentralvokabel der Tanner’schen Ethik ist die 
der »Entdramatisierung«. Ethik leistet eine Entdramatisierung des Dissenses, 
der Uneindeutigkeit, des Lebens unter den Bedingungen von Unsicherheit 
und Ungewissheit. In der unruhigen Betriebsamkeit ihrer Präzision und in der 
Selbstentäußerung der Arbeit am Einzelnen muss sie irgendwo einen kontem­
plativen Kern haben, eine Seelenruhe oder die Sehnsucht danach, wie sie in 
den Bildern des großen Seelenverwandten und diesjährigen Heiligen Caspar 
David Friedrich aufscheint.

In einer Predigt aus der Dresdener Zeit, und damit schließe ich, spricht 
Klaus Tanner über ihn und damit möglicherweise auch über sich selbst.

Die Welt des Geistes eröffnet sich für Friedrich erst im Wahrnehmen, genau 
Hinsehen, Abarbeiten am Materiellen, der Natur. Das Erhoffte und Ersehnte ist 
nie direkt zugänglich. Nur im Arbeiten am Einzelnen eröffnet sich der Zugang 

21	 Mit Ernst Cassirer spricht ders. Wissen, 35, von der »Mehrdimensionalität der kulturellen 
Welt«.
22	 Ders. Naturecht, 161.
23	 Zitiert nach dems. Dauerreflexion, 235.



Reflexionsvertrauen als Denkstil und Lebensform

11

zum Ganzen. […] Der menschliche Geist zeigt seine Kraft zu einer doppelten 
Bewegung: Hingabe an die Dinge und Herrschaft über sie sind verschränkt: 
»Genauigkeit und Seele«. […] Die Subjektivität äußert sich nicht im Zerbre­
chen aller Formen. Sie ist die Kraft, sich einzulassen auf das was ist, genau 
hinzusehen, sich nicht mit dem ersten, oberflächlichen Eindruck zu begnügen, 
sondern tiefer zu schauen.24

ORCID  ®
Thorsten Moos  https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

24	 Ders. »Predigt im Gemeindesaal der Lukaskirche Dresden im letzten Jahrhundert«, 
unpubliziert, o. J. Es gilt, »die ästhetische Dimension religiösen Lebens ernster zu nehmen«, 
zitiert nach dems. Wissen, 37.

https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620




13

Friedrich Wilhelm Graf

Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht
Zu Klaus Tanners Denkstil

»Im wiedervereinigten Deutschland erleben wir eine Situation, in der sich 
dauernd Menschen begegnen, die zwar die gleichen Worte verwenden, aber 
nicht dieselbe Sprache sprechen«, hat Klaus Tanner vor dreißig Jahren, 1994, 
geschrieben.1 Desto mehr kommt es darauf an, die Sprache eines Autors ernst 
zu nehmen. Nur so lässt sich sein spezifischer Denkstil erfassen – wenn dieser 
Denker denn einen eigenen Denkstil auszubilden vermocht hat. Ich bin seit 
langen Jahren davon überzeugt, dass dies bei Klaus Tanner der Fall ist. Deshalb 
versuche ich nun in fünf Schritten, Klaus’ Denkstil nachzuzeichnen. Dazu 
muss ich zunächst den Verdacht der Befangenheit bekräftigen. Wir haben in 
jungen Jahren einige Texte gemeinsam erarbeitet und geschrieben; ich sehe 
den tragbaren rechteckigen grauen Kasten der Firma Philipps, der eine Art 
früher PC war, noch vor mir. Wir haben gemeinsam ein Kant-Portrait verfasst 
und eine biographische Skizze des konservativen und sozialpaternalistischen 
Berliner Sozialethikers Reinhold Seeberg. Auch haben wir nicht nur gemein-
same Seminare, 1984 etwa über Carl Schmitt und den Parlamentarismus, 
durchgeführt, sondern in produktiver Kooperation auch einen 60 Druckseiten 
umfassenden Lexikonartikel über die Geschichte des Kulturbegriffs im pro-
testantischen Deutschland und einen Essay zum modernen Konservatismus 
verfasst. Doch trotz dieser großen langjährigen freundschaftlichen Nähe habe 
ich intellektuelle Distanz genug, um etwas zu Klaus’ ganz eigener Denkart, 
seinem individuellen »Denkstil« (Ludwik Fleck) sagen zu können.

Erstens eine Bemerkung zum Œuvre: Klaus Tanner hat über höchst unter-
schiedliche Themen gearbeitet und publiziert. Das Spektrum der von ihm 
literarisch behandelten Probleme ist sehr breit. Neben einer wirklich wichtigen 
Dissertation über die von protestantischen Theologen und Juristen geführte 
Staats- und speziell Demokratiedebatte in der Weimarer Republik ist die 
Münchner Habilitationsschrift über protestantische Naturrechtsdiskurse und 
speziell Ernst Troeltschs Deutung der komplexen Geschichte des christlichen 
Naturrechtsdenkens zu nennen. Das Thema »Recht und Rechtsordnung« 
fasziniert Klaus Tanner besonders stark. Aber der Schuster blieb nicht bei 

1	 Klaus Tanner, »Christentum und Bildung«, in Ringvorlesung Christentum und Bildung: 
Europäische Perspektiven, hg. von Roland Biewald und Klaus Tanner, Dresden 1997: 3–18, 5.

Friedrich Wilhelm Graf, »Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht: Zu Klaus 
Tanners Denkstil«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. 
von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 13–19. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23303

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23303


Friedrich Wilhelm Graf

14

seinen Münchner Leisten. Klaus Tanner hat Sammelbände über »›Liebe‹ im 
Wandel der Zeiten«, zur »Christentumstheorie« und zum deutschsprachigen 
Sozialprotestantismus im 19. Jahrhundert herausgegeben. Er hat Vorträge über 
den »Umgang mit Schuld aus theologischer Sicht« und zum sogenannten 
»›allgemeinen Rechtsempfinden‹ in historischer und theologischer Perspek-
tive« veröffentlicht. Auch hat er über die Geschichte und bleibende Aktualität 
des Bildungsbegriffs und seiner religiösen Gehalte publiziert. Er hat Aufsätze 
zur Theorie der parlamentarischen Demokratie und zur politischen Semantik 
veröffentlicht. Zu Fragen der sogenannten »angewandten Ethik« und hier 
speziell der Bioethik liegen eine ganze Reihe von gewichtigen, stark beachteten 
Aufsätzen vor. Auch hat er viel Kluges zu den Begründungsproblemen ethi-
scher Reflexion unter den spezifischen Bedingungen des modernen religiös-
weltanschaulichen und moralischen Pluralismus geschrieben. Mehr noch: Zu 
Klaus Tanners literarischem Oeuvre gehören auch genuin religiöse Texte wie 
Predigten und wunderbare Meditationen, die auch hohe ästhetische Sensibilität 
erkennen lassen; ich nenne exemplarisch nur eine Predigt über Caspar David 
Friedrich im Gemeindesaal der Dresdner Lukaskirche. Klaus Tanner ist nicht 
nur ein wissenschaftlicher, sondern auch ein religiöser Autor. Aber es gehört 
zur spezifischen Signatur seines Schreibens, dass hier die Übergänge fließend 
sind. Auch in manchen sehr gelehrten Texten zu Begründungsproblemen der 
Ethik rekurriert er auf Symbole und Metaphern, wie sie in der Hebräischen 
Bibel und im Neuen Testament überliefert sind. Besonders gut zeigt dies 
seine Heidelberger Antrittsvorlesung »Ein verstehendes Herz«, in der es 
um Urteilskraft und die in der protestantischen Tradition oft vernachlässigte 
»Epikie« geht.2

Blickt man auf die Vielzahl der Themen und die Diversität der literari-
schen Gattungen, entsteht der Eindruck eines sehr heterogenen Oeuvres. 
Dieser Eindruck verstärkt sich, wenn man die Liste der ganz unterschied-
lichen Referenzautoren in den Blick nimmt. Klaus Tanner stützt sich in sei-
nen Arbeiten vor allem auf Philosophen, denen er ein Denken »aus protes-
tantischem Geist heraus«3 zuschreibt, also auf Kant, Herder, Wilhelm von 
Humboldt, Schleiermacher und Hegel. Aber niemals bezieht er sich affirmativ 
auf Fichte. Unter den Theologen sind ihm neben Schleiermacher und Troeltsch 
auch Adolf von Harnack und Paul Tillich wichtig. Er stützt sich auf Hannah 
Arendt, schreibt über Ernst Cassirer und beruft sich immer wieder auf Jürgen 
Habermas. Auch nimmt er intensiv moderne Sozialpsychologen wie Heiner 

2	 Ders. »›Ein verstehendes Herz‹: Über Ethik und Urteilskraft«, in Zeitschrift für Evangeli-
sche Ethik 56 (2012): 9–23.
3	 Ders. Christentum und Bildung, 10.



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

15

Keupp wahr. Aber er hat sich niemals, sehe ich recht, zustimmend zu Niklas 
Luhmann geäußert. Also: Auch mit Blick auf die Autoren, die ihm wichtig sind, 
lässt sich viel bunte Vielfalt beobachten. Aber zugleich kann man eine Tendenz 
erkennen: Liberal denkende Klassiker sind ihm lieber als strukturell autoritäre 
Vergemeinschaftungsapostel. Obgleich er Hegel vor allem mit Blick auf des-
sen Konzept von Negation und Entäußerung zustimmend zitiert und um den 
»Stachel des Negativen« weiß, stellt er sich nur insoweit in eine hegelianisch 
inspirierte Tradition, als er betont: »Identitätsgewinn gelingt nur durch die 
Selbstentäußerung hindurch.«4 Dennoch ist er eher ein Kantianer, allerdings 
ohne jenen ethischen Rigorismus, wie er für viele protestantisch-theologische 
Ethiker einst typisch war. In der Bricolage von Einsichten unterschiedlicher, 
aber ausnahmslos irgendwie liberaler Theologen und Philosophen hat er zu 
einem ganz eigenen Stil des Argumentierens und Urteilens gefunden.

Zweitens: Wer in den 1980er Jahren als ein junger Systematischer Theologe 
in München an seiner Dissertation arbeitete, sah sich einem spezifischen intel-
lektuellen Milieu konfrontiert. In Gestalt von Wolfhart Pannenberg gab es einen 
international hoch renommierten und vielfältig geehrten Dogmatiker (und 
immer wieder auch Ethiker), der in irgendwie idealistischen Sprachspielen die 
unbedingte Wahrheit des Christentums begrifflich demonstrieren zu können 
beanspruchte – mit einer dezidiert konservativen, antiliberalen gesellschafts- 
und religionspolitischen Agenda.5 Mein Doktorvater Falk Wagner, ein Schüler 
von Theodor W. Adorno, Wolfgang Cramer und Bruno Liebrucks, meinte 
in Hegel’scher Begrifflichkeit den Gottesgedanken rein spekulativ, »an sich 
selbst«, in ganz klaren Begriffen explizieren und so alle möglichen Begrün-
dungsprobleme lösen und speziell auch die Schwierigkeiten einer rationalen 
Sicherstellung des christlichen Glaubens unter den kognitiven Bedingungen 
der Moderne bearbeiten zu können. Der später in Mainz und Tübingen leh-
rende Systematische Theologe Eilert Herms war ein faszinierend fleißiger, stark 
von Schleiermacher geprägter Deduktionsdenker, der in einer weithin unver-
ständlichen, eher barbarischen und autoritätsfixierten Privatsemantik hyper-
trophes Anspruchsdenken jenseits aller Empirie kultivierte. In der Münchner 
Philosophie sah es gerade in Sachen Idealismus-Deutung damals ähnlich aus; 
exemplarisch genannt seien nur die großen Namen Dieter Henrich6 und Robert 
Spaemann. Der theologische Ethiker Trutz Rendtorff, an dessen Lehrstuhl 

4	 Ebd. 8.
5	 Dazu siehe: Friedrich W. Graf, »In Memoriam Wolfhart Pannenberg«, in Kerygma und 
Dogma 62,2 (2016): 183–188.
6	 Ders. »›Freiheit in Besonnenheit‹: Dieter Henrich zum Gedenken«, in Journal for the His-
tory of Modern Theology / Zeitschrift für Neuere Theologiegeschichte 31 (2024): 1–17.



Friedrich Wilhelm Graf

16

Klaus und ich Assistenten waren, war vom zentralen Münchner Thema »Sub-
jektivitätstheorie« fasziniert, aber zugleich gegenüber den vermeintlich rein 
rationalen großen Theorien mit ihren überzogenen Begründungs- und Deu-
tungsansprüchen skeptisch eingestellt. Klaus teilte diese Skepsis früh schon 
deutlich stärker als ich damals. Er hat mit genau dieser Skepsis ein eigenes, 
auch gegenüber Trutz Rendtorff selbständiges, Verständnis der Aufgabe und 
Erkenntnismöglichkeit der Theologie entwickelt. Er hielt von den Chefdeduk
tionisten nichts, aber auch wirklich gar nichts. Prinzipienreiterei widerte ihn an, 
und für spekulationssüchtige Allbegründungs-Aficionados oder Letztbegrün-
dungsfetischisten hatte er nur intelligente Verachtung übrig. Es mag mit seiner 
komplizierten, auch von viel Schmerz und Leid geprägten Lebensgeschichte 
zusammenhängen, dass er den großen Gestus des Alles-Erklärenkönnens vieler 
Intellektueller nur für hohl und arrogant hielt. Kritik an der Selbstüberschät-
zung von Intellektuellen bezeichnet eine wichtige Kontinuität seines Denkens. 
Um es in einer ersten Annäherung zu sagen: Klaus Tanners theologisches 
Denken gründet in der Einsicht, dass die große rationale Prätention, der Gestus 
des alles Mögliche Begründens und Ableitens und Ganz-genau-Wissens der 
akademischen Theologie nicht gut tut.

Drittens: Theologen gehen in aller Regel davon aus, dass das Christentum 
eine starke Kraft der Prägung der europäischen Kultur war und irgendwie 
immer noch ist. In der Pluralität seiner konfessionellen Gestalten und sozialen 
Erscheinungsformen hat es die Gesellschaften der modernen europäischen 
Sozialstaaten zwar in je eigener Weise mitgeprägt. Aber dass zentrale christ-
liche Symbole, Vorstellungen und Ideen auch jenseits des religiösen Feldes 
und der Kirche als Institution (oder inzwischen eher: Organisation) kulturelle 
und politische Wirkmächtigkeit entfaltet haben, lässt sich nicht gut bestreiten. 
Christianity matters: Klaus Tanner hat darauf immer wieder hingewiesen. 
Dabei geht es ihm aber nicht ums rein Historische, sondern um eine bleibende 
Relevanz des Christlichen auch in der Gegenwart. Klaus hat eine starke norma-
tive Überzeugung: Die »Bildungskräfte der Religion« seien bleibend relevant, 
und man müsse die »christlichen Herkunftstraditionen unserer Kultur« im 
kulturellen Gedächtnis präsent halten, wolle man tragfähiges, also wirklich ori-
entierendes »Orientierungswissen« gewinnen. Die von Soziologen wie Helmut 
Dubiel vertretene These, dass sich die Integration einer Gesellschaft primär in 
Form von Konflikten vollziehe und vollziehen solle, hielt er für falsch. Er war, 
gerade wegen seines starken Interesses am Thema Recht, davon überzeugt, 
dass es in der Gesellschaft der vielen radikal Verschiedenen eines »ethischen 
Minimums« (Georg Jellinek) bedürfe. Er nannte dies bisweilen auch einen 
»lebensweltlichen Hintergrundkonsens«. In seiner Dresdner Antrittsvorlesung 
hat er ganz im Sinne Ernst Troeltschs vor dreißig Jahren erklärt, »daß die 



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

17

Moderne, wenn sie sich – unter Kappung ihrer Vorgeschichte – ausschließlich 
als Folge der Aufklärung versteht, immer nur ein begrenztes Verständnis ihrer 
selbst auszuarbeiten vermag«.7

Die Gegenwartsrelevanz des Christlichen liegt für Klaus Tanner entschei-
dend darin, dass der christliche Glaube eine »denkende Religion« (Georg 
Wilhelm Friedrich Hegel) sei, die sehr früh schon Prozesse der immer neuen 
Reflexion stimuliert habe. Religiöse Symbolsprache habe ihre eigene Vernünf-
tigkeit. Deshalb sei jede exklusive »Begründung ethischer Überzeugung auf 
sogenannte rationale Gründe« unvernünftig.8 Klaus Tanner ist davon über-
zeugt, dass in den Symbolwelten des Christentums nicht nur eine Art Über-
schuss über das Gegebene, sondern zugleich auch ein möglicher Mehrwert an 
ethischer Einsicht und moralischer Sensibilität inkarniert ist. Religion deutet 
er als Erhebung über das Endliche und eine reflexive Transzendierung der 
empirisch gegebenen Welt. Der religiöse Blick auf die Welt und unser Leben 
nötige »zu einer permanenten Verflüssigung des Denkens, in der die Fixierung 
auf das Abgesonderte und Endliche immer wieder aufgebrochen«9 werde. Man 
könne und dürfe es nicht ausschließen, dass in den symbolischen Welten der 
Religion mehr an lebensdienlicher Orientierung gespeichert ist, als ein platter 
Verstand zu erkennen vermag. Dafür hat Klaus Tanner sich immer wieder 
und mit großer gedanklicher Konsequenz auch auf entsprechende Aussagen 
Jürgen Habermas’ berufen. Aber er hat sich diese Einsicht unabhängig von 
Habermas und vor der Lektüre von dessen religionsphilosophischen Texten in 
der Auseinandersetzung mit Schleiermacher, Troeltsch und Tillich erkämpft. 
Klaus Tanner schreibt den Symbolwelten der diversen Christentümer und hier 
insbesondere dem modernen religiös-liberalen Protestantismus eine besonders 
intensive Sensibilität für das Eigenrecht des Individuellen zu.

Deshalb viertens einige kurze Hinweise zu Klaus Tanners Verständnis 
menschlicher Subjektivität. Der Münchner Faszination für das Themenfeld 
›Selbstbewusstsein‹ entsprechend hat Klaus Tanner sich schon in jungen 
Jahren sehr selbständig Gedanken über die Deutung des Menschen als eines 
freien Individuums gemacht. Er knüpft hier an Schleiermacher und dessen 
Rezeption in der liberalprotestantischen Theologie um 1900 an. Er liest Adolf 
Harnacks »Das Wesen des Christentums« und greift dessen These auf, dass 
Jesus von Nazareth den »unendlichen Wert der Menschenseele« gelehrt habe. 

7	 Tanner, Christentum und Bildung, 11.
8	 Dazu siehe vor allem Ders. »Ethische Probleme der Stammzellforschung (Akademievorle-
sung am 9. Februar 2006)«, in Berichte und Abhandlungen, Berlin-Brandenburgische Akademie 
der Wissenschaften 12 (2006): 77–97.
9	 Ders. Christentum und Bildung, 18.



Friedrich Wilhelm Graf

18

In kritischer Absage an fichteanisch inspirierte Theorien des Selbstbewusst-
seins insistiert er, ganz im Sinne Schleiermachers, darauf, dass sich die Genese 
freier Subjektivität niemals als das Erzeugnis eines rein selbstbezüglichen 
Handelns oder Wissens deuten lässt.

Es mußte immer schon ein vorgängiges Vertrautsein mit sich selbst unterstellt 
werden, damit Akte der Reflexion erklärt werden konnten. Alle Selbstbegrün-
dungsstrategien führten immer wieder auf Figuren, die zur Annahme eines 
passiven Konstituiertseins nötigten, das die Möglichkeit solchen Vertrautseins 
allererst begründet und so die Voraussetzung für die Akte der Selbstidentifi-
kation in unterschiedlichen Handlungsvollzügen schafft.10

Mit Schleiermacher sieht er in der Vorstellung ›Gott‹ oder dem Begriff ›das 
Absolute‹ einen symbolischen Ausdruck dieses Grundes des Selbstbewusst-
seins.

Fünftens: Ich sage nichts Böses oder gar Negatives, wenn ich feststelle, 
dass meinem Freund Klaus Tanner das Schreiben niemals leicht gefallen ist. 
Zur gemeinsamen Lebensgeschichte gehören auch existentiell bedrohliche 
Qualen in den Prozessen des Schreibenmüssens. Der Schreibtisch war oft auch 
ein Ort elementarer Verzweiflung. Leiden kann allerdings auch intellektuell 
produktiv sein. Es kann Kreativität stimulieren. Mit Blick auf Hegels Kon-
zept der Bildung schrieb Klaus Tanner einmal, »daß Bildung ein Prozeß des 
schmerzhaften Herausarbeitens ist, die sich immer auch an einem Gefühl der 
Zerrissenheit und Entfremdung abarbeitet«.11 In Texten Klaus Tanners finden 
sich immer wieder faszinierend prägnante Sätze, die ihre Herkunft aus selbst-
quälerischen Reflexionsprozessen und dem bisweilen verzweifelten Suchen 
nach der gelingenden Formulierung erkennen lassen. Gerade so, in Leid und 
intellektuellem Schmerz und immer neuen tastenden Suchbewegungen, sind 
Klaus Tanner geniale Sätze gelungen. Immer geht es in diesen Sätzen um das 
unvordenkliche Eigenrecht des Individuums. Ich nenne nur ein Beispiel aus der 
Münchner Habilitationsschrift: »Am Individuellen brechen sich alle Versuche, 
es noch einmal auf etwas anderes zurückzuführen.«12 Ein weiteres Beispiel 
stammt aus der Dresdner Antrittsvorlesung. Hier spricht Klaus Tanner sehr 
einfühlsam von den »Kontingenzen des Lebens«, »die keiner stringenten 
Ableitung fähig sind«. Genauer noch: Der »Grund der individuellen Existenz« 
sei »keiner Ableitung fähig, der eine begründende Notwendigkeit innewohnt«. 

10	 Ebd. 17.
11	 Ebd. 12.
12	 Ders. Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 155.



Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht

19

Dafür fand Klaus eine wunderbar einprägsame Formel: »Der Mensch ist immer 
mehr als das, was er aus sich gemacht hat.« Religiöser Glaube und speziell die 
Rede von Gott erlauben es dem (oder der) einzelnen nicht nur, sich in seinem 
(ihrem) »Gewordensein als kontingent« wahrzunehmen, sondern dies auch 
produktiv, durch Arbeit an und in der Welt und im Austausch mit anderen, zu 
»akzeptieren«.13 Immer wieder insistiert Klaus Tanner darauf, dass mensch-
liches, also endliches Leben in seinen unaufhebbaren Widersprüchen und 
seinen konstitutiven Kontingenzen in einem rationalen Begriff nicht aufgeht. 
In ein Buch mit analytischen Texten zur christlichen Gesellschaftslehre, das 
er »dem Freunde« 1989 geschenkt hat, hat er als Widmung ein Zitat Trutz 
Rendtorffs eingetragen: »Die Bejahung der unaufhebbaren Individualität des 
Menschen muß heute in den Strukturen gesellschaftlicher Pluralität wahrge-
nommen werden.«14 Gerade weil er ein Denker der Individualität ist, ist Klaus 
Tanner auch ein Theoretiker des Pluralismus, der in den ethischen, speziell 
bioethischen Konflikten unserer Zeit immer wieder die Unausweichlichkeit des 
demokratischen Kompromisses betont hat. Die Illusionen der »Eindeutigkeit« 
und widerspruchsfreien vermeintlich »klaren« Verhältnisse teilt er nicht. 
Dazu ist er viel zu realistisch und leidgeprüft. Die Wirklichkeitsnähe seiner 
Texte verdankt sich hartem Nachdenken über die besondere Leistungskraft 
religiöser Symbolsprache.

13	 Ders. Christentum und Bildung, 18.
14	 Trutz Rendtorff, »Begründungsmodelle evangelischer Sozialethik: Ein Kommentar«, in 
Christliche Gesellschaftslehre: Eine Ortsbestimmung, hg. von Günter Baadte und Anton Rauscher, 
Kirche heute 3, Graz, Wien und Köln 1989: 83–106.





21

Gösta Gantner

Medium sein
Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik  
im Konzert der Wissenschaften

Klaus Tanner und mich verbinden mehr als zehn Jahre gemeinsamer For-
schung zu bio- und medizinethischen Problemstellungen.1 Diese Zeit war 
aufregend, von erfreulichen Ergebnissen und Veränderungen, gelegentlich 
auch Enttäuschungen geprägt. Kurzum: Es waren Jahre der Interaktion und 
Intervention – bioethische Herausforderungen wurden mit Expert:innen aus 
den Lebens-, Geistes- und Sozialwissenschaften beherzt und aktiv angegangen. 
Trotzdem attestiere ich dieser Ethik eine defensive Rolle. Bevor ich hierauf 
eingehen werde, möchte ich zuerst skizzieren, um welche Form von Ethik es 
sich handelt, der ich geneigt bin, eine defensive Grundhaltung zu unterstellen.

1  Welche Ethik?

Ethische Herausforderungen, die mit Errungenschaften und Möglichkeiten 
der modernen Lebenswissenschaften verbunden sind, werden üblicherweise 
von Expert:innen behandelt, die sich der Bio- oder Medizinethik, bestimmten 
Typen von angewandter Ethik, zugehörig fühlen. Diese Forscher:innen fragen 
in ihrer Rolle als Bioethikerin oder Medizinethiker selten nach dem Grund 
von Gut und Böse. Sie entwickeln keine originären normativen Prinzipien. 
Sie nehmen die Schauplätze des Ringens um das gute Leben, um die richtigen 
normativen Prinzipien oder um Fragen nach der menschlichen Natur wahr, 
aber diese Auseinandersetzungen gehören nicht zu ihrem Kerngeschäft. Ange-
wandte Ethik tummelt sich nur selten auf dem Kampfplatz einer Metaphysik 
der Sitten.

Selbstverständlich ringen ethische Expert:innen in ihrem Anwendungs-
bezug mit Prinzipien wie Autonomie, Gutes-Tun, Nicht-Schadenwollen 
oder Gerechtigkeit. Diese vier Prinzipien werden als »Georgtown-Mantra« 

1	 Dieser Beitrag basiert auf meinem Vortrag, gehalten auf dem Symposium zu Ehren von 
Klaus Tanner am 1. März 2024 in Halle.

Gösta Gantner, »Medium sein: Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethik im Konzert 
der Wissenschaften«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, 
hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg:  
Heidelberg University Publishing, 2025: 21–32. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23304

https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23304


Gösta Gantner

22

bezeichnet und sind erfolgreich in der Medizinethik etabliert.2 Das Mantra ist 
konsensorientiert – ein Streit zwischen ethischen Schulen wie Utilitarismus 
oder Tugendethik ist zumindest am Krankenbett dem Wohlergehen der betrof-
fenen Person wenig zuträglich. Auch für die Umweltethik als eine weitere 
Spielart von Ethik in Anwendung ist es üblich, auf vorhandene normative 
Bestände zurückzugreifen, indem beispielsweise die jeweils wohlfeilen Rosinen 
aus dem Rumpunsch der 17 UN-Nachhaltigkeitsziele herausgepickt werden. 
Kurzum: Angewandte Ethik ordnet, interpretiert und gewichtet solche Nor-
men und Zielsetzungen in Hinblick auf ihren Untersuchungsgegenstand, ohne 
damit fundamentale Weichen zu stellen. Die Arbeit an der Grundlegung von 
Prinzipien ist ihre Sache nicht. Sie backt die vermeintlich kleinen Brötchen. 
Brötchen allerdings von großer situativer und fallspezifischer Relevanz. Ob 
einer kranken Person medizinische Hilfe zukommt oder ob ein bestimmter 
Fluss weiterhin für industrielle Zwecke vergiftet werden kann, ist vermutlich 
dringlicher zu klären als der Unterschied zwischen der Universalisierungs
formel3 und der Naturgesetzformel4 des kategorischen Imperativs. Diese Dring-
lichkeit, die oft den Betätigungsfeldern einer angewandten Ethik anhaftet, ist 
sozusagen integraler Bestandteil ihrer Daseinsberechtigung.5

Angewandte Ethik fand in den letzten Jahrzehnten im Fahrwasser der 
sogenannten ELSA-Forschung statt. Das Akronym ELSA steht für ethische, 
rechtliche und soziale Aspekte der modernen Lebenswissenschaften und war 
ein über mehrere Jahrzehnte recht erfolgreiches Forschungskonzept.6 Förder-
gelder sprudelten zumindest hierzulande – ein aus Sicht von Universitäts- und 
Fakultätsverwaltungen lukratives Unterfangen, um die Drittmittelbilanzen in 
den Geistes- und Sozialwissenschaften ein wenig aufzupolieren. Gemeinsam 

2	 Tom L. Beauchamp und James F. Childress, Prinzipien der Bioethik, hg. von Dirk 
Lanzerath und Aurélie Halsband, übers. von Julia Pelger, Baden-Baden 2024.
3	 »Handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, daß sie ein 
allgemeines Gesetz werde.« Immanuel Kant, »Grundlegung zur Metaphysik der Sitten«, in 
Kant’s gesammelte Schriften, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissen-
schaften, Abt. 1, Bd. IV, Berlin 1903: 421 [5].
4	 »Handle so, als ob die Maxime deiner Handlung durch deinen Willen zum allgemeinen 
Naturgesetze werden sollte.« Ebd., 421 [11].
5	 Diese Dringlichkeit wurde unweigerlich während der COVID-Pandemie gesamtgesell-
schaftlich greifbar. Ethische Entscheidungen »in Echtzeit« hatten in den Jahren 2020–2022 
einen Grad an öffentlichem Interesse erreicht, wie er sonst nur selten aufkommt, wenn unter 
Zeitdruck weitereichende Entscheidungen zu fällen sind, da sie sonst zumeist auf Einzelfälle, 
etwa in akuten Notsituationen von Patient:innen, bezogen sind. Nikil Mukerji und Adriano 
Mannino, Covid-19: Was in der Krise zählt. Über Philosophie in Echtzeit, Stuttgart 2020.
6	 Von kaum zu unterschätzender Bedeutung war und ist die Gesundheitsforschung im BMBF: 
https://www.gesundheitsforschung-bmbf.de/de/ELSA.php, abgerufen am 12.05.2025.

https://www.gesundheitsforschung-bmbf.de/de/ELSA.php


Medium sein

23

mit Jurist:innen und Gesellschaftswissenschaftler:innen konnten ethische 
Expert:innen zumeist Themen behandeln, die durch technologischen oder 
naturwissenschaftlichen Fortschritt begünstigt eingeschliffene Handlungs- 
und Denkweisen herausfordern. Kaum ein großes Forschungsvorhaben im 
Feld der Stammzellforschung, der Gentechnik, der synthetischen Biologie 
oder der Neurotechnologie wurde in den letzten Jahren ohne ein Budget für 
ELSA-Begleitforschung genehmigt. Stets war klar: Die Ethik forscht nicht 
alleine, wenn sie eintaucht in spezifische Forschungspraktiken der modernen 
Lebenswissenschaften. Sie ist einerseits umgeben von juristischen und gesell-
schaftswissenschaftlichen Expert:innen. Andererseits ist eine solche ethische 
Analyse zumeist eingebettet in ein Forschungssetting, das naturwissenschaft-
liche und medizinische Expertise notwendigerweise umfasst. Nicht zuletzt 
diese interdisziplinären Projekte führten zu einer Erweiterung des Kreises 
an potentiellen Expert:innen, die für die ethische Urteilsbildung als relevant 
erachtet werden. War und ist die akademische Ethik in philosophischen und 
theologischen Instituten verortet, so findet eine inter- und transdisziplinäre 
Expansion in den Feldern von angewandter Ethik statt.7 Doch es werden 
nicht nur Vertreter:innen der anderen je nach Projekt beteiligten Disziplinen 
einbezogen, sondern auch Betroffene, wie Patient:innen, Aktivist:innen oder 
gelegentlich Interessensvertreter:innen. So entstehen zumindest zwei Typen 
an Ethik-Expert:innen: Im engeren Sinne gehören hierzu Personen aus Phi-
losophie oder Theologie, im weiteren Sinne werden aber auch solche Akteure 
involviert, die durch ihr spezifisches Praxiswissen, ihre rechtliche, ökono-
mische oder sozialwissenschaftliche Expertise zur ethischen Urteilsbildung 
beitragen könnten oder sollten. In solchen Projekten wird sich dann in empi-
rische und damit nicht-ideale Verhältnisse eingegraben: Die Beteiligten aus 
den Geistes- und Sozialwissenschaften erhalten spezifische, mit Adorno ließe 
sich sagen: »mikrologische«8 Einblicke in konkrete Handlungsketten – und 
folglich auch in bestehende Restriktionen, Machtkonstellationen, persönliche 
Befindlichkeiten oder Interessen, Einblicke in den Mangel an Einsicht oder 
Geld. Angewandte Ethik, zumal Bio- oder Medizinethik greift dabei einen 
Bestand an je sinnvollen ethischen und oftmals auch rechtlich verankerten 
Prinzipien auf. Es geht darum, Leid und möglichen Schaden zu vermeiden, 

7	 Petra Gehring sieht für die Bioethik deswegen einen neuen Typ von Normativität aufkom-
men, der sich durch diese interdisziplinäre Verhandlung von ethischen Fragen in Kommissio
nen und Räten seit den 1980er Jahren in Deutschland mehr und mehr etablierte. Signifikant 
ist, dass eine distanzierte, generalisierende und universal argumentierende ethische Position 
in solchen interdisziplinären Zusammenhängen in den Hintergrund tritt. Petra Gehring, 
Biegsame Expertise: Geschichte der Bioethik in Deutschland, Berlin 2025, 714 ff.
8	 Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt a. M. 1970, 39.



Gösta Gantner

24

Menschen zu möglichst selbstständigen Entscheidungen zu befähigen und 
neue Möglichkeiten der Verbesserung von Lebensumständen nicht im Keim 
zu ersticken. Einfache Antworten, gar eine klare Bewertung von bestimmten 
Praktiken als »gut« und andere als »böse« oder »schlecht« gibt es dann nur in 
Ausnahmefällen. Sei es im Bereich der Stammzellforschung und der Frage der 
Verwendung überschüssiger menschlicher Embryonen zu Forschungszwecken 
mit etwaigem medizinischem Nutzen, sei es die Frage nach dem Respekt des 
Patient:innenwillens bei gesundheitsrelevanten genetischen Zusatzbefunden 
oder sei es die Abwägung zwischen Vor- und Nachteilen der Patentierung 
biotechnologischer Innovationen: Stets kommen Einschätzungen und Emp-
fehlungen heraus, die bestimmte Handlungen unter Berücksichtigung von 
Leid, Interessen, begrenzten Ressourcen, kulturellen Prägungen, gesetzlichen 
Rahmenbedingungen et cetera als »besser« oder »schlechter« einschätzen.

Wirksam wird die ethische Argumentation vor allem dann, wenn sie mit 
rechtlichen Gutachten oder ökonomischen Kennzahlen unterfüttert werden 
kann: Was rechtlich geboten ist und obendrein noch Effizienzgewinne ver-
spricht, lässt unter gegebenen Verhältnissen (Strafrecht und knappe Budgets) 
einen deutlich größeren Handlungsdruck entstehen. Man könnte auch sagen: 
Ethik würde allzu arg in die Defensive geraten, wenn sich ihre Vertreter:innen 
auf sich allein gestellt ins Haifischbecken der Lebenswissenschaften wagen 
wollten.

2  Medium sein

Die Akteure, die als ethische Expert:innen im engeren Sinne betrachtet werden, 
nehmen zumeist die Rolle des Mittlers ein: Ethik wird zum Medium, indem 
die Vertreter:innen einer akademischen Ethik solche Projekte federführend 
organisieren, die Debatten strukturieren und Themen setzen. »Medium sein« 
bedeutet in diesem Sinne, einen auf Verständigung orientierten interdiszipli-
nären Austausch zu ermöglichen. Wer sich so als Medium zwischen verschie-
denen Wissenschaftsdisziplinen und gelegentlich auch zwischen zivilgesell-
schaftlichen Akteuren, Unternehmen und politischen sowie administrativen 
Kräften versteht, wird seine Mittlerrolle nur dann erfüllen können, wenn 
Verständlichkeit angestrebt wird. Ein zentrales Ziel solcher Projekte besteht 
darin, eine gemeinsame Sprache zu finden.

Eine gemeinsame Sprache erweist sich als Grundlage zur multidisziplinären 
Verständigung über ethische Herausforderungen in lebenswissenschaftlichen 
Handlungsfeldern. Nimmt man als Beispiel das Heidelberger EURAT-Projekt, 



Medium sein

25

das 2011 unter Federführung von Klaus Tanner seine Arbeit aufnahm und in 
dem Molekularbiologinnen, Pathologen, Genetikerinnen, Onkologen, Kinder
ärztinnen, Bioinformatiker, Juristinnen, Philosophen, Ökonominnen und Theo-
logen zusammenarbeiten, so traten zumindest zu Beginn vielfältige Verständnis-
schwierigkeiten zutage.9 Wenn die Juristin von »Persönlichkeitsrechten« sprach 
und der Molekularbiologe von »Snips« (SNP: single-nucleotide polymorphism), 
war Babel nicht weit. Die Aufgabe der ethischen Expert:innen bestand nicht 
nur darin, das Handlungsfeld in einer für alle nachvollziehbaren Weise präzise 
oder »dicht« zu beschreiben10, sondern auch darin, eine gemeinsame Sprache 
zu entwickeln, in der alle Beteiligten sich über ethische, juristische und ökono-
mische Aspekte der Genomsequenzierung austauschen konnten. Diese Form 
von Ethik, also angewandte Ethik in der Rolle des Mediums, kann nicht durch 
ausgeklügelte, in Theologie oder Philosophie eingeübte Sprachspiele reüssie-
ren, da ein jeglicher »Jargon der Eigentlichkeit« verständigungsorientiertes 
Handeln gefährdet. Selbstverständlich geht es nicht um eine Verwässerung 
der Grundbegriffe, vielmehr um die Befähigung aller Diskurspartner:innen, 
gemeinsam Probleme zu analysieren und Lösungen zu eruieren.

Das waren, auch wenn Klaus Tanner das so meist nicht ausgedrückt hat, 
Tätigkeiten im Sinne des alten und unvollendeten Projekts der Aufklärung. Er 
selbst bezeichnete dies in seiner bescheidenen Art gerne als »Dienst«. Dieser 
Dienst macht nicht immer Freude: Sich in Gesetze, juristische Kommentare, 
Parlamentsdebatten, Handbücher oder »Standard Operating Procedures« 
(SOPs) zu vertiefen, zudem »Nature«-, »Cell«- oder »Science«-Artikel zu 
studieren anstatt Luther, Kant, Schleiermacher, Nietzsche oder Habermas zu 
inhalieren, ist nicht immer wohltuend. Und doch hat Klaus Tanner das mit einer 
Akribie und Neugier verfolgt, die ich auch nach vielen gemeinsamen Jahren 
immer noch bewundernswert finde. Nicht nur mir imponierte sein solides und 
robustes Wissen über Stammzellen und die neuesten wissenschaftlichen und 
technologischen Entwicklungen. Auch wenn solch prosaische Lektüre von 
biologischen, juristischen oder soziologischen Fachartikeln und die Teilnahme 
an entsprechenden Tagungen unausweichlich sind, um angewandte Ethik seriös 
betreiben zu können, reicht es kaum aus, sich in diese oftmals recht trockene 
Lektüre mit überschaubarer Halbwertszeit einzugraben. Wer ausschließlich 
auf Fragen der Bio-, Medizin- oder Umweltethik fokussiert, läuft Gefahr, intel-
lektuell zu veröden. Ein Glück, wenn sich die akademische Lehre in der Breite 
des jeweiligen Fachs verbinden lässt mit solcher Projektarbeit. Es ist dringend 

	 9	 https://www.eurat.info, abgerufen am 01.05.2025.
10	 Clifford Geertz, Dichte Beschreibung: Beiträge zum Verstehen kultureller Systeme, übers. 
von Brigitte Luchesi und Rolf Bindemann, Berlin 1987.

https://www.eurat.info


Gösta Gantner

26

davon abzuraten, ein Spezialist:innentum in Philosophie oder Theologie zu 
etablieren, das lediglich noch auf solche Fragen rekurriert: Das schadet sowohl 
der persönlichen Reputation als auch den bio- oder medizinethischen Projekten.

3  Distanz versus Einbettung

Kritisches Denken braucht Distanz. Verliert es die Distanz, besteht die Gefahr 
der Korrumpierung, des Gemein- und des Mitmachens. Prädestiniert für solche 
Distanznahmen sind die theoretischen Wissenschaften wie Theologie oder 
Philosophie: Als Künste der Distanznahme müssen sie in der Suche nach dem 
Allgemeinen in gewisser Weise weltfremd werden. Weltfremd heißt, Innehal-
ten und Zurücktreten: von den herrschenden Vorstellungen, von ökonomi-
schen Verflechtungen und kulturell geprägten Erwartungshaltungen. Damit 
ist nicht unbedingt Weltentrückung gemeint, über die man sich schon in der 
Anekdote über Thales von Milet lustig gemacht hatte: Thales fiel, so berichtet 
Platon, »als er sich mit den Sternen beschäftigte und nach oben blickte, in 
einen Brunnen. Da soll ihn eine gewitzte thrakische Magd verspottet haben, 
weil er zwar die Dinge am Himmel zu erkennen begehre, ihm aber, was ihm 
vor den Füßen liege, entgehe.«11 Wer vom Einzelnen abzusehen vermag, ist in 
der Lage, die großen Zusammenhänge zu durchschauen, »die« Wirklichkeit 
kritisch zu beleuchten, gar sich der »Realität zu widersetzen«.12 Distanznahme 
erlaubt spätestens seit Platon eine Art von Freischwimmen, eine Befreiung 
von tradierten Denk- und Verhaltensmustern.

Angewandte und womöglich sogar eingebettete Ethik lebt von der Nähe 
und vom Vertrauen. Draufhauen und Maximaldistanzieren sollte man also 
nicht – und dies betrachte ich als eine defensive Position der Ethik. Wach 
sein, Kritik an einzelnen Praktiken äußern und Alternativen vorschlagen: 
Das ist der Spielraum einer angewandten Ethik im Konzert mit Forschenden 
aus den Naturwissenschaften und den Rechts- und Sozialwissenschaften. Die 
Fragestellungen sind oftmals so konkret und alltäglich, dass die großen Linien 

11	 Plato, »Theaitetos«, in Plato, Spätdialoge, eingel. von Olof Gigon, übertr. von Rudolf 
Rufener, Bd. 1, Zürich und Stuttgart 1965: 174a [40]. Das ist aber, zumindest im Geschichten-
Repertoire über den antiken Gelehrten, nur die eine Seite. Die Gegenanekdote lautet: Thales 
habe durch seine Sternstudien eine reiche Olivenernte vorhergesehen, im Winter alle Pressen 
gemietet und sie dann zu seinen Konditionen weitervermietet: Wenn der Philosoph nur wolle, 
könne auch er reich werden. Selbst solche Himmelserkenntnis kann also auf Erden angewen-
det werden.
12	 Sally Haslanger, Der Wirklichkeit widerstehen: Soziale Konstruktion und Sozialkritik, hg. 
und mit einem Nachwort von Daniel James, Berlin 2021.



Medium sein

27

wie wirtschaftliche Abhängigkeiten und Interessen, Herrschafts- und insbe-
sondere Eigentumsverhältnisse, soziale Funktionen oder Verdinglichungs
prozesse kaum zur Sprache kommen können. Solche »großen Linien« zeichnen 
andere – innerhalb der Sozialwissenschaften die »Science Technology Studies« 
(STS) oder in der Sozialphilosophie das, was man unter das Label »Kritische 
Theorie« subsumieren könnte. Es mutete immer wieder exotisch an, wenn 
Klaus Tanner dann doch auf diese Aspekte zumindest hinwies. Exotisch und, 
wie ich finde, notwendig zugleich.

Der Vorteil dieses Einlassens auf bestimmte Handlungsfelder besteht darin, 
auf Vertrauen basierende Arrangements zu schaffen, die eine dichte Beschrei-
bung der relevanten Praktiken ermöglicht. Dieser Ansatz schärft das Verständ-
nis für ein eng gefasstes Handlungsfeld, und es ist wie beim Fotografieren: 
Wie mit einem Weitwinkel-Objektiv bekommen wir Einblicke in die feins-
ten Verästelungen – in kleine, zunächst unscheinbar wirkende Objekte oder 
Sachverhalte. Das Tele-Objektiv hingegen scheint man nur selten einsetzen 
zu können, um nicht die Erwartungen der Kolleg:innen aus den Naturwissen-
schaften und des Fördermittelgebers allzu offensichtlich zu enttäuschen. Für 
das Tele-Objektiv müssen dann andere Gelegenheiten gefunden werden, jen-
seits der Zwänge eng begrenzter Forschungsprojekte aus dem ELSA-Segment.

Aus dieser Beschreibung einer angewandten Ethik als Vermittlungsins-
tanz, die diese Rolle nur einnehmen kann, wenn sie – einem diplomatischen 
Korps ähnelnd – mit lebenswissenschaftlichen Akteuren, Jurist:innen und 
Sozialwissenschaftler:innen eng zusammenarbeitet, folgen zumindest zwei 
nicht ganz von der Hand zu weisende Einwände. Einerseits drohe solches 
ethische Geschäft zu einer Feigenblattethik zu verkommen. Andererseits sei 
sie eine Form von Akkommodation an die Verhältnisse und trage zu einer 
Normalisierung von neuen technischen Möglichkeiten bei. Beide Vorwürfe 
sind ineinander verzahnt und werden im Folgenden diskutiert.

3.1  Erster Frontalangriff: Angewandte Ethik als Feigenblatt

Angewandte Ethik findet in interdisziplinären Konsortien statt, in Ethik-
Gremien oder Ethik-Kommissionen. Ihr Forschungsauftrag ist zumeist darin 
definiert, Gutachten, Stellungnahmen, Ethik-Kodizes und dergleichen zu 
erstellen, die dazu beitragen, neue Technologien möglichst schadenfrei, im 
Geiste der Wissenschaftsfreiheit und dem Patient:innenwohl zuträglich zu 
implementieren. Zu solcher bioethischen Tätigkeit gehört, für Fragen der 
modernen Lebenswissenschaften zu sensibilisieren, und es wird erwartet, 



Gösta Gantner

28

dass am Ende möglichst alle identifizierten Probleme gehandhabt werden. 
Oder wie es einmal Petra Gehring formuliert hat: solche Ethik in Anwendung 
werde zum »Beipackzettel neuer Technologien«.13 Sie steigere üblicherweise 
die Akzeptanz gegenüber neuen Verfahren, weil auch mögliche Risiken in der 
Regel so beschrieben werden, dass sie sich durch einen verantwortungsvollen 
Umgang, durch Verbote und SOPs im Zaum halten lassen. Solche Stellungnah-
men und SOPs tragen zur Legitimierung neuer Technologien entscheidend bei. 
Mit ihnen wird ein Gütesiegel ausgestellt: Dort, wo ethische Expert:innen am 
Werk waren, erfolgt am Ende der Stempel »ethical approved«. Ein Effekt, so 
wird befürchtet, könnte darin bestehen, dass man sich in falscher Sicherheit 
wiegt: die Gefahren seien gebannt, ein nutzensteigernder Einsatz garantiert. 
Schlimmstenfalls wird das ethische Unterfangen zu einer Art Feigenblattethik. 
Diese Ethik sieht sich dem Vorwurf oder Verdacht ausgesetzt, Teil einer Nor-
malisierung- und Anpassungsstrategie zu sein. Einer Anpassung an und einer 
Normalisierung von neuen Technologien.

3.2  Zweiter Frontalangriff: Anpassung statt Möglichkeitssinn

Mit Stefan Selke können verschiedene Zukunftsnarrative unterschieden werden, 
wenn es darum geht, mit technischen Innovationen umzugehen. Eines dieser 
Narrative sei typisch für Berichte von Ethikkommissionen: Das Anpassungs-
narrativ. Mit diesem Narrativ wird zur Diskussion stehende Technologie nicht 
mehr infrage gestellt. Vielmehr gehe es nur noch darum, einen Umgang mit ihr 
zu finden, der ethischen Prinzipien genügt. Seien es Gentechnik, sogenannte 
Künstliche Intelligenz, künstliche Viren oder Embryoide: Solche Stellungnah-
men und Gutachten fragen nicht mehr nach dem Ob, sie konzentrieren sich auf 
das Wie. Und selbst dieses Wie ist ein eng begrenztes: Gegeben sind die recht-
lichen und ökonomischen Rahmenbedingungen der Patient:innenversorgung 
oder der Wissenschaftsorganisation, die angesichts neuer Technologien zwar 
vor Herausforderungen gestellt werden, aber mit spezifischen Strategien der 
Anpassung nicht ins Wanken geraten. Künstliche Viren oder mit öffentlich 
zugänglichen Daten trainierte Textgenerierungsprogramme sind in der Welt 
und es ist an uns, Grenzen zu setzen und best practice Lösungen zu finden. 
Keine Ethikkommission, so ergänzt Verena van Zyl-Bulitta, wagt es, an KI 

13	 Petra Gehring, »Fragliche Expertise: Zur Etablierung von Bioethik in Deutschland«, in 
Wissenschaft und Demokratie, hg. von Michael Hagner, Berlin 2012: 112–139, 137.



Medium sein

29

grundsätzliche Kritik zu üben.14 Anpassungsnarrative setzen bereits alter-
nativlos voraus, was sie bewerten. Sofern diese Narrative tatsächlich solche 
Dominanz erlangt haben, gerät die ethische Expertise insofern in die Defensive, 
als sie mitmacht, ohne einen Möglichkeitssinn noch entfachen zu können, der 
in der Lage wäre, sich vom Sog und den Potentialen von »General Purpose 
Technologies« (GPTs) irgend zu distanzieren.

Diskurse, die sich diesen Anpassungsnarrativen entziehen, sind durch-
aus vorhanden, doch sie finden in der Regel außerhalb von interdisziplinär 
besetzten Ethikkommissionen oder Forschungsprojekten statt. Die ethische 
Expertise innerhalb dieser Gremien und Vorhaben zielt auf Ausgleich und 
Problembewältigung. Die Wirkung ihrer Stellungnahmen überschreitet die 
akademische Welt. Sie werden, je nach Untersuchungsgegenstand, medial 
beachtet und von politischen Entscheidungsträger:innen rezipiert. Ange-
wandte Ethik wird zum Politikum.15 Eine solche Anpassungsethik, so wird 
gelegentlich bemerkt, bräuchte selbst eine Begleitforschung: Odo Marquard 
hat in seiner grenzenlosen Ironie einmal gefragt, ob wir nicht so etwas wie 
Ethikfolgenabschätzung nötig hätten.16

Doch haben wir damit die Leistungskraft einer angewandten Ethik im Kon-
zert der Wissenschaften hinlänglich umrissen? Gibt es womöglich auch noch 
andere Betrachtungsweisen auf das Phänomen einer angewandten Ethik? Gibt 
es noch andere Möglichkeiten, den defensiven Charakter einer angewandten 
Ethik zu verstehen? Ich denke schon, auch wenn das Anpassungsnarrativ 
nicht ganz von der Hand zu weisen ist. Womöglich ist dies ein Makel, den die 
angewandte Ethik nie ganz loswird, weil sie eben »mitmachen« muss und will.

4  �Reflexionsvertrauen als zentraler Baustein  
einer angewandten Ethik

Die defensive Rolle der Ethik hängt mit ihrer Funktion als Medium zusam-
men. Ihre Stärken sind: Zuhören, Sprache finden, Argumentieren. Solche 
Ethik begibt sich in das interdisziplinäre Getümmel, noch bevor etwa Tech-
niken schon so weit gediehen sind, dass sie massentauglich werden und unter 
Umständen in die Anwendung gelangen. Sie kann in solchen ELSA-Projekten 

14	 Stefan Selke, Technik als Trost: Verheißungen Künstlicher Intelligenz, Bielefeld 2023, 30.
15	 Matthias Kettner, Angewandte Ethik als Politikum, Frankfurt a. M. 2000.
16	 Einen guten Überblick über diese Debatte, die in den 2000er Jahren in Deutschland an Fahrt 
aufnahm und in deren Verlauf »Zur Selbstaufklärung der Bioethik«, so der Titel eines DFG-
Projekts, geforscht wurde, gibt Gehring, Biegsame Expertise, 737 ff.



Gösta Gantner

30

Dialoge entfachen, die insofern als sokratisch zu bezeichnen wären, als sie 
möglichst alle beteiligten Akteure zu Reflexionen befähigt – Reflexionen über 
die Voraussetzungen und Bedingungen des eigenen Tuns, auf ihre Verantwor-
tung. Es ist keine belehrende, sondern eine ermächtigende Tätigkeit: Ethik 
als Hebammenkunst. Sie bevormundet nicht, sie indoktriniert nicht. Dieses 
ethische Bemühen gelingt dann, wenn sich die verantwortlichen Akteure in 
solche Reflexionsprozesse begeben. Und diese Reflexionsermöglichung ist 
mehr als bloße Anpassung.

Wir leben in pluralen Zeiten. Gewissheiten wie religiöse Dogmen verlieren 
ihre soziale Bindungskraft. Was Klaus Tanner in seiner Habilitationsschrift 
noch als »Postmoderne« umschrieb, nämlich eine historische Situation der 
Pluralität und Kontextualität von Prinzipien oder Handlungszielen, ist heute 
mehr oder weniger selbstverständlich. Letzte Wahrheiten (ent-)stehen selbst 
immer schon in endlichen Kontexten. Eine Pluralität von Perspektiven ist 
die Folge, verständigungsorientiertes Handeln die Antwort. Das ist das, was 
Klaus Tanner stets an Jürgen Habermas begeistert. Wer das Unterfangen einer 
angewandten Ethik in Kommissionen und ELSA-Projekten als kommunikati-
ves Handeln beschreibt, verschiebt die Perspektive: Das Anpassungsnarrativ 
wird zumindest ergänzt durch ein Narrativ der Suche nach Verständigung, 
Orientierung und verantwortlichem Handeln.17

Kommunikativem Handeln liegt Reflexionsvertrauen zugrunde. Eine auf 
Austausch zielende, sich erst in Interaktionen konstituierende Vernunft ist 
auf solch eine Ressource, auf ein Vertrauen der Beteiligten in die Kraft der 
Reflexion angewiesen. Und dieses Vertrauen wird immer wieder zersetzt 
und untergraben. Klaus Tanner sprach davon, dass im ethischen Diskurs, 
in dem verschiedene moralische Überzeugungen, Interessen oder politische 
Zielsetzungen miteinander ringen, eines unterstellt werden muss, nämlich 
ein »gemeinsamer Verständigungshorizont«. Er bleibe unverfügbar und »ver-
trauensvoll vorausgesetzt«.18

Angesichts der Durchschlagskraft von Überzeugungen in Europa und den 
USA, die auf gruppenspezifischer Menschenfeindlichkeit beruhen, angesichts 
zunehmend erfolgreicherer Desinformationskampagnen totalitärer Regime, 
illiberaler Parteien und autoritärer Persönlichkeiten wird dieser gemeinsame 
Verständigungshorizont gleichsam eingedampft. Damit geht ein Vertrauen 
verloren, welches so zentral ist auch für die Vorhaben einer angewandten 

17	 Es ist bezeichnend, dass Tanners erstes an der Universität gehaltene Seminar von Habermas 
handelte, und es ist bis heute bitter, dass sein letztes Seminar an der Heidelberger Universität 
aufgrund der COVID-Pandemie nicht mehr stattfinden konnte. Es hätte sich um das letzte 
große Werk von Habermas gedreht, dessen Geschichte der Philosophie.
18	 Klaus Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 233.



Medium sein

31

Ethik. Nicht nur vor dem Hintergrund dieser Diskursverwüstungen ist in 
dem Terminus »Reflexionsvertrauen«, den Thorsten Moos in Vorbereitung auf 
das Symposium aus der Taufe hob, ein Indikator zu sehen für das Gedeihen 
oder den Verlust verständigungsorientierten Handelns: Reflexionsvertrauen 
stellt das Fundament für die Lebendigkeit einer demokratischen Kultur dar. 
Angewandte Ethik, die auf dieses Vertrauen baut, ermöglicht und strukturiert 
Orte des Gründegebens und Gründenehmens, sie befeuert die Suche nach 
dem, was besser sein könnte: Ganz konkret, in einer Enquete- oder Stammzell
kommission, in interdisziplinären Konsortien wie dem EURAT-Projekt oder 
in den Diskusräumen einer Max Planck School zur synthetischen Biologie.

Dass wir in einer Gesellschaft forschen und leben können, die geprägt ist 
von Prinzipien wie Wissenschaftsfreiheit und Persönlichkeitsrechten, ist ein 
großes Glück. Eine angewandte Ethik, die auf dieses Reflexionsvertrauen baut, 
ist Teil derjenigen Kräfte, die diese Kultur verteidigen gegen die Verächter 
der Demokratie. Zum Wohle einer Wissenschaft, die nicht nur zu Massen-
vernichtungswaffen wie der Atombombe führte, sondern auch zu Penicillin, 
faszinierenden Krebstherapien oder Impfstoffen gegen Pandemien.

5  Ausblick: Die defensive Rolle der Ethik in einer Welt in Flammen

Angesichts des Überschreitens fast aller planetaren Grenzen ist ein zentrales 
Betätigungsfeld einer angewandten Ethik sicherlich die Umwelt- und Klima-
ethik. Wie aber betreiben wir Ethik in einer »Welt in Flammen«?19 Reicht uns 
das Agieren im Konzert der Wissenschaften oder müssen wir – ähnlich wie die 
Erdsystemwissenschaften dies in Teilen schon praktizieren – weitaus stärker 
uns als Transformator:innen begreifen? Wird so etwas wie eine transforma-
tive Ethik sich auch in politischen Interventionen und zivilgesellschaftlichen 
Aktivitäten niederschlagen?

Auch wenn bei Klaus Tanner die Nachhaltigkeitsthemen nicht im Zen-
trum stehen, lebt er vor, was es heißt, tätig zu werden, seinen »Dienst« zu 
tun: Etwa in Kommissionen, in Kirchen und Verbänden und durch Vorträge 
in Schulen und Akademien. Das ist ein Vorbild für eine angewandte Ethik im 
21. Jahrhundert, die sich den Zerstörungen planetaren Ausmaßes stellen und 
die Debatten über die konkrete Ausgestaltung der Ziele für eine nachhaltige 

19	 Andreas Malm, Wie man eine Pipeline in die Luft jagt: Kämpfen lernen in einer Welt in 
Flammen, Berlin 2020.



Gösta Gantner

32

Entwicklung aktiv in politischen Gremien, in der Öffentlichkeit, gemeinsam 
mit Kirchen, Gewerkschaften und NGOs vorantreiben muss.

Ganz gewiss erwacht daraus auch eine Neubewertung dessen, was ich 
oben mit Verweis auf Anpassungsnarrative problematisierte und sich am 
Klimawandel leicht illustrieren lässt. Es geht schon längst nicht mehr nur 
um Klimaschutz, sondern insbesondere um die Anpassung an die verheeren-
den Folgen eines erhitzten Planeten: Das wird zu massiven Veränderungen 
in der naturwissenschaftlichen Forschungslandschaft führen; auch in der 
Medizin werden Disziplinen wie Klima- oder Umweltmedizin mit anderen 
Forschungsetats und Aufmerksamkeiten bestückt werden. Und da ist eben 
auch eine Ethik gefragt, die sich auf Anpassungsnarrative versteht. Wie 
defensiv sie dabei verfahren sollte, bleibt eine nicht generell zu beantwor-
tende Frage. Womöglich hält sie sich in ihren Interventionen mit allzu lauten 
Ansagen zurück. Im Vertrauen auf die Kraft der Reflexion, flüsternd gar gegen-
über Entscheidungsträger:innen, aber beharrlich. Und wenn es angemessen 
erscheint, dann holt man sich eben mit dem Recht, der Ökonomie oder den 
Naturwissenschaften die erforderlichen Brechstangen mit an Bord.

Wahrscheinlich erntet man mit dieser Haltung nicht viele Lorbeeren, aber 
es wirkt. Klaus Tanners Eintreten für eine demokratische Kultur, leise, aber 
beharrlich, nicht die großen Töne spuckend, sondern im je konkreten Hand-
lungs- und Forschungszusammenhang durch respektvolles Auftreten zu gleich-
berechtigten Reflexionsräumen beitragend, mag für manche als eine defensive 
Haltung erscheinen. Doch dieses Vorgehen ermöglicht Kompromisse gerade 
in dringlichen und zugleich höchst kontroversen Situationen. Diese Haltung 
wird umso wichtiger, je gewaltiger die auf Mensch und Natur zukommenden 
Probleme erscheinen. Sie erinnert auch ein wenig an die antike Tugend der 
Besonnenheit (sophrosýne) – und ist Ausdruck dieser »Weisheit, die verstehen 
lässt, warum menschliche Reflexion vertrauenswürdig sein kann.«20

ORCID  ®
Gösta Gantner	 https://orcid.org/0000-0003-2953-149X

20	 Tanner, Naturrecht, 233.

https://orcid.org/0000-0003-2953-149X
https://orcid.org/0000-0003-2953-149X


33

Reiner Anselm

Lebensführung
Trutz Rendtorffs Programm als Impuls  
für die Ethik heute

»Ethik ist die Theorie der menschlichen Lebensführung« lautet die program-
matische Formel, mit der Rendtorff seine »Ethik« beginnt, und zwar sowohl 
in der ersten wie auch in der zweiten Auflage. Dabei zeigt der Vergleich zwi-
schen den beiden Auflagen, dass die theoriegeschichtliche Konnotation, die 
sich mit dem Begriff der Lebensführung verbindet, nämlich die Reverenz an 
Max Weber, für Rendtorff bei der Ausarbeitung seines ethischen Programms 
offenbar nicht leitend gewesen ist. Die längere Passage, mit der eingangs der 
Begriff der Lebensführung eingehender erläutert wird, findet sich erst in der 
zweiten Auflage, ebenso wie die Anknüpfung an Max Weber und seine – 
freilich nicht zu einer durchgängigen Systematik ausgearbeitete – Fassung 
eines Begriffs der Lebensführung. Weber profiliert diese als religiös moti-
vierte Widerständigkeit gegenüber den Eigengesetzlichkeiten der Sphären 
von Recht, Ökonomie, Politik, Sexualität und Kunst. Im spannungsreichen 
Konflikt zwischen religiösen Motiven und Eigengesetzlichkeiten bilden sich 
die Kompromisse aus, die dann für die Signatur einer Kultur bestimmend 
werden. Doch darauf geht Rendtorff nicht weiter ein, es bleibt bei einer eher 
assoziativen Bezugnahme.

»Lebensführung« steht damit nicht für eine bestimmte  theoriegeschichtli-
che Tradition, sondernder Gedanke der Lebensführung bezeichnet zumindest 
in der Konzeption der Ethik für Rendtorff zunächst ganz unspezifisch das, 
was wenig später im Umfeld des Münchner Soziologen Karl-Martin Bolte als 
»Gesamtheit aller Tätigkeiten im Alltag von Personen angesehen wird, die 
das Leben eines Menschen ausmachen«.1 Lebensführung ist damit an Prak-
tiken orientiert, ist aber nicht einfach die Addition einzelner Handlungen, 
sondern aus den verschiedenen Handlungen baut sich ein Zusammenhang 
auf, der als Lebensführung bezeichnet wird. Dabei steht Max Weber auch 

1	 Günter G. Voss, »Entwicklung und Eckpunkte des theoretischen Konzepts«, in Arran-
gements zwischen Traditionalität und Modernisierung, hg. von der Projektgruppe »Alltägliche 
Lebensführung«, Opladen 1985: 23–43, 30. Vgl.  auch Karl M. Bolte, »Subjektorientierte 
Soziologie: Plädoyer für eine Forschungsperspektive«, in Subjektorientierte Arbeits- und Berufs-
soziologie, hg. von Karl M. Bolte und Erhard Treutner, Frankfurt a. M. 1983: 12–36.

Reiner Anselm, »Lebensführung: Trutz Rendtorffs Programm als Impuls für die Ethik 
heute«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing, 2025: 33–42. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23305


Reiner Anselm

34

hier zwar als Pate des Begriffs im Hintergrund, nicht aber das eben skizzierte 
Theoriekonzept. Wenn Günter Voß für die Konzeptionen der beiden Sonderfor-
schungsbereiche zu den »Theoretische[n] Grundlagen sozialwissenschaftlicher 
Berufs- und Arbeitskräfteforschung« (SFB 101) sowie »Entwicklungsperspek-
tiven von Arbeit« (SFB 333) festhält, man habe sich für die Neubestimmung 
des Verhältnisses von Arbeit und Leben entschieden, an Webers eben nicht 
systematisch ausgearbeiteten Lebensführungsbegriff anzuknüpfen, ihn »dann 
aber für die eigenen Zwecke auszudeuten«, so beschreibt das im Grunde auch 
das Verfahren Rendtorffs.2 Auch er nimmt den Begriff der Lebensführung eher 
unspezifisch auf und scheint sich zudem mehr an der Verwendung seiner 
Münchner soziologischen Kollegen als an Weber zu orientieren. Denn auch bei 
Rendtorff umfasst die Lebensführung einen integralen Aspekt: Sie beschreibt 
ebenfalls die Gesamtheit der Handlungen, die sich zu einer bestimmten Lebens-
auffassung verdichten.

In der Perspektive der Ethik werden diese Handlungen reflexiv: Das eigene 
Handeln als ethisch zu begreifen, beinhaltet das »Moment der Stellungnahme«, 
wie es bei Rendtorff heißt. Die Formel, auf die Rendtorff diese Stellungnahme 
bringt, lässt aufhorchen:

Menschliches Handeln ist niemals bloß äußere Beziehung zu Objekten, Bear-
beitung von Gegenständen. Im Handeln wird eine Beziehung zur Wirklichkeit 
betätigt, in der der Mensch immer schon steht und die ihn bestimmt und 
verpflichtet. Das Bewußtsein für diese innere Verbindlichkeit menschlicher 
Lebenswirklichkeit verschafft sich in der ethischen Frage Ausdruck. In diesem 
Sinne kann Ethik als eine Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung des 
Menschen bezeichnet werden, sofern als Ethik der Anteil der eigenen Lebens-
führung an dem, was uns als Wirklichkeit beansprucht, zum Thema wird.3

Präziser als in der zweiten Auflage, in der, wohl aus der zeitgenössischen 
Debatte um Hans Jonas’ »Prinzip Verantwortung« entlehnt, der Verantwor-
tungsbegriff im Zentrum der Argumentation steht, entwickelt die erste Auflage 
die Struktur des Handelns als Lebensführung und der Ethik als die reflektierte 
eigene Stellungnahme dazu. Dabei ist die Aufgabe der Ethik als Theorie der 
Lebensführung in der ersten Auflage sehr viel klarer auf das Setzen der eige-
nen Akzente hin fokussiert, als das in der zweiten Auflage der Fall ist. Denn 
wo die erste Auflage von einer Steigerungsform der Wirklichkeitserfahrung 

2	 Ebd., 29 f.
3	 Trutz Rendtorff, Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen 
Theologie, Bd. 1, Stuttgart 1980, 11.



Lebensführung

35

spricht, wenn die Wirklichkeit nicht mehr nur als eine dem Einzelnen bestim-
mend gegenübertretende, sondern als eine zu gestaltende erfahren wird, heißt 
es ab der zweiten Auflage: »Der Mensch ist verantwortlich als Subjekt der 
Lebensführung. Das ist Thema und Gegenstand der Ethik.«4 Das bedeutet aber 
auch, dass – hier klingt ganz offenkundig Hans Jonas nach – das eigene Han-
deln stets schon unter den evaluativen Vorbehalt gestellt wird, dass es sich als 
verantwortliches Handeln klassifizieren lässt. Dagegen wird in der Erstauflage 
mit der ethischen Stellungnahme primär der Sachverhalt adressiert, dass es 
die Ethik mit den Fragen der eigenen Teilnahme und Gestaltung zu tun habe.

Dem entspricht es auch, dass der zu gestaltende Wandel eine zentrale 
Bedeutung in der Analyse der ethischen Situation der Gegenwart hat: Es ist 
der Wandel, der selbst nach den Maßstäben seines Handelns sucht. Gerade die 
radikalen Veränderungen im Bereich des Staatsverständnisses, im Zusammen-
leben der Geschlechter und im Umgang mit der natürlichen Umwelt nötigen zu 
einer Neubestimmung der Wirklichkeitssicht und der bereits angesprochenen 
Suche nach den Kriterien des Wandels. Die Erfahrungen dieses Wandels sind 
es, die sodann die Theologie in einer doppelten Weise herausfordern. Auf der 
einen Seite muss sie deutlich machen, dass in den Forderungen des Wandels 
sich auch die Frage nach einer Neubestimmung des Selbstverständnisses des 
Menschen ausdrücken kann. Diese Neubestimmung gilt dann einem Selbst-
verständnis, das der im Glauben bekannten Überzeugung, dass nämlich der 
Mensch im Letzten nicht Urheber seines Seins und seines Handelns ist, nicht 
mehr entspricht. Auf der anderen Seite aber ist von der Theologie auch gefor-
dert, vor dem Hintergrund der beschriebenen Wandlungserfahrungen die 
Frage nach dem Grund und Ziel der Lebenswirklichkeit neu zu beantworten.

In genau diesem Sinne ist Ethik die Steigerungsform der Theologie, dass 
das Wirklichkeitsverständnis des christlichen Glaubens vor dem Hintergrund 
der geschilderten Veränderungserfahrungen neu bestimmt werden muss. Der 
Akzent der Theologie gilt dabei der Reformulierung der Einsicht, dass das 
Leben nicht in sich selbst beruht, sondern sich nur innerhalb wechselseitiger, 
kommunikativer Verhältnisse entfaltet, und zwar sowohl in Beziehung zu 
den Mitmenschen als auch in der Beziehung auf Gott. Christliche Lebens-
führung und eine christliche Deutung der Wirklichkeit müssen daher die 
kommunikative Grundstruktur der Lebenswirklichkeit zur Geltung bringen, 
sie gilt – mit Wolfgang Huber gesprochen – einer kommunikativen Freiheit.5 

4	 Ders., Ethik: Grundelemente, Methodologie und Konkretionen einer ethischen Theologie, 
3. Aufl., Stuttgart 2011, 3.
5	 Die wichtigsten Beiträge dazu sind leicht zugänglich in: Wolfgang Huber, Von der Frei-
heit: Perspektiven für eine solidarische Welt, München 2012.



Reiner Anselm

36

»Die Explikation, die Begründung und die argumentative Vertretung dieses 
Grundsachverhalts ist die Aufgabe einer ethischen Theologie.«6

Der Wandel der Lebensumstände führt somit die Theologie zu einer neuen 
Frage der Theologie nach sich selbst: »Sie muß sich prüfen, wieweit und auf 
welche Weise sie dem Anspruch zu genügen vermag, Wirklichkeitswissen-
schaft zu sein.«7 Geht man nun der Spur weiter nach, die der Wirklichkeits-
begriff – immerhin einer der meistverwendeten Begriffe in der programma-
tischen Einleitungspassage zur ersten Auflage der Ethik – nach sich zieht, so 
landet man unweigerlich bei zwei Gewährsmännern, die hier offensichtlich 
Pate stehen: Helmut Schelsky mit seinem soziologischen Programm der Sozio-
logie als Wirklichkeitswissenschaft und Dietrich Bonhoeffer, dessen Notizen 
zur Ethik mit einem Abschnitt zu »Christus, die Wirklichkeit und das Gute« 
beginnen. Wenn Rendtorff formuliert, »die Theologie hat die Position zu 
vertreten, daß die Frage des Menschen nach sich selbst die Frage nach der 
Wirklichkeit des Menschen überhaupt ist und deswegen die Frage danach, wer 
denn die Wirklichkeit des Menschen konstituiert. Die Theologie muß diese 
Frage so aufnehmen und explizieren, daß dabei die konstitutive Beziehung 
aller menschlichen Wirklichkeit auf Gott zur Sprache gebracht wird«,8 dann 
erinnert das unverkennbar an Bonhoeffers Feststellung:

Alle Dinge erscheinen ja im Zerrbild, wo sie nicht in Gott gesehen und erkannt 
werden. Alle sogenannten Gegebenheiten, alle Gesetze und Normen sind 
Abstraktionen, so lange nicht Gott als die letzte Wirklichkeit geglaubt wird. 
Daß aber Gott selbst die letzte Wirklichkeit ist, ist wiederum nicht eine Idee, 
durch die die gegebene Welt sublimiert werden soll, ist also nicht die religiöse 
Abrundung eines profanen Weltbildes, sondern es ist das gläubige Ja zu dem 
Selbstzeugnis Gottes, zu seiner Offenbarung.9

Gerade im Vergleich wird aber auch deutlich, dass Rendtorff darauf zielt, die 
Theologie als Wirklichkeitswissenschaft nicht über die Figur der Offenba-
rung zur Geltung zu bringen, sondern über die Auseinandersetzung mit den 
Wandlungsprozessen der Gesellschaft, in denen sich der Einzelne zur tätigen 
Stellungnahme aufgefordert sieht.

Die Transformation der Theologie vor den Herausforderungen der Gegen-
wart, ihre Rekonstruktion als die entscheidende Wirklichkeitswissenschaft, 

6	 Rendtorff, Ethik, 1. Aufl., Bd. 1, 14.
7	 Ebd., 15.
8	 Ebd., 14.
9	 Dietrich Bonhoeffer, Ethik, hg. von Ilse Tödt u. a., DBW 6, Gütersloh 1992, 32.



Lebensführung

37

soll mithin unter Zuhilfenahme von Kategorien der verstehenden Soziologie 
erfolgen, aber gleichzeitig über die Soziologie hinausgehen. Etwas spitz for-
muliert: Wenn Michael Theunissen für die Geschichtsphilosophie formulierte, 
sie sei nur als Theologie möglich, so schwebt Rendtorff hier der Gedanke vor, 
dass eine verstehende Soziologie nur als Theologie, nämlich als »Ethische 
Theologie« möglich ist.10 Damit setzt er sich zugleich von seinem Münchner 
Freund und Kollegen Wolfhart Pannenberg ab. Beide teilen das Ziel, nach der 
schroffen Grenzziehung durch die Dialektische Theologie das Anliegen der 
Theologie durch die Verbindung mit außertheologischen Theoriemodellen neu 
zu konstituieren und sie damit zugleich für das allgemeine Wahrheitsbewusst-
sein anschlussfähig werden zu lassen. Während allerdings Pannenberg über 
die philosophische Anthropologie zur Metaphysik kommt,11 wählt Rendtorff 
den Weg, Theologie und Soziologie zu kombinieren.

Vor diesem Hintergrund wird auch genauer deutlich, was Rendtorff mit 
einer »Ethischen Theologie« vor Augen stand. Diese soll das Wirklichkeits-
verständnis ausdeuten und darin das Ganze der Theologie am Ort der Ethik 
zur Darstellung bringen. Allerdings: Diese Darstellung bleibt ein Fragment. 
Zwar sollen die drei Grundelemente der Ethik, das Gegebensein des Lebens, 
das Geben des Lebens und die Reflexivität des Lebens, ganz offenkundig in 
Anknüpfung an das Credo die Topoi Schöpfung, Christologie und Eschatolo-
gie zur Darstellung bringen, aber dies wird in der Ethik im Wesentlichen auf 
deren Bedeutung für ein christliches Verständnis der Lebenswirklichkeit zur 
Geltung gebracht. In der Neuauflage der Ethik zehn Jahre später findet sich 
sogar noch prononcierter die Aufgabenbeschreibung, die »Ethische Theologie« 
sei »die der ethischen Lebenswirklichkeit zugewandte Weise, die Grundfragen 
der Theologie selbstständig zu entfalten. Das wird im II. Teil unternommen, 
der die Grundelemente der ethischen Lebenswirklichkeit darstellt«.12 In der 
Tat werden hier wichtige Elemente ergänzt, etwa mit den Ausführungen 
zum Freiheitsbegriff und zur Rechtfertigung. Aber auch hier bleibt offen, 
ob das bereits für eine selbstständige Darstellung der Grundbestände des 
Christentums genügt, denn Wichtiges wie etwa die gesamte Ekklesiologie 
fehlt. Stattdessen werden die Grundbestände nur soweit expliziert, wie sie 
für Rendtorffs Rekonstruktion der Lebenswirklichkeit notwendig sind. Ein 
gutes Beispiel dafür sind die Verweise auf die Bestände einer Glaubenslehre im 

10	 Michael Theunissen, Kritische Theorie der Gesellschaft: Zwei Studien, Berlin 1981, 39.
11	 So zunächst in Wolfhart Pannenberg, Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegen-
wart im Lichte der Theologie, Göttingen 1962; sodann ders.: Anthropologie in theologischer Per-
spektive, Göttingen 1983.
12	 Rendtorff, Ethik, 3. Aufl., 53.



Reiner Anselm

38

Zusammenhang mit den Überlegungen zur Reflexivität des Lebens, in denen 
die Kontingenzbewältigung durch Religion thematisch wird.

In meinen Augen spricht viel dafür, dass Rendtorff die »Ethik« ursprünglich 
dreiteilig konzipiert hatte und in einem dritten Teil nach der Grundlegung, 
der Methodik und den Konkretionen die »Ethische Theologie« als eine gestei-
gerte Form der Wirklichkeitserfahrung selbst noch einmal darstellen wollte. 
Allerdings ist es zu dieser Darstellung nicht gekommen, und in der zweiten 
Auflage der Ethik schlägt Rendtorff einen anderen Weg ein. Er rückt von 
der Wirklichkeitssemantik nahezu vollständig ab. Ohne dass dies explizit 
ausgewiesen wird, dominiert nun ein anderes Modell: der eben bereits kurz 
angesprochene Gedanke nämlich, dass der Einzelne verantwortlich ist für sein 
Handeln, dieses Handeln jedoch immer bezogen und begrenzt ist durch die 
historisch gewordenen Strukturen der Lebenswelt. Parallel mit dem Anspruch 
einer neuen christlichen Wirklichkeitssicht wird nun der Anspruch sistiert, 
bei der Ethik handele es sich um eine »Steigerungsform« der Theologie. Statt-
dessen tritt der in der ersten Auflage erst angedeutete Dual zwischen dem 
verantwortlichen Subjekt einerseits, das auf die Gründe seines Handelns hin 
angesprochen werden kann, und den Strukturen der gemeinsamen Lebenswelt 
andererseits in den Vordergrund. Nun heißt es:

In der Ethik geht es immer um Gesichtspunkte, die diesen überindividuellen 
Zusammenhang der Lebensführung hervortreten lassen. Das Grundelement 
des Ethischen liegt in dem ausdrücklichen Bewußtwerden der Tatsache, daß 
niemand sein Leben alleine leben kann. Eben das wird aber elementar durch die 
Lebensführung erfahren. Und es ist diese Erfahrung, die in die Ethik als Theo-
rie der menschlichen Lebensführung Eingang finden muß. Die Konkretionen 
der Ethik haben es primär mit grundlegenden Ordnungen des gemeinsamen 
Lebens zu tun. Damit bringt die Ethik die überindividuellen Zusammenhänge 
der menschlichen Lebensführung zur Sprache.13

Mit dieser Vorgehensweise aber verschiebt sich zugleich die Aufgabe der Theo-
logie im Zusammenhang ihrer Entfaltung als »Ethische Theologie« dahin, dass 
sie auf der einen Seite das Subjekt davor schützen muss, im Zusammenhang 
der ihm zugeschriebenen Verantwortung für das eigene Handeln als Person 
infrage gestellt zu werden. Auf der anderen Seite aber gilt es, das Vorgefun-
dene, insbesondere auch das eigene Leben selbst, als Zeichen des Handelns 
Gottes in der Geschichte zu deuten. Steht auf der einen Seite die Rekonstruk-
tion der Rechtfertigungslehre, so steht auf der anderen Seite ein Verständnis 

13	 Rendtorff, Ethik, 3. Aufl., 11.



Lebensführung

39

des »Gegebensein[s] des Lebens«, das sich als Variation der dogmatischen 
Rede von der Schöpfung präsentiert.

Ethische Theologie gründet Ethik im Gegebensein des Lebens, wie es als Voraus
setzung menschlichen Handelns den elementaren Wirklichkeitszusammenhang 
bildet, in dessen Kontext sich Fragen der menschlichen Lebensführung stellen. 
Theologische Arbeit an der Ethik setzt ein mit der Rekonstruktion der Frage, 
die mit dem Leben selbst gestellt ist und auf die der Mensch eine Antwort schul-
dig ist. Sie hat diese Frage so wahrzunehmen, wie sie den Menschen in seiner 
Beziehung zu Gott angeht.14

Zwischen beiden Polen soll der christliche Freiheitsgedanke vermitteln, der auf 
der einen Seite die Freiheit gegenüber der Welt zum Ausdruck bringt, auf der 
anderen Seite zugleich das Gegebensein der Freiheit mit dem Gegebensein des 
Lebens verkoppelt und damit Möglichkeiten und Begrenzungen menschlicher 
Freiheit gleichermaßen zum Ausdruck bringt:

Das Bewußtsein der Freiheit gegenüber der Welt besteht in der Perspektive der 
christlichen Tradition darin, daß Freiheit dem Menschen gewährt, gegeben, 
zuerkannt wird durch Gott. Die Verbindung des Gegebenseins der Freiheit mit 
dem Gegebensein des Lebens führt darum an den Ort der primär individuell 
zu verantwortenden Lebensführung.15

Unverkennbar verschieben sich damit im Übergang von der ersten zur zwei-
ten Auflage die Akzente. Setzte die erste Auflage noch an, ein theologisches 
Wirklichkeitsverständnis vor dem Hintergrund der Erfahrungen eines funda-
mentalen Wandels zu entwickeln und damit die Aufgabe der Systematischen 
Theologie nicht mehr in der Rekonstruktion der doctrina zu erblicken, so geht 
es nun darum, das individuelle Handeln aus der gegebenen Freiheit im Gegen-
über zu der erfahrenen, und zwar als in letzter Konsequenz als Verwirklichung 
des Handelns Gottes gedeuteten, Ordnung auszulegen. Damit tritt zugleich, 
wohl auch als Folge einer intensiveren Beschäftigung mit dem Werk Ernst 
Troeltschs, der rechtshegelianisierende Zug im Denken Rendtorffs stärker 
hervor: eine Prägung, die er schon aus Münster und den dortigen Verbin-
dungen zum Kreis um Joachim Ritter mitgebracht haben dürfte. Dieser neue 

14	 Ebd., 60; ähnlich, aber durch den Kontext anders eingespielt: Rendtorff, Ethik, 1. Aufl., 
Bd. 1, 22.
15	 Ders., Ethik, 3. Aufl., 13.



Reiner Anselm

40

Akzent wird, das merkt man den Ergänzungen und Seitenbemerkungen der 
zweiten Auflage der Ethik deutlich an, getragen von einer deutlichen Skep-
sis gegenüber denjenigen Formen protestantischen ethischen Engagements, 
die den unleugbaren Wandel dazu nutzen, die Legitimität des Gegebenen 
grundsätzlich infrage zu stellen und aus dem Glauben den Auftrag für die 
Gestaltung einer neuen Wirklichkeit und die Formung eines neuen Menschen 
abzuleiten. Hier stehen die Erfahrungen, die er in den Auseinandersetzungen 
um die Friedensethik, das Demokratieverständnis, die Umweltfrage und die 
ethische Signatur der Wirtschaftsordnung als Vorsitzender der Kammer für 
Öffentliche Verantwortung seit 1979 gemacht haben dürfte.

Damit bin ich nun an dem Punkt, an dem die Impulse des Rendtorffschen 
Entwurfs für die Ethik heute und damit zugleich dessen Stärken und Schwä-
chen klarer akzentuiert werden können. Zur Stärke des Entwurfs gehört 
zweifelsohne, die Ethik nicht als das Andere der Geschichte zu profilieren, 
nicht als einen letztlich von einem gnostischen Denken getragenen utopi-
schen Entwurf, sondern als eine Ethik, die auf dem Vorhandenen aufbaut und 
dieses als den Ort der Verwirklichung des Guten versteht. In den gegebenen 
Strukturen die Vernunft zu erkennen und allfällige Anpassungen dann vor-
zunehmen, wenn die Gestaltung der Lebensformen der ihr eingeschriebenen 
Vernunft nicht entspricht, ist daher der Grundzug des Ethikprogramms, das 
Rendtorff präsentiert. Die Haltung, die sich in dieser Art, Ethik zu betreiben 
ausdrückt, ist die einer gewissen souveränen Gelassenheit – und genau diese 
dem Programm eingeschriebene Gelassenheit dürfte es auch gewesen sein, 
die kirchliche und theologische Kontrahenten Rendtorff nicht nur als Kon-
servativen titulieren ließ, sondern die von ihnen auch als Provokation erlebt 
wurde: Wie kann man denn gelassen bleiben, wenn die Welt unterzugehen 
droht und nur durch eine neue Ethik gerettet werden kann? An Rendtorff 
prallte solcher Alarmismus ab; ja, er sah in ihm nichts anderes als die Hybris 
theologischer und religiöser Vernunft, die das Vertrauen an Gottes Führung 
in der Geschichte verloren habe.

In der vertrauensvollen Zuversicht, die dieser Zugriff auf die Fragen der 
Ethik erzeugen kann, liegt eine unbestreitbare Stärke der Rendtorffschen Ethik, 
zumal sie auch davon entlastet ist, die Eckdaten für eine »neue Geschichte«, 
eine »neue Gesellschaft« oder einen »neuen Menschen« umreißen und 
begründen zu müssen. Lebensführung bedeutet eben gerade nicht nur den 
Kampf des Einzelnen gegen die Mächte des Gegebenen und des Eigenge-
setzlichen – sie ist bei Rendtorff in Aufnahme der Konnotationen aus dem 
Programm von Karl-Martin Bolte zugleich aktivisch und passivisch gedacht: 
Lebensführung bringt zunächst und theologisch primär die Erfahrung zum 
Ausdruck, dass sich der Christ als Geschöpf verstehen darf, und zwar genau in 



Lebensführung

41

der Weise, wie er sein eigenes Leben hineingestellt sieht in die Gemeinschaft 
des Lebens mit andern. Lebensführung bedeutet eben nicht nur, das eigene 
Leben zu führen, sondern sie ist untrennbar mit der Gewissheit verbunden, 
dass das Leben – und zwar das eigene wie das der Gemeinschaft – von Gott 
geführt wird. Diese Führung ist aber nicht einfach mit dem Wahrnehmbaren 
gegeben; es obliegt der ethischen Vernunft, sie als die Ratio des Gegebenen 
herauszuarbeiten. In der doppelten Konnotation, die der Terminus »Leben« 
und damit auch die Rede vom »Gegebensein« des Lebens mit sich führt – es 
kann sowohl das individuelle als auch das überindividuelle Leben bedeuteten – 
besteht die Aufgabe der ethischen Stellungnahme dann darin, das Vorgegebene 
zu rekonstruieren und mit der eigenen Perspektive, mit der Erfahrung der 
dem Einzelnen geschenkten Freiheit, in einen Zusammenklang zu bringen. 
Denn die Unhintergehbarkeit der Erfahrung, dass eben auch das eigene Leben 
theologisch als das gegebene Leben zu verstehen ist, führt Rendtorff dazu, 
immer wieder emphatisch die Möglichkeit und die Notwendigkeit der eigenen 
Stellungnahme zu betonen. Anders als diejenigen theologischen Programme, 
die die Legitimität des Gewordenen im Namen des Evangeliums bestreiten, 
nur um dann die Freiheit des Einzelnen in den Käfig autoritärer, gleichwohl 
als unmittelbar dem Evangelium entsprechend getarnter Positionen zurück-
zubinden, ermöglicht es Rendtorff den Zugriff über die Figur des Gegebenen, 
eine Form von individueller Freiheit zu begründen, die zugleich das Vertrauen 
in die Führung Gottes und die Motivation zur Weltgestaltung in sich trägt.

Über dieser Stärke darf jedoch eine spezifische Schwäche nicht aus dem 
Blick geraten. Denn jenseits aller Polemik, die gerade die Vertreter des linken 
protestantischen Milieus vorbrachten und die durch Rendtorffs Gelassenheit 
eines Analytikers des Gegebenen zusätzlich angestachelt wurde, waren die 
Kritiker doch an einem Punkt im Recht: Ungeachtet der immer wieder betonten 
Zentralstellung des Freiheitsgedankens im methodischen Grundlegungsteil 
gerät Rendtorff in der Durchführung seines Programms immer stärker in 
den Würgegriff des Gegebenen. Anders als er es wohl selbst intendierte oder 
wahrhaben mochte, gewinnt gerade in den Konkretionen das Gegebene die 
Oberhand gegenüber dem zu Gestaltenden. Das zweite Grundelement der 
Ethik, das Geben des Lebens, schafft es nicht, aus dem Schatten des ersten 
herauszutreten. In meinen Augen liegt dabei das Problem weniger darin, dass 
sich Rendtorff am Gegebenen orientiert. Vielmehr liegt es darin, dass er seinem 
eigenen Anspruch, dieses Gegebene gerade auch in seiner Wandlungsdynamik 
zum Gegenstand der Beschreibung zu machen, nicht gerecht wird. Anders 
gesagt: Die Kritiker hätten ihm gar nicht die Orientierung am Gegebenen zum 
Vorwurf machen und dem einen auf einem wackligen Fundament stehenden, 
von viel Moralismus getragenen Alternativentwurf entgegenhalten müssen. 



Reiner Anselm

42

Es hätte vollständig genügt, ihn an den eigenen Ansprüchen zu messen. Denn 
gerade das gegebene Leben ist ja nichts Statisches, sondern unterliegt einer 
Entwicklungsdynamik, die aber bei Rendtorff unterbestimmt bleibt. Gerade 
der neu geschriebene Grundlegungsteil der zweiten Auflage bestätigt dabei 
indirekt die Kritik, denn hier wird, wie gesagt, der Gedanke des Wandels und 
auch der Notwendigkeit, das Christentum vor dem Hintergrund des Wandels 
neu zu durchdenken, nahezu vollständig zurückgenommen.

Damit aber droht die Ethik entgegen ihrem eigenen, auf ein breites 
Verstehen angelegten Anspruch zu einer Ethik der Wenigen zu werden, 
zu einem Dokument, das nur einer bestimmten Sichtweise verpflichtet ist. 
Mehr noch: Eine solche Ethik läuft Gefahr, die Widersprüchlichkeiten und 
harten Konflikte der Lebenswirklichkeit zu negieren, indem sie als durch die 
vermeintlich vernünftige, tatsächlich aber eher durch die zeit- und standort
gebundene Rekonstruktion auflösbar dargestellt werden. Eine Ethik, die das 
Erbe Rendtorffs weiterführen möchte, muss daher in meinen Augen an die-
sem Punkt ansetzen, auf die geschilderten Herausforderungen eine Antwort 
finden und damit in gewisser Weise an das anknüpfen, was prägend für 
die Überlegungen zur Grundlegung der Ethik in der ersten Auflage ist und 
auch im Hintergrund des Lebensführungskonzepts des zweiten Münchner 
soziologischen Sonderforschungsbereichs steht: Es geht um »Arrangements 
zwischen Traditionalität und Moderne«. Und es müsste auch darum gehen, 
nach Formen zu suchen, die es ermöglichen, die Freiheit des Subjekts so zu 
stabilisieren, dass diese nicht durch die Orientierung an den vorgefundenen 
Beständen der Lebenswelt infrage gestellt wird. Dass eine entsprechende 
Entfaltung der Grundsätze des Christentums im Rahmen einer ethischen 
Theologie bedarf, die geeignet ist, den Mehltau der Geschichte abzulegen, 
steht außer Frage. In der Tat kreisen die Überlegungen zur Glaubenslehre, die 
Rendtorff in den 1990er-Jahren skizziert hat, um diese Fragestellung – aber 
leider ist es zur Entfaltung dieser Skizzen nicht mehr gekommen.



43

Martin Hein

»Zukunft« in theologischer Perspektive
Eine Thesenreihe

»Die Zukunft war früher auch besser.« Dieser Satz von Karl Valentin löst 
stets Heiterkeit aus, auch wenn er im Grunde sehr ernst gemeint ist.1 Denn 
er beschreibt in seinem Kern den Wandel der Zukunftsprognosen und -erwar-
tungen. Die waren, geht man nur wenige Jahrzehnte zurück, erheblich opti-
mistischer und stark von der Idee des wissenschaftlich-technologischen Fort-
schritts bestimmt. Inzwischen scheinen demgegenüber – ausgelöst durch die 
Corona-Pandemie, den nicht mehr zu leugnenden Klimawandel, die Kriege 
in der Ukraine und in Gaza sowie andere Krisenphänomene – apokalyptisch 
bestimmte Zukunftsszenarien eine bedeutende Rolle zu spielen. Insofern ist 
es ausgesprochen zeitgebunden, über Zukunft zu sprechen.

Wenn in diesen Zusammenhang eine theologische Perspektive eingezeichnet 
werden soll, ist zunächst zu klären, worin sie sich von anderen Perspektiven – 
etwa einer philosophischen, naturwissenschaftlichen oder auch psychologi-
schen – unterscheidet (1.). Erst danach kann entfaltet werden, was in diesem 
Sinn »theologisch« zur Zukunft sagen ist (2.). Die folgenden Ausführungen 
konzentrieren sich dabei auf einen Gedanken, der in seiner bewusst zugespitz-
ten Form als Diskussionsimpuls verstanden werden soll:

Wir können ohne eine theologische Perspektive nicht sinnvoll von »Zukunft« 
reden, weil Zukunft ein im Kern theologischer Begriff ist.

1  Theologisch reden

1.1

Theologisch reden bedeutet, konsequent von Gott und seiner Offenbarung 
her zu denken. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass es um Denken geht. 
Denn bereits das wird der Theologie oft abgesprochen. Aber Theologie ist 

1	 Wichtige Anregungen verdanke ich dem Gespräch mit Prof. Dr. Dr. h.c. Dietrich Korsch, 
Marburg/Kassel.

Martin Hein, »›Zukunft‹ in theologischer Perspektive: Eine Thesenreihe«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 43–52. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23306


Martin Hein

44

Nachdenken – und zwar methodisch kontrolliertes, überprüfbares und kon-
sistentes, also einer inneren Logik folgendes Denken.

Auch die Philosophie denkt. Aber sie denkt das Denken konsequent vom 
Denken her, sie ist – als moderne Philosophie – ein Gespräch der Vernunft 
mit sich selber. Das ist seit Immanuel Kant unhintergehbar.

Auch die Psychologie – um eine weitere, der Theologie scheinbar ver-
wandte Wissenschaft zu nennen – denkt. Aber sie denkt von der »Seele« 
(oder einem Äquivalent) her2 und von den Erfahrungen des Menschen mit 
sich selbst. Die Psychologie ist sozusagen das Selbstgespräch der Seele. Auch 
das ist seit Sigmund Freud unhintergehbar, unabhängig davon, welcher Schul-
richtung man anhängt.

Die Naturwissenschaften hingegen denken nicht in diesem Sinn: Sie sam-
meln Daten, werten sie aus und formulieren daraus Regeln, Gesetzmäßigkeiten 
und Wahrscheinlichkeiten, die experimentell an der Erfahrung überprüft und 
so auf ihre Wahrheit hin getestet werden.

Philosophie, Psychologie und Naturwissenschaften bekommen ihre Daten 
aus der Vergangenheit. Das ist das Entscheidende, was sie gemeinsam haben, 
und was sie von der Theologie unterscheidet.

Die Theologie denkt vom Gespräch mit Gott her, und das heißt von der 
radikalen Zukunft her. Sie nimmt konsequent die Perspektive Gottes auf die 
Welt ein. Sie ist daher kein Selbstgespräch, sie hat ein klares Außen und ein 
Gegenüber, das mehr ist als sie selbst und auch mehr als die Summe aller 
Sinnesdaten, also mehr als die empirisch erfassbare Welt.

1.2

Wie kann sie diese Perspektive einnehmen? Sie kann das, weil sie in ihrem 
Selbstanspruch davon ausgeht, dass ihre Quelle die Offenbarung Gottes ist, 
die uns durch Jesus Christus erreicht hat. Das ist bewusst so pointiert for-
muliert, um den Kern der Theologie freizulegen: Die Offenbarung Gottes in 
Jesus Christus hat ihren Niederschlag in der Bibel gefunden. Theologie ist 
konsequentes Hören auf das in der Bibel zum Ausdruck kommende Wort 
Gottes und also Auslegung der Heiligen Schrift auf den Menschen hin, der 
sie verstehen will und verstehen soll.

2	 In der Psychologie mag umstritten sein, ob ein Begriff der Seele formuliert werden kann. 
Die Verbannung der Seele scheint mir allerdings ein Manko mancher psychologischer Schulen 
zu sein. Wenn man von einer Einheit des psychologischen Gegenstands oder Themas nicht 
absehen will, ist der Begriff Seele oder ein Äquivalent notwendig.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

45

Nun kann man sich fragen, wozu braucht es dann Theologie, wenn wir 
doch das Wort Gottes haben? Gottes Wort erreicht uns durch die Erfahrungen 
von Menschen, die sich in den Überlieferungen der Bibel wiederfinden. Es gibt 
nach biblisch-christlichem Verständnis keine unmittelbare Offenbarung Gottes 
etwa in der Natur oder im Geist des Menschen, die als solche erkennbar wäre. 
Die Bibel enthält Gottes Wort, sie ist es nicht in einem wörtlichen Sinn. Und 
weil die Bibel Gottes Wort als Menschenwort ist, muss sie ausgelegt werden, 
damit heutige Menschen nachvollziehen können, was damalige Menschen 
erfahren haben und was diese Erfahrung für uns bedeuten könnte.

Damit ist auch die Theologie der Vergangenheit verpflichtet – und darin 
ist sie Wissenschaft wie alle anderen Wissenschaften. Aber eben nicht nur! 
Denn das Wort Gottes sagt etwas über die Zukunft aus. Sie ist der eigentliche 
Gegenstand der Theologie.

1.3

Zukunft ist ein Phänomen der Zeit. Und zwar ist sie der uns Menschen am 
meisten entzogene Aspekt der Zeit.

Die Vergangenheit ist erinnerbar: So haben wir auf sie Zugriff – wenn auch 
durch einen Schleier der Distanz. Die Gegenwart ist erlebbar, sie ist das Jetzt 
und steht allen offen, wenn auch höchst flüchtig. Was eben noch Gegenwart 
war, wird schon Vergangenheit.

Die Zukunft aber kann nur erwartet und allenfalls prognostiziert werden. 
Wir kennen sie nicht. Sie ist keine mögliche Erfahrung, die wir gehabt haben. 
Als Erwartung stellt uns die Zukunft die Frage: Was mag wohl kommen? Als 
Hoffnung stellt sie die Frage: Kommt überhaupt noch etwas Gutes?

Die Erwartung also fragt danach, ob wir überhaupt eine Zukunft haben, 
die Hoffnung fragt, ob es eine gute Zukunft sein wird. Beide Fragen versucht 
die Theologie zu beantworten. Die Erwartung und die Hoffnung der Theo-
logie als ›Denken des Glaubens‹ lautet: Gott kommt – und er kommt als das 
Gute schlechthin. Damit ist etwas über Gott gesagt, was wir uns nicht selbst 
aus eigener Erkenntnis sagen können, weil uns die Zukunft als Erfahrung 
entzogen ist.

So kann man weiter zuspitzen: Gott kommt aus der Zukunft, weil er der 
Herr der Zeit und mithin das ist, was wir ewig nennen. Wollen wir also ver-
stehen, was »Zukunft« theologisch ist, müssen wir von der Zeit reden.



Martin Hein

46

1.4

Was ist Zeit? Augustin hat sich darüber als erster christlicher Theologe aus-
führlich Gedanken gemacht hat. Er sagt: »Wenn mich niemand danach fragt, 
weiß ich es; will ich einem Fragenden es erklären, weiß ich es nicht.«3

Warum gilt dieser Satz? Weil Zeit flüchtig ist, oder genauer gesagt, weil 
sie transparent ist. Wir nehmen sie nicht wahr, wie wir das Fenster nicht 
wahrnehmen, durch das wir schauen, oder unser Bewusstsein nicht wahr-
nehmen, wenn wir alltäglich denken. Diese Grenze können wir auch mittels 
der Theologie nicht überschreiten, weil wir nicht außerhalb der Zeit stehen.

Doch eines kann die Theologie sehr deutlich sagen: Zeit ist geschaffen. 
Sie hat einen Anfang und ein Ende. Die Zeit vergeht, und sie ist vergänglich. 
Damit stimmen theologische Einsichten auf bemerkenswerte Weise mit der 
modernen Physik überein. Der alte biblische Mythos von der Schöpfung als 
einem ersten Moment der Zeit spiegelt sich in der Annahme eines Urknalls, 
die auch davon ausgeht, dass erst mit ihm die Zeit als messbares Phänomen 
in Erscheinung getreten ist. Denn die Zeit ist verbunden mit Bewegung. Und 
Bewegung ist erst möglich, wenn es etwas gibt.

Das soll und kann nicht als Wahrheitsbeweis für biblische Aussagen ver-
standen werden – was naiv wäre! –, sondern als Hinweis darauf, dass theo-
logisches Denken in der Tiefe nicht im Widerspruch zu Wissenschaft und 
Forschung stehen muss.

So kann die moderne Physik eine »kurze Geschichte der Zeit« erzählen – 
um den Titel des 1988 erschienenen Buches von Stephen W. Hawking, einem 
ihrer prominentesten Vertreter, aufzunehmen: 4 Auch die Zeit wird eines Tages 
aufhören. Paradox formuliert: Es wird eine Zeit geben, in der es keine Zeit 
mehr gibt. Darin sind sich Theologie und Naturwissenschaften einig.

Aber die Physik spricht vom Ende der Zeit als vollkommenem Stillstand, 
der ein Ergebnis der Entropie ist, also des unaufhaltsamen Prozesses der 
Umwandlung aller Materie in Energie, der sogenannte »Wärmetod« des Welt-
alls.5 Die Entstehung des Universums erklärt sie als einen Zufall, der – einmal 

3	 Aurelius Augustinus, »Was ist Zeit?«, in Confessiones XI / Bekenntnisse 11, Lateinisch-
Deutsch, eingel., übers. und mit Anmerkungen versehen von Norbert Fischer, 2., überarbeitete 
Aufl., Hamburg 2009: 14.
4	 Stephen W. Hawking, Eine kurze Geschichte der Zeit: Die Suche nach der Urkraft des Uni-
versums, Reinbek bei Hamburg 1988.
5	 Ob diese Ausdehnung sich möglicherweise umkehrt und eine Rückkehr zum Anfang des 
Universums einleitet, kann dahingestellt bleiben. Kosmologische Theorien sind sich hier der-
zeit uneins.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

47

eingefangen – einen notwendigen Prozess in Gang bringt, der auf diesen 
Wärmetod zuläuft.

Damit aber zeigt sich, dass die Zeit ihrem naturwissenschaftlichen Begriff 
nach kein Potenzial in sich birgt. Sie läuft auf den Tod sowohl des Indivi-
duums als auch des Universums hinaus. Der energetische Prozess enthält 
keine Kreativität.

Die Theologie denkt das genau umgekehrt. Der universale Prozess, das 
Voranschreiten der Zeit, enthält kreatives Potenzial, weil es der Prozess 
Gottes mit dem Universum ist. Genau das ist gemeint, wenn wir vom ewigen 
Leben reden. Damit ist nicht die einfache Verlängerung des zeitlichen Lebens 
gemeint; es geht gerade nicht um Unendlichkeit und Unsterblichkeit. Das 
sind keine christlich-theologischen Begriffe, sondern philosophische Abstrak-
tionen. Vielmehr geht es um den Übergang in das Leben, das Gott lebt: Jen-
seits der Zeit und doch zugleich in ihr. Am Ende stehen weder der Wärmetod 
noch die kosmologische Wiederkehr aller Dinge, sondern die neue Schöpfung 
in Jesus Christus. An diese biblische Dimension knüpft theologisches Reden 
an.

2  Zukunft

2.1

Damit zeigt sich, dass die christliche Rede von der Zukunft nicht einfach eine 
abstrakte Spekulation ist. Sie erzählt eine konkrete Geschichte, wenn sie von 
der Zukunft redet: Die Geschichte Jesu Christi. In ihm ist nach christlicher 
Überzeugung Gott in die Zeit eingegangen, und zwar schon in dem Moment, 
in dem er sie schuf. Denn weil Gott Geist ist, schuf er mit der Zeit auch die 
Einheit von Geist und Zeit, das also, was wir Geschichte nennen. Er brachte 
eine Entwicklung in Gang, die von Anfang an darauf angelegt war, dass Gott 
sie mit seinen Geschöpfen lebt.

Wenn wir von Gott reden, dann erzählen wir. Darum beginnt die Bibel mit 
einer Erzählung, und sie erzählt bis zum Schluss. Diese ungeheure Erzählung 
läuft auf ein Ziel hin. Um dieses Ziel beschreiben zu können, müssen wir 
Metaphern und Bilder verwenden, weil es in der Zukunft liegt, für die wir 
keine Begriffe haben.

Solche Bilder etwa sind das Paradies als Ort erfüllten Lebens, der Himmel 
als Ort der erlösten Gemeinschaft mit Gott, das Reich Gottes als Ort der gelebten 
Gerechtigkeit. Ganz vorsichtig, unter Verzicht auf allzu konkrete und naive 



Martin Hein

48

Bilder, spricht Paulus von der »Verwandlung« am Ende der Zeit oder von 
einer neuen »Schöpfung«. 6

Anlass dazu ist die Erfahrung der Auferstehung Jesu Christi. Sie ist der 
Beginn einer neuen Zukunft, die nicht auf den Tod, sondern auf das ewige 
Leben hinausläuft. Am Anfang aller Theologie stehen also ein Glaubens-
satz und eine tiefgreifende menschliche Erfahrung, die als Ostergeschehen 
in unser kollektives Gedächtnis eingegangen ist und den Ursprung des 
christlichen Glaubens darstellt. Sie hat das Verständnis unserer gesamten 
Kultur von der Zukunft geprägt, selbst wenn unsere Kultur das immer mehr 
vergisst.

Weil sie von der inkommensurablen Erfahrung von Ostern herkommt, 
unterscheidet sich die theologische Rede von der Zukunft von allen anderen 
Diskursen über die Zukunft: Sie besitzt eine klare Erwartung und eine klare 
Hoffnung. Theologie denkt nicht auf die Zukunft hin, sie denkt von der 
Zukunft her.

Die Naturwissenschaften erkennen in den physikalischen und evolutio-
nären Prozessen kein Ziel, sondern nur Ursachen, die in der Vergangenheit 
liegen. Aus diesen Daten werden Prognosen für die Zukunft erhoben – aber 
das sind Weiterrechnungen, Extrapolationen, Wahrscheinlichkeiten. Auch 
die Abläufe der Evolution können sich den Gesetzen der Physik nicht ent-
ziehen.

Es gibt für die Naturwissenschaften wie für die theoretische Philosophie 
keine Ursachen, die aus der Zukunft heraus wirken. Denn es ist eine Grund-
einsicht der Moderne, dass sie nur in Ursache-Wirkung-Zusammenhängen 
denkt und also immer von der Vergangenheit her. Unbestritten hat das eine 
ungeheure Tiefe und Weite der Erkenntnis freigesetzt.

Doch schon an eher alltäglichen Beispielen wie der Wettervorhersage 
oder der diagnostischen Prognose im Rahmen ärztlichen Handelns kann man 
sofort verstehen, wo die Grenze liegt. Hier sind nur unpersönliche Gesetze 
am Werk, die keinen Raum für Kreativität lassen. Sie fangen zwar den Zufall 
ein, aber der ist eben unberechenbar – wobei es durchaus die Meinung gibt, 
dass es nur eine Frage der Komplexität der Berechnung ist, auch den Zufall 
als aus vergangenen Ereignissen heraus generiert zu verstehen. Das halte ich 
allerdings für unwahrscheinlich: Denn dann gäbe es keine Freiheit!

6	 Vgl. 1 Kor 15,51 und Röm 8,18–23, jeweils wie auch das Folgende zitiert nach der Luther-
Übersetzung von 2017.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

49

2.2

Die einzige Art und Weise, dass Ziele aus der Zukunft unser Handeln bestim-
men, gibt es im Bereich des Willens. Denn der Wille ist das Vermögen, Ziele 
zu setzen, mithin also das Vermögen, aus der Zukunft heraus zu denken. 
Diese Einsicht enthält freilich ein unabgegoltenes Problem. Denn die Willens
bestimmung, die sich auf die Herstellung eines künftigen Zustands ausrichtet, 
hat dessen Erzeugung nicht zweifelsfrei in der Hand. Das Gute, das gewollt 
wird, bleibt – aus Gründen der inneren moralischen Unzuverlässigkeit und 
infolge von äußeren unvorhersehbaren Umständen – einer unverfügbaren 
Zukunft des Gelingens vorbehalten.

Für den Glauben wirkt in der Zeit Gottes Wille, indem er der Zeit eine 
Richtung gibt, und zwar auf sich hin. Die Zukunft ist für die Erwartung 
und die Hoffnung des Glaubens der Moment, an dem Gott und Mensch sich 
begegnen.

Da die Erfahrung des Glaubens davon ausgeht, dass diese Begegnung in 
Jesus Christus und zuvor schon in der Offenbarung seines Gesetzes und den 
Worten der Propheten stattgefunden hat, ragt die Zukunft sozusagen aktiv 
bestimmend in die Gegenwart hinein. Alte und neue Schöpfung überlagern 
sich. »Die Zukunft hat schon begonnen« – dieser Buchtitel von Robert Jungk 
aus dem Jahr 1952 lässt sich in den hier gemeinten Zusammenhang über-
tragen. 7

Weil Gott es ist, der der Zukunft diese Richtung gegeben hat, nennen wir 
das Ziel der Schöpfung Vollendung, und darin zeigt sich, dass das Ende der 
Schöpfung nicht ihr Aufhören bedeutet, sondern gerade ihre vollständige 
Verwirklichung.

Zugleich bedeutet das: Der Lauf der Geschichte ist nicht determiniert und 
bis ins Detail vorgegeben. Dieser Satz ist für das Verständnis christlicher 
Anthropologie fundamental. Denn er beschreibt den Raum der Freiheit, den 
wir haben, und damit unsere Würde als entscheidungsfähige Wesen. Wir 
haben einen eigenen, in Bezug auf die Welt freien Willen. Ihn aber verdan-
ken wir Gott, denn wir können unseren Willen nicht selbst zum Gegenstand 
unseres Wollens machen.

7	 Robert Jungk, Die Zukunft hat schon begonnen: Amerikas Allmacht und Ohnmacht, 
1. Aufl., Stuttgart und Hamburg 1952.



Martin Hein

50

2.3

Reden wir von Gott und der Zukunft, dann reden wir von Liebe, Versöhnung 
und Erlösung. Wir reden von der Lust am gemeinsamen Sein und Dasein. 
Das ist eine schmerzliche Rede, weil sie zu unserer alltäglichen Erfahrung im 
Gegensatz steht. Doch über die Liebe und die Lust am Leben bekommen wir 
die Ewigkeit in Sicht.

Ausgerechnet Friedrich Nietzsche formuliert das in Also sprach Zarathustra 
treffend, wenn es in seinem Trunknen Lied am Ende heißt:

Weh spricht: Vergeh!
Doch alle Lust will Ewigkeit –,
will tiefe, tiefe Ewigkeit!8

Das ist es, was der christliche Glaube unter Berufung auf die Erfahrung mit Jesus 
Christus von der Zukunft erwartet und erhofft: Dass es eine Zukunft gibt und 
dass es eine gute Zukunft sein wird. Indem er das glaubt, antizipiert er diese 
Zukunft. Sie hat tatsächlich begonnen! Gott hat der Geschichte eine Richtung auf 
die Liebe hin gegeben und will diese Liebe durch uns Menschen in die Geschichte 
bringen, durch alle Schrecknisse und Bedrängnisse der Geschichte hindurch.

Und umgekehrt: Weil sich Gott aus hingebungsvoller Liebe auf seine Schöp-
fung eingelassen hat, erlebt er selbst das Vergehen der Zeit und die Vergäng-
lichkeit. Dafür steht das Kreuz Jesu Christi: Es steht für die alte Welt, die am 
Vergehen ist und der die letzte Wirklichkeit abgesprochen wird.

So wird es möglich, am Grab, das das Ende jeder irdischen Zukunft ist, ja 
auch angesichts des möglichen Geschicks des Universums, hoffnungsvoll zu 
reden und am Ende Gott als Herrn des Lebens zu bekennen.

Gott hat eine Geschichte, die er mit uns teilt, damit wir seine Geschichte mit 
ihm teilen. Am Ende der Zeiten werden wir einander erkennen: Die Zukunft 
wird die Zukunft der Wahrheit sein, und das wird ein schmerzlicher Moment 
werden, weil hier auch Schuld, Versagen und Lüge zum Vorschein kommen.

Darum ist die Vorstellung des Gerichts unerlässlich. Aber nicht als Moment 
der Aburteilung und Verdammnis, sondern als Moment der Gnade und der 
Versöhnung. Hier hat sich das Christentum selbst oft verfehlt, wenn es Angst 
und Schrecken verbreitete statt Trost und Ermutigung.

8	 Friedrich Nietzsche, »Das trunkne Lied«, in ders., Also sprach Zarathustra: Ein Buch 
für Alle und Keinen, 4. Teil, bearb. und eingerichtet von Michael Holzinger, Edition Holzinger, 
Berlin 2013: 229–235, 235.



»Zukunft« in theologischer Perspektive

51

Merklich vollzieht sich hier ein Übergang vom Denken in die Sprache der 
Verkündigung. Das ist auch die Dynamik der Theologie. Eine Theologie, die 
das, was sie erkannt und verstanden hat, nicht vermittelt, hat sich selbst nicht 
richtig verstanden.

2.4

Am Ende also steht die Einsicht: Von Zukunft theologisch reden heißt, Gott 
verkündigen als den, der auf uns zukommt. Am Ende stehen wieder einfache 
Sätze wie die folgenden: »Himmel und Erde werden vergehen; meine Worte 
aber werden nicht vergehen.«9 Oder: »Und ich sah einen neuen Himmel und 
eine neue Erde; denn der erste Himmel und die erste Erde sind vergangen. […] 
Und der auf dem Thron saß, sprach: Siehe, ich mache alles neu!«10

Das ist Zukunft theologisch. Wir können in der Theologie anderes sagen als 
Philosophie, Naturwissenschaften oder Psychologie, wenn wir über Zukunft 
reden, ohne deren Zugang zur Welt in irgendeiner Weise zu bestreiten.

Sie schauen anders auf die Welt: Philosophie, Naturwissenschaften und 
Psychologie stehen – bildlich gesprochen – mit dem Rücken zur Zukunft, weil 
sie ihre Daten aus der Vergangenheit erhalten und die Zukunft nur schematisch 
errechnen können. Dabei kommen sie über den Tod nicht hinaus oder enden 
in einer statischen Ewigkeit ohne Veränderung und Leben.

Der biblisch-christliche Glaube steht seinem Selbstverständnis nach mit 
dem Gesicht zur Zukunft: Er hört, was in der Vergangenheit gesagt wurde, 
damit sich ihm die Zukunft erschließt. Wer hier Widersprüche sieht, hat eine 
von beiden Seiten nicht recht verstanden.

Es mag durchaus sein, dass sowohl die Theologie als auch die anderen 
Wissenschaften sich selbst nicht recht verstehen. Sowohl eine Theologie als 
auch jede andere Wissenschaft, die in Dogmatismus und Fundamentalismus 
erstarrt, werden niemals kraftvoll von der Zukunft reden, weil sie der Freiheit 
und damit der Liebe keinen Raum lassen.

Welchem Verständnis von Zukunft man folgen will, ist eine persönliche 
Entscheidung, die freilich Einfluss darauf hat, wie man das Leben versteht. 
Wem es aber gelingt zu erkennen, wie die Sicht der Wissenschaft und das 
Erleben des Glaubens einander ergänzen, ja, wie das eine ohne das andere 
geradezu sinnlos wird, lebt und denkt aus der Fülle des Menschlichen.

	 9	 Mt 24,35.
10	 Offb 21,1.5.



Martin Hein

52

Diesen Anspruch erhebt die Theologie. Vielleicht hat sie es im vergangenen 
Jahrhundert zu wenig getan, zu leise oder zu verängstigt angesichts der unge-
heuren Entfesselung des Bösen, das wir erlebt haben und erleben. Vielleicht 
hat sie es auf falsche Weise getan und allzu leichtfertig dem Zukunftsbegriff 
von Philosophie, Naturwissenschaften und Psychologie den Boden überlassen.

Alltäglich hoffen und erwarten wir, dass die Zukunft mehr ist als die 
Summe berechenbarer Ereignisse. Deshalb ist die theologische Perspektive 
notwendig und lebensdienlich. Und darum können wir sinnvoll von »Zukunft« 
nur aus dieser Perspektive heraus reden. Denn »Zukunft« ist ein im Kern 
theologischer Begriff.



53

Eberhard Schmidt-Assmann

Hat Dogmatik eine Zukunft?

Mit dem Thema »Dogmatik« ist ein Begriff aufgerufen, der der Theologie 
ebenso wie der Rechtswissenschaft vertraut ist. Die Übereinstimmung ist 
nicht zufällig: Beide Disziplinen haben es mit dem Verstehen von Texten zu 
tun, die Autorität beanspruchen. Beide wollen dieses Verstehen als Vorgang 
und Ergebnis einsehbar gestalten, systematisch ausformen und kontrolliert 
vermitteln.1 Dazu bedarf es zwischen Primärtexten und Praxisvollzügen einer 
Zwischenschicht von Instituten und Verfahrensweisen, die auf Konsistenz und 
Transparenz angelegt sind und damit auf Rationalität und Überprüfbarkeit 
zielen.

Dass auf diesem Felde ein anregender Austausch zwischen den Disziplinen 
stattfinden kann, haben Klaus Tanner und ich in einem Gesprächskreis erfah-
ren, zu dem sich Mitglieder der theologischen und der juristischen Fakultät in 
Heidelberg vor einiger Zeit zusammengefunden hatten. Die dabei gewonnene 
Grunderkenntnis lautet: 

•	 Vorsicht vor vorschneller Beobachtung »paralleler« oder »analoger« Ent-
wicklungen!

•	 Interdisziplinäres Arbeiten verlangt zunächst einmal, dass die beteiligten 
Fächer jeweils für sich in ihren Strukturen präsentiert werden.

•	 Vergleichbare Fragestellungen, Denkansätze oder Grundannahmen und 
andere Ähnlichkeiten lassen sich allenfalls am Ende interdisziplinären 
Bemühens ausmachen.

Strukturen werden oft an Spannungen deutlich. Mit diesem Ziel will ich im 
Folgenden drei aktuelle Diskurse vorstellen,2 die Spannungen zwischen unter-
schiedlichen Ausrichtungen von Rechtsdogmatik aufzeigen und sich als Aus-
druck gebotener Selbstreflexion interpretieren lassen.

1	 Zum Verhältnis der rechtswissenschaftlichen zur theologischen Dogmatik aus jüngerer 
Zeit Philipp Sahm, Elemente der Dogmatik, Weilerswist 2019, bes. 48 ff.
2	 Vgl. Sahm, Elemente, 34 ff.; Patrick Hilbert, Systemdenken in Verwaltungsrecht und Verwal-
tungsrechtswissenschaft, Tübingen 2015, bes. 223 ff.; sowie die Beiträge in: Was weiß Dogmatik? 
Was leistet und wie steuert die Dogmatik des Öffentlichen Rechts?, hg. von Gregor Kirchhof, Stefan 
Magen und Karsten Schneider, Tübingen 2021.

Eberhard Schmidt-Assmann, »Hat Dogmatik eine Zukunft?«, in Reflexionsvertrauen – 
Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein 
und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 53–59.  
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23307

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23307


Eberhard Schmidt-Assmann

54

Der erste der Diskurse betrifft die Akteure, der zweite die Arbeitsweise 
und der dritte die Funktionen von Dogmatik. Dogmatik präsentiert sich so in 
dreifacher Gestalt, nämlich als Disziplin, als Methode und als Produkt dieser 
Methode.3

1  Der Akteurs-Diskurs: Dogmatik zwischen Wissenschaft und Praxis

Rechtsdogmatik gilt als eine »Gemeinschaftsleistung« oder (wie es auch heißt) 
als »gemeinsamer Kommunikationsraum« von Wissenschaft und Praxis.4 Sie 
ist also nicht nur eine Sache der Universitäten, sondern auch eine Sache der 
Rechtsanwender, vor allem der Gerichte. Beide Seiten erbringen allerdings 
durchaus unterschiedliche Beiträge – die Gerichte die konkreten fallbezogenen 
Aussagen, die Wissenschaft eher das Aufzeigen systematischer Zusammen-
hänge und längerfristiger Entwicklungslinien. Wichtig ist, dass beide aufei-
nander bezogen arbeiten und dazu auch eine gemeinsame Sprache finden.5

(a) Gegen dieses »Gemeinschaftsparadigma« hatte schon Hans Kelsen 
Einwände erhoben, die von Oliver Lepsius jetzt zum Vorwurf doppelter »Selbst­
ermächtigung« gesteigert worden sind:6 Dogmatik diene nämlich den Gerich-
ten dazu, sich mit dem Rückgriff auf Argumente der Wissenschaft für ihre 
Urteile einen Reputationsgewinn zu verschaffen, während die Wissenschaft 
durch die Nutzung ihrer dogmatischen Konstruktionen bei der gerichtlichen 
Urteilsfindung Einfluss auf staatliche Entscheidungen usurpiere, die in einer 
Demokratie nur von den dazu legitimierten Staatsgewalten (Parlamenten, 
Exekutiven, Gerichten) getroffen werden dürften.

3	 Vgl. Alexander Stark, Interdisziplinarität der Rechtsdogmatik, Tübingen 2020, 76 ff.
4	 Nachweise bei Wolfgang Kahl, Wissenschaft, Praxis und Dogmatik im Verwaltungsrecht, 
Tübingen 2020, 16 ff.; Eberhard Schmidt-Assmann, Verwaltungsrechtliche Dogmatik in der 
Entwicklung: Eine Zwischenbilanz zu Bestand, Reform und künftigen Aufgaben, Tübingen 2023, 
1 ff.
5	 Literarischer Ausdruck dieser »Gemeinschaftsleistung« sind die im Rechtsleben beliebten 
Kommentare, in denen Wissenschaftler und Praktiker die EU-Verträge, das Grundgesetz, das 
Strafgesetzbuch, das BGB und viele andere praxisrelevanten Gesetze, der Reihenfolge der §§ 
entsprechend, sozusagen »Wort für Wort« erläutern. Vgl. dazu nur David Kästle-Lamparter, 
Die Welt der Kommentare, Tübingen 2016.
6	 Oliver Lepsius, »Kritik der Dogmatik«, in Was weiß Dogmatik? Was leistet und wie steuert 
die Dogmatik des Öffentlichen Rechts?, hg. von Gregor Kirchhof, Stefan Magen und Karsten 
Schneider, Tübingen 2021: 39 ff., bes. 43–45; weitere Nachweise bei Kahl, Wissenschaft, 128 f.



Hat Dogmatik eine Zukunft?

55

Die Kritik betont mit dem Blick auf die Akteure von Dogmatik zutref-
fend Machtfragen. Dogmatik ist kein interessen-neutrales Geschäft.7 Es geht 
nicht nur darum, die fest vorgegebene Bedeutung eines Primärtextes mittels 
dogmatischer Werkzeuge gleichsam in mathematischer Exaktheit ans Licht 
zu heben. Mit Horst Dreier gesprochen: »Schon wegen der unentrinnbaren 
Offenheit und Unbestimmtheit des sprachlichen Ausdrucks« stehen bei jeder 
Gesetzesauslegung Alternativen zur Verfügung, die dem Interpreten Spiel-
räume eigenen Gutdünkens eröffnen.8 Mit ihren dogmatischen Konstruktionen 
kann die Rechtswissenschaft die Entscheidungsfindung der Gerichte und der 
anderen demokratischen Amtsträger also durchaus vorprägen, indem sie 
Argumentationsmuster entwickelt und den Kreis der plausibel erscheinenden 
Rechtsgründe absteckt.

Freilich bleiben dogmatische Figuren Vorschläge. Ob sie akzeptiert werden 
und in die Rechtsfindung der Gerichte eingehen, entscheiden allein Letztere. 
Bei dieser Distanz muss es bewenden. Sie ist notwendig, aber auch ausrei-
chend, um die Machtfrage der Dogmatik vertretbar zu lösen. Mehr an Absti-
nenz gegenüber dogmatischen Beiträgen kann der Rechtswissenschaft nicht 
abverlangt werden. Rechtsanwendung ist in der Demokratie auf Kommuni-
kation angelegt. Dazu gehört auch der Austausch der Argumente zwischen 
wissenschaftlicher Dogmatik und Praxis. Die selbstverständliche Pflicht der 
Gerichte zur Begründung ihrer Urteile unterstreicht das. Hier wird etwas 
von dem Kontrollpotential deutlich, das Dogmatik bietet und das auf eine 
akademische Spiegelung angewiesen ist.

(b) So ist das, was manche heute befürchten, auch nicht ein zu großer, 
sondern eher ein zu geringer Einfluss der Wissenschaft auf die Praxis. Nach 
der von Wolfgang Kahl sogenannten »Zwei-Welten-These« reden Wissenschaft 
und Praxis zunehmend aneinander vorbei.9 Anzeichen einer solchen »Entfrem-
dung« werden etwa darin gesehen, dass gerichtliche Urteile nur (noch) selten 
auf wissenschaftliche Publikationen Bezug nehmen. Das Bundesverfassungs-
gericht bildet hier eine Ausnahme; es zitiert juristische Literatur häufig. Bei 
den meisten anderen Gerichten ist das aber deutlich anders. Befragt, inwieweit 

7	 Dazu nur aus jüngster Zeit Gunnar F. Schuppert, »Rechtsdogmatik als herrschaftsaffines 
Wissensregime«, in Konsistenz und Dogmatik des Rechts: Gedächtnisschrift für Michael Sachs, 
hg. von Christian Coelln u. a., München 2024: 79–96.
8	 Horst Dreier, »Rechtswissenschaft als Wissenschaft: Zehn Thesen«, in Rechtswissen-
schaft als Beruf, hg. von dems., Tübingen 2018: 1–66, 51.
9	 Zum Folgenden Kahl, Wissenschaft, 23 ff.



Eberhard Schmidt-Assmann

56

sie Fachzeitschriften oder sogar Monographien bei ihrer praktischen Arbeit 
heranziehen, antworten Richter regelmäßig ablehnend.10

Dieser Befund mag professorale Eitelkeiten verletzen; aber ein Verlust des 
gemeinsamen Kommunikationsformats »Dogmatik« ist damit keineswegs 
indiziert. Die Austauschvorgänge zwischen Wissenschaft und Praxis vollzie-
hen sich nämlich selten direkt, indem eine fertige dogmatische Figur in eine 
gerichtliche Entscheidung übernommen und als solche ausgewiesen wird. 
In der Regel geht es um mehrfach vermittelte, indirekte Anstoßwirkungen, 
die sich in Netzwerken entfalten. Hierzu gehören etwa die schon genannten 
gemeinsamen Kommentare, Tagungen, Fortbildungsveranstaltungen und über-
haupt eine Prägung durch eine gemeinsame Ausbildung, wie sie durch das 
Universitätsstudium und zwei juristische Staatsexamen sichergestellt wird. 
Dogmatik setzt eine die Akteure verbindende Infrastruktur voraus, über die 
die Beiträge wissenschaftlicher Dogmatik in die Praxis »einsickern«.

Jedenfalls bietet die »Zwei-Welten-These« so wenig wie die gegenläufige 
»Selbstermächtigungs-These« Anlass, die Rechtsdogmatik zu verabschieden. 
Aber beide lassen sich als Ansätze nutzen, um das Verhältnis von Wissenschaft 
und Praxis auf dem Felde der Dogmatik immer wieder zu überdenken und 
gegebenenfalls neu auszutarieren.

2 � Der Methoden-Diskurs: Dogmatik zwischen »Exklusivitäts-These«  
und Interdisziplinarität?

Der zweite Diskurs betrifft Methodenfragen, genauer: die Frage, welche Argu-
mente bei der Begründung dogmatischer Aussagen verwendet werden dürfen.11

Etwas zugespitzt formuliert, sind nach der Exklusivitäts-These Rechtsnor-
men streng nach der sogenannte »Juristischen Methode« zu definieren und 
führen im Anwendungsfall mittels eines logischen Subsumtionsschlusses zu 
einer eindeutigen Entscheidung darüber, was rechtmäßig oder rechtswidrig 
ist. Insofern diese sog. »Theorie der einen richtigen Entscheidung« (in der 
Tradition eines positivistischen Wissenschaftsverständnisses) mit scharfen 
Distinktionen arbeitet und zu eindeutigen Ergebnissen zu führen verspricht, 
hat sie auch heute durchaus ihre Anhänger. Der Rückgriff auf Erkenntnisse 

10	 Vgl. die Angaben bei Paul Hüther, Wissenschaft und Praxis im Verwaltungsrecht (1949–
2020), Tübingen 2023, 359 ff.
11	 Umfassend Stark, Interdisziplinarität, 313 ff.: »Exklusivitätsthese« versus »Gegenläufig-
keitsthese«; ferner Kahl, Wissenschaft, 112 ff.



Hat Dogmatik eine Zukunft?

57

anderer Wissenschaften bei der Entwicklung dogmatischer Rechtsinstitute ist 
danach unerlaubt, weil er »das Proprium der Rechtswissenschaft« gefährde.12

Die Gegenposition betont die Offenheit des Rechts gegenüber den Ein-
flüssen anderer Wissenschaften. Dass sich die juristische Welt nicht herme-
tisch gegen die Außenwelt abschotten lässt, ist oben bereits mit dem Zitat 
zur Interpretationsoffenheit von Rechtsbegriffen angedeutet worden und im 
Grundsatz weitgehend anerkannt.

Freilich ist der juristische Kontext für extra-juridische Erkenntnisse nicht 
unbegrenzt aufnahmefähig und aufnahmebereit. Dieses Caveat wird oft zu 
wenig beachtet, wenn über weitgefasste Begriffe (»Menschenwürde«, »Rechts-
staat«, »Demokratie«) diskutiert wird. Nicht alles, was gut, schön oder sonst 
wünschenswert ist, fällt damit auch unter den juristischen Gehalt eines Rechts-
begriffs. Rechtsnormen ziehen Grenzen und sollen zu klaren Urteilen darüber 
führen, ob etwas »rechtmäßig« oder »rechtswidrig« ist. Der juristische Argu-
mentationshaushalt kann folglich nicht beliebig erweitert werden, sondern 
muss auf Gründe beschränkt bleiben, die in den einschlägigen Rechtsgrund-
lagen eine normative Verankerung finden. Inwieweit solche »Andockstellen« 
(Stark) bestehen, kann nur für das jeweils entscheidungserhebliche Normen-
gefüge und für jede der in Betracht kommenden Wissenschaften eigenständig 
beantwortet werden.13

Das ist ein methodisch anspruchsvolles Programm, das der Interdisziplina-
rität rechtsdogmatischen Arbeitens zwar nicht per se entgegensteht, aber doch 
hohe Hürden setzt, also – um eine Formel von Klaus Tanner aufzugreifen – 
»weder Beliebigkeit noch Letztbegründung« gestattet.14 Insgesamt jedoch 
hindert das Recht eine gegenüber extra-juridischen Erkenntnissen anderer 
Wissenschaften offene Dogmatik nicht; es verlangt sie sogar.

3  Der Funktions-Diskurs: Dogmatik zwischen Statik und Dynamik

Dogmatik wird im landläufigen Sprachgebrauch oft mit Erstarrung und 
Geschlossenheit assoziiert und ist deshalb in einer Gesellschaft, die auf 

12	 Was dieses »Proprium« im Detail ausmacht, ist allerdings streitig; vgl. dazu nur die Bei-
träge in: Das Proprium der Rechtswissenschaft, hg. von Christoph Engel und Wolfgang Schön, 
Tübingen 2007.
13	 Anschaulich Christoph Möllers, »Methoden«, in Grundlagen des Verwaltungsrechts, hg. 
von Andreas Voßkuhle, Martin Eifert und Christoph Möllers, Bd. 1, 3. Aufl., München 2022: § 2 
Randnummern 44 ff.
14	 Klaus Tanner, Der lange Schatten des Naturrechts, Stuttgart, Berlin und Köln 1993, 228.



Eberhard Schmidt-Assmann

58

Offenheit setzt, negativ konnotiert. Den Begriff zu meiden besteht trotzdem 
kein Anlass; denn man muss nicht auf jede vermeintliche Empfindlichkeit der 
medialen Welt reagieren. Zu Recht haben die allermeisten Juristen daher auch 
nichts dagegen einzuwenden, wenn ihre Arbeit als »dogmatisch« bezeichnet 
wird – nicht selten allerdings ohne sich hinreichend Rechenschaft darüber zu 
geben, was das eigentlich heißt.

Jedenfalls ist mit einem Bekenntnis zum Begriff der Dogmatik das Pro-
blem, welche Funktionen sie denn für das Recht einer Gesellschaft erfüllen 
soll, nicht erledigt.

Ein erster Zugang lässt sich so formulieren: Recht will Verhalten stabilisie-
ren. Rechtssicherheit, Vertrauensschutz, Verlässlichkeit und Überschaubarkeit 
sind daher positive Werte. Sie werden gewährleistet, wenn sich Gerichte und 
Verwaltungen bei der Rechtsanwendung an die überkommenen dogmatischen 
Regeln halten. Solche Routinen sind Garanten auch für einen gleichmäßigen 
Gesetzesvollzug. Das alles legt ein auf Statik ausgerichtetes Verständnis von 
Dogmatik nahe. Statik unterstützt die Orientierungs- und Kontrollfunktionen, 
die die Dogmatik für die Praxis haben soll. Das gilt jedenfalls für die unteren 
Gerichts- und Verwaltungsinstanzen, die schon wegen der Vielzahl der zu 
entscheidenden Fälle auf Routine setzen müssen.

Anders verhält es sich, wenn man die obersten Gerichte, etwa den Bundes-
gerichtshof und vor allem das Bundesverfassungsgericht in die Betrachtung 
einbezieht. Es muss nicht gerade der (in seinen Konsequenzen gelegentlich 
überschätzte) »Klima-Beschluss« sein, um zu erkennen, dass sich gerichtliche 
Entscheidungen zwar regelmäßig in den Bahnen der überkommenen Dogmatik 
bewegen, diese aber immer auch ein Stück überprüfen und gegebenenfalls 
fortbilden.15 Dogmatik ist so Systemnutzung und Systembildung zugleich.

Wieweit Dynamisierungen gehen dürfen, ohne die Stabilitätsfunktion 
von Dogmatik aufs Spiel zu setzen, lässt sich allerdings abstrakt nur schwer 
festlegen. Hier sind Erfahrung und Intuition gefragt: Erfahrung wie sie nur 
der gewinnt, der immer wieder selbst dogmatisch arbeitet, und Intuition, die 
neuen Herausforderungen nachspürt und in die nüchterne Deliberation etwas 
Schöpferisches bringt. So erweist sich Rechtsdogmatik – vielleicht etwas 
überraschend – immer auch als ein Produkt von Handwerk und Kunst, deren 
unterschiedliche Rationalitäten sie verarbeiten muss – oder anders gewendet: 
Dogmatik hat ratione materiae einen Vermittlungsauftrag zwischen Statik und 
Dynamik, der als solcher offen gehalten werden muss, um auf die Anforderun-
gen der Gegenwart reagieren zu können:16

15	 Bundesverfassungsgericht, Beschluss vom 24.03.2021, 157, 30 ff.
16	 Nachweise bei Schmidt-Assmann, Verwaltungsrechtliche Dogmatik, 4 f.



Hat Dogmatik eine Zukunft?

59

In den zurückliegenden 30 Jahren ist die dynamische Komponente stark in 
den Vordergrund gerückt worden. Vor allem die Grund- und Menschenrechte 
und das Verhältnismäßigkeitsprinzip haben eine große, alle Rechtsgebiete 
durchdringende innovative Kraft entfaltet. Das alles hat seinen guten Sinn, 
denn es geht in der Rechtsdogmatik nicht um die Zementierung von Tradi-
tionsbeständen, sondern mit Hasso Hofmann gesprochen »um Stabilität der 
Rechtsordnung bei gleichzeitiger Wahrung ihrer Flexibilität«.17 Die Rechts-
dogmatik der Gegenwart ist – wie ein Blick in die wissenschaftliche Literatur 
zeigt – flexibel, weit ausdifferenziert, vielgestaltig und bunt.

Im Blick auf künftige Entwicklungen spricht heute Einiges dafür, dass wir 
eher umgekehrt wieder mehr darauf sehen müssen, dass die statische Kom-
ponente nicht zu kurz kommt. Eine Überfülle europäischen und internatio-
nalen Rechts (völkerrechtliche Verträge und Verlautbarungen internationaler 
Gremien, »hartes« Recht und »soft law«) verlangen an allen Ecken und Enden 
der Rechtsordnung nach Berücksichtigung. Daraus entsteht die Gefahr, dass 
die Überschaubarkeit und die Vorhersehbarkeit von Rechtsentscheidungen 
auf der Strecke bleiben. In einer Zeit, in der Institutionen in anderen Berei-
chen der Gesellschaft (in Politik, Kirchen, Wirtschaftsverbänden und Medien) 
auf dem Rückzug sind, muss das Rechtssystem als Gegengewicht wieder 
mehr auf den Wert stabiler rechtlicher Formen und Verfahrensweisen setzen.

Ebenso wie in den anderen beiden Diskursen, geht es auch hier um das 
immer wieder notwendige Beobachten von Entwicklungen und Austarieren 
von Optionen. Mit beidem reagiert die Rechtsdogmatik auf gegenwärtige 
Herausforderungen im Bewusstsein der eigenen Leistungsfähigkeit und Leis-
tungsgrenzen, indem sie sich – mit Klaus Tanner gesprochen – »reflexiv zu 
sich selbst und ihren Bedingungen« verhält.18 Mit dieser Ausrichtung hat 
Dogmatik eine Daueraufgabe und damit – um meine Themenfrage zu beant-
worten – auch eine Zukunft.

17	 Hasso Hofmann, »Wissenschaftsgeschichtliche Aspekte des Rechtsdenkens: Acht Thesen 
zur Rechtsdogmatik, Rechtsphilosophie, Rechtstheorie, Rechtsgeschichte, Kulturwissenschaft 
des Rechts und Rechtssoziologie«, in Juristenzeitung 74,6 (2019): 265–275.
18	 Tanner, Naturrecht, 232.





II  Institutionen



﻿



63

Matthias Baum

Ecclesia semper reformanda
Ein Leitsatz theologisch verantworteten 
Denkens?!

Ecclesia semper reformanda, die Kirche bedarf der immerwährenden Erneu-
erung. Diese Formel gilt weithin als Grundsatz kirchlichen Sprechens und 
Handelns. Innerhalb des Protestantismus kann sie als bedeutender Identi-
tätsmarker gelten, schließlich ist die – dem Protestantismus seinen Namen 
gebende – Protestation, welche die evangelischen Stände 1529 auf dem Reichs-
tag in Speyer vorbrachten, nur ein Teilmoment der umfassenderen Bewegung 
der Reformation. Und auch wenn der Begriff ›Reformation‹ als Epochen­
bezeichnung erst im 19. Jahrhundert eingeführt wurde – er fungierte zunächst 
als Kategorie protestantischer Selbstvergewisserung in anti-katholischer 
Absicht – so bezeichnet er doch etwas Zutreffendes: die Tatsache, dass der 
Protestantismus seine historische Wirkmacht als Reformbewegung entfaltete. 
Denn die Reformbestrebungen Luthers und seiner Anhänger adressierten nicht 
nur die klerikale Lehre (etwa den Ablass- und Reliquienglauben), sondern 
auch das säkulare Leben. Von der Verweltlichung der geistlichen Fürsten-
tümer über die Reform des Schul- und Justizwesens bis hin zu den von den 
Bauern eingeklagten Sozialreformen reichte das Spektrum reformatorischer 
Reformbestrebungen.1

Doch so richtig die Feststellung ist, dass zu einer protestantischen Identität 
grundsätzliche Reformbereitschaft gehört, so unbestimmt ist sie auch. Denn 
was genau gilt es zu verändern? Muss alles beständig anders werden? Gibt es 
in der Kirche nichts, was immer gleich bleiben kann, ja, vielleicht sogar gleich 
bleiben muss? Diese Fragen bleiben in der Ecclesia-semper-reformanda-Formel 
ungeklärt. Im Folgenden soll deshalb zunächst die Entstehungsgeschichte 
dieser Formel rekonstruiert, dann sollen die verschiedenen Bedeutungsebenen 
derselben analysiert und schließlich einige Tugenden denkerisch verantwor-
teter Reformarbeit umrissen werden.

1	 Neuere Forschungen haben die Originalität reformatorischer Reformansätze mit Verweis 
auf die Kontinuität reformatorischer Reformen zu mittelalterlichen Reformbestrebungen teil-
weise relativiert, die wirkungsgeschichtliche Bedeutung derselben aber nicht grundsätzlich 
in Frage gestellt. Vgl.  Volker Leppin, Die fremde Reformation: Luthers mystische Wurzeln, 
München 2016. Vgl. auch Thomas Kaufmann, Geschichte der Reformation, Frankfurt a. M. und 
Leipzig 2009, 24 f.

Matthias Baum, »Ecclesia semper reformanda: Ein Leitsatz theologisch verantworteten 
Denkens?!«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von 
Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 63–79. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23309

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23309


Matthias Baum

64

1 � Die Entstehungsgeschichte  
der Ecclesia-semper-reformanda-Formel

Die Formel Ecclesia semper reformanda scheint ein urreformatorischer Grund-
satz zu sein. Doch dieser Schein trügt. Die Formel hat ihren Ursprung nicht in 
der reformatorischen Theologie. Ja, sie steht dieser – in gewisser Hinsicht – 
sogar entgegen: Luther, Melanchthon oder Calvin begriffen sich nämlich nicht 
als Reformer für eine »neue« oder gar »stets zu erneuernde« Kirche.2 Sie 
verstanden sich im Dienst »der alten Kirche«3. Gegenüber der verdorbenen 
neuen Kirche des Papsttums sah Luther es als seine Aufgabe, die »alte Kirche« 
wiederherzustellen. So schreibt Luther etwa in Wider Hans Worst: 

Wir aber, weil wir alle solche Teuffeley und Newery meiden und fliehen, uns 
wider zu der alten kirchen, der Jungfrawen und reinen braut Christi halten, 
sind wir gewislich die rechte alte kirche, on alle Hurerey und Newery.4

Neuerungen in der Kirche sind für Luther gleichbedeutend mit Hurerei. Wenn 
Luther also eine Reform der Kirche fordert, so meint er damit nicht »Fort-
schreibung« oder Neuerung, sondern »Wiederherstellung«.5 Gyula Bárczay 
erklärt dazu: »Die Reformation ist ein Protest gegen die menschlichen ›Neu-
erungen‹ und zugleich Wiederherstellung der ›alten rechten Kirche‹.«6 Zwar 

2	 Vgl. Theodor Mahlmann, »›Ecclesia semper reformanda‹: Eine historische Aufklärung. 
Neue Bearbeitung«, in Hermeneutica Sacra: Studien zur Auslegung der Heiligen Schrift im 16. 
und 17. Jahrhundert, hg. von Torbjörn Johannsson, Robert Kolb und Johann Anselm Steiger, 
Göttingen 2010: 381–442, 405 f.
3	 Luther schreibt in seiner polemischen Schrift Wider Hans Worst von 1541: »[D]ie Papisten 
wissen, das wir inn allen solchen stucken und was der mehr sind, der alten Kirchen gleich sind 
und mit wahrheit die alte Kirche heissen mugen.« WA 51, 485, 25–27. Und wenige Seiten später 
fährt Luther fort: »Hie mit haben wir nu beweiset, das wir die rechte alte Kirche sind, mit der 
ganzten heiligen Christlichen Kirchen ein Cörper und eine gemeine der Heiligen.« WA 51, 487, 
18–20.
4	 WA 51, 498, 28–31. Diese Passage aus Luthers Spätwerk Wider Hans Worst kann durchaus 
als repräsentativ für Luthers Gesamtwerk gelten. So betont Luther bereits in der Leipziger 
Disputation von 1519, keine neue Lehre zu vertreten, sondern nur das, was die Heilige Schrift 
als alleinige Norm für alle christliche Lehre fordert. Vgl. WA 2, 279, 23–26.
5	 In der Einleitung zu einer Studie zum Kirchenbegriff des 19. Jahrhunderts geht Gyula Bárczay 
in der Darstellung der Vorgeschichte auch auf Luther ein und merkt an: »Die Aufgabe der 
Reformation ist es, die untreu gewordene Kirche wieder zur reinen und treuen Braut Christi zu 
machen, sie zu Christus zurückzuführen, damit sie allein aus ihm lebe, allein auf seine Stimme 
höre und sich allein von ihm regieren lasse.« Gyula Bárczay, Ecclesia semper reformanda: Eine 
Untersuchung zum Kirchenbegriff des 19. Jahrhunderts, Zürich 1961, 12.
6	 Vgl. ebd., 10.



Ecclesia semper reformanda

65

bedarf es zur Wiederherstellung der ›alten‹ Kirche Reformen. Doch das Ziel 
dieser Reformen besteht darin, die Kirche wieder evangeliumsgemäß zu 
machen. Ist dieses Ziel aber erreicht, besteht Luther zufolge keine fortwäh-
rende Reformnotwendigkeit.7

Die Formel ecclesia semper reformanda stammt also nicht aus der Refor-
mationszeit. Wie aber ist sie dann geschichtlich zu verorten? Sucht man nach 
dem ersten Beleg für genau diese 3-Wort-Formel mit dem Gerundivum, dann 
ergibt sich ein überraschendes Ergebnis: Die Formel ist vergleichsweise jung.8 
Sie findet sich erstmals 1947 bei Karl Barth. In dem Vortrag Die Botschaft von 
der freien Gnade Gottes schreibt Barth:

Aber die Kirche wird nicht auf das vertrauen, was sie mit sich bringt: nicht auf 
die Originalität […] ihres kirchlichen Seins – sie wird, wenn es um ihre Freiheit 
geht, immer nur auf diese Botschaft [der freien Gnade Gottes] selber vertrauen. 
Von ihr her das Recht, von ihr her die Pflicht, von ihr her die Freiheit der Kir-
che, als Kirche in der Welt zu existieren, als ecclesia semper reformanda […].9

7	 Gleiches gilt für den Reform-Katholizismus des Mittelalters, welcher mitunter als Ursprung 
des Ecclesia-semper-reformanda-Grundsatzes angeführt wird. So argumentiert etwa Dominik 
Burkhard, dass die Reform-Orden (die Benediktiner nach der Cluniazensischen Reform sowie 
die neu gegründeten Orden der Zisterzienser, Franziskaner und Dominikaner) und der Konzilia-
rismus des Mittelalters nach einer Erneuerung der katholischen Kirche strebten und so die Vor-
lage für den Grundgedanken einer fortwährend zu erneuernden Kirche bildeten. Vgl. Dominik 
Burkhard, »Reform vorwärts zurück: Überlegungen eines Kirchenhistorikers«, in Ecclesia 
semper reformanda: Kirchenreform als bleibende Aufgabe, hg. von Erich Garhammer, Würzburg 
2006: 131–146, 134. Burkhard kann sogar zeigen, dass diese Reformbestrebungen auf dem Kon-
zil von Konstanz (1414–1418) Eingang in das Dekret des Konstanzer Konzils gefunden haben. 
Dort heißt es: »ecclesia […] reformanda tam in capite quam in membris« – also die Kirche ist 
zu reformieren sowohl an ihrem Haupt als auch an ihren Gliedern. Theodor Mahlmann jedoch 
hat, wie ich meine, überzeugend die These Burkhards zurückgewiesen, indem er zeigte, dass es 
dem katholischen Reformkatholizismus des Mittelalters nicht um eine immerwährende Refor-
mation der Kirche, sondern um begrenzte Einzelreformen zur Rückbildung konkreter kirchli-
cher Missstände gehe. Er weist nach, dass der Gedanke einer immerwährenden Reform dem 
mittelalterlichen Katholizismus fremd ist. Wenn im Dekret des Konstanzer Konzils von der zu 
reformierenden Kirche gesprochen werde, so sei damit keine fortwährende Reformtätigkeit 
gemeint, sondern – ähnlich wie bei Luther und Calvin – die Behebung bestehender Deforma-
tionen durch Wiederherstellung der »alten wahren Kirche«. Vgl. Theodor Mahlmann, Art. 
»Reformation«, in Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von Joachim Ritter, Karlfried 
Gründer und Gottfried Gabriel, Bd. 8, Basel 1992: Sp. 416–427, 417.
8	 Ich folge hier im Wesentlichen der umfassenden begriffshistorischen Arbeit von Mahlmann, 
Ecclesia, 381–442. Vgl. auch Michael Bush, »Calvin and the Reformanda Sayings«, in Calvinus 
sacrarum literarum interpres: Papers of the International Congress on Calvin Research, hg. von 
Herman J. Selderhuis, Göttingen 2008: 285–299.
9	 Karl Barth, Die Botschaft von der freien Gnade Gottes, Zollikon-Zürich 1947, 19.



Matthias Baum

66

Doch in welchem Zusammenhang gebraucht Barth diese Formel? In dem 
genannten Text nimmt Barth Bezug auf die sechste These der Barmer Theologi-
schen Erklärung (zum Auftrag der Kirche) und argumentiert von dort her, dass 
die freie Gnade Gottes einem Verständnis der Kirche diametral entgegenstehe, 
das die Kirche als beständig gleich bleibende Institution begreife. Er erklärt: 

Gottes freie Gnade ist an keine menschlichen Mittel und Wege gebunden. […] 
Es ist nämlich der ›Raum der Kirche‹ nicht das Gefängnis, sondern die nach 
allen Seiten offene Tribüne des Wortes von Gottes Gnade. […] Es darf auch die 
Sprache der Kirche […] nicht die Fessel dieses Wortes sein. Und so wahrlich 
auch nicht die Geschichte und Überlieferung der Kirche […] mit ihren Dogmen 
und Konfessionen, mit ihren Kultformen und Ordnungen. […] Wir haben viel-
mehr damit zu rechnen, daß Gottes Gnade die Kirche längst weitergeführt und 
vor ganz andere Fragen und Aufgaben, als es die des 16. Jahrhunderts waren, 
gestellt haben könnte. Wir haben damit zu rechnen, daß sie immer auch jen-
seits der Kirchenmauern am Werk sein und auch in ganz andern Zungen als 
den uns gegebenen verkündigt werden kann. […] Gott könnte liberaler sein 
als wir es denken und gern haben. Aber wir reden vom Liberalismus Gottes 
und also von der Freiheit der Gnade.10

Dieses Bekenntnis Barths zur liberalen Ungebundenheit des göttlichen Wir-
kens in und jenseits der Kirche mag vielleicht überraschen, widmet Barth 
selbst seine Schaffenskraft doch dem Nachdenken der bekenntnisgebundenen 
kirchlichen Dogmatik. Und doch ist es Barth, der an dieser Stelle betont, dass 
sich die Kirche fortwährend reformieren und erneuern muss, weil Gottes 
Gnade zwar auch geduldig auf den alten Wegen des kirchlichen Dogmas geht, 
zugleich aber stets auch neue Wege stürmisch bahnt.11

Doch es wäre zu einfach, Barth zum Urheber des Ecclesia-semper-refor-
manda-Grundsatzes zu erklären, nur weil er als erster die 3-Wort-Formel 
im Gerundivum gebraucht. Den Grundsatz übernimmt Barth aus der refor-
mierten Tradition: In seiner Anfang der 30er Jahre verfassten, aber erst 1947 
publizierten Theologiegeschichte des 19. Jahrhunderts – also dem gleichen 
Jahr, in dem der oben angeführt Text erscheint – setzt sich Barth mit dem 
reformierten Züricher Theologen Alexander Schweizer auseinander.12 In dem 
entsprechenden Kapitel zitiert Barth aus dessen Glaubenslehre von 1863: »Die 

10	 Ebd., 9 f.
11	 Vgl. ebd., 10: Weil Gottes Gnade »Gnade ist, wird sie der Kirche auch neue Wege zeigen und 
eröffnen, gegen deren Beschreitung sie sich dann auch nicht verschließen darf«.
12	 Vgl. Mahlmann, Ecclesia, 384 f.



Ecclesia semper reformanda

67

ganze Entwicklung der Kirche ist ›ein Fortschreiten zu immer reinerem Glau-
ben und ein beständiges Abstreifen abergläubiger Beimischungen‹. Ecclesia 
semper reformari debet (I § 15).«13 Barth übernimmt den Grundsatz von der 
fortwährend zu erneuernden Kirche also von Schweizer, setzt aber dessen 
Wendung »reformari debet« ins Gerundivum.14

Der Grundsatz von der fortwährend zu erneuernden Kirche geht in der 
reformierten Tradition aber noch deutlich weiter zurück. Uns braucht die 
komplexe Genealogie dieses Grundgedankens an dieser Stelle nicht weiter 
zu beschäftigen. Theodor Mahlmann hat diese bis in feinste Verästelungen 
rekonstruiert. Wir können uns hier mit der Feststellung begnügen, dass der 
erste reformierte Theologe, der affirmativ von einer immer zu erneuernden 
Kirche spricht, der reformiert-pietistische Prediger Jodocus van Lodenstein 
(1620–1677) ist.15 Der Niederländer bezeichnet in seinem Traktat Beschauungen 

13	 Karl Barth, Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert: Ihre Vorgeschichte und ihre 
Geschichte, Zollikon-Zürich 1947, 518. Barths Schweizer-Interpretation zufolge hat die Glau-
benslehre ihren Grund in der christlichen Erfahrung der gegenwärtigen Kirche. Auch wenn 
die sprachlose Unmittelbarkeit des Gefühls für Schweizer dabei von zentraler Bedeutung sei, 
könne das Gefühl nur mittelbar, nämlich in seiner Resonanz zu konkreten, lebensweltlich 
greifbaren Ausdrucksgestalten Gegenstand der Glaubenslehre sein. Barth erklärt: »Erfahrung, 
christliche Erfahrung, wird das Gefühl [bei Schweizer] erst in seiner Richtung auf Lehre und 
Tun. Als solche, ›als zirkulierende Lehre, Vorstellung, Anschauung und Sitte‹ der Christen ist 
es Gegenstand der Glaubenslehre. Jeder ihrer Sätze gilt in dem Maß, ›als er die lebendige Fröm-
migkeit auszudrücken vermag, ohne sich in Widersprüche […] mit unserer Erkenntnis zu ver-
wickeln‹ (Gl. I §12). […] Mit der Methode der Reproduktion des Väterglaubens will Schweizer 
gründlich brechen. Unser Glaube ist eben unser Glaube. […] Nicht Unglaube, sondern Glaube 
und gründliche Schriftforschung haben unsere der alten Dogmatik gegenüber veränderte Hal-
tung herbeigeführt«, vgl. Barth, Protestantische Theologie, 518.
14	 Vgl. Mahlmann, Ecclesia, 386.
15	 Mahlmann zeigt auch, dass sich der erste Beleg dieses Gedankens an einem unerwarteten 
Ort findet: dem Maleachi-Kommentar des lutherischen Theologen Friedrich Balduin (1575–
1627). Balduin schreibt dort: »semper in Ecclesia opus esse Reformatione« – also: in der Kirche 
ist Reformation immer nötig. Vgl. Friedrich Balduin, In tres postremos Prophetas: Haggaeum, 
Zachariam, Malachiam. Commentarius planus et perspicuus, Wittenberg 1610, 906, zitiert nach: 
Mahlmann, Ecclesia, 438. Balduin formuliert das zunächst im Blick auf Maleachis Kultkritik, 
der zufolge der Kult beständig von allen Missständen befreit und erneuert werden soll. Aber 
Balduins Formulierung ist mehr als nur eine exegetische Einlassung. Sie erhebt allgemeine 
Geltung, was auch daran deutlich wird, dass sie in verschiedenen anderen Schriften Balduins 
wiederkehrt. Innerhalb der lutherischen Orthodoxie stellt Balduins Formulierung jedoch eine 
ungewöhnliche, wenn nicht gar singuläre Position dar, die für dieselbe alles andere als reprä-
sentativ ist. Die zentralen Vertreter der lutherischen Orthodoxie verstehen Reformen ganz im 
Sinne der Reformatoren als Wiederherstellung der alten Kirche. Vgl. Friederike Nüssel, 
»Gottes erwähltes Werkzeug zur Reformation der Kirche: Zum Lutherbild in der lutherischen 
Orthodoxie«, in Luther: Zankapfel zwischen den Konfessionen und ›Vater im Glauben‹? Histo-
rische, systematische und ökumenische Zugänge, hg. von Mariano Delgado und Volker Leppin, 
Fribourg 2016: 109–123. Wahrscheinlich auch aufgrund dieser Sonderstellung blieb die Wir-
kung der Forderung Balduins, die Kirche immer neu zu reformieren, innerhalb des Luthertums 



Matthias Baum

68

Zions von 1675 die reformierte Kirche als »ecclesia deformata« und fordert: 
»Man muss allzeit mit der Erneuerung beschäftigt sein, deshalb wünschte 
ein gelehrter Mann die reformierte Kirche nicht reformata genannt, son-
dern reformanda.«16 Da die Kirche beständig »Deformationen« aufweise, 
müsse sie auch fortwährend reformiert werden. Diese knappen Bemerkungen 
Lodensteins werden dann von dem Züricher Theologen Johann Heinrich 
Heidegger (1633–1698) aufgegriffen und entfalten von dessen Schriften aus 
eine weitreichende Wirkungsgeschichte in der reformierten Kirche, die 
schließlich in der von Barth gebrauchten Formel mündet.17

2 � Die verschiedenen Bedeutungsebenen  
der Ecclesia-semper-reformanda-Formel

Innerhalb der lutherischen Tradition fand der Grundgedanke einer fortwäh-
rend zu erneuernden Kirche zunächst keine nachhaltige Aufnahme. Dies mit 
einem lutherischen Konservatismus zu erklären, für den der Gedanke eines 
fortwährenden Umbaus etwas Unbehagliches habe, greift zu kurz. Insofern 
wird die Anfrage Erwin Mülhaupts, »[w]ürde man nicht, je länger es mit der 
Renovation dauert, desto mehr sich danach sehnen […], daß einmal mit der 
Renovation Schluß gemacht und das Gerüst beseitigt werden möge, damit 
man endlich den Bau selber zu Gesicht bekommt?«18, der Sache nicht gerecht.

des 17. und 18.  Jahrhunderts begrenzt. Selbst der Pietismus Speners, der auf die beständige 
Erneuerung des Lebens zielt, machte sich das Prinzip der fortwährend zu reformierenden Kirche 
nicht zu eigen. Auch wenn Spener mit der Einführung von Hauskreisen durchaus Struktur­
reformen vornahm und auf eine im Leben stets neu zu gewinnende praxis pietatis hinwirkte, so 
begriff er seine Tätigkeit ganz in Analogie zu Luther als Wiederherstellung der reinen Kirche 
oder aber als zweite Reformation, nicht jedoch als fortwährende Reformation. Vgl. Mahlmann, 
Ecclesia, 438.
16	 Jodocus van Lodenstein, Beschouwinge van Zion: Ofte Aandagten en Opmerckingen, 
Utrecht 1683, 241: »een geleerd Man de Gereformeerde Kerke genoemt woude hebben, niet 
Reformata of Gereformeerd / maar Reformanda of te Reformeeren.« Die obige Übersetzung 
folgt Martin Abraham, Evangelium und Kirchengestalt: Reformatorisches Kirchenverständnis 
heute, Berlin und New York 2007, 511.
17	 Johann H. Heidegger unterscheidet zwischen zwei Arten der Reformation, der ordentlichen 
und der außerordentlichen. Während die außerordentliche Reformation die Beseitigung kon-
kreter Missstände durch einzelne Reformmaßnahmen zu bestimmten Zeiten bedeute, fordere 
die ordentliche Reformation eine beständige Erneuerung der Kirche. Vgl. Mahlmann, Ecclesia, 
420 f.
18	 Erwin Mülhaupt, »Immer währende Reformation? (1968)«, in Luther im 20. Jahrhundert: 
Aufsätze, hg. von Erwin Mülhaupt, Göttingen 1982: 267–275, 268.



Ecclesia semper reformanda

69

Die lutherische Skepsis gegenüber einem Verständnis von Kirche als einer 
fortwährend zu erneuernder Institution ist theologisch begründet. Dies ver-
deutlicht ein Blick in die altkirchlichen und reformatorischen Bekenntnisse. 
Hier wird die Kirche nämlich nie als rein menschlich-veränderliche Institution 
verstanden, sondern betont, dass der Kirche als Versammlung der Gläubigen 
stets auch eine göttlich-unveränderliche Dimension zukommt. So bekennt 
das Nicaenum von 381 »die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche 
(una sancta catholica et apostolica ecclesia)«19. Die Prädikate der Einigkeit 
und Heiligkeit werden der Kirche als von Gott begründeter, unsichtbarer 
Institution zugeschrieben – ungeachtet ihres tatsächlichen Zustandes. Den 
Bekenntnissen zufolge gibt es also eine Dimension der Kirche, die unverän-
derlich ist.20 Gleiches lässt sich über die reformatorischen Bekenntnisschriften 
sagen. In Artikel 7 der Augsburger Confession etwa bekennen die »Evangeli-
schen«, dass »eine heilige, christliche Kirche sein und bleiben muß«21. Dieses 
»Bleiben-Müssen« ist dabei nicht als Werk des Menschen zu denken, sondern 
als Werk Gottes. CA 7 gesteht zwar zu, dass sich die »von den Menschen ein-
gesetzten Zeremonien« verändern können, ohne dass dabei die Einheit und 
Christlichkeit der Kirche verloren ginge.22 Für die Predigt des Evangeliums und 
die Verwaltung der Sakramente gilt dies aber erklärtermaßen nicht.23 Diese 

19	 Adolf M. Ritter, »Das Nicaeno-Constantinopolitanum«, in Die Bekenntnisschriften der 
Evangelisch-Lutherischen Kirche: Vollständige Neuedition, hg. von Irene Dingel, Göttingen 2014: 
45–50, 49.
20	 Hinter dem Bekenntnis zur Einigkeit und Heiligkeit der Kirche steht die Überzeugung, 
dass die Kirche Geschöpf des Wortes Gottes und als solches ewig ist. So etwa Luther, der in den 
Erläuterungen zur Leipziger Disputation erklärt, dass die Kirche ein Geschöpf des Evangeliums 
ist. Vgl. Martin Luther, Resolutiones Lutherianae super propositionibus suis Lipsiae Disputatis, 
WA 2: 388–435, 430, 6 f.: »Ecclesia enim creatura est Euangelii«. Zu Luthers Kirchenverständ-
nis vgl. auch die Arbeit von Gudrun Neebe, Apostolische Kirche: Grundunterscheidungen an 
Luthers Kirchenbegriff unter besonderer Berücksichtigung seiner Lehre von den notae ecclesiae, 
Berlin und New York 1997. Vgl. auch Wilfried Härle, »Sichtbare und verborgene Kirche«, in 
Vernünftiger Gottesdienst: Kirche nach der Barmer Theologischen Erklärung. Festschrift für Hans-
Gernot Jung, hg. von Frithard Scholz und Horst Dickel, Göttingen 1990: 243–255.
21	 Volker Leppin, »Die Confessio Augustana«, in Die Bekenntnisschriften der Evangelisch-
Lutherischen Kirche: Vollständige Neuedition, hg. von Irene Dingel, Göttingen 2014: 63–225, 103.
22	 Vgl. ebd.
23	 Inwiefern die reformatorische Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche heute 
noch trägt, wird in der Systematischen Theologie der Gegenwart durchaus kontrovers disku-
tiert. Ein engagiertes Plädoyer für die Notwendigkeit der Rede von der unsichtbaren Kirche 
bietet Ulrich Barth. Barth zufolge ermöglicht erst der Glaubenssatz von der unsichtbaren Kirche 
ein integratives Verständnis der Kirche. Erst von ihm her lasse sich erstens das Priestertum aller 
Gläubigen verstehen, zweitens ein Christentum außerhalb der verfassten Kirchen angemessen 
begreifen und drittens ein protestantisches Selbstverständnis in Achtung gegenüber einem 
Katholizismus behaupten. Barth sieht jedoch auch die Notwendigkeit, gegenüber dem refor-
matorischen Verständnis der unsichtbaren Kirche einige Korrekturen vorzunehmen: Anders 



Matthias Baum

70

sind – so das Bekenntnis – ewig gültig und Gott selbst wird dafür sorgen, dass 
es immer Versammlungen von Gläubigen gibt, in denen das Evangelium rein 
gepredigt wird und die Sakramente richtig verwaltet werden.

Damit ist aber zugleich deutlich, dass die Kirche in den Bekenntnissen 
nie nur als eine von Gott begründete, unsichtbare Größe verstanden wird, 
sondern zugleich als sich leiblich-konkret manifestierende Kirche. So bekennt 
die Augsburger Confession die Kirche als sichtbare Versammlung der Gläu-
bigen (congregatio sanctorum) (CA 7+8). Diese sichtbare Versammlung der 
Gläubigen aber ist eine historisch-veränderliche Größe, die kontextueller 
Anpassungen und Reformen bedarf. Legt man nun diese Unterscheidung der 
Bekenntnisschriften von sichtbarer und unsichtbarer Kirche zugrunde, dann 
wird deutlich, dass mit der Rede von der fortwährend zu erneuernden Kirche 
nicht die unsichtbare, sondern allein die sichtbare Kirche gemeint sein kann, 
da nur diese als möglicher Adressat menschlicher Reformen in Frage kommt.

Gleichwohl erklärt sich damit noch nicht, weshalb die reformierte Tradition 
für den Ecclesia-semper-reformanda-Grundsatz deutlich offener war als die 
lutherische, schließlich wussten sich beide in den altkirchlichen Bekennt-
nissen verbunden und auch das Augsburger Bekenntnis war zwischen bei-
den – zumindest im Blick auf das Kirchenverständnis – nicht strittig.24 In der 
reformierten Tradition erfuhr dieser Artikel aber eine andere Auslegung. Der 
Grund für diese Auslegungsdifferenz ist darin zu suchen, dass sich zwar beide 
zur »Heiligkeit« der sichtbaren Kirche bekannten, diese aber verschieden 
verstanden. Das Luthertum identifizierte die Heiligkeit der sichtbaren Kirche 
mit der Reinheit von Predigt und Lehre sowie mit der Richtigkeit der Sakra-
mentsverwaltung. Die Reformierten taten dies auch, stellten neben diese aber 
die »Heiligung« der einzelnen Gemeindeglieder. Während das Luthertum 
in Lebensführungsfragen den Glaubenden große Freiheitsspielräume ließ, 
trachteten die Reformierten danach, zur effektiven Heiligung der Glauben-
den alle Lebensbereiche zu regulieren. Da die entsprechenden Vorschriften 

als noch bei Luther und der CA dürfe es nicht mehr als Eigenschaft der unsichtbaren Kirche 
gelten, dass diese die Gnadenmittel recht verwalte. Die unsichtbare Kirche könne auch nicht-
sakramental verstanden werden. Barth erklärt: »Unsichtbare Kirche als Congregatio sanctorum 
geschieht überall dort, wo sich Geistvergemeinschaftung im Namen Jesu vollzieht. Die Arten, 
auf denen menschliches Zusammenleben vom Geist Christi berührt wird, sind so vielgestaltig 
wie es selbst. […] Die Beschränkung seiner möglichen Präsenz auf institutionelle Merkmale 
des offiziellen Kultes bedeutet eine unzulässige Verengung.« Ulrich Barth, »Sichtbare und 
unsichtbare Kirche«, in Christentumstheorie: Geschichtsschreibung und Kulturdeutung. Trutz 
Rendtorff zum 24.01.2006, hg. von Klaus Tanner, Leipzig 2008: 179–230, 220.
24	 Die Reformierten bekannten sich  – größtenteils  – zu der Confessio Augustana Variata 
von 1540, die ein verändertes Abendmahlsverständnis enthielt, das Kirchenverständnis jedoch 
unangetastet ließ.



Ecclesia semper reformanda

71

zu Lebensführungsfragen aber in hohem Maße kontextuell bestimmt waren, 
bedurften sie kontinuierlicher Anpassung und Änderung, weshalb die Forde-
rung der fortwährenden Reformation hier auf fruchtbaren Boden fiel. Denn 
wird unter »Kirche« nicht nur Wortverkündigung und Sakramentsverwaltung 
begriffen, sondern auch und vor allem die Lebensführung der Gemeindeglieder, 
dann liegt die Annahme beständiger Deformation nahe, die fortwährender 
Reformation bedarf.

Damit aber gelangen wir zu der Frage, auf welcher Ebene sich kirchli-
che Reformen vollziehen können. Bereits im 17. Jahrhundert umgrenzte der 
reformierte Theologe Gisbert Voetius (1589–1676) den Begriff der kirchlichen 
Reformation.25 Er unterschied dabei vier Ebenen, auf denen Reformen durch-
geführt werden können:

•	 die organisatorisch-institutionelle Ebene als Strukturreform
•	 	die zeremonielle Ebene als Gottesdienstreform 
•	 	die praktische Ebene als Lebensreform
•	 	die dogmatische Ebene als Lehrreform

Die ersten beiden Ebenen sind theologisch vergleichsweise unproblematisch. 
Dass Organisationsstrukturen und Zeremonien in periodischen Abständen 
gewandelten Bedürfnissen und Kontexten angepasst werden müssen, bedarf 
wohl keiner weiteren Erklärung. Auch die Reformation des Lebens – sieht man 
einmal von der zwischen Lutheranern und Reformierten strittigen Frage ab, 
ob die fortwährende Reformation des Lebens die fortwährende Reformation 
der Kirche bedeutet oder nicht – hat wenig Anstößiges. Zwar nicht dem 
Wortlaut, durchaus aber der Sache nach ist die »immerwährende Erneuerung 
des Lebens« bereits eine biblische Forderung. So mahnt etwa Paulus in Röm 
12,2: »ändert euch durch Erneuerung eures Sinnes.«26

25	 Vgl. Gisbert Voetius, Politicae ecclesiasticae Pars Tertia & Ultima, Amsterdam 1676, 424–487. 
Voetius geht in mehreren Kapiteln auf die verschiedenen Dimensionen von Kirchenreformen 
ein. Die vier Ebenen entsprechen im Groben der Kapiteleinteilung bei Voetius.
26	 Zitiert nach der Lutherübersetzung 2017. Vor allem die mittelalterliche Bußfrömmigkeit 
erhob die beständige Lebenserneuerung zur zentralen Forderung. Und im Anschluss an diese 
erklärte Luther in der ersten seiner 95 Thesen: »Da unser Herr und Meister Jesus Christus 
spricht ›Tut Buße‹ usw. (Matth. 4,17), hat er gewollt, daß das ganze Leben der Gläubigen Buße 
sein soll.« (WA 1,233, 10+11: »Dominus et magister noster Jesus Christus dicendo ›Penitentiam 
agite etc.‹ [Mt 4,17] omnem vitam fidelium penitentiam esse voluit.«) Mit der Forderung der 
Lebenserneuerung war vor allem die Erneuerung des Glaubens gemeint. Da Glaube kein Besitz-
stand ist, den man einmal erworben hat und fortan als Eigentumstitel besitzt, muss der Glaube 
stets neu vollzogen und praktisch gestaltet werden. In der reformierten Tradition, anders als 



Matthias Baum

72

Für die reformatorische Theologie war vor allem die Frage nach der Lehr­
reform kontrovers. Oben wurde bereits deutlich, dass die Reformation eine 
Reform der Lehre im Sinne einer Wiederherstellung der ursprünglichen altkirch-
lichen, vor allem aber biblischen Lehre bedeutete. Eine fortwährende Erneuerung 
der durch die reformatorischen Bekenntnisschriften klar profilierten Lehre war 
in der lutherischen Tradition des 16. und 17. Jahrhunderts nicht vorgesehen. 
Wenn in der reformierten Tradition dennoch von einer fortwährenden Erneu-
erung der Lehre gesprochen wurde, dann in dem Sinn, dass die theologische 
Lehre stets neu an der Schrift zu prüfen ist. Voetius etwa erklärt, dass sich alle 
Dogmen und Bekenntnisse stets an der Bibel neu messen lassen müssen. Das 
war das Vermächtnis von Luthers Schriftprinzip, das bei Voetius lebendig ist.27

Ende des 17. Jahrhunderts geriet dieses Schriftprinzip aber zunehmend in 
die Krise.28 Diese Krise speiste sich aus der bibelwissenschaftlichen Erkennt-
nis, dass eine Differenz besteht zwischen dem in der Bibel erzählten und 
dem historisch tatsächlich Geschehenen:29 Der verkündigte Christus der 
neutestamentlichen Texte und der historische Jesus der kritischen Bibelfor-
schung sind nicht deckungsgleich – freilich auch nicht völlig voneinander 
entkoppelt. Außerdem setzte sich die Erkenntnis durch, dass ein Unterschied 
besteht zwischen der Gedankenwelt der biblischen Texte und der Gedan-
kenwelt unserer Gegenwart: So ist das Weltbild der Bibel von mythischen 
Vorstellungen geprägt – etwa der dreiteiligen Stockwerks-Gliederung: Him-
mel, Erde, Unterwelt, wobei auf der Erde sich naturdurchbrechende Wunder 
ereignen und Engel und Dämonen auf den Menschen einwirken –, während 
das in der Gegenwart vorherrschende Weltbild durch naturwissenschaftliche 
Beschreibung bestimmt ist (Himmel und Erde als entzauberte Orte lücken-
loser Naturgesetze). Seitdem diese doppelte Differenz aber ins Bewusstsein 
der theologischen Forschung getreten ist, wurde die Frage virulent, wie diese 
Differenz durch Lehrreformen verantwortlich überwunden werden kann.30

in der lutherischen, galt es dabei als Aufgabe der sichtbaren Kirche, diese Lebenserneuerung 
kontrollierend zu begleiten.
27	 Genau wie Luther versteht Voetius Reformation noch durchgängig als »Rückführung einer 
Sache […] in eine bessere Gestalt«. Vgl. Mahlmann, Reformation, 419.
28	 Vgl. Wolfhart Pannenberg, »Krise des Schriftprinzips«, in Grundfragen systematischer 
Theologie: Gesammelte Aufsätze, hg. von Wolfhart Pannenberg, 2. Aufl., Göttingen 1971: 11−21.
29	 Vgl. ebd., 16.
30	 Pannenberg spielt damit an Bultmann und dessen Beitrag Neues Testament und Mythologie 
an. Vgl. Rudolf Bultmann, Neues Testament und Mythologie: Das Problem der Entmythologi-
sierung der neutestamentlichen Verkündigung, Nachdruck der 1941 erschienen Fassung, hg. von 
Eberhard Jüngel, München 1985, 12 f.



Ecclesia semper reformanda

73

Die frühen Versuche, diese Differenz zu überbrücken, waren rationalis-
tischer Art. So erklärte etwa Gotthold Ephraim Lessing, dass nur das an der 
Bibel für die Gegenwart Gültigkeit behaupten kann, was von jedem jederzeit 
vernünftig eingesehen werden kann. Zufällige Geschichtswahrheiten hingegen 
könnten kein Beweis für ewige Vernunftwahrheiten sein.31 Diese rationalisti-
schen Überbrückungsversuche wurden dann durch historisch-psychologische 
Entwürfe abgelöst, etwa bei Johann Salomo Semler, welcher die Heilsbot-
schaft Jesu weniger in einem vernünftigen als vielmehr in einem besonderen 
religiösen und moralischen Selbstverständnis begründet sah, welches durch 
theologische Forschung freigelegt werden müsse.32 Das diesem Entwurf inne-
wohnende psychologische Moment, demzufolge Autor und Leser biblischer 
Texte die gleichen seelische Anlagen teilen und sich der Leser in den Autor 
einzufühlen und seine Aussageabsicht zu rekonstruieren hat, wurde dann vor 
allem durch Friedrich Schleiermacher ausgearbeitet.33 Anfang des 20. Jahr-
hunderts traten vor allem kerygmatisch-literaturwissenschaftliche Überbrü-
ckungsversuche auf die theologische Bühne, welche den Zeugnischarakter 
der biblischen Texte herausstellten und dabei die historische Rückfrage ver-
gleichgültigten. Eine zentrale Grundannahme dieser Entwürfe, etwa bei Rudolf 
Bultmann, ist die vorgängige Verbundenheit des Lesers mit der Sache des 
biblischen Textes, das heißt Gott in seiner Offenbarkeit.34 Diese vorgängige 

31	 Gotthold E. Lessing, »Über den Beweis des Geistes und der Kraft«, in Gotthold Ephraim 
Lessing: Werke. Bd. 8: Theologiekritische Schriften III; Philosophische Schriften, hg. von Herbert G. 
Göpfert, München 1979: 9−14, 13.
32	 Semler zufolge ist die Bibel nicht das Wort Gottes, aber sie enthält es und durch die theolo-
gische Forschung soll dieses freigelegt werden. Vgl. Johann S. Semler, Abhandlung von freier 
Untersuchung des Canon: Nebst Antwort auf die tübingische Vertheidigung der Apocalypsis, Bd. 1, 
Halle 1771, 75. Vgl. auch die Arbeiten zu Semlers Hermeneutik: Gottfried Hornig, Johann 
Salomo Semler: Studien zu Leben und Werk des Hallenser Aufklärungstheologen, Tübingen 1996, 
246 ff.; sowie Andreas Lüder, Historie und Dogmatik: Ein Beitrag zur Genese und Entfaltung 
von Johann Salomo Semlers Verständnis des Alten Testaments, Berlin 1995, 91 ff.
33	 Schleiermacher erklärt etwa in seiner Hermeneutikvorlesung: »Für das ganze Geschäft gibt 
es vom ersten Anfang an zwei Methoden, die divinatorische und die komparative […]. Die divi-
natorische ist die, welche, indem man sich selbst gleichsam in den andern verwandelt, das Indi-
viduelle unmittelbar aufzufassen sucht. Die komparative setzt erst den zu Verstehenden als ein 
Allgemeines und findet dann das Eigentümliche, indem mit andern unter demselben Allgemei-
nen Befaßten verglichen wird.« Friedrich D. E. Schleiermacher, »Hermeneutik und Kritik 
mit besonderer Beziehung auf das Neue Testament«, in ders., Hermeneutik und Kritik, hg. von 
Manfred Frank, 9. Aufl., Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 211, Frankfurt a. M. 2011: 169.
34	 Rudolf Bultmann erklärt dazu: »[D]er Mensch [kann] sehr wohl wissen […], wer Gott ist, 
nämlich in der Frage nach ihm. Wäre seine Existenz nicht […] von der Gottesfrage bewegt 
[…], so würde er auch in keiner Offenbarung Gottes Gott als Gott erkennen. Im menschlichen 
Dasein ist ein existentielles Wissen um Gott lebendig.« Rudolf Bultmann, »Das Problem 
der Hermeneutik«, in Glauben und Verstehen, hg. von Rudolf Bultmann, Bd. 2, Tübingen 1968: 
211−235, 232.



Matthias Baum

74

Verbundenheit (Vorverständnis) begreift Bultmann dabei – im Anschluss an 
Martin Heidegger – als Teil der menschlichen Existential-Struktur.35

Diese überaus grobe Typologie bibelhermeneutischer Entwürfe ließe sich 
leicht verfeinern. Doch bereits die knappen Bemerkungen machen deutlich: 
Die Erkenntnisse der Bibelwissenschaften genauso wie der Wandel des Welt-
bildes machen eine fortwährende Reform des theologischen Denkens notwen-
dig. Ein einfaches Zurück zum Schriftprinzip, eine bloße Wiederherstellung 
der ursprünglich »reinen Lehre«, kann es jedenfalls nicht geben. Wolfhart 
Pannenberg erklärt dazu: 

Ist sie [das ist die Differenz] einmal in ihrer Tiefe bewußt geworden, so kann 
sich keine Theologie mehr im naiven Sinne als »biblisch« verstehen, als ob 
sie inhaltlich identisch sein könnte mit den Auffassungen des Paulus oder des 
Johannes. Ebensowenig kann man Luthers Gedanken oder die der Bekenntnis-
schriften ohne weiteres als Lösung der Gegenwartsfragen anbieten […] Denn 
in veränderter Situation besagen die gleichen Formulierungen, selbst wenn sie 
wörtlich rezitiert würden, nicht mehr dasselbe wie zur Zeit ihrer Entstehung. 
Eine äußerliche Angleichung der christlichen Sprache an Redeweise oder 
Gedanken der biblischen Schriften ist immer ein untrügliches Zeichen dafür, 
daß die Theologie ihre eigene Gegenwartsproblematik verfehlt hat und also 
gerade das nicht geleistet hat, was Paulus, Johannes oder in seiner Weise auch 
Luther jeweils für ihre Zeit geleistet haben.36

Die Krise des Schriftprinzips verpflichtet also zur fortwährenden Erneuerung 
der theologischen Lehre. Ecclesia semper reformanda kann deshalb nicht mehr 
nur ein Leitsatz reformierter, er muss ein Leitsatz jeder möglichen Theologie 
sein.

3  Tugenden denkerisch verantworteter Reformarbeit

Der Auftrag fortwährender Erneuerung gilt freilich nicht nur der kirchlichen, 
sondern abgeleitet auch der wissenschaftlichen Theologie – zumindest dann, 

35	 Pannenberg selbst sucht diese Erneuerung durch sein Konzept der Universalgeschichte zu 
leisten, das historisch-psychologische mit kerygmatisch-literaturwissenschaftlichen Ansätzen 
zu verbinden sucht. Doch inwieweit Pannenbergs Universal-Integration sämtlicher wissen-
schaftlichen Disziplinen unter den theologischen Horizont der alles bestimmenden Wirklich-
keit Gottes trägt bzw. gegenwärtig diskursiv anschlussfähig ist, bleibt zu fragen.
36	 Pannenberg, Krise des Schriftprinzips, 17.



Ecclesia semper reformanda

75

wenn diese als verantwortete Reflexion kirchlichen Denkens, Redens und 
Handelns verstanden wird. Innerhalb des Fächerkanons der wissenschaftlichen 
Theologie zeigt dabei insbesondere die Ethik (und hier vor allem die materiale 
Ethik), wie kurz die Halbwertszeit theologischer Positionen sein kann. Denn 
technische Möglichkeiten, soziale Konventionen, moralische Grundüberzeu-
gungen, Sprache etc. wandeln sich in diesem Feld so rasant, dass etliche For-
schungsbeiträge, etwa aus der Bio- und Medizinethik, bereits nach wenigen 
Jahren veraltet und aus der Zeit gefallen scheinen.

Angesichts dieses rasanten Wandlungsprozesses drängt sich die Frage auf, 
wie theologisches Denken stabilisiert und verantwortlich vollzogen werden 
kann. Denn die sturmgleich sich ereignenden Wandlungsprozesse drohen die 
Theologie in den Wellen disparater Debatten orientierungslos hin und her zu 
werfen. Theologisch verantwortlich vollzogene Reformprozesse bedürfen aber 
der Verstetigung. Was also vermag dies zu leisten?

Innerhalb der akademischen Theologie wird auf diese Frage in der Regel 
geantwortet: die Methoden, genauer: die historischen, psychologischen, sprach-
wissenschaftlichen, literaturwissenschaftlichen, soziologischen, ethnologischen 
et cetera Methoden, die in den verschiedenen Bereichen der Theologie zur 
Anwendung kommen. Diese verbürgen scheinbar denkerische Verantwort-
lichkeit und Stetigkeit und erweisen vermeintlich die Wissenschaftlichkeit 
der Theologie.37

Doch gegenüber dieser Methodenorientierung hat Hans-Georg Gadamer 
eingewandt, dass alles Verstehen, auch das methodisch gesicherte Verste-
hen in den Geisteswissenschaften, auf vormethodischen Voraussetzungen 
beruht, die bei der Anwendung von Methoden erkenntnisleitend sind. Unter 
diesen vormethodischen Voraussetzungen begreift Gadamer Verschiedenes: 
Dazu gehört die (gesprochene) Sprache, in die das Denken unhintergehbar 
eingebettet ist und so allem methodischen Arbeiten vorausgeht. Dazu gehö-
ren aber auch all die kultur- und bildungsgeschichtlichen Sedimente, die als 
Vorverständnis im kulturellen Gedächtnis – teilweise unbewusst – lebendig 
sind. Und schließlich gehören dazu – dieser Aspekt soll im Folgenden vertieft 
werden – biographisch erworbene Haltungen, Einstellungen oder Tugenden, 

37	 Vgl. dazu Gisbert König, »Methodologie«, in Die Theologie und die neuere wissenschafts-
theoretische Diskussion: Materialien, Analysen, Entwürfe, hg. von Gerhard Sauter u. a., München 
1973: 100–110. Auch Pannenberg begründet die Wissenschaftlichkeit der Theologie mit der 
Verwendung von Methoden, da diese allein ein überprüfbares Werkzeug zur Falsifikation theo-
logischer Hypothesen darstelle. Vgl. Wolfhart Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theo-
logie, Frankfurt a. M. 1973, 225 ff.



Matthias Baum

76

welche dem Methodengebrauch vorausgehen und ihn leiten.38 Vier solcher 
Tugenden sind dabei im Anschluss an Gadamer herauszustellen: a) Offenheit, 
b) kritische Sachlichkeit, c) Anwendungsbezogenheit und d) Gelassenheit.39

a) Die Offenheit für neue Erfahrungen bildet die Voraussetzung dafür, 
überhaupt wissenschaftlich arbeiten zu können. Gadamer führt dazu aus: 
»Erfahrung ist immer nur in der einzelnen Beobachtung aktuell da. Sie wird 
nicht in vorgängiger Allgemeinheit gewußt. Darin liegt die grundsätzliche 
Offenheit der Erfahrung für neue Erfahrung.«40 Gadamers Bemerkungen zur 
Offenheit sind Teil einer Phänomenologie der Erfahrung. Sie stellen zugleich 
aber auch eine Anleitung zu einer denkerisch verantworteten Haltung dar. 
Offen zu sein für Neues, für Erfahrungen, die zumindest potentiell eigene 
Überzeugungen erschüttern, ist nämlich keineswegs selbstverständlich. Sie 
erfordert das Eingeständnis, dass die bisherigen Erfahrungen, Denkvorausset-
zungen und -gewohnheiten von Irrtümern und Ungenauigkeiten durchsetzt 
und insofern revisionsbedürftig sein können. Und sie erfordert die Bereitschaft, 
sich neuen Erfahrungsmöglichkeiten auszusetzen, um so bisheriges Wissen 
auf die Probe zu stellen. Nur wer diese Offenheit für neue Erfahrungen – und 
für Gadamer bedeutet dies vor allem: Offenheit für den Dialog – aufbringt, 
ist überhaupt in der Lage, Hypothesen zu falsifizieren und so erkenntnis­
erweiternd bzw. fortwährend reformierend zu arbeiten.

b) Die grundsätzliche Offenheit droht aber beliebig zu werden, wenn ihr 
nicht die Haltung der kritischen Sachlichkeit zur Seite gestellt wird. Sach-
lichkeit bedeutet dabei zum einen thematischen Fokus zu gewinnen, also die 
zu verstehende Sache unter einer Fragestellung eingrenzen und dabei von 
anderen Gesichtspunkten abstrahieren zu können. Zum anderen aber heißt 

38	 Vgl. Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Her-
meneutik, 7. Aufl., Tübingen 2010. Gadamer selbst bezeichnet im Rekurs auf Aristoteles und 
Shaftesbury etwa Phronesis und Gemeinsinn als erkenntnisleitende Tugenden. Vgl. ebd., 27, 
30, 317 f.
39	 Diese Tugenden gelten Gadamer nicht eigens als wissenschaftliche Tugenden, denn Gadamer 
zufolge sind sie grundlegender als die Wissenschaft. Dass sie sich aber als solche begreifen las-
sen, wird bei Karl Jaspers deutlich, der unter dem Stichwort Haltung der Wissenschaftlichkeit 
eine Skizze von wissenschaftlichen Tugenden bietet, die den hier im Anschluss an Gadamer 
gezeigten Tugenden durchaus nahe kommen. Jaspers erklärt: »[Die Haltung der Wissenschaft-
lichkeit] ist die Fähigkeit, zugunsten objektiver Erkenntnis die eigenen Wertungen für je einen 
Augenblick zu suspendieren […]. Wissenschaftlichkeit ist Sachlichkeit, Hingabe an den Gegen-
stand, besonnenes Abwägen, Aufsuchen der entgegengesetzten Möglichkeiten, Selbstkritik. 
[…] Ihr eignet das Skeptische und Fragende, die Vorsicht im endgültigen Behaupten, das Prü-
fen der Grenzen und der Art der Geltung unserer Behauptungen.« Vgl. Karl Jaspers und 
Kurt Rossmann, Die Idee der Universität für die gegenwärtige Situation entworfen, Berlin und 
Heidelberg 1961, 79 f.
40	 Gadamer, Wahrheit und Methode, 357.



Ecclesia semper reformanda

77

es, hinter allen geisteswissenschaftlichen Diskursen die verhandelte Sache 
selbst in den Blick zu nehmen. Gadamer erklärt dazu: »Die Hermeneutik muß 
davon ausgehen, daß wer verstehen will, mit der Sache, die mit der Überlie-
ferung zur Sprache kommt, verbunden ist und an die Tradition Anschluß 
hat […], aus der die Überlieferung spricht.«41 Die Sachlichkeit des Verste-
hens fordert Gadamer gegenüber historischen Hermeneutiken ein, welche die 
Autorabsicht eines Textes thematisieren, ohne dabei aber nach der Wahrheit 
der vom Autor verhandelten Sache zu fragen. Ihnen gegenüber betont er die 
überlieferungsgeschichtliche Verbindung des Verstehenden mit der im Text 
verhandelten Sache – im Fall der Theologie etwa die stets schon bestehende 
Verbindung des Verstehenden mit dem in der Bibel bezeugten Wort Gottes. 
Dieses sachhaltige Vorverständnis bedeutet, dass es keinen neutralen und 
unparteilichen Standpunkt des Verstehens gibt und geben kann. Verstehen ist 
stets positionell. Es erfolgt aus der (existentiellen) Bindung an überlieferungs-
geschichtlich vermittelten Sachen. Diese gilt es aber freilich nicht unkritisch 
zu reproduzieren. Entsprechend fährt Gadamer fort: »Auf der anderen Seite 
weiß das hermeneutische Bewußtsein, daß es mit dieser Sache nicht in der 
Weise einer fraglos selbstverständlichen Einigkeit verbunden sein kann.«42 
Das Vorverständnis einer Sache ist Gadamer zufolge stets von Irrtümern und 
Fehlannahmen, Pauschalisierungen und Stereotypisierung durchsetzt. Inso-
fern ist es notwendig, Sachlichkeit kritisch zu betreiben, wobei Kritik hier vor 
allem Selbstkritik meint. Die eigenen unhinterfragten Vorannahmen gilt es 
zu Bewusstsein zu bringen und in Frage zu stellen. Die Forderung nach einer 
beständigen Erneuerung des eigenen sachlichen Verstehens ist also ein Auf-
trag gegenüber dem eigenen Vorverständnis und zwar in kritischer Absicht.

c) Gegenüber der Annahme einer abstrakten Idealität der Geisteswis-
senschaften argumentiert Gadamer für die grundsätzliche Anwendungs­
bezogenheit derselben. Er schreibt: »Nun haben uns unsere Überlegungen zu 
der Einsicht geführt, daß im Verstehen immer so etwas wie eine Anwendung 
des zu verstehenden Textes auf die gegenwärtige Situation des Interpreten 
stattfindet.«43 Geisteswissenschaftliches Verstehen schließt Gadamer zufolge 
ein, dass ein Text bzw. die von einem Text verhandelte Sache in der konkreten 
Lebenswirklichkeit des Verstehenden zur Anwendung gebracht wird. Ohne 
Anwendungsbezug bleibt eine Sache in ihrer Gegenwartsrelevanz und damit – 
nach Gadamer – insgesamt unverstanden. Einem möglichen Missverständ-
nis gilt es dabei zu wehren: Dass der Verstehende einen Anwendungsbezug 

41	 Ebd., 300.
42	 Ebd.
43	 Ebd., 313.



Matthias Baum

78

herstellen soll, bedeutet nicht, einen Text für beliebige Anwendungsinteressen 
bemühen zu dürfen. Nicht jede Gegenwartsapplikation ist hermeneutisch 
legitim, sondern nur die, die sich im »Dienst der Sache« begreift.44

d) Dieser Dienst an der Sache aber hat sich im Modus der Gelassenheit zu 
vollziehen. Denn Gadamer zufolge muss die erfragte Sache »in die Schwebe 
gebracht werden, so daß dem Pro das Contra das Gleichgewicht hält«.45 
Gadamers Formulierung von der Schwebe ist auf das Gespräch gemünzt, in 
dem eine Sache in ihrem Für und Wider umfassend erwogen werden soll. Wer 
nun aber meint, dieses In-die-Schwebe-Bringen der Sache liege allein in der 
Verantwortung des Verstehenden, der verkennt die grundsätzliche Unverfüg-
barkeit des Verstehensprozesses. Wer ein Gespräch führt, der steht Gadamer 
zufolge unter der »Führung der Sache […], auf die die Gesprächspartner 
gerichtet sind«.46 Erst in der Gelassenheit des offenen Gesprächs kann sich eine 
Sache erschließen. Damit aber ist der Verstehende von der Schwere der allei-
nigen Verantwortung für das Gelingen des Verstehens entlastet. Auch wenn 
seine eigenen Erkenntnisbemühungen mit großer Ernsthaftigkeit betrieben 
sind, so kann er dennoch gelassen auf die Ergebnisse derselben blicken, weil 
er weiß, dass diese nicht allein sein Verdienst sind. Und im Wissen darum, 
dass andere Verstehende die Sache auch anders verstehen werden, darf er auf 
seine ernsthaften Erkenntnisanstrengungen mit Leichtigkeit, Gelassenheit 
und Humor blicken. Nicht ohne Grund rechnet Gadamer den Humor, im 
Anschluss an Shaftesbury, zum Gemeinsinn, den er für eine zentrale Tugend 
des Verstehens hält.47

4  Schluss

Theologisch verantwortetes Denken schließt stets das Bemühen um fort-
währende Erneuerung ein. Die Frage aber ist, ob dies engstirnig, unkritisch-
ideologiegetrieben, abstrakt und verbissen oder aber, ob es offen, kritisch-
sachbezogen, anwendungsorientiert und gelassen vollzogen wird. Gute 
Theologie verpflichtet sich zu letzterer Vollzugsweise. Und ich erachte es 
als Privileg, solche gute Theologie in Gestalt von Klaus Tanner kennen und 

44	 Vgl. Matthias Baum, Die Hermeneutik Hans-Georg Gadamers als philosophia christiana: 
Eine Interpretation von ›Wahrheit und Methode‹ in christlich-theologischer Perspektive, Tübingen 
2020, 128 f.
45	 Gadamer, Wahrheit und Methode, 369.
46	 Ebd., 373.
47	 Vgl. ebd., 30.



Ecclesia semper reformanda

79

schätzen gelernt zu haben. Seine Offenheit zum interdisziplinären Gespräch, 
seine Entschlossenheit, kritisch am konkreten Gegenstand zu arbeiten – im 
Bewusstsein um die eigene existentielle Verhaftung in christlichen Traditio-
nen, seine Bereitschaft theologische Inhalte mit großer Sensibilität für insti-
tutionelle und individuelle Kontexte auf die Gegenwart anzuwenden und bei 
alledem nicht verbissen zu sein, sondern gelassen zu bleiben, haben mich tief 
beeindruckt. Dafür vielen Dank!

Ecclesia semper reformanda – das hat Klaus Tanner in zahlreichen Kom-
missionen, Arbeitskreisen und Ausschüssen, in seiner Arbeit an EKD-Denk-
schriften und vor allem als Hochschullehrer unermüdlich gelebt und lebt es 
noch immer. Dass er sich dabei die Zuversicht in die Sinnhaftigkeit dieser 
Reformbemühungen stets erhalten hat, ist – wenn ich richtig sehe – in dem 
Vertrauen begründet, dass letztlich Gott selbst es ist, der seine Kirche fort-
während erneuert. Zumindest erklärte der Reformer Luther in diesem Sinn: 
»Die Kirche bedarf einer Reformation, aber dies ist nicht Sache eines einzel-
nen Papstes, auch nicht vieler Kardinäle, sondern des ganzen Weltkreises, ja 
eigentlich allein Gottes.«48

48	 WA 1, 627, 27–31.





81

Betrachtet man Rembrandts Das Gastmahl des Belsazar, fallen verschiedene 
Dinge ins Auge.1 Zunächst die Schrift an der Wand – Buchstabe für Buchstabe 
durch göttliche Hand gegeben. Ebenso das Erstarren und der Schrecken derer, 
die es sehen und nicht recht verstehen. Das Bild erinnert die Betrachtenden an 
den Sakrileg Belsazars, sakrales Tempelgerät in heidnischem Gelage entweiht 
zu haben. Diese Tat ist im biblischen Danielbuch die Spitze des Vergehens 

1	 Der vorliegende Beitrag basiert auf der DFG-geförderten, noch unveröffentlichten Disser-
tationsschrift des Autors zum Thema Evangelikale Bibelhermeneutiken im deutschsprachigen 
Raum seit 1990.

Wolfgang-Michael Klein

Evangelikale Institutionen

Rembrandt van Rijn, Das Gastmahl des Belsazar, ca. 1636–1638, National Gallery, 
London. CC-PD-Mark (Wikimedia Commons).

Wolfgang-Michael Klein, »Evangelikale Institutionen«, in Reflexionsvertrauen – 
Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael 
Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 81–96. 
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23310

https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23310


Wolfgang-Michael Klein

82

an der institutionellen Zentrale Gottes auf Erden: dem Tempel in Jerusa-
lem. Wer Gott und das Seine missachtet, besudelt nicht nur die Ehre Gottes 
und die ihm geweihten Gegenstände, sondern letztlich sich selbst. Dass diese 
Nacht in Schrecken endet, scheint bei Daniel wie auch bei Rembrandt völlig 
unausweichlich. Diesen Lauf der Dinge unterstreicht der Maler mit einer eher 
unscheinbaren Person. Diese ist oben links im Hintergrund platziert, blickt 
die Betrachtenden direkt an und spielt ihre Flöte. Sie ist nicht im Licht, sie 
braucht kein Licht, denn der Ton, den sie anschlägt, macht aus dem Schrecken 
Gewissheit. Dein Reich, so wird die unerbittliche Auskunft des Daniel an den 
Großkönig lauten, wird heute Nacht enden.

Dieses prophetische Narrativ der verkommenen Obrigkeit, die nicht Gott 
die Ehre gebe, ja Abgötterei betreibe und Menschliches über rein Göttliches 
stelle, ist als Vorwurf im Rahmen der Evangelikalen Bewegung im deutschspra-
chigen Raum vielfach gegenüber Landeskirchen und universitärer Theologie 
erhoben worden. Das eigene Profil wurde und wird vor allem durch Abgren-
zung zu bestehenden Institutionen bestimmt. Im Rahmen dieser Absetzung 
wurden eigene Institutionen weiterentwickelt oder neu aufgebaut. Dieses 
Vorgehen prägt die evangelikale Bewegung insgesamt bereits seit ihren Anfän-
gen in den 1960er Jahren, wie Gisa Bauer umfassend herausgearbeitet hat.2

Der institutionelle Schub innerhalb des deutschsprachigen Evangelika-
lismus seit den 60er Jahren ist Ausdruck einer klaren Zielsetzung, die neben 
der klassischen Errichtung von Werken, Verlagen und Vereinen einen Schritt 
weiter ging. Die Neugründungen und Weiterentwicklungen evangelikaler 
Ausbildungsstätten dienten dazu, ernstzunehmende Alternativen zur Universi-
tätstheologie zu entwickeln. Aus der allgemeinen Auffassung der evangelikalen 
Bewegung, in der Universität werde der Glaube beiseitegelegt, wenn nicht 
sogar zerstört, erwuchs an verschiedenen Orten die empfundene Notwendig-
keit, dem theologischen Nachwuchs ein den eigenen Grundsätzen gemäßes 
Theologiestudium zu ermöglichen und die geargwöhnten Untiefen universi-
tären Denkens zu umschiffen. Im Zuge dessen schlossen sich eine Reihe alter, 
aber auch neuer Institutionen in der Konferenz bibelgläubiger Seminare und 
Lehrer, der heutigen Konferenz bibeltreuer Ausbildungsstätten, zusammen, um 
gemeinsam nach einer in ihren Augen angemesseneren Theologie zu streben.

Der Selbstimagination eigener Theologie als »rein« steht zumeist die Ver-
dammung der anderen als »unrein« zur Seite. Universitäre Theologie, so ist 
es in evangelikalen Kontexten immer wieder zu lesen, sei verantwortlich für 
Säkularisierung, für Faschismus und Kommunismus, für Werteverfall und die 

2	 Gisa Bauer, Evangelikale Bewegung und evangelische Kirche in der Bundesrepublik Deutsch-
land: Geschichte eines Grundsatzkonflikts (1945 bis 1989), AKZG (B) 53, Göttingen 2012.



Evangelikale Institutionen

83

Zerstörung der Institution Familie. Dies hänge nicht zuletzt damit zusammen, 
dass an der Universität der Schrift nicht vertraut werde. Vielmehr werde ihre 
Heiligkeit ignoriert und sie zu einem Buch wie jedem anderen herabgesetzt. 
Umgekehrt tragen die universitär gängigen Verurteilungen evangelikaler 
Theologie als grundsätzlich »fundamentalistisch« leider nicht zur Versachli-
chung des Diskurses bei.3

Neben dem theologischen Anliegen evangelikaler Theologie spiegelt sich in 
dem institutionellen Schub ein Bewusstsein dafür, dass Kritik auf Dauer verhallt. 
Sie vergeht mit ihren Wortführern, wenn nicht entsprechende Räume geschaf-
fen werden, die das Echo weitertragen, und Personen ausgebildet werden, die 
den Klang erneuern. So ist in den letzten Jahrzehnten aus dem Dauerprotest ein 
Netzwerk verschiedenster Institutionen entstanden, von denen hier einige Aus-
bildungsstätten näher in den Blick genommen werden. Dabei ist in gegebener 
Kürze darzulegen, dass der deutschsprachige Evangelikalismus entgegen dem 
gängigen Vorurteil nur zum Teil als fundamentalistisch anzusehen ist. Dafür 
stützt sich der vorliegende Beitrag neben Statuten, Interviews, Akkreditierungs-
entscheidungen und Sekundärliteratur vor allem auf Bibelhermeneutiken, die 
im deutschsprachigen Evangelikalismus den Status von Dogmatiken haben.

Da zumindest die ältere der darzustellenden Hochschulen mit fundamen-
talistischen Wurzeln auf das Engagement der langjährigen Führungsfigur des 
Bibelbundes Samuel Külling zurückzuführen ist, werden er und der Bibelbund 
zunächst kurz vorgestellt, zumal sich anhand dessen Engagement und Einstel-
lung bereits Maßgebliches erschließt. Hernach werden einige Aspekte zweier 
fundamentalistisch geprägter Hochschulen dargestellt, die bis heute – auch 
im Medium der dort entstehenden Bibelhermeneutiken – ihr fundamentalis-
tisches Erbe pflegen.

Einer kurzen Einordnung der Positionierung eher kirchennaher Hochschu-
len des Gnadauer Verbands folgend, die nach meiner Auffassung keine funda-
mentalistischen Tendenzen aufweisen, werde ich im vierten Abschnitt knapp 
auf das ethisch-fundamentalistische Moment eingehen, das Hochschullehrer in 
beiden Bereichen deutschsprachiger evangelikaler Hochschulen prägt. Unter 
(christlich) fundamentalistisch versteht dieser Beitrag eine Position, die bibli-
sche Texte für ›unfehlbar‹ beziehungsweise ›irrtumslos‹ hält und diese zudem 
mit dem Anspruch auf unbedingte Normativität in Glauben, Denken und Leben 
verbindet, der sich letztlich die gesamte Gesellschaft unterzuordnen habe.4

3	 Eine Ausnahme bildet dies., Evangelikale Bewegung sowie dies., »Die Kritik an der Schrift-
kritik: Präevangelikale und evangelikale Positionen zur Schrifthermeneutik«, in Heilige Schrif-
ten in der Kritik, hg. von Konrad Schmid, Leipzig 2023: 367–382.
4	 Vgl. neben Stefan Holthaus, Fundamentalismus in Deutschland: Der Kampf um die Bibel 
im Protestantismus des 19. und 20. Jahrhunderts, 2. Aufl., Biblia et symbiotica 1, Bonn 2003, 42–62, 



Wolfgang-Michael Klein

84

1  Der Bibelbund

Samuel Küllings Engagement für die Ansicht der Irrtumslosigkeit der Schrift ist 
bereits früh greifbar. Bereits in den 60er Jahren stieg Külling zum Schriftführer 
des Bibelbundes auf, den er viele Jahre dominierte. Dieser ursprünglich in 
Pommern gegründete Verein vertrat bereits seit 1890 die Irrtumslosigkeit der 
Schrift. Die zeitliche Nähe der lutherisch-konfessionellen Vereinsgründung zu 
dem katholischen Unfehlbarkeitsanspruch des Papstes ex cathedra von 1870 
dürfte nicht zufällig gewesen sein. Mit der Teilung Deutschlands nach dem 
zweiten Weltkrieg verlor der Bibelbund erhebliche Teile seiner Mitglieder, 
weil vor allem lutherische Pfarrer aus den Ostgebieten den Verein getragen 
hatten. Da sich der Verein bei seinem Wiederaufbau im Westen vor allem aus 
pietistischen und freikirchlichen Kreisen rekrutierte, verlor sich seine konfes-
sionelle Prägung vollends.5 Holthaus zufolge ist der Verein jedoch trotz dieses 
Umschwungs »das entscheidende Sammelbecken fundamentalistischer Kreise 
in Deutschland geblieben«.6

Külling übernahm 1965 die Schriftleitung des Vereins und setzte sich nach-
drücklich für das klassische Profil des Bibelbundes, dem Beharren auf der 
Irrtumslosigkeit der Schrift, ein. Nachdem der Bibelbund erst zwei Jahre vor 
Küllings Amtsantritt dieses Moment aus seiner Satzung gestrichen und durch 
ein Bekenntnis zur völligen Zuverlässigkeit ersetzt hatte, setzte Külling bereits 
1966 eine Satzung durch, die inhaltlich de facto die Irrtumslosigkeit festhielt, 

insbesondere Martin Riesebrodt, Fundamentalismus als patriarchalische Protestbewegung: 
Amerikanische Protestanten (1910–28) und iranische Schiiten (1961–79) im Vergleich, Tübingen 
1990, 11–39, 214–224. Vgl. zudem Wolfgang-Michael Klein, Evangelikale Bibelhermeneutik: 
Zentrale Entwürfe von Hochschullehrern im deutschsprachigen Raum, Bielefeld 2025.
5	 Vgl. Holthaus, Fundamentalismus, 189 f., 211 f. In seiner umfassenden eigengeschichtli-
chen Darstellung des Fundamentalismus in Deutschland blendet Holthaus die Zeit des Natio-
nalsozialismus und die Verstrickungen evangelikaler Institutionen letztlich aus. Dies gilt auch 
für seine Einordnung des Bibelbundes, dem er selbst als langjähriges Mitglied des Redaktions-
beirates angehört. Neben der Nennung diverser apokalyptischer Deutungen Hitlers als Anti-
christ, die vor allem nach 1945 verfasst wurden, spricht er eher lapidar von der Zeit vor Kriegs-
ende: »Die Zeit des ›Dritten Reiches‹ brachte naturgemäß andere Auseinandersetzungen in 
der Gemeinschaftsbewegung« als die der Bibelfrage (ebd., 237). Holthaus’ relativierender Ton-
fall entspricht seinem leitenden Interesse, den Bibelbund als standfesten Verein zu präsentie-
ren, der nach wie vor die der Bibel angemessene Haltung hochhalte, vgl. hierfür auch ders., 
»100  Jahre Bibelbund«, in Bibel und Gemeinde 94 (1994): 6–70. Für eine außertheologische 
Einordnung des Antisemitismus im Bibelbund vgl. Jana Husmann, »Das ›Problem Judentum 
und Altes Testament‹: Literalismus und Antisemitismus im Bibelbund. Ein Textbeispiel aus den 
Jahren 1938/39«, in Dämonen, Vamps und Hysterikerinnen: Geschlechter- und Rassenfigurationen 
in Wissen, Medien und Alltag um 1900, hg. von Ulrike Auga u. a., Bielefeld 2011: 185–196.
6	 Holthaus, Fundamentalismus, 218.



Evangelikale Institutionen

85

wenngleich der Begriff weiterhin vermieden wurde.7 Auch in anderer Hinsicht 
radikalisierte sich der Bibelbund unter Külling in diesen Jahren: »Erst in den 60er 
Jahren des 20. Jahrhunderts setzte sich innerhalb des Bibelbundes die Position 
eines konsequenten Kreationismus unter Küllings Schriftleiterschaft und [sic] 
unter der Mitwirkung von Arthur Ernest Wilder-Smith durch.«8 So wurde die 
Annahme, dass biblische Texte auch in naturwissenschaftlicher Hinsicht unfehl-
bar seien, zunehmend zu einem Allgemeinplatz innerhalb des Bibelbundes.9 
Bis heute halten die Mitglieder des Bibelbundes laut der aktuellen Satzung von 
2015 »an der völligen Zuverlässigkeit und sachlichen Richtigkeit aller biblischen 
Aussagen – auch in geschichtlicher und naturkundlicher Hinsicht – sowie 
ihrer uneingeschränkten Geltung in ihrem heilsgeschichtlichen Zusammenhang 
fest«.10 Mit dieser Kombination aus dogmatisch-fundamentalistischer Position 
des 19. Jahrhunderts und dem zeitgenössischen Aufschwung des Kreationismus 
untermauerte der Bibelbund seinen Anspruch, auch alle Wahrheitsansprüche 
der Gegenwart an den irrtumslosen biblischen Texten zu messen und so deren 
Geltungsraum auch auf naturgeschichtliche Fragestellungen auszudehnen. Die-
ser Haltung nach müssen biblische Texte gegenwärtigen Fragen und Problemen 
in einem Maße Rechnung tragen, dass selbst naturwissenschaftliche Ergebnisse 
nur dann als wahr gelten können, sofern sie sich mit den biblischen Aussagen 
in Deckung bringen lassen.11

Mit Blick auf Külling ist die Vehemenz seines Auftretens allem Anschein 
nach Teil seines Nimbus gewesen. Seinen kämpferischen Stil kritisierte der 
Hauptvorstand der Deutschen Evangelischen Allianz (DEA), der maßgeblichen 

7	 Ebd., 216.
8	 Ebd., 365 [Herv. i. O.]. Holthaus Bewertung spricht dafür, dass er den Kreationismus für 
eine konsequente Folge der Haltung ansieht, dass die Bibel irrtumslos sei. Zur Biographie 
Küllings vgl. das Biogramm bei Bauer, Evangelikale Bewegung, 758.
9	 Auch wenn diese Ansicht bereits länger vertreten wurde, finden sich kreationistische Posi-
tionen in den ersten fünfzig Jahren des Bundes allenfalls am Rande. 1927 führte etwa der Mit-
herausgeber Wilhelm Möller in einem Artikel aus, dass es sich bereits aus innerbiblischen 
Gründen nicht um Tage in unserem Sinne handeln könne, vgl. Wilhelm Möller, »Um die 
Inspiration der Bibel: Eine Auseinandersetzung mit Professor D. Baumgärtels Vortrag ›Die 
Bedeutung des Alten Testaments für den Christen‹. Fortsetzung«, in Nach dem Gesetz und 
Zeugnis 27,4/5 (1927): 145–150, 149.
10	 Bibelbund, Satzung, 1. Kurz darauf heißt es in Absatz 2: »Der Bibelbund stimmt der 
›Chicago-Erklärung zur Irrtumslosigkeit der Bibel‹ vollumfänglich zu.« Vgl. hierzu etwa auch 
Samuel Külling, »Das Übel an der Wurzel erfassen«, in Bibel und Gemeinde 104,2 (2004): 
11–24, 13. Gekürzter Wiederabdruck des gleichnamigen Artikels, erstveröffentlicht in Bibel 
und Gemeinde 66,4 (1966): 258–274.
11	 Vgl. zur Geschichte des Kreationismus Michael Ruse, »Creationism«, in The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy, hg. von Edward N. Zalta und Uri Nodelman, Stanford 2022, URL: 
https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/creationism/, abgerufen am 01.06.2024.

https://plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/creationism/


Wolfgang-Michael Klein

86

Dachorganisation des deutschsprachigen Evangelikalismus, bereits 1965; seine 
theologische Position hingegen bereitete nach Holthaus’ Darstellung dort 
keinen Anstoß. Dies mag verwundern, da er zumindest zwischen den Zeilen 
auch evangelikalen Ausbildungsstätten, die sich der sogenannten gemäßigten 
Kritik öffneten, nicht nur ihre Orthodoxie absprach, sondern deren Christen
tum überhaupt anzweifelte.12 Eine theologische Auseinandersetzung mit der 
Verbalinspiration und ihren Spielarten unterblieb in der DEA als dem »›Sam-
melbecken‹ der Evangelikalen« offenbar, zumal sie sich in diesen Jahren 
ohnehin vor allem mit der Organisation der Evangelisationsveranstaltungen 
Billy Grahams beschäftigte.13

Auch wenn Külling im Bibelbund das Wort irrtumslos nicht in die Satzung 
zurückbrachte – möglicherweise als Zugeständnis an die hiervon nicht gänzlich 
Überzeugten – setzte er sich ab Mitte der 1960er zunehmend für die Position 
der Irrtumslosigkeit der Schrift ein. Deutlich wird dies etwa in seiner Mitarbeit 
im 1977 gegründeten International Council for Biblical Inerrancy (ICBI). Dieses 
Engagement hatte auch institutionelle Folgen. An die im Folgejahr in diesem 
Gremium erarbeitete Chicago-Erklärung zur Unfehlbarkeit der Schrift schlossen 
die durch Külling geprägten Ausbildungsstätten eng an: Die Freie Evangelisch-
Theologische Akademie Basel (FETA) – die heutige Staatsunabhängige Theo-
logische Hochschule (STH) – sowie die Freie Theologische Akademie Gießen 
(FTA) – die heutige Freie Theologische Hochschule (FTH), deren Gründungsfigur 
Cleon Rogers ebenfalls in Chicago mitarbeitete. Wie im Bibelbund wurde auch in 
diesen Ausbildungsstätten die vollinhaltliche Zustimmung zur Irrtumslosigkeit 
der Schrift zu einem Kernbestand der eigenen Schrifthaltung.

2 � Die evangelikal-theologischen Ausbildungsstätten  
in Basel und Gießen

Mitte der sechziger Jahre bestanden die genannten Ausbildungsstätten in 
Basel und Gießen noch nicht. Neben seiner Streitlust war Külling auch ein 
geschickter Organisator neuer Institutionen. Als Schriftleiter des Bibelbundes 
beließ er es entsprechend nicht bei Kritik der in seinen Augen verkommenen 

12	 Külling, Wurzel, 14: »Heute sind schon viele ehemals christliche Ausbildungsstätten von 
der beschriebenen gemäßigt-kritischen Strömung erfasst, oft, ohne dass sie es selber merken.«
13	 Holthaus, Fundamentalismus, 314–316; Bauer, Evangelikale Bewegung, 258, zum Begriff 
vgl. ebd., 642 f. Bauer macht hier deutlich, dass die Gründung des Informationsdiensts der DEA 
eine Schlüsselrolle spielte, diverse evangelikale Anliegen und Themen zusammenzuführen und 
so der absehbaren Zersplitterung der Bewegung zu wehren.



Evangelikale Institutionen

87

Universitäten. Bereits 1966 veröffentlichte Külling konkrete Pläne, die theo-
logischen Fakultäten mit Bibeltreuen zu unterwandern und darüber hinaus 
eigene Institutionen zu errichten, um die reine Lehre zu befördern.14 Mit Blick 
auf mögliche Häretiker in den eigenen Reihen der hier angedachten neuen 
Institutionen stellte er etwa klar:

Um die Kontinuität auch in der Bibeltreue zu wahren, ist sehr wichtig, 
wer eine solche Fakultät finanziell trägt (es dürfen nur bibeltreue Gläubige 
sein), die geistliche Haltung der Professoren (reine Orthodoxie genügt nicht), 
das klare Bekenntnis, die begleitenden Grundprinzipien, der Wahlmodus der 
Professoren und die Maßnahmen bei Abweichungen, um nur einiges zu nen-
nen. […] Wir wissen, dass ein einziger Professor oder Lehrer oder Mitarbeiter 
genügt, und das Gift der Kritik ist da. Entweder wird er dann entlassen, oder 
es entsteht eine Spaltung.15

Seine Hauptforderung einer eigenen Ausbildungsstätte, zu der Külling in 
jener Programmschrift aufrief, realisierte er binnen weniger Jahre. Bereits 1970 
öffnete die Freie Evangelisch-Theologische Akademie (FETA) ihre Pforten. 
Offenbar gab es finanzkräftige Unterstützer für diese auf einem eigens erwor-
benen Grundstück gegründete Ausbildungsstätte – eine durchaus kostspielige 
Investition in Basel Riehen. Aufgrund wachsender Zahlen wurde rasch ein 
größeres Gebäude in Riehen bezogen, das Külling zufolge über zwei Millionen 
Schweizer Franken kostete und bis heute Sitz der Ausbildungsstätte ist.16

Wie sehr Külling Kirche und Theologie in der Krise sah, zeigt sich unter 
anderem an seinem scharfzüngigen Briefwechsel mit der EKD. Külling kämpfte 
sowohl hier als auch bei einzelnen Landeskirchen um eine Anerkennung des 
Abschlusses an der FETA als Examensäquivalent. Seine Auseinandersetzung 
mit den Kirchenämtern, die er selbst in einer Broschüre angesichts des zehn-
jährigen Bestehens der FETA ausführlich dokumentierte, ist von großem Stolz 
auf die eigene Ausbildungsinstitution und deutlicher verbaler Härte gegenüber 
universitären Zugängen geprägt. Seinem Sendungsbewusstsein entsprechend 
wartete er ungeduldig auf das Zusammenbrechen klassischer Ausbildung 
beziehungsweise auf den Druck der Gemeinden, welche die Landeskirchen 

14	 Diesen Plan entwickelte Külling in einer Programmschrift, die er 1966 in Bibel und Gemeinde, 
der Zeitschrift des Bibelbundes, veröffentlichte. Beim o. g. Widerabdruck 2004 kommentierte 
die Schriftleitung u. a.: »Was für ein Segen könnte entstehen, wenn auch andere freikirchliche 
Ausbildungsstätten und Zeitschriften die Gefahr der Bibelkritik – gerade in ihrer gemäßigten 
Form – erkennen und sich nicht mehr von der Universitätstheologie faszinieren lassen würden. 
Die Programmschrift Küllings könnte ihnen dabei helfen.« Külling, Wurzel, 11.
15	 Ebd., 24.
16	 Ders., 10 Jahre Freie Evangelisch-Theologische Akademie Basel, Riehen 1980, 10.



Wolfgang-Michael Klein

88

dazu bewegen sollten, die Alumni der FETA ohne die obligatorischen Pflicht-
semester an staatlichen Universitäten in den Pfarrdienst zu übernehmen.

Trotz der Bedenken der EKD, welche in ihrer Kritik der Ausbildung an 
der FETA vor allem die rigide Bekenntnisbildung, Gesetzlichkeit, mangelnde 
historisch-exegetische Ausbildung, eine Ignoranz gegenüber der Geschichtlich-
keit der Offenbarung, kaum Ambiguitätstoleranz gegenüber devianten christ-
lichen Überzeugungen und eine rituelle Einsegnung zum Studienabschluss 
anführte, konnte Külling einige Alumni in den Landeskirchen Österreichs 
sowie in Württemberg ohne die obligatorischen Semester an staatlichen Aus-
bildungsstätten unterbringen.17 Für ihn war es zeitlebens der einzige Weg für 
Kirche und Theologie, sich der Schrift als irrtumsloses Wort Gottes unterzuord-
nen, wie es seiner Ansicht nach an der FETA exemplarisch vorgelebt wurde.

Wie dargestellt, erfuhr Küllings Rigorismus von verschiedenen Seiten 
Ablehnung. So begann auch die Arbeit an der neugeschaffenen Ausbildungs-
stätte zunächst mit einem Schisma. Bereits im ersten Jahr kam es zu erhebli-
chen Unstimmigkeiten, die zunächst einen Professor, dann noch drei weitere 
Dozenten im Folgejahr ihre Anstellung kosteten. Ob der Vorwurf der ›Ver-
schwörung‹ gegenüber jenem ungenannten Professor, der nach Külling als 
»Feind von innen her alles zu zerstören« suchte, den Sachverhalt trifft, ist 
vermutlich nicht mehr zu erhellen.18 Die oben zitierte Programmschrift macht 
jedenfalls keinen Hehl daraus, dass signifikante Abweichungen in Fragen der 
Schrifthaltung von seiner eigenen für Külling intolerabel waren.

Mit seiner Basler Gründung war Külling durchaus erfolgreich. Trotz 
der genannten Umstände konnte die FETA in den ersten zehn Jahren ihre 
Studierendenzahlen von 24 auf 175 steigern.19 Studentinnen wurden an der 
FETA zwar seit deren Eröffnung ausgebildet. Küllings Ansicht nach waren 
diese jedoch nicht für den hauptamtlichen Dienst vorgesehen. So tauchen 
sie lediglich am Rande als »Ehefrauen, die an der FETA absolviert haben« 
auf, im Zusammenhang damit, dass sie lediglich in dieser Funktion mit ihren 
Männern in den geistlichen Dienst der Österreichischen Kirche aufgenommen 
wurden.20 Auch wenn die Unbedingtheit von Küllings Auftreten und die mit 
ihm verbundene FETA im Gespräch mit Allianz und Landeskirchen untragbar 
war, so war das Profil der jungen Hochschule offensichtlich attraktiv.

17	 Vgl. ebd., 37 f.
18	 Ebd., 11.
19	 Ebd., 10. Legt man zum Vergleich den Aufwuchs der Studierendenzahlen in Deutschland 
insgesamt an, der in diesem Zeitraum um rund 230 % wuchs, ist der frühe Aufwuchs der Hoch-
schule immer noch bedeutend.
20	 Ebd., 38.



Evangelikale Institutionen

89

Küllings Geist prägte in diesen ersten Jahren wichtige Gestalten des heu-
tigen deutschsprachigen Evangelikalismus. Neben dem frühen Wegbegleiter, 
Armin Sierszyn, der ab 1973 unter Külling an der jungen FETA unterrichtete, 
sind vor allem die seinerzeit jungen Studenten Thomas Schirrmacher und 
Helge Stadelmann zu nennen. Der erstgenannte Sierszyn, der bei Walter 
Künneth in Erlangen mit einer Arbeit zu Schleiermachers Sünden- und Schuld-
begriff promoviert wurde, verkörperte die kontroverstheologische Ausrichtung 
der späteren Hochschule noch lange über Külling hinaus und wirkte dort 
bis 2013 als Professor. In seiner ersten, 1978 veröffentlichten Hermeneutik 
Die Bibel im Griff? vertrat er die Irrtumslosigkeit der Schrift, inklusive deren 
zweiter Auflage im Jahr 2001.21 Thomas Schirrmacher, der später eine Bibel-
schule in Bonn gründete, brachte es zum Vorsitzenden der World Evangelical 
Fellowship – der Weltweiten Evangelischen Allianz – und tat sich unter ande-
rem als Übersetzer der Chicago-Erklärungen hervor, die sein Lehrer Külling 
mitverfasst hatte.22 Schirrmacher und seine Frau lehrten sowohl in Gießen 
als auch in Basel. Zwar musste das Ehepaar Schirrmacher aufgrund eines 
Streites um verschiedene Endzeitauffassungen 1997 die Hochschule verlas-
sen – Ernst Mauerhofer und Külling prämilleniaristisch gegen Christine und 
Thomas Schirrmacher postmilleniaristisch-rekonstruktionistisch.23 Heute stehen 
die Hochschule und Thomas Schirrmacher jedoch in gutem Verhältnis, wie 
sein Grußwort bei deren 50jährigem Bestehen zeigt.24

Neben Schirrmacher ist der wohl wirkmächtigste frühe Schüler Küllings 
Helge Stadelmann. Dieser fungierte als zentrale Leitungsfigur einer weiteren 
Gründung: der Freien Theologischen Akademie (FTA) Gießen. Diese neugegrün-
dete Akademie, die wie Basel ab den 2000er Jahren nach staatlicher Akkreditie-
rung streben und sie 2008 erreichte sollte, schloss in ihren Grundlagen ebenfalls 
eng an die Chicago-Erklärung zur Irrtumslosigkeit der Schrift von 1978 an.

Wie sehr auch hier Bibelhermeneutik und Institution verknüpft sind, 
zeigt sich bei Stadelmann in exemplarischer Weise. Seine Hermeneutik weist 
exakt dieselben Grundlagen aus wie die Grundlage der Freien Theologischen 
Hochschule Gießen zu dieser Zeit: Die Glaubensbasis der Evangelischen 

21	 Armin Sierszyn, Die Bibel im Griff? Historisch-kritische Denkweise und biblische Theologie, 
Wuppertal 1978.
22	 Thomas Schirrmacher, Hg., Bibeltreue in der Offensive?! Die drei Chicago-Erklärungen 
zur biblischen Irrtumslosigkeit, Hermeneutik und Anwendung, 3. Aufl., Biblia et symbiotica 2, 
Bonn 2009.
23	 Vgl. Reinhard Hempelmann, »Trennung wegen theologischer Sonderlehren an der STH 
Basel«, in MEZW 60,1 (1997): 22 f., sowie ders., »Streit unter ›bibeltreuen‹ Christen und seine 
Hintergründe«, in MEZW 60,6 (1997): 183–185.
24	 https://www.youtube.com/watch?v=MteDk78pp8o, abgerufen am 01.04.2025.

https://www.youtube.com/watch?v=MteDk78pp8o


Wolfgang-Michael Klein

90

Allianz, einen Minimalausschnitt eines eigentlich sozialkritischen Artikels 
der Lausanner Verpflichtung – die Sozialkritik derselben wird nicht rezipiert – 
und die Zusammenfassung der ersten Chicago-Erklärung zur Irrtumslosigkeit 
der Schrift von 1978.25

Neben den inhaltlich-dogmatischen Anschlüssen der Schüler Küllings ist 
auch eine deutliche institutionelle Verknüpfung zu beobachten, welche die 
beiden Hochschulen bis heute verbindet. Deren theologische Nähe zeichnet 
sich unter anderem in der gemeinsamen Arbeit im Bibelbund und seiner Zeit-
schrift Bibel und Gemeinde ab. Neben Lehrpersonen beider Hochschulen, die 
bis heute immer wieder in der Zeitschrift publizieren, ist vor allem die Zusam-
mensetzung der Redaktion – ab Mitte 2008 Redaktionsbeirat genannt – von 
Gewicht:26 Waren bis 2005 vor allem Gießener Dozenten vertreten, so waren 
ab 2008 die Rektoren beider Hochschulen, Helge Stadelmann (Rektor bis 2015) 
und Jakob Thiessen bis mindestens 2020 im Redaktionsbeirat der Zeitschrift, 
zudem der Gießener Systematiker Berthold Schwarz.27

Diese Redaktorenschaft muss mit Blick auf das vertretene Bibelverständnis 
durchaus ernstgenommen werden. Denn die Beiträge in Bibel und Gemeinde 
sind dem Impressum der Zeitschrift nach an das Bibelverständnis des Bibel-
bundes gebunden. Dass ausgerechnet die Rektoren beider Hochschulen das 
fundamentalistische Schriftverständnis des Bibelbundes qua Amt hochhalten, 
zeigt eine deutliche Spannung zwischen der Außendarstellung beider Hoch-
schulen und dem Engagement ihres Führungspersonals. Wie sich anhand der 
Satzungen und Glaubensgrundlagen der Hochschulen zeigen lässt, wurden 
diese im Kontext der Akkreditierungsbemühungen entschärft, um den staatli-
chen Vorgaben zumindest formal Rechnung zu tragen. Auf das Problem, dass 
mit der Tilgung äußerlich offenkundiger Radikalismen aus den Statuten der 
Ausbildungsstätten nicht notwendig eine Änderung in Einstellung, Forschung 
und Lehre des Personals der Ausbildungsstätte verbunden ist, hatte bereits der 
Alttestamentler Erhard Blum hingewiesen. In einem Minderheitsvotum des 
Berichts des Wissenschaftsrats, mit welchem die Gießener Ausbildungsstätte 

25	 Vgl. Helge Stadelmann, Evangelikales Schriftverständnis: Die Bibel verstehen – der Bibel 
vertrauen – der Bibel folgen, Hammerbrücke 2005, 10–24.
26	 Zu nennen wären von Basler Seite vor allem Samuel Külling, Thomas Schirrmacher (Alum-
nus der FETA und zeitweiliger Dozent), Heinrich von Siebenthal und Martin Heide, auf Sei-
ten der Gießener Ausbildungsstätte Cleon Rogers (Gründer der FTA), Thomas Schirrmacher 
(Alumnus der FETA und ehemaliger Dozent beider Ausbildungsstätten), Helge Stadelmann 
(FETA-Alumnus und spätere Führungsfigur der Gießener Ausbildungsstätte) und Stephan 
Holthaus (nach Stadelmann Rektor der FTA/H).
27	 Berthold Schwarz ist seit 2005 im Ständigen Ausschuss des Bibelbundes, vgl. ders., 
»Neue Mitglieder im Ständigen Ausschuss«, in Bibel und Gemeinde 105,1 (2005): 2–4.



Evangelikale Institutionen

91

staatlich akkreditiert wurde, wies er neben der Feststellung, dass die bisherigen 
Schriften den vormaligen Grundlagen verpflichtet sind, abschließend darauf 
hin, dass mit Blick auf die Freie Theologische Akademie gemessen an dem 
wissenschaftlichen Niveau moderner textwissenschaftlicher Arbeit »weder 
die aus dem ›Grundsatz der Wissenschaftlichkeit‹ noch die aus dem ›Grund-
satz der Gleichwertigkeit‹ folgenden Standards gegeben« seien.28 Angesichts 
der intensiven Mitarbeit führender Persönlichkeiten beider Hochschulen im 
Bibelbund, der bis heute die getilgten fundamentalistischen Gehalte offen 
vertritt, ist diese Einschätzung auch 16 Jahre nach der ersten Akkreditierung 
der Gießener Hochschule nicht von der Hand zu weisen.

Ist auf Ebene des Bibelbundes eine Kontinuität zumindest dogmatisch-
fundamentalistischer Gehalte auszumachen, die auch auf höchster Ebene 
der Ausbildungsstätten STH Basel und FTH Gießen bejaht wurden, so sind 
demgegenüber bei den Bibelhermeneutiken als Ausweis des je eigenen wis-
senschaftlichen Anspruchs Veränderungen ablesbar. Ebenso wie die Statuten 
vollzogen sich diese Veränderungen parallel zu den institutionellen Akkre-
ditierungsbestrebungen. Exemplarisch zeigt sich diese Korrelation an der 
Hochschulausrichtung der FETA/STH und den dort entstehenden hermeneu-
tischen Entwürfen. Armin Sierszyns erste Hermeneutik von 1978 ist Ausdruck 
einer kämpferischen Streitschrift im Geiste des Gründers Külling. In Sierszyns 
zweiter Hermeneutik von 2010, zu einem Zeitpunkt also, da die Hochschule 
nach staatlicher Anerkennung strebte, milderte er seinen Tonfall, unterließ 
den Begriff der Irrtumslosigkeit der Schrift und legte ein wenig mehr Wert auf 
Methodik, wenngleich die Rolle der Auslegenden weiterhin unterbestimmt 
bleibt.29 Dank der Neuausrichtung der Hochschule durch den auf Külling 
folgenden Rektor Jakob Thiessen, der in seiner kurz zuvor erschienenen 

28	 Wissenschaftsrat, Stellungnahme zur Akkreditierung der Freien Theologischen Akademie 
Gießen (FTA), 70. Die genannten Grundsätze sind bis heute zentrale Maßgaben des Wissen-
schaftsrates bei der Akkreditierung theologischer Ausbildungsstätten, vgl. ders., Kriterien der 
Hochschulförmigkeit bekenntnisgebundener Einrichtungen im nichtstaatlichen Sektor, 11 f.
29	 Die Milderung des Tonfalls ist dabei keineswegs Ausdruck dessen, auf Polemik verzichten 
zu wollen. So schreibt er etwa in seiner 2010 erschienenen zweiten Hermeneutik: »Dass die Uto-
pien roter und brauner Couleur in der europäischen Seele auch der Eliten so intensiv verankert 
wurden, erklärt sich u. a. daraus, dass sie den Platz eingenommen haben, den zuvor das Christen
tum besetzt hatte.« Für das ›Vakuum‹, das die neuere Theologie durch Entgeschichtlichung und 
Moralisierung des Christentums verursacht habe, sei der »Geist der historischen Kritik« verant-
wortlich. Denn jener »kämpft gegen den Logos, der sich in Israels Fleisch inkarniert, und damit 
gegen die biblische Heilsgeschichte«. Armin Sierszyn, Christologische Hermeneutik: Eine Studie 
über historisch-kritische, kanonische und biblische Theologie mit besonderer Berücksichtigung der 
philosophischen Hermeneutik von Hans-Georg Gadamer, Studien zu Theologie und Bibel 3, Wien 
u. a. 2010, 60 f.



Wolfgang-Michael Klein

92

Hermeneutik einen deutlich konzilianteren Ton anschlug, erreichte die Insti-
tution 2014 schließlich die staatliche Akkreditierung.

Für die Akkreditierungen der Hochschulen war es, wie die Akten zeigen, 
durchaus relevant, dass die jeweiligen Grundlagen der Akademien überar-
beitet wurden. Entsprechend spielen die dogmatisch-fundamentalistischen 
Momente der Frühzeit, etwa mit Blick auf Irrtumslosigkeit der Schrift im Sinne 
der Chicagoer Erklärungen, wie sie in Basel und Gießen vertreten wurden, 
inzwischen auf Ebene der Institutionen keine explizite Rolle mehr. Das gilt 
sowohl für die Glaubensgrundlagen der beiden Hochschulen als auch für 
die Hermeneutiken. In den jüngeren Hermeneutiken tauchen die Begriffe 
Irrtumslosigkeit und Unfehlbarkeit gar nicht mehr auf.

Was sich hingegen noch findet, wurde eingangs bereits mit dem Stichwort 
Familie berührt. Was Brigitte und Peter L. Berger »The War over the Family« 
umschrieben, ist für viele Evangelikale in der Tat ein zentrales Kampfgebiet, 
auf das nach der Darstellung zweier weiterer Hochschulen mit Blick auf 
ethisch fundamentalistische Momente zurückzukommen sein wird.

3 � Die evangelikal-theologischen Ausbildungsstätten  
in Marburg und Bad Liebenzell

Auf der anderen Seite sind die evangelikalen Hochschulen des Gnadauer 
Verbandes zu nennen, die Internationale Hochschule Liebenzell (IHL) und die 
Evangelische Hochschule Tabor (EH Tabor). Diese blicken institutionell auf 
eine lange Geschichte zurück. Beide wurden Anfang des 20. Jahrhunderts als 
Missionsschulen gegründet und entwickelten sich parallel zur FETA und FTA 
den letzten Jahrzehnten zu staatlich akkreditierten Hochschulen.

Im Gegenüber zu den bereits dargestellten Hochschulen stehen die IHL 
und die EH Tabor den Landeskirchen deutlich näher und grenzen sich von der 
Lehre der Irrtumslosigkeit ab. Während der Altbischof Württembergs, Gerhard 
Maier, der selbst zeitweilig in Basel unterrichtete, in seiner Hermeneutik von 
1990 wertschätzend von ›wissenschaftlichem Fundamentalismus‹ sprach und 
sich Külling in Freundschaft und Geistlichkeit verbunden wusste, weisen die 
inzwischen ehemaligen systematischen Theologen Liebenzells und Tabors, 
Heinzpeter Hempelmann und Thorsten Dietz, dogmatisch-fundamentalistische 
Momente als bibelkritisch ab.30

30	 Die Verbundenheit zur Baseler Ausbildungsstätte ›gipfelte‹ der Homepage der STH zufolge 
in Maiers Ehrenpromotion 2016, vgl. https://sthbasel.ch/ehrenpromotion-von-prof-dr-gerhard-
maier, abgerufen am 26.06.2024.

https://sthbasel.ch/ehrenpromotion-von-prof-dr-gerhard-maier
https://sthbasel.ch/ehrenpromotion-von-prof-dr-gerhard-maier


Evangelikale Institutionen

93

Auf den ersten Blick rückt diese Einschätzung die STH Basel und FTH 
Gießen in dasselbe Licht wie die universitäre Theologie. Betreibe letztere mit 
historisch-kritischen Methoden Bibelkritik, so seien starke Vorannahmen wie 
die Irrtumslosigkeit der Schrift ebenso eine unangemessene Form kritischen 
Umgangs mit der Bibel.31 Doch sowohl Hempelmanns Bezeichnung jener Kritik 
als ›fromm‹ als auch seine Rede von seinen ›fundamentalistischen Freunden‹, 
zeigt, dass die Absetzung von universitärer Theologie wichtiger ist als die 
Abgrenzung von fundamentalistischer Theologie. Universitäre Bibelkritik, 
so unterstellt Hempelmann, verfolge das Ziel der Diskreditierung des Wortes 
Gottes.32 Bei der Kritik der ›fundamentalistischen Freunde‹ geht es um fromme 
Glaubensgeschwister, deren Anliegen zwar richtig, deren Denkformen jedoch 
problematisch seien. Dabei geht es auch um das liebe Geld. So hält Hempelmann 
in dem Streit mit Helge Stadelmann, der die Bibeltreue Liebenzells infrage 
gestellt hatte, fest, dass der Begriff ›Bibeltreue‹ hier eine Waffe wider den 
Bruder sei, »mit dem man ihm Vollmacht und Segen, ja letztlich den rechten 
Glauben abspricht und um seine Spenden oder auch Studenten bringt«.33

Mit Blick auf Liebenzell und Tabor lassen sich dogmatische Fundamen-
talismen weder auf Ebene der Statuten noch mittelbar durch Mitgliedschaft 
der Hochschulen oder deren Personal in entsprechenden Institutionen nach-
weisen. Da sich Fundamentalismen jedoch nicht auf Lehrfragen begrenzen 
lassen, sondern auch auf Ebene der Ethik insbesondere der Lebensformen 
greifbar sind, werden im folgenden dritten Schritt die ethischen Momente des 
Fundamentalismus zur Sprache kommen.

4  Ethische Fundamentalismen in evangelikaler Bibelhermeneutik

Fundamentalismus stellt sich nicht rein auf Ebene der Lehrbildung, theologisch 
gesprochen der Dogmatik dar. Wie Martin Riesebrodt herausgearbeitet hat, 
sind auch bestimmte ethische Haltungen und Positionierungen strukturell 
fundamentalistisch zu nennen. Von Riesebrodts insgesamt sechs sind für die 
untersuchten Hochschulen vor allem drei Punkte von Gewicht:34

31	 Vgl. etwa Heinzpeter Hempelmann, Die Autorität der Heiligen Schrift und die Quel-
len theologischer Grundentscheidungen, Lahr 1999, 37–69; Thorsten Dietz, Weiterglauben: 
Warum man einen großen Gott nicht klein denken kann, Moers 2018.
32	 Heinzpeter Hempelmann, Nicht auf der Schrift, sondern unter ihr: Grundsätze und Grund-
züge einer Hermeneutik der Demut, Lahr 2004.
33	 Ebd., 21.
34	 Vgl. Riesebrodt, Fundamentalismus, 214–221.



Wolfgang-Michael Klein

94

4.1  Patriarchalischer Moralismus

Familie in ihrem traditionellen Verständnis spielt in evangelikalen Kontex-
ten eine enorme Rolle. Dies bezeugt in den letzten Jahrzehnten neben den 
Kontroversen um Frauenordination oder dem Streit über den angemessenen 
Umgang mit homosexuellen Menschen auch die aktuell vielfach greifbare, 
mitunter vehemente Ablehnung gendersensiblen Denkens und Handelns. 
Wie schon in dogmatischen Fragen ist die Aushandlung auch im ethischen 
Kontext vor allem durch einen neuzeitlichen Dualismus geprägt: Der bösen 
Welt stehe demnach die reine Glaubensgemeinschaft gegenüber. Statt das 
Individuum zu vergöttern, sei Selbstzucht und Eigenkontrolle geboten – etwa, 
indem sexuelle Präferenz zum eigenen Geschlecht in der ›Praxis‹ verboten 
wird. Christoph Raedel, der aktuelle Ethiker an der Freien Theologischen 
Hochschule Gießen, ist etwa der Ansicht, es gäbe kein drittes Geschlecht, 
da biologisch alle Menschen Vater und Mutter hätten.35 Ebenso gelten ihm 
intersexuelle Menschen nicht als ›ehefähig‹, weil sie sich der angeblich gott-
gegebenen Binarität der Geschlechter nicht zuordnen ›wollten‹.36 Da die Ehe 
überdies den einzig legitimen Ort von Sexualität darstelle, sei allen Menschen 
außerhalb der klassischen Ehe Enthaltsamkeit geboten. Dieses bei Raedel 
vielgestaltige Moment der sexuellen Domestikation trifft in schwächerer 
Form auch auf kirchliche Theologen wie Hempelmann zu, besonders mit 
Blick auf Homosexualität.37

4.2  Organische Sozialethik

Die von Raedel vertretene Ansicht berührt auch einen weiteren Gesichts-
punkt. Im Lichte der organischen Sozialethik gibt es moderne Klassenkon-
flikte gar nicht. Lediglich die Frage nach Glaube oder Unglaube ist entschei-
dend. Das evangelikale Feld hält weitgehend ›die‹ klassische Kleinfamilie für 
etwas Natürliches. Alle modernen Phänomene, die dieses Bild und die damit 
verbundene Rollenzuteilung infrage stellen, werden hingegen für politisch 

35	 Christoph Raedel, »Geschlechtsidentität und Geschlechterrollen: Perspektiven theolo-
gischer Anthropologie«, in Das Leben der Geschlechter: Zwischen Gottesgabe und menschlicher 
Gestaltung, hg. von Christoph Raedel, Ethik im theologischen Diskurs 24, Berlin und Münster 
2017: 119–155, 145.
36	 Ders., Geschlechtsidentität, 152 f.
37	 Heinzpeter Hempelmann, Liebt Gott Schwule und Lesben? Gesichtspunkte für die Diskus-
sion über Bibel und Homosexualität, Lahr 2004, 54.



Evangelikale Institutionen

95

gehalten. Entsprechend hält selbst Hempelmann die Frage des Umgangs mit 
homosexuellen Menschen für eine Frage des Evangelisch-Seins überhaupt, 
für einen status confessionis: Entweder stehe man auf dem Boden der Schrift 
und lehne das ›Werk‹ bzw. die ›Praxis‹ ab, oder man sei nur dem Zeitgeist 
verpflichtet.38 Dieser Dualismus bricht auf, wenn man auf Hempelmanns 
eigene Vorannahmen blickt. Trotz exegetischer Beobachtungen, etwa bezo-
gen auf die konkrete Terminologie, die vor dem Hintergrund antiker Sexu-
alitätsvorstellung offenkundig ein Machtgefälle der Interaktanden benennt, 
ist er nicht in der Lage, diese Texte entsprechend kontextuell zu verstehen. 
Darüber hinaus behandeln biblische Texte das moderne Konzept Homosexu-
alität, das den modernen Liebesgedanken des 19. Jahrhunderts voraussetzt, 
an keiner Stelle. Als radikale Variante dieses Dualismus wäre Armin Sierszyn 
zu nennen, der, wie oben genannt, die Schuld für alle politischen Irrwege 
des 20. Jahrhunderts bei der angeblich verweltlichten Universitätstheologie 
sucht.39

4.3  Gesetzesethischer Monismus

Damit verbindet sich auch das dritte Moment bei Riesebrodt. Dem gesetz
ethischen Monismus zufolge gibt es nur eine offenbarungsgemäße Ethik. 
Was zu tun und zu lassen, was gutzuheißen oder zu verdammen ist, sei klar. 
Wenn der Gießener Ethiker Raedel ausführt, dass sich gläubige Menschen 
nur von Gott her verstehen können und entsprechend ihre Selbstwahrneh-
mung – etwa nicht binär zu sein – keine Rolle spielen dürfe, ist dieser Pfad 
beschritten. Hier werden von der eigenen Kultur Abweichende auf Basis 
eines vorgeblich klaren göttlichen Gesetzes abgelehnt. In der Gemeinschaft 
der Heiligen – da wären sich Raedel und Hempelmann einig – haben ent-
sprechend abweichende ›Praktiken‹ sexueller Devianz keinen Raum. Dass es 
sich um Persönlichkeitsmerkmale handelt, räumt Hempelmann inzwischen 
immerhin ein.40

38	 Ebd., 87.
39	 Sierszyn, Christologische Hermeneutik, 60 f., vgl. Fußnote 29.
40	 Heinzpeter Hempelmann, »Hält die Bibel-Hermeneutik, was sie verspricht? Evangeli-
sche Schriftauslegung vor ethischen Herausforderungen«, in Theologische Beiträge 46,4 (2015): 
231–241, 237.



Wolfgang-Michael Klein

96

5  Schluss

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass evangelikale Theologie ihren 
Protest auch in Institutionen gegossen hat, die bis heute vielfach von der 
Absetzung von universitärer Theologie und den Landeskirchen leben. Das 
Spektrum der untersuchten Hochschulen, deren Lehrer eigene Bibelhermeneu-
tiken verfassten, reicht dabei von den eher fundamentalistischen Hochschulen 
STH Basel und FTH Gießen bis hin zu den Hochschulen im Gnadauer Verband, 
die sich eher dem klassischen Pietismus verpflichtet sehen.

Die Abgrenzung von der Universitätstheologie ist im Zuge der Akkredi-
tierungsbestrebungen einer zumindest oberflächlichen Annäherung gewi-
chen. So wurden etwa fundamentalistische Momente wie der Biblizismus in 
Anschluss an die Chicagoer Erklärung zur Unfehlbarkeit der Schrift, der zur 
Gründungs-DNA der heutigen STH Basel und der FTH Gießen gehört, im 
Vorlauf der staatlichen Akkreditierung aus den Grundlagen entfernt. Dass 
sich die Hochschulen auf diesem Weg ironischerweise den Maßgaben der 
geschmähten Universitätstheologie unterwerfen mussten, ist, wie das Beispiel 
des Bibelbundes zeigt, eher als Kosmetik zu verstehen. Hier wurde und wird 
auf Ebene der Hochschullehrer und Hochschulverantwortlichen eindeutig an 
den teils fundamentalistischen Ansichten festgehalten.

Fundamentalistische Momente ethischer Art lassen sich demgegenüber in 
den Schriften beider dargestellten Gruppen finden. Jedoch bestehen erhebliche 
qualitative Unterschiede. Zumindest für die FTH Gießen muss man deutliche 
ethisch-fundamentalistische und latente dogmatische Momente konstatieren.

Schließen möchte ich mit einer Problemanzeige: Auf Ebene der Bibel-
hermeneutiken im deutschsprachigen evangelikalen Feld werden, wie oben 
erwähnt, die eigenen Haltungen nicht für politisch gehalten. Dieser Umstand 
ist Ausdruck eines zentralen Problems evangelikaler Bibelhermeneutiken: 
Die Hochschätzung der Bibel führt vielfach dazu, den eigenen menschlichen 
Anteil bei Auslegung und Inanspruchnahme biblischer Texte nicht zu sehen. 
Dabei werden eigene Haltungen mitunter als göttliche Gebote verklärt, da die 
eigene Hermeneutik die Verhältnisbestimmung zwischen Text und auslegen-
der Person jenseits von Unterwerfungsgeboten im Grunde nicht thematisiert 
wird. Hier wäre etwas mehr Vertrauen in die eigene Reflexionsfähigkeit im 
Bewusstsein ihrer Grenzen geboten.

ORCID  ®
Wolfgang-Michael Klein  https://orcid.org/0009-0000-9212-0445

https://orcid.org/0009-0000-9212-0445
https://orcid.org/0009-0000-9212-0445


97

Christian Frühwald

Welche Rechtsform braucht die Kirche? 
Ein Impuls zu einer echten Kirchenreform

1  Klaus Tanners unverzichtbarer Beitrag zur Kirchenreform

Im Jahr 1999 veröffentlichte der bayrische Pfarrer und spätere Ordinarius für 
Systematische Theologie und Ethik in Halle-Wittenberg und Heidelberg, Klaus 
Tanner, einen wichtigen Artikel unter dem Titel »Unternehmen Kirche!«1. 
Bereits damals wies er auf die großen Chancen für Theologie und Kirchen-
leitung hin, die sich aus der Auseinandersetzung mit der Lehre von der wirt-
schaftlichen Unternehmung für beide ergeben würden. Aus meiner Sicht als 
Grenzgänger zwischen Kirche und Wirtschaft wurden die Impulse, die er für 
einen neuen Blick auf Kirche als theologisches und empirisches Phänomen 
gab, in der sich entwickelnden kontroversen Debatte um die »Ökonomisierung 
der Kirche« und um die EKD-Schrift »Von der Freiheit der Kirche« nicht aus-
reichend rezipiert. Deshalb lohnt es sich, diese Impulse heute, 25 Jahre später, 
noch einmal zur Kenntnis zu nehmen.

Heute, im Jahr 2025, stellen sich die von Klaus Tanner aufgeworfenen 
Fragen in noch größerer Deutlichkeit und Dringlichkeit. Der vielbeschworene 
Traditionsabbruch, die Corona-Krise und der auch in der evangelischen Kirche 
geschehene Missbrauchsskandal machen unmissverständlich deutlich, dass 
eine reflektierte, theologisch fundierte und praktisch theologisch ins Werk 
gesetzte Kirchenreform unabdingbar ist. Allein etwas mehr Optimierung, Ein-
sparungen und ein paar überzeugende Influencer:innen werden nicht reichen.

Der erste wichtige Impuls ist die Erkenntnis, dass es bei der Einführung 
des Unternehmensbegriffes in die theologische Debatte über die Kirche um 
»ein Signal [geht], das eine zukunftsorientierte Reformbereitschaft und einen 
Gestaltungswillen anzeigen soll, die aufbauen auf dem Bemühen um eine 
realistische, das heißt möglichst viele [also auch die ökonomischen] Aspekte 
umfassende Bestandsaufnahme der Kirchen in unserer Gesellschaft«.2 Neben 
die immer wieder betonte Reformbereitschaft muss auch der Wille zur Gestal-
tung, das heißt zur Entscheidung und zur Umsetzung von Veränderungen 

1	 Klaus Tanner, »Unternehmen Kirche!« in Kirche in der Marktgesellschaft, hg. von Joachim 
Fetzner, Andreas Grabenstein und Eckart Müller, Gütersloh 1999: 51–64, 53 f.
2	 Ebd.

Christian Frühwald, »Welche Rechtsform braucht die Kirche? Ein Impuls zu einer 
echten Kirchenreform«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, 
hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 97–106. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23311

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23311


Christian Frühwald

98

treten. Dabei hat sich kirchliche Unternehmenskultur daraufhin befragen 
zu lassen, ob sie personell geäußerten und eingebrachten Gestaltungswillen 
wirklich zulässt, fördert oder nicht doch lieber verhindert.

Der zweite Impuls, mit dem Tanner zielgerichtet eines der kirchlichen 
Tabus beschreibt, ist die Frage nach der »Machtverteilung und der Gewichtung 
von Kompetenzen in kirchlichen Leitungsstrukturen«.3 Inhaltlich teile ich 
allerdings seine Einschätzung nicht, dass Theolog:innen infolge einer Kleri-
kalisierung der Kirchenleitung einen Machtvorsprung gegenüber Jurist:innen 
besäßen. Meine Erfahrung in den letzten 25 Jahren als Pfarrer, Oberkirchen-
rat, Diakoniker, Berater, Unternehmer und Mitglied in EKD-Gremien deutet 
vielmehr darauf, dass gerade durch die sogenannten Strukturreformen und 
Fusionen ein enormer Machtgewinn für die juristische Profession in den Kir-
chenämtern und Kirchenleitungen zu verzeichnen war, ohne dass es dabei zu 
einer Qualitätssteigerung gekommen wäre. Anders als erwartet haben sich 
Ökonom:innen nicht einmal in den Finanzdezernaten und -abteilungen als 
leitende Personen durchgesetzt.

Drittens ist der von Klaus Tanner eingeforderte »heilsame Zwang zur 
Empirie«4 als Ergebnis betriebswirtschaftlicher Analyse meiner Erfahrung 
nach nur ansatzweise zur Geltung gekommen. Während viel Zeit und Geld in 
Mitgliedschaftsstudien und deren Auswirkung auf die Finanzkraft der Landes
kirchen5 gesteckt wird, ist die Analyse der inneren Geldverteilung und der 
Effektivität, gar der Effizienz des Mitteleinsatzes doch als wichtige Vorausset-
zung auch durch die hochgepriesene Einführung der Doppik nicht wirklich 
vorangekommen.

Den vierten und letzten Impuls, den ich gerne noch einmal aufnehmen 
und in die heutige Zeit hineinbuchstabieren möchte, weil er damals in einer 
aufgeregten, ja zum Teil aufgeheizten Atmosphäre fast untergangen ist, ist 
die Erinnerung von Theologie und Kirche an »ihre ureigensten Aufgaben«: 
die »kreative Suche nach neuen Artikulationsmöglichkeiten für eine neue 
Botschaft«.6

3	 Ebd., 54.
4	 Ebd.
5	 Zuletzt die viel zitierte Freiburger Studie für beide großen Kirchen 2021: David Gutmann 
und Fabian Peters, #projektion2060 – die Freiburger Studie zu Kirchenmitgliedschaft und Kir-
chensteuer, Neukirchen-Vluyn 2021.
6	 Tanner, Unternehmen, 55.



Welche Rechtsform braucht die Kirche? 

99

2  �Was hilft uns der Unternehmensbegriff bei der Debatte  
um die Reform der Kirche?

Wenn ich Klaus Tanner folge, ist ein erfolgreiches Unternehmen eine Orga-
nisation, in der »vieles zusammenkommen und zusammenwirken [muss] an 
Kreativität, kluger Planung, Mut zur Entscheidung, Sensibilität und innerer 
Motivation«7. Dem unternehmerischen Handeln dienen dabei grundlegende 
inhaltliche Vorstellungen als Basis für Entscheidungen und das Umsetzen 
dieser Entscheidungen. Die Unternehmer:innen besitzen in der Regel eine 
innere Haltung, die ihrer aktiven Gestaltung zugrunde liegt.

Gleichzeitig bedeutet die Existenz eines Unternehmens auch das bewusste 
Eingehen von Risiken zugunsten eines anstrebenswerten Zieles. Insolvenz, 
Scheitern des Unternehmenszieles, Verdrängung aus dem Markt, Übernahme, 
persönliche Haftung von Geschäftsführer und Gesellschafterinnen – all dieses 
sind reale Bedrohungen und damit Risiken für ein Unternehmen. Das Leben 
(und das ist theologisch ja nichts wirklich Neues) ist grundsätzlich risiko
behaftet, und nur so ist es ein echtes Leben.

Beide Grundeinsichten über Unternehmen zusammengenommen, wächst 
die Plausibilität der Rede vom Unternehmen Kirche. Denn sie stellt die Frage 
nach der Wirtschaftlichkeit kirchlichen Handelns in ein neues Licht: Anstatt 
kontinuierlich die Frage nach der Verbeamtung von Pfarrer:innen in den Mittel
punkt der landeskirchlichen Spardiskussionen zu stellen, werden alle Pro-
zesse und Bereiche in einer Landeskirche (Bauvorhaben, Leitungsstruktur, 
kirchenaufsichtliche Genehmigungen, Verrechtlichung von Kirche, »Lieblings
projekte«, »Spielwiesen«) in den Blick und unter die Lupe genommen.

Um ein Beispiel zu geben: Statt sich mit dem Argument zu begnügen, das 
»sind ja Eh-da-Kosten«, weil die Mitarbeitenden eh da sind, wird so bei der 
Genehmigung einer Baumaßnahme im Wert von 4.000 Euro eine Vollkosten-
rechnung unter Berücksichtigung hochkomplexer Dienstwege und kirchen-
aufsichtlicher Beteiligung erstellt, die zum Ergebnis hat, dass nach Berücksich-
tigung aller Aufwendungen und Personaleinsätze von Vollkosten im Bereich 
von 10.000 Euro für eine an sich kleine Baumaßnahme auszugehen ist.

Dieses Beispiel zeigt, dass hinter dem von Klaus Tanner entfalteten Interesse 
am Unternehmensbegriff nicht das Ziel einer Ökonomisierung der Kirche oder 
gar des Glaubens steht, sondern im Gegenteil das Ziel, Kreativität, Eigenver-
antwortung und neue Ressourcen für den Auftrag der Kirche, die Kommuni-
kation des Evangeliums, freizusetzen. Indem er sich leichten Antworten und 
voreiligen Ablehnungen verweigert, eröffnet er neue Räume für die Reflexion 

7	 Ebd., 53.



Christian Frühwald

100

und die Gestaltung von Kirche in ihren vielgestaltigen Formen und vielen 
kulturellen Verästelungen.

3 � Zehn Thesen für den Reformprozess der evangelischen Kirchen  
in Deutschland

Klaus Tanner hat in seinen Forschungen zu vielen verschiedenen Themen immer 
wieder auf die Zeitgebundenheit von kirchlichen Formen und die kulturelle 
Wechselwirkung zwischen staatlich-gesellschaftlicher Entwicklung und kirch-
lichem Leben hingewiesen. »Kulturprotestantismus« ist dabei für ihn kein 
Negativbegriff, sondern steht für die Wahrnehmung der Existenz evangeli-
scher Individuen und Gemeinschaftsformen in ihrer Prägekraft für und durch 
ihr Umfeld. Diese Prägekraft war in geschichtlichen Phasen der Veränderung 
entscheidend, auch und gerade in ihrer Wechselwirkung mit gesellschaftlichen 
Kräften, kulturellen und intellektuellen Entwicklungen und staatlichen Normen.

Heute stehen wir wieder in einer Situation der Veränderung. Nicht erst 
seit der ausgerufenen Zeitenwende, sondern schon seit Jahrzehnten durch die 
verschiedenen Kirchenmitgliedschaftsuntersuchungen angekündigt, befinden 
wir uns in einem grundlegenden Wandel sowohl der Gesellschaft als auch der 
Landeskirchen und ihrer Strukturen. Solche Phasen brachten immer auch neue 
Rechtsformen kirchlicher Organisation mit sich, die auf sich verändernde 
gesellschaftliche Zustände antworteten. Ich möchte mit zehn Thesen darlegen, 
dass sich auch in den heutigen Umbrüchen neue Rechtsformen für kirchliche 
Aufbrüche nahelegen.

These 1

Geschichtlich waren Stiftung, Verein, Körperschaft des öffentlichen Rechts Versu-
che, Sicherheit, Energien und Ressourcen für die Verkündigung des Evangeliums 
zu gewinnen.

Wenn ich die bisher in der Kirche (definiert als die Gesamtheit ihrer Organisa-
tionsformen) dominierenden Rechtsformen als geschichtliche Antwort auf sich 
verändernde Umstände verstehe, gewinne ich die Freiheit, auch neue Rechts-
formen für kirchliches Leben denken und gestalten zu können. Die historische 
Einsicht engt damit nicht ein, sondern erweitert den Möglichkeitsraum für die 



Welche Rechtsform braucht die Kirche? 

101

rechtliche Gestaltung kirchlichen Lebens in seiner Vielzahl und Vielfältigkeit. 
Dass dieser Möglichkeitsraum bereits genutzt wird, zeigt die Nutzung etwa 
der Rechtsform der gemeinnützigen Aktiengesellschaft in der Diakonie (z. B. 
Johannesstift Diakonie gAG, AGAPLESION gAG) an.

These 2

Der Ewigkeitsgedanke des Evangeliums bezieht sich auf den Inhalt des Evange-
liums und dessen Weitergabe, nicht aber auf die Form kirchlicher Gemeinschaft 
oder Struktur.

Bei manchen innerkirchlichen Diskussionen kann einen schon das Gefühl 
beschleichen, dass die Formen kirchlicher Arbeit (inklusive ihrer Rechts-
form) als sakrosankt betrachtet werden. Ein gutes Beispiel dafür bildet die 
»Schlussveranstaltung« der EKU vor ihrer Umwandlung in die UEK. Alle 
Redner:innen bedauerten angesichts der großen Leistungen der EKU ihr Ende, 
nur ein Bischof wies fröhlich und dankbar zu Recht auf die Zeitbedingtheit 
von Organisationen hin.8 Letztlich muss immer der Gedanke im Vordergrund 
stehen, welche Organisationsform dem Verkündigungsauftrag der Kirche in 
dieser Zeit am besten dient. Da sich die Zeiten ändern, muss sich zugunsten der 
Erfüllung des Auftrags die Rechtsform und Organisation der Kirche verändern.

These 3

Menschen suchen Gemeinschaft, aber nicht lebenslängliche Bindung an eine 
Rechtsform.

Evangelische Theologie und in der Folge kirchliche Praxis als kulturprägende 
Kraft hatten und haben an der zunehmenden Individualisierung in der Gesell-
schaft Anteil. Gleichzeitig suchen Menschen nach Räumen der Vergemein-
schaftung, manchmal auf Zeit, manchmal auf Dauer ausgerichtet. Durch die 
Verrechtlichung der Gesellschaft und des in der Folge wachsenden Eindrucks 

8	 Dies wurde dem Verfasser sowohl von Bischof Axel Noack als auch einem weiteren leiten-
den Geistlichen so überliefert, die beide an diesem Tag des »Endes« der EKU im Übergang zur 
UEK 2003 gesprochen hatten.



Christian Frühwald

102

einer Unabsehbarkeit der rechtlichen Folgen eines Beitritts wächst die innere 
Hürde für Menschen, sich langfristig an eine rechtlich verfasste Organisation 
zu binden. Dies gilt es wahrzunehmen und so neue Formen der verbindlichen 
Zusammengehörigkeit für Menschen, die am christlichen Glauben und am 
kirchlichen Leben interessiert sind, zu schaffen.

These 4 

Der Institutionencharakter der evangelischen Kirche hängt nicht an einer 
bestimmten Rechtsform, ebenso wenig die Möglichkeit der Erfüllung des Ver-
kündigungsauftrages.

Ob der Auftrag gelingt, die befreiende Botschaft von Jesus Christus zu verkün-
digen, ist, wie uns die Kirchengeschichte zeigt, nicht von der Rechtsform der 
kirchlichen Organisation abhängig. Dies zeigt uns auch der ökumenische und 
interreligiöse Vergleich. Der vielen vertraute und lieb gewordene Institutio-
nencharakter von Kirche ist nicht bedingt durch eine bestimmte Rechtsform, 
da ja das Wesen der Institution – nach der Definition des Dudens handelt 
es sich um die: »einem bestimmten Bereich zugeordnete gesellschaftliche, 
staatliche, kirchliche Einrichtung, die dem Wohl oder Nutzen des Einzelnen 
oder der Allgemeinheit dient«9 – in ihrer Funktion für den Einzelnen oder die 
Allgemeinheit liegt. Religion dient nach Niklas Luhmann der Kontingenzbe-
wältigung und ist darin unabhängig von der Rechtsform ihrer Organisation.

These 5

Eine neue rechtliche Form von Kirche bedarf der Plausibilität, das heißt einer 
einsichtigen Übereinstimmung zwischen Auftrag (Wesenskern) und Form (Ver-
packung).

In Zeiten großer anstehender Veränderungen und manchen Reformeifers gilt 
es, den Mehrwert einer Reform für den auszuführenden Auftrag zu eruieren. 
Gemäß dem Leitsatz aus der Designlehre »form follows function« ist die 

9	 Vgl. Dudenredaktion, »Institution, die«, in Duden online, https://www.duden.de/recht​
schreibung/Institution, abgerufen am 15.03.2025.

https://www.duden.de/rechtschreibung/Institution
https://www.duden.de/rechtschreibung/Institution


Welche Rechtsform braucht die Kirche? 

103

neue Rechtsform für eine kirchliche Organisation daraufhin zu befragen, ob 
sie dem Dienst an den Menschen eines Gebietes in Wort und Tat förderlich 
oder hinderlich ist. So könnte zum Beispiel die Umwandlung einer kleiner 
werdenden Kirchengemeinde von einer Körperschaft des öffentlichen Rechts 
in eine Genossenschaft die Verbindlichkeit der Zusammengehörigkeit stei-
gern, gleichzeitig aber durch die Notwendigkeit einer monetären Einlage der 
Genoss:innen Menschen aus dieser Gemeinschaft aufgrund von fehlenden 
finanziellen Mitteln ausschließen.

These 6

Alle rechtlichen Formen bedeuten in der Umsetzung Vorteile wie Nachteile, besit-
zen Stärken und Schwächen und sind daher immer wieder auf ihre Plausibilität 
in der jeweiligen Situation hin zu überprüfen.

Alle Rechtsformen von Kirche und ihrer Organisationen erfüllen die Aufgabe, 
durch rechtliche Klarheit für Sicherheit im menschlichen Handeln zu sorgen 
und somit dem innerkirchlichen Frieden und einer möglichst konfliktarmen 
Beziehung zu Staat und Gesellschaft zu dienen. Die jeweiligen gesellschaftlich-
kulturellen Umstände und deren Wandel erfordern daher die Offenheit der 
innerkirchlichen Akteur:innen und Verantwortungsträger:innen, die jeweilige 
Rechtsform auch unter dieser Perspektive auf ihre Angemessenheit hin zu 
überprüfen, anzupassen und gegebenenfalls sogar den Wechsel der Rechts-
form anzustreben. Die eine, alleinseligmachende Rechtsform für kirchliches 
Leben gibt es nicht.

These 7

Rechtliche Formen von Kirche müssen die Unterschiedlichkeit der individuellen 
Positionierungen von evangelischen Christ:innen zur Institution und Organisation 
Kirche im Blick behalten, ja: ermöglichen.

Die Individualisierung der Menschen in Deutschland und damit auch in den 
evangelischen Kirchen aller Couleur ist ein nicht zu bestreitender Fakt. Wenn 
die Kirchen einladend, gewinnend und dauerhaft bindend sein wollen, gilt 
es dies nicht nur zu beachten, sondern auch bei rechtlichen Veränderungen 



Christian Frühwald

104

konkret umzusetzen. Die positive Bindungskraft von Gemeinschaften darf 
nicht durch rechtliche Hürden überdehnt werden, sonst droht das Engagement 
von Menschen für die Gemeinschaft der Gläubigen verloren zu gehen.

These 8

Die Zeit des staatsanalogen Aufbaus von Kirche und damit der Parallelität von 
kirchlichen Rechtsformen zu ihren staatlichen Vorbildern geht zu Ende.

Die seit der Aufklärung stark zunehmende Parallelität beziehungsweise gar 
Identität von staatlicher und kirchlicher Struktur trug auch zu einer hohen 
Kongruenz verschiedener staatlicher und kirchlicher Rechtsfelder bei. Hier 
seien exemplarisch nur das Körperschaftsrecht und das jeweilige Beamten-
recht genannt. Stefan Schramm beschreibt die Situation zutreffend, wenn er 
feststellt, dass der staatsanaloge Aufbau der Kirche aufgrund der mehrfachen 
Überdehnung des kirchlichen Systems zu einem Ende kommt und es daher 
eines Paradigmenwechsels bedarf.10 Dies impliziert, dass somit auch der Ein-
stieg in den Ausstieg aus der Rechtsanalogie von Staat und Kirche beginnt. 
Kirche könnte sich stärker wirtschaftsanaloger oder zivilgesellschaftlicher 
Organisationsformen bedienen.

These 9

In einer stark volatilen Welt braucht es einfache und leicht zu steuernde Rechts-
formen für die unterschiedlichen Formen von Kirche in ihrer Vielfalt.

Die Zeit, in der viele Menschen mit dem öffentlichen Recht als der »Krone der 
Rechtswissenschaft« gut vertraut waren, sind lange vorbei. Wirtschaftsrecht 
hat längstens dessen tatsächliche Bedeutung übernommen; damit wurden 
öffentliches Recht und Kirchenrecht zunehmend zum Spezialrecht. Wenn 
evangelische Kirche an der derzeitigen Aufbruchsstimmung in der Wirtschaft 
und Teilen der Gesellschaft, wie sie sich insbesondere in Start-ups manifestiert, 
teilhaben will, braucht es schnell zu gründende, gut veränderbare und leicht 

10	 Vgl. Steffen Schramm und Lothar Hofmann, Gemeinde geht weiter: Theorie- und Praxis
impulse für kirchliche Leitungskräfte, Stuttgart 2017, vor allem 17–42.



Welche Rechtsform braucht die Kirche? 

105

zu steuernde Rechtsformen wie die GbR, UG, GmbH oder ähnliches. Dafür 
sind jeweils spezifische Ressourcen erforderlich. Mittels solcher Formen kann 
versucht werden, den Wandel gesellschaftlicher Realitäten auch im kirchlichen 
Handeln und Leben abzubilden.

These 10

Die Welt ist schon gerettet, daher ist die Frage der Rechtsform von Kirche eine 
wichtige Frage, aber nicht die letztlich entscheidende Frage für die Zukunft der 
Kirche.

Wie die Dialektik dieses Satzes in konkrete Praxis umzusetzen ist, konnte 
ich im Laufe der Föderation Evangelischer Kirchen in Mitteldeutschland in 
herausragender Weise von Bischof Axel Noack lernen. Aus der Gelassenheit 
des Vertrauens auf Gottes Zusage heraus diskutierte er engagiert und kennt-
nisreich die kirchlichen Verfassungsfragen für die neu zu bildende Kirche, die 
EKM. Damit ermöglichte er allen Beteiligten einen wichtigen Lernprozess: 
Das kirchliche Recht ist wichtig, und es lohnt sich um einen guten juristi-
schen Weg der Kirche zu streiten; doch das Eintreffen des Reiches Gottes 
hängt nicht an der Rechtsform und schon gar nicht an unseren Gesetzen. 
Die Zukunft der Kirche und der Menschen ist schon bei Gott aufgehoben. 
Auf dieser Basis können fröhlich und mutig die nötigen Veränderungen in 
unseren Gemeinden, Dekanaten und Kirchenkreisen, Landeskirchen und 
EKD angegangen werden.

4  Resümee

Der Blick auf die kirchliche Situation und die Reformbestrebungen, abwech-
selnd mit dem Filter ›Rechtswissenschaft‹ und ›Betriebswirtschaft‹, öffnet 
den Blick auf die wirklichen Themen und Problemstellungen für die Kirchen
reform – quasi wie ein Beichtspiegel. Kirche als Unternehmen zu betrachten, 
bringt nicht die Rettung, doch es stellt klar: Wenn es keine Reform gibt, die 
die Tabus, die Hindernisse und die unguten Machtverhältnisse in den Blick 
nimmt und verändert, dann bleibt alles Makulatur. Kirche in verschiedenen 
Rechtsformen zu bedenken, vermag jedenfalls manche juristischen und theo-
logischen Verengungen zu überwinden.



Christian Frühwald

106

Für in der Kirche Verantwortliche gilt: Wir müssen Menschen in unserem 
Aufbruch nicht bekehren, aber den Weg für das Evangelium zu den Menschen 
von unnötigen Hindernissen befreien. Dazu bedarf es grundlegender Verän-
derungen in Struktur und Kultur der evangelischen Landeskirchen und der 
EKD. Der staatsanaloge Aufbau von evangelischer Kirche ist meines Erachtens 
an sein Ende gekommen. Nun gilt es, fröhlich und mutig ein neues Kapitel 
aufzuschlagen, indem nicht mehr Systemrelevanz behauptet, sondern eine 
vielfältige Resonanz in unserer Gesellschaft auf die befreiende Botschaft Jesu 
Christi ermöglicht wird. Der in der bayrischen Kirche begonnene Prozess von 
»Profil und Konzentration« (PuK) spricht damit aus, worum es für uns als 
evangelische Kirchen geht: »Der einfache Zugang zur Liebe Gottes!«11 Das 
ist unser Auftrag, nicht mehr und nicht weniger.

11	 https://puk.bayern-evangelisch.de/motivation.php, abgerufen am 01.05.2025.

https://puk.bayern-evangelisch.de/motivation.php


III  Krisen





109

Thorsten Moos

»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)
Zur Kritik der Vorstellung sinnvoller 
Katastrophen1

1  Hinführung

VON DER GEWISSHEIT

Hier bröselt es, da bröckelt es, 
schon dräut ein Holterdipolter:

Aus all der Scheiße Honig ziehn, 
das plante er, das wollt er. 
Das gäb der Sache Sinn und Form, 
das hoffte er, das dacht er.

Jetzt ahnt er: Also denkt das Kalb 
auf seinem Weg zum Schlachter.2

Dieses Gedicht veröffentlichte Robert Gernhardt in seinem 2004 erschiene-
nen Gedichtband »Die K-Gedichte«. »K«, das sind zwei große Krisen bzw. 
Katastrophen: Krieg, näherhin der Irakkrieg, der die Welt 2003 in Atem hielt; 
und – dazu gehört dieses Gedicht – Krankheit, näherhin Robert Gernhards 
eigene, zwei Jahre zuvor diagnostizierte Krebserkrankung, an der er 2006 
sterben sollte. Gernhardt, Zeichner, Karikaturist, Schriftsteller, Dichter, hat 
die katastrophische Krise seiner Krankheit in einer Vielzahl von lapidaren, 
tiefgründigen, komischen, traurigen und aufsässigen Gedichten reflektiert. 
»Krankheit als Schangse«, die Überschrift des der Krankheit gewidmeten 
Teils der K-Gedichte, gibt den Ton an: Als lebensbedrohlich Erkrankter sieht 
Gernhardt sich fortwährend der Anmutung ausgesetzt, die Krise und drohende 
Katastrophe der Krankheit habe doch bestimmt einen Sinn, sie sei doch auch 
eine Chance. Zu dieser Sinnanmutung muss er sich ins Verhältnis setzen. Er tut 

1	 Vortrag in der Neuen Aula der Universität Heidelberg im Rahmen der Vortragsreihe 
»CREATIO: Vom Ende als Anfang. Globale und transdisziplinäre Perspektiven«, 14.11.2022. 
Der Vortragsstil ist beibehalten.
2	 Robert Gernhardt, Gesammelte Gedichte 1954–2006, Frankfurt a. M. 2014, 903.

Thorsten Moos, »›Krankheit als Schangse‹ (Robert Gernhardt): Zur Kritik der 
Vorstellung sinnvoller Katastrophen«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift 
zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und 
Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 109–126. 
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23313

https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23313


Thorsten Moos

110

das mit den Mitteln des geübten Satirikers, der gemeinsam mit F. W. Bernstein, 
F. K. Waechter, Hans Traxler und anderen langjährig für pardon und Titanic 
geschrieben und gezeichnet hat.3 Der es gewohnt ist, sich in der dünnen Luft 
derjenigen Zwischenatmosphäre aufzuhalten, in der Sinn in Sinnlosigkeit 
übergeht. Der ein tiefes Gespür hat für kulturelle Formen und Topoi, die auf 
den ersten Blick sinnvoll erscheinen, aber möglicherweise nicht mehr tragen, 
abgestanden sind, ausgeleiert, sklerotisch oder einfach falsch. Hier hilft es 
nur, solch schiefen Sinn tastend zu befragen oder brachial in Nonsens überzu-
führen.4 Wo Sinn und Form nicht mehr tragen, ist Nonsens Aufklärung. Und 
so schreiben Robert Gernhardt und die anderen, »Neue Frankfurter Schule« 
nennen sie sich, nicht nur für die Top-Journale linksbundesrepublikanischer 
Satire, sondern eben auch für Otto Waalkes. Wo Sinn und Form nicht mehr 
tragen, ist Nonsens Aufklärung: weil er von Verkehrtem befreit und damit 
den Raum schafft für eine tastende Suche nach angemessenerem Ausdruck, 
für neuen Sinn, oder zumindest für eine redliche Resignation angesichts von 
Erfahrungen, die sich der positiven Sinngebung verweigern.

In dieser Übergangsatmosphäre zwischen Sinn und Sinnlosigkeit beackert 
Robert Gernhardt nun seine eigene Krankheitserfahrung. Krankheit als 
Chance? Wirklich? »Krankheit als Chance. Heute beim Hosenkauf« ist ein 
K-Gedicht überschrieben,5 in dem er seine krankheitsinduzierte Gewichtsab-
nahme zum Diäterfolg umdeutet. Früher haben ihm, dem sinnlichen Genüssen 
leidenschaftlich Aufgeschlossenen, keine Hosen gepasst. Doch das hat sich 
nun geändert, seit die Chemotherapie das Essen verleidet:

Ergo macht sich Unlust breit, / doch Du merkst zur gleichen Zeit, //dass Dir, 
weil Du gierverlassen, / bald schon alle Hosen passen.// Und Du hörst von allen 
Seiten: / »Du siehst gut aus, Herrschaftszeiten!« //Also sei dem Krebs nicht 
bös, /denke vielmehr generös: // »Ich bin schlank, die Welt ist rund./ Nur wer 
krank ist, lebt gesund.«6

Krankheit als Chance: Im Schlechten das Gute sehen wollen, aus Scheiße 
Honig ziehen. Diese Sinnerwartung, die ihm von außen entgegenkommt (und 
die vermutlich auch die eigene ist), wird für das lyrische Ich zum Imperativ: 

3	 Beispielsweise unter http://www.planetlyrik.de/robert-gernhardt-koerper-in-cafes/2019/​
10/harald-fricke-bilder-robert-gernhardt/, abgerufen am 12.11.2022.
4	 So schon im Titel von Robert Gernhardt, Die Blusen des Böhmen: Geschichten, Bilder, 
Geschichten in Bildern und Bilder aus der Geschichte, Frankfurt a. M. 2006.
5	 Vgl. ders., Gedichte, 887–889.
6	 Ebd., 888 f.

http://www.planetlyrik.de/robert-gernhardt-koerper-in-cafes/2019/10/harald-fricke-bilder-robert-gernhardt/
http://www.planetlyrik.de/robert-gernhardt-koerper-in-cafes/2019/10/harald-fricke-bilder-robert-gernhardt/


»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

111

Also sei dem Krebs nicht bös, er löst doch Dein Problem mit den Hosen. Krise 
bedeutet Chance, nur wer krank ist, lebt gesund.

In der Krisenzeit unserer Gegenwart fragt diese Ringvorlesung nach den 
Chancen, die in Krisen und Katastrophen liegen. Ich möchte mich in dieser 
Vorlesung eben diesem Zusammenhang von Krise und Katastrophe einerseits, 
Chance andererseits widmen. Das tue ich nicht auf der Seite der Gegenstände, 
indem ich etwa frage, ob und inwiefern bestimmte politische, ökologische oder 
biographische Krisenerscheinungen tatsächlich Chancen bergen. Vielmehr 
widme ich mich den kulturellen Formen dieses Zusammenhangs, den großen 
Symbolen und Erzählungen davon, wie aus Krisen und Katastrophen Chancen 
erwachsen. Wie wird von Krise als Chance erzählt?

Dem widme ich mich am Beispiel der schweren Krankheit. Denn Krank-
heit ist, davon bin ich überzeugt, eine exemplarische Krise. Schon das Wort 
Krise selbst hat seine Karriere in der Medizin begonnen. Krisis, nach Grimms 
Wörterbuch »die entscheidung in einem zustande, in dem altes und neues, 
krankheit und gesundheit u. ä. mit einander streiten«.7 Die Krise ist der Punkt, 
an dem sich entscheidet, ob das potentiell katastrophische Geschehen der 
Krankheit sich terminal zum Schlechten wendet, oder ob es doch noch einmal 
gut wird.

Krankheit als exemplarische Krise: Das zeigt sich auch darin, dass Krank-
heit als geläufige Metapher für vermutlich alle anderen Krisen und Unheils
zustände gebraucht worden ist: so im gesellschaftlichen Bereich, wenn etwa 
Axel Honneth von sozialen Pathologien spricht, oder im Bereich der Ökolo-
gie, wo etwa James Lovelock den Planeten Erde – Gaia – krank liegen sieht 
und sich als »Planetenarzt« geriert. Krankheit ist eine exemplarische Krise. 
Insofern lassen sich an ihr auch exemplarisch die kulturellen Symbole und 
Erzählungen des Zusammenhangs von Krise und Chance studieren.

Ich tue das, das ist meine letzte Vorbemerkung, als Theologe, also als 
Vertreter einer historischen Kulturwissenschaft, die es insbesondere mit reli-
giösen Symbolen und Vorstellungskomplexen zu tun hat. In meinem Fall: 
im Kontext des Christentums. Robert Gernhardt ist religiöser Sympathien 
unverdächtig, aber seine Krankheitsgedichte sind gespickt mit religiösen 
Anspielungen. Noch im Kalb, das sich auf dem Weg zum Schlachter befindet, 
mag man eine biblische Anspielung erkennen: Kälber sind neben Stieren und 
Lämmern bevorzugte Tiere für ein Schlachtopfer.8 Und diese Ringvorlesung 

7	 Jacob Grimm und Wilhelm Grimm, Deutsches Wörterbuch von Jacob Grimm und Wilhelm 
Grimm, Bd. 11, Sp. 2332, zitiert nach: Digitalisierte Fassung im Wörterbuchnetz des Trier Center 
for Digital Humanities, https://www.woerterbuchnetz.de/DWB, abgerufen am 17.03.2025.
8	 Vgl. Lev 9,3 sowie 2 Sam 6,13.

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB


Thorsten Moos

112

ist wohl nicht zufällig mit theologischem Vokabular übertitelt (»CREATIO«). 
Um »Schöpfung« und »Neuschöpfung«, »Wiedererstehen« soll es gehen. Die 
christlichen Traditionen gehören offenkundig zu den zentralen Reservoiren 
kultureller Vorstellungen, Symbole und Erzählungen über den Zusammenhang 
von Krise und Chance. Dem möchte ich nachgehen.

Meine These dabei ist, dass die christlich-religiösen Traditionen an dieser 
Stelle eine doppelte Funktion haben. Einerseits stellen sie in der Tat verschie-
dene Narrative für den Zusammenhang von Katastrophe und Neuanfang, 
Krise und Chance bereit. Es lohnt, sie zu differenzieren, um zu erkennen, wie 
unterschiedliche kulturelle Formen für diesen Zusammenhang im kollektiven 
Gedächtnis vorhanden sind. Andererseits erlauben sie, Unbehagen über zu 
schnell hergestellte Zusammenhänge von Krise und Chance zum Ausdruck 
zu bringen. In dieser zweiten Funktion hat Religion durchaus – und ich meine 
das nicht ironisch – eine tiefe Nähe zum Gerhardt’schen Nonsens. Religion 
hat es, diese religionstheoretische Voraussetzung sei am Anfang offengelegt, 
eben nicht primär mit Sinnstiftung zu tun, sondern damit, sich zum Leben in 
der Übergangsatmosphäre zwischen Sinn und Sinnlosigkeit selbst noch einmal 
ins Verhältnis zu setzen. In diesem Sinne will ich mich der Religionsgeschichte 
von Krise und Chance im Horizont des Krankheitsthemas widmen.

Das tue ich – nach dieser Hinführung (1.) – in drei Schritten: Zunächst 
will ich etwas zu narrativen Krankheitsdeutungen und deren Erforschung 
sagen (2.), bevor ich vier typische Krisen-Chance-Narrative und ihren religi-
onsgeschichtlichen Hintergrund analysiere (3.) und zu einer knappen Schluss-
bemerkung komme (4.). Leiten lassen will ich mich weiterhin von Robert 
Gernhardts Gedichten.

2  Narrative Krankheitsdeutungen

DREI FREUNDE oder XYZ
FREUND X oder IHM NACH

»Ich habe Krebs.« »Ich hatte Krebs.« 
Er hatte ihn. Ich habe ihn. 
Ihm schwimm ich klamm hinterher.9

	 9	 Gernhardt, Gedichte, 890.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

113

EINMAL SIEGER, IMMER SIEGER

A: Lance Armstrong hat erst den Krebs besiegt 
und dann fünfmal die Tour de Frangse 
als Sieger beendet. Ist der kein Beweis 
für deine These »Krankheit als Schangse«?

B: Der Krebs ist eine harte Nuß. 
Vielleicht kann ich sie knacken. 
Doch diese Tour, die werd ich kaum 
– schon gar nicht fünfmal – packen.10

Beide Gedichte setzen sich mit einem Krankheitsnarrativ auseinander, das 
zu den dominantesten gehört: das Narrativ von der Überwindung der Krank-
heit bzw. vom Sieg über die Krankheit. »Drei Freunde« – der Titel ist eine 
Anspielung auf den biblischen Hiob, der, mit bösen Geschwüren geschlagen, 
von drei Freunden besucht wird, die ihm vom Sinn der Katastrophe erzählen. 
Freund X erzählt dem lyrischen Ich davon, dass er die Krankheit überwand. 
Intendiert wohl als Hoffnungsgeschichte, kommt sie beim Hörer ambivalent 
an: als Ansporn (»ihm nach«), und zugleich als Entmutigung und Beängsti-
gung aufgrund einer Distanz, die so unüberwindlich scheint wie das Meer für 
einen Schwimmer. »Einmal Sieger, immer Sieger« nimmt den Heroismus der 
Überwindungserzählung auf. Nichts weniger als Heldentum wird angemutet, 
wenn vom Sieg über die Krankheit die Rede ist. Die Überforderung dieses 
Heldentums wird ironisch von der Krankheit auf den Tour-de-France-Sieg 
verschoben.11 Das ist ein erster Hinweis auf den moralischen Gehalt von 
Krisennarrativen. Von Superman bis zur Pflegekraft in Covid-Zeiten: Wir 
wollen in Krisen von starken Subjekten erzählen.

Krankheitsnarrative sind Gegenstand umfänglicher Forschungsanstren-
gungen verschiedener Disziplinen. Dass überhaupt von Krankheit erzählt 
wird, erzählt werden muss, ist Gegenstand soziologischer Analyse gewor-
den. Michael Bury hat in einem klassischen Aufsatz Krankheit als disruptive 
Erfahrung beschrieben.12 Sie stellt eine kritische Situation dar, in der bisherige 
biographische Sinnkonstruktionen zerfallen. Es kommt, so Elaine Scarry, 

10	 Ebd., 901.
11	 Dazu wird der abgestandene kulturelle Topos »Krankheit als Chance« elegant durch das 
Versmaß der Vagantenstrophe verunstaltet, der aus der »Chance« eine »Schangse« macht.
12	 Vgl. Michael Bury, »Chronic Illness as Biographical Disruption«, in Sociology of Health 
& Illness 4,2 (1982): 167–182.



Thorsten Moos

114

zum unmaking of the world. Die Welt zerfällt, und sie muss erzählend wieder 
aufgerichtet werden.13

Nun finden solche Erzählungen von Krankheiten nicht in einem luftleeren 
Raum statt, sondern in einem riesigen kulturellen Depot voller narrativer 
Schemata, in die die Erzählung gegossen werden kann. Es gibt verschiedene 
Versuche, diesen Vorrat zu inventarisieren. Die Literaturwissenschaftlerin 
Anne Hunsaker Hawkins unterscheidet drei archetypische Erzählweisen, drei 
Mythen von Krankheit: Tod und Wiedergeburt, Kampf (und Sieg) und Reise.14 
Der Soziologe Arthur Frank unterscheidet das Narrativ der Restitution (krank 
sein und geheilt, wiederhergestellt werden), das Narrativ des Chaos (in das der 
kranke Mensch stürzt, wenn die Wiederherstellung misslingt) und das Narrativ 
der Suche (nach einer Lebensmöglichkeit und einem Selbstverständnis unter 
veränderten Bedingungen).15

Es sind gerade die Narrative der Restitution (»Ich hatte Krebs«) und des sieg-
reichen Kampfes (»Lance Armstrong«), die Robert Gernhardt aufs Korn nimmt. 
Die Erfahrung, eben das erzählen zu wollen (und zu müssen, weil es das ist, was 
das Umfeld hören will: Ich schaffe es. Bald ist es überstanden), es aber nicht 
erzählen zu können. Das verlangte Narrativ setzt unter Druck, weil die eigene 
Sehnsucht und die kulturelle Erwartung in die gleiche Richtung gehen – aber 
(noch) nicht erfüllt werden. Es bleibt die ironische Emanzipation vom Druck 
dieses Narrativs, die das Recht einklagt, sich nicht als Sieger gerieren zu müssen.

Ebenso ist in der literaturwissenschaftlichen und medizinsoziologischen 
Literatur festgestellt worden, dass Krankheitsnarrative oftmals eine religiöse 
Unterströmung haben. Bei Tod und Wiedergeburt ist das offenkundig; bei 
Kampf und Reise handelt es sich zumindest um Grundschemata, die ihrerseits 
vielfach religiös ausgestaltet wurden. Arthur Franks Staffelung der Narrative 
von Restitution, gefolgt von Chaos, gefolgt von Suche nach neuer Lebens-
möglichkeit erinnert seinerseits an pietistisch-biographische Schemata (dazu 
gleich mehr).

Festzuhalten ist zunächst, dass Krankheitsnarrative spezifische, potenti-
ell religiös getönte Krisennarrative sind, die im kulturellen Vorrat vorliegen 
und in der individuellen Krankheitserzählung je und je aktualisiert werden. 
Damit, darauf weist der Kulturanthropologe Arthur Kleinman (1988) hin, 

13	 Vgl. Byron Good, Medicine, Rationality and Experience: An Anthropological Perspective, 
Cambridge 1994.
14	 Vgl. Anne Hunsaker Hawkins, Reconstructing Illness: Studies in Pathography, West 
Lafayette, Indiana 1993.
15	 Vgl. Arthur Frank, The Wounded Storyteller: Body, Illness, and Ethics, Chicago 2013.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

115

strukturieren und prägen sie die Erfahrung von Krankheit selbst.16 Es lohnt 
sich also, einige dieser exemplarischen Krisennarrative näher zu betrachten, 
die Krise und Chance in unterschiedlicher Weise zusammenerzählen.

3  Kleine narrative Typologie der Relation von Krise und Chance

3.1  Bekehrung

DIAGNOSE KREBS 
oder 
ALLES WIRD GUT

Erst kam der berühmte 
Schuß vor den Bug. 
Zuvor war ich dumm, 
hernach war ich klug.

Dann folgt der klassische 
Schlag ins Kontor. 
Darauf war ich klüger 
als jemals zuvor.

Undenkbar, daß solch einem 
blitzklugen Mann 
noch irgendein Tod 
etwas anhaben kann.17

Das Krankheitsnarrativ, das Robert Gernhardt hier aufs Korn nimmt, ist das der 
Bekehrung. Krankheit ist eine Botschaft, die, möglicherweise erst im zweiten 
Anlauf, verstanden wird, und die dann zu einer grundlegenden Änderung 
der Person und ihrer Lebensführung führt. Bei Gernhardt ist es die Klugheit, 
die aus der Krankheit kommt, die ihn (in einem ironischen ontologischen 
Unsterblichkeitsbeweis) von Grund auf ändert und rettet. Das Katastrophische 
der Krankheit ist in diesem Narrativ pädagogisch eingehegt: Krankheit ist ein 
sinnvolles Zeichen, ein Schuss vor den Bug, gefährlich schon, aber verstehbar, 
und letztlich zur lebensrettenden Umkehr führend.

16	 Vgl. Thorsten Moos, Krankheitserfahrung und Religion, Tübingen 2018, 130.
17	 Gernhardt, Gedichte, 876.



Thorsten Moos

116

Die bereits erwähnte Literaturwissenschaftlerin Anne Hunsaker Hawkins 
hat auf die strukturelle Parallele zwischen Krankheitserzählungen und Kon-
versionserzählungen – also Erzählungen von religiösen Bekehrungen – hin-
gewiesen.18 Beide organisieren eine Biographie unter einem Thema, haben 
modellhaften Charakter für die Leserinnen und den Anspruch, universelle 
Erfahrungen wiederzugeben. Beide zeichnen sich durch eine dreiteilige Zeit-
struktur aus – religiös: das Leben als Sünder, die Umkehr, das neue Leben; 
krankheitsbezogen: das Leben vorher, die Erkrankung, das Leben mit bzw. 
nach der Krankheit. Religiöse Bekehrung wie Krankheit werden als Trieb-
kräfte eines fundamentalen personalen Wandels erzählt, in dessen Verlauf 
sich Überzeugungen, »Werte« und Verhaltensweisen grundsätzlich ändern.

Die Katastrophe wird zum Damaskuserlebnis: Saulus, Schriftgelehrter und 
engagiert darin, den Anhängern der neuen christlichen Sekte nachzustellen, 
begegnet vor Damaskus dem auferstandenen Christus (»Saul! Warum ver-
folgst Du mich?«) und erblindet. Als er geheilt wird, lässt er sich taufen und 
wird zum christlichen Missionar (Apg 9). Die Bibel erzählt Paulus’ religiöse 
Lebenswende mit einer Geschichte von Krankheit und Heilung zusammen 
und stellt damit das Inventar bereit, mit dem das Narrativ von Krankheit als 
Lebenswende bis heute operiert.

Es ist offenkundig, wie diese Struktur auch andere Krisen-als-Chance-
Narrative bestimmt. Der Ukrainekrieg ist ein Zeichen dafür, die deutsche 
Außenpolitik fundamental neu zu ordnen. Die Covid-Pandemie ruft zur 
Umkehr in einem verkehrten Mensch-Tier-Verhältnis. Extreme Wetterlagen 
in ihrem katastrophischen Charakter sind ein Zeichen der ökologischen Krise, 
die die Menschheit zur Umkehr, zur grundlegenden Wende hin zu einem 
ökologisch verträglichen Lebensstil aufrufen.

Konversionsnarrative haben dabei eine vereindeutigende Struktur. Die Zeit 
vor der Konversion war falsch, die danach ist richtig (»Zuvor war ich dumm, 
hernach war ich klug«). Lebensführung in ihrer gesamten Ambivalenz tritt 
unter das Signum der Eindeutigkeit. (Die hermeneutische Schwierigkeit, dass 
die Eindeutigkeit nicht im Zeichen selbst liegt, sei hier nur nebenbei bemerkt. 
Zeichen brauchen Propheten, die sie lesen können.)

Es sei theologiegeschichtlich vermerkt, dass diese Eindeutigkeit wiederum 
selbst Gegenstand theologischer Kritik geworden ist. Martin Luther als Theo-
loge der Ambivalenz hat auf die unaufgebbare Gleichzeitigkeit des Alten und 
des Neuen hingewiesen; die Lebenswende verliert bei ihm ihren punktuellen 

18	 Vgl. Hunsaker Hawkins, Reconstructing Illness.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

117

Charakter und wird zu einem dauerhaft prekären Prozess, »den alten Adam 
täglich neu zu ersäufen«.19

Also: Typ 1 des Krise-als-Chance-Narrativs: Die Konversionserzählung. Die 
Krise ist das zur Umkehr rufende Zeichen. Wird es verstanden, öffnet sich in 
der Krise die Chance, die Katastrophe abzuwenden.

3.2  Kreuz und Erlösung

SCHULDCHORAL I

O Robert hoch in Schulden 
vor Gott und vor der Welt! 
Was mußt du noch erdulden, 
bevor dein – nein, nicht Gulden –, 
bevor dein Groschen fällt?

Dein Groschen war einst golden, 
nun ist er eitel Blei. 
Und mit dem Kind, dem holden, 
dem Frühling und den Dolden 
ist es schon lang vorbei

Spiel also nicht den Helden, 
der noch auf Unschuld hält. 
Schuld muß der Mensch vergelden. 
Wann dürfen wir vermelden, 
daß auch dein Groschen fällt?20

Dieses Gedicht stammt, anders als die bisherigen, nicht aus den K-Gedichten, 
sondern aus dem letzten, postum erschienenen Gedichtband Robert Gernhardts, 
»Später Spagat« (2006). Es ist eine von mehreren Parodien von Werken 
des barocken Dichtertheologen Paul Gerhardt. Gerhardts Passionsgedicht 
»O Haupt voll Blut und Wunden« von 1656 ist hier in Versmaß, Phonetik, 
Vokabular und Motivik angespielt. Gernhardt nimmt sich damit das christliche 
Zentralsymbol vor, in dem Leiden und Tod und deren Inversion in Heil wie 

19	 WA 30 I, 312, zitiert nach Martin Luther, Deutsch-deutsche Studienausgabe, hg. von 
Johannes Schilling u. a., Leipzig 2012, 593.
20	 Gernhardt, Gedichte, 938 f., 941 f.



Thorsten Moos

118

nirgends sonst zusammenkommen: das Kreuz Christi. In Gerhardts Original 
betrachtet das lyrische Ich den toten Jesus am Kreuz.

O Haupt voll Blut und Wunden, 
voll Schmerz und voller Hohn, 
o Haupt, zum Spott gebunden 
mit einer Dornenkron, 
o Haupt, sonst schön gezieret 
mit höchster Ehr und Zier, 
jetzt aber hoch schimpfieret: 
gegrüßet seist du mir!

Das Leiden Christi, das drei lange Strophen betrachtet wird, wird in der vierten 
Strophe mittels des traditionellen christologischen Motives interpretiert, dass 
Christus in seinem Leiden die Sünde der Welt trägt.

Nun, was du, Herr, erduldet,  
ist alles meine Last; 
ich hab es selbst verschuldet,  
was du getragen hast.

Insofern ist das Leiden Bedingung der Möglichkeit des Heils. Strophe 7: 

Es dient zu meinen Freuden 
und tut mir herzlich wohl, 
wenn ich in deinem Leiden, 
mein Heil, mich finden soll.

Das ermöglicht dem lyrischen Ich eine getroste Bejahung des eigenen Leidens 
und Sterbens, die Paul Gerhardt in der letzten, zehnten Strophe artikuliert:

Da will ich nach dir blicken, 
da will ich glaubensvoll 
dich fest an mein Herz drücken. 
Wer so stirbt, der stirbt wohl.

Damit ist, in barocker Ausprägung, gleichsam die Mutter aller Krise-als-Chance-
Deutungen vorgetragen. Die qualvolle Hinrichtung des Hoffnungsträgers am 



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

119

Kreuz wird im Glauben zum Grund des Heils und also zum Grund des Trostes 
im Leben und im Sterben überhaupt. Hier klingt das Motiv des stellvertretenden 
Sühnetodes an, mit dem Christus Satisfaktion für das vom Menschen Verschul-
dete leistet, um Menschen und Gott zu versöhnen. Anselm von Canterbury hat 
dieses Motiv klassisch ausformuliert. Robert Gernhardts Parodie nimmt das 
Schuldmotiv auf, gibt ihm mit Gulden und Groschen zunächst einen ironischen 
monetären Unterton (möglicherweise in Konfrontation mit einer Krankenhaus-
rechnung) und setzt sich – in der Anrede wie in der letzten Strophe – selbst an 
die Stelle dessen, der Schuld »vergelden« muss.21

Gemeinsames Grundmuster der Erzählung ist hier, dass die katastrophische 
Krise der Preis ist, der bezahlt werden muss dafür, dass es wieder gut wird. In 
der traditionellen christologischen Deutung des Kreuzestodes ist dieser der 
Preis für das Heil. Die Krise ist also nicht Zeichen und Appell zur Umkehr, son-
dern gleichsam ursächlich für die Möglichkeit des neuen Anfangs. Aus dem Tod 
des Alten erwächst das Neue. Ohne Tod keine Wiedergeburt (Anne Hunsaker 
Hawkins), ohne Chaos keine Suche nach neuem Leben (Arthur Frank).

Wiederum distanziert sich Robert Gernhardt in seiner bitteren Kontrafaktur 
von dieser Deutung. Ist doch der Preis, der bezahlt werden muss, zu hoch: Es 
ist der eigene Groschen, das eigene Leben. So bleibt niemand mehr, der sich des 
neuen, schuldenfreien Lebens erfreuen könnte.22 Damit sind mehrere Motive der 
chancenorientierten Krisendeutung auf Distanz gebracht: das Motiv der selbst 
schuldhaft verursachten Katastrophe wie auch das Motiv der Abgeltung einer 
Schuld durch die Katastrophe, die die Chance auf einen neuen Anfang eröffnet.

Theologiegeschichtlich sei wiederum vermerkt, dass die skizzierte Deutung 
des Kreuzestodes Jesu in der christlichen Theologie mitnichten unwidersprochen 
ist. Die Zuschreibung eines instrumentellen Sinnes an Leid ist immer auch als 
obszön empfunden worden; entsprechend wurde z. B. der Kreuzestod nicht als 
Heilsursache, sondern als Konsequenz des heilbringenden Lebens Jesu verstan-
den. Noch als religiöses Zentralsymbol funktioniert das Kreuz nur deswegen, 
weil das Leid eben nicht entschärft, eingehegt, sauber verrechnet werden kann.

21	 Zum Motiv des Lösegeldes vgl. Mk 10,45; Mt 20,28; 1 Tim 2,6. Noch die Substitution des 
sterbenden Jesus durch das eigene Ich liegt auf einer christlichen Spur, nämlich der der Identi-
fikation.
22	 Paul Gerhardts lyrisches Ich konnte sich im religiösen Überschwang der Leidensbetrach-
tung selbst noch wünschen, wiederum stellvertretend für Christi stellvertretenden Tod einzu-
treten:
Ach möcht ich, o mein Leben,
an deinem Kreuze hier
mein Leben von mir geben,
wie wohl geschähe mir!



Thorsten Moos

120

3.3  Schöpfung und Fall

Einen dritten Typ der Krise-als-Chance-Erzählung möchte ich wiederum ein-
führen mit einer Parodie Robert Gernhards, diesmal auf den Choral-Klassiker 
»Geh aus, mein Herz, und suche Freud«, der ebenfalls von Paul Gerhardt 
stammt. Das Gedicht (linke Spalte; in der rechten Spalte Paul Gerhardts Ori-
ginal) heißt: 

Geh aus mein Herz oder Robert Gernhardt liest 
Paul Gerhardt während der Chemotherapie

Geh aus mein Herz und suche Leid 
in dieser lieben Sommerszeit 
an deines Gottes Gaben. 
Schau an der schönen Gifte Zier 
und siehe, wie sie hier und mir 
sich aufgereihet haben.

Die Bäume stehen voller Laub. 
Noch bin ich Fleisch, wann werd ich Staub? 
Ein Bett ist meine Bleibe. 
Oxaliplatin, Navoban, 
die schauen mich erwartend an: 
Dem rücken wir zuleibe.

Die Lerche schwingt sich in die Luft. 
Der Kranke bleibt in seiner Kluft 
Und zählt die dunklen Stunden. 
Die hochbezahlte Medizin 
tropft aus der Flasch’ und rinnt in ihn. 
Im Licht gehen die Gesunden. […]

Der Weizen wächset mit Gewalt. 
Ich aber fühl mich dürr und alt, 
das Weh verschlägt mirs Loben 
des, der so überflüssig labt 
und mit so manchem Gut begabt: 
Des hohen Herrn da oben.

Geh aus, mein Herz, und suche Freud 
in dieser lieben Sommerzeit 
an deines Gottes Gaben; 
Schau an der schönen Gärten Zier, 
und siehe, wie sie mir und dir 
sich ausgeschmücket haben.

Die Bäume stehen voller Laub, 
das Erdreich decket seinen Staub 
mit einem grünen Kleide; 
Narzissus und die Tulipan, 
die ziehen sich viel schöner an 
als Salomonis Seide.

Die Lerche schwingt sich in die Luft, 
das Täublein fliegt aus seiner Kluft 
und macht sich in die Wälder; 
die hochbegabte Nachtigall 
ergötzt und füllt mit ihrem Schall 
Berg, Hügel, Tal und Felder. […]

Der Weizen wächset mit Gewalt; 
darüber jauchzet jung und alt 
und rühmt die große Güte 
des, der so überfließend labt, 
und mit so manchem Gut begabt 
das menschliche Gemüte.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

121

Die Erzählung, von der Gernhardt sich hier absetzt, ist die von einer erkennbar 
gut und sinnvoll geordneten Welt, zu der möglicherweise auch Krisen und 
Katastrophen gehören, deren Vorhandensein aber das Vertrauen auf die Wohl-
ordnung der Welt nicht erschüttert. Krise und Katastrophe sind hier nicht, wie 
im christologischen Erzähltyp, ursächlich für die sich neu eröffnende Chance. 
Vielmehr sind das Gute und Chancenreiche einerseits und das Krisenhafte 
und Katastrophische andererseits beides Implikate der gut geordneten Welt.

In der christlichen Theologie ist es der Gedanke der Schöpfung, der das 
Vertrauen auf eine gute und sinnhafte Weltordnung zum Ausdruck bringt. Die 
Abfolge der sieben Tage in der ersten biblischen Schöpfungserzählung, der 
Garten in der zweiten, stehen dafür. Hier ist es von Belang, dass die Vorstel-
lung der Schöpfung ihren historischen Entstehungshintergrund wiederum in 
einer katastrophischen Krise hat, nämlich im babylonischen Exil Israels, also 
in Zerstörung und Deportation. In dieser Situation, in der Jerusalemer Tempel 
zerstört, der Zugang zum Heiligen verstellt ist, gilt es, sich zu vergewissern, 
dass der Gott Israels eben nicht nur der Lokalgott Jerusalems, sondern der 
eine Schöpfer der einen Welt ist. Der monotheistische Gottesgedanke und die 
radikale Universalisierung, die mit ihm einhergeht, ist historisch das Kind 
einer katastrophischen Krise.

Es ist der Philosoph Gottfried Wilhelm Leibniz, der diesen Gedanken im 
Kontext der Aufklärung noch einmal formuliert: Wir leben, so schreibt er in 
der Theodizee, in der besten aller möglichen Welten. Eine Welt, die nur eine 
Katastrophe weniger kennte, wäre nicht diese, beste, Welt. Besser, das heißt: 
mit weniger Leid und Krankheit, Krise und Katastrophe, war es objektiv nicht 
möglich, sorry.

Im Feld der Krankheitsdeutungen lebt diese Erzählung in vielen Varianten. 
Medizinisch, wenn das Leid, das Unwohlsein, als Nebenwirkungen einer guten 
Immunreaktion des Körpers namhaft gemacht wird. Ich muss da jetzt durch, 
aber dann geht es mir wieder besser, und das ist gut. Alternativmedizinisch 
in der Vorstellung, dass die Natur Heilendes zur Verfügung stellt gegen die 

Ich selber möchte nichts als ruhn. 
Des großen Gottes großes Tun 
Ist für mich schlicht Getue. 
Ich schweige still, wo alles singt 
und lasse ihn, da Zorn nichts bringt, 
nun meinerseits in Ruhe.23

23	 Gernhardt, Gedichte, 939 f.

Ich selber kann und mag nicht ruhn, 
des großen Gottes großes Tun 
erweckt mir alle Sinnen; 
ich singe mit, wenn alles singt, 
und lasse, was dem Höchsten klingt, 
aus meinem Herzen rinnen. […]



Thorsten Moos

122

Übel, die in ihr auftreten. Wo Gefahr ist, wächst das Rettende auch. Auch 
der Topos der Resilienz lebt in diesem Raum. Biografisch in der Vorstellung 
des Lebensweges, der in guten und in schlechten Tagen doch insgesamt gut 
verläuft, und der auch in bösen Tagen Gutes erfahren lässt.

Paul Gerhardt besingt diese Wohlordnung der Welt, die ihm in der Schön-
heit der Natur überwältigend entgegentritt. Getreu der barocken Physiko-
theologie ist es diese Schönheit einer guten Ordnung, die emblematisch auf 
den Schöpfer, den Ursprung der Dinge, verweist und in das Gotteslob führt. 
Robert Gernhardt verweigert diesen Verweis und das Lob und lässt Gott in 
Ruhe. Die Welt ist nicht so; in der Erfahrung der Krankheit können Bäche, 
Blumen und Wiesen nichts mehr bedeuten.

Nun ist die Schöpfungsvorstellung in der christlichen Theologie niemals 
eine naive gewesen. Paul Gerhardt schreibt seine Hymne unter dem Eindruck 
der Gräuel des Dreißigjährigen Krieges. Der biblisch-wohlgeordnete Schöp-
fungsgarten ist, folgt man der biblischen Erzählung weiter, nicht die Welt, 
in der wir leben, sondern das Paradies, aus dem wir vertrieben worden sind. 
Zwischen einst und jetzt steht die Ur-Katastrophe dieser Verbannung. In der 
jetzigen, postkatastrophalen Welt, ist die eindeutige Identifikation von gutem 
Schöpferwillen und weltlichen Verhältnissen gerade nicht mehr möglich. 
Diese postkatastrophale Welt ist selbst so etwas wie eine zweite Chance; aber 
sie ist zugleich die Welt, in der Lebenschancen immer wieder katastrophisch 
beschädigt werden. Auch das ist eine Erzählung von Krise und Chance.

Die Rationalität dieses Mythos erlaubt, eine ungeschönte Perspektive auf 
Welt einzunehmen und zugleich den Anspruch aufrechtzuerhalten, dass diese 
Welt anders sein, gutes Leben real ermöglichen soll. Der biblische Hiob, in 
seiner Existenz vernichtet, von Krankheit geschlagen, weigert sich, Gott zu 
verfluchen. Vielmehr klagt er Gott an, behaftet ihn auf den Anspruch, eine 
Chance auf gutes Leben zu haben. Auch Robert Gernhardt, der ein Loblied in 
ein Klagelied invertiert, stimmt zunächst in diese Klage ein. Aber die Klage 
verebbt, der laute Zorn mündet in eine ruhige Resignation.

Es wäre absurd, im Raum dieser Erzählungen zwischen richtig und falsch zu 
unterscheiden. Ich möchte nur zeigen, wie groß dieser Raum ist, und wie tief 
verankert diese Vorstellung von Krise und Chance: als gemeinsame Bestand-
teile einer Welt, die beides kennt, aber darin nicht symmetrisch ist, sondern – 
auch als postkatastrophale, beschädigte Welt – doch eigentlich darauf angelegt 
sein sollte, Chancen zu eröffnen.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

123

3.4  Hoffnung und Aufschub

ZWEIERLEI THERAPIE
Weil Krankheit stets nach Heilung schrie, 
ersann der Mensch die Therapie.

Die kann durchaus ein Segen sein. 
Doch gilt das durchweg? Leider nein.

Spricht der Arzt von »adjuvant«, 
hängt der ganze Segen an der Wand.

Spricht der Arzt von »palliativ«, 
hängt der ganze Segen schief.

Denn das Wort bedeutet schlicht: 
Wahre Heilung gibt es nicht.

Woraus folgert: Der Klient 
bleibt ein Leben lang Patient

einer Medizin, die schaut, 
daß er nicht zu rasch abbaut.

Leben strecken, Leiden lindern, 
Trübsal dämpfen, Schmerzen mindern –

all das ist zutiefst sozial, 
unterm Strich jedoch fatal,

da es auf ein Ende zielt, 
das stark ins Finale spielt:

Dürrer werden, matter werden, 
Abschied nehmen von der Erden,

nach und nach – zuerst vom Kiez, 
dann vom Heim, dann vom Hospiz,

dann, zum Sterben durchgewunken, 
sprich: palliativ gesunken,

siehst du endlich wieder Land: 
So ein Tod heilt adjuvant!24

24	 Gernhardt, Gedichte, 894 f.



Thorsten Moos

124

Dieser letzte Typ von Erzählungen handelt davon, was es im Angesicht einer 
sich entwickelnden Krise bzw. Katastrophe eigentlich zu hoffen gibt. Robert 
Gernhard spielt souverän mit einem doppelten Motiv, das wiederum in der 
christlichen Tradition eine klassische Ausformung gefunden hat. Es ist der 
Aufschub auf der einen Seite und die Hoffnung auf endgültige Überwindung 
auf der anderen Seite. Der Aufschub zunächst eröffnet eine (begrenzte) Chance 
im Angesicht der Katastrophe: Diese dräut, und teilweise sind katastrophische 
Ereignisse schon erlebbar. Aber in der Entwicklung der Katastrophe öffnet 
sich – »Leben strecken, Leiden lindern« – noch einmal ein Raum bzw. ein 
Zeitfenster, in dem noch gelebt und gehandelt (und ggf. die Katastrophe abge-
wendet) werden kann. Es gehört zur inneren Verlaufsstruktur der Krise, dass 
sie noch einmal Handlungsmöglichkeiten eröffnet.

Das Zweite ist die Hoffnung aufs Endgültige, auf Überwindung, auf Hei-
lung. Diese wird im Gedicht in bitterer Ironie verschoben in eine adjuvante 
Heilung durch den Tod, das finale, endgültige Ende, von dem aus auch auf 
das humane Streben nach Aufschub ein fatales Licht fällt.

Der zugehörige theologische Lehrtopos ist der der Apokalyptik. Zur Voll-
gestalt des Dramas der Endzeit, wie es etwa in der biblischen Offenbarung des 
Johannes entfaltet wird, gehören sich zunehmend zuspitzende katastrophische 
Ereignisse, die aber für eine Weile noch einmal unterbrochen werden. Der 
Katechon (2 Thess 2,7), der Aufhalter, stellt sich noch einmal entgegen, ein 
1000-jähriges Friedensreich bricht an (Offb 20,1–6), bevor es dann zur fina-
len Krise zwischen Gut und Böse kommt und, nach dem Sieg des Guten, das 
Gottesreich auf Erden, das himmlische Jerusalem errichtet wird.

Nun sind apokalyptische Figuren, selbst aus der Krise geboren, allgegen-
wärtig in der Deutung der Krisen der Gegenwart. Insbesondere die ökologische 
Krise wird mithilfe von apokalyptischen Figuren gedeutet. Das begrenzte 
Zeitfenster, zu handeln, der letzte Aufschub, bevor dann nichts mehr getan 
werden kann. Morgen wird der Kipppunkt überschritten; wir müssen heute 
handeln. Wir sind die letzte Generation. Die Krise selbst enthält eine Chance, 
doch diese Chance ist endlich.

Es gehört zur religiösen Rationalität dieser Figur, dass die endgültige Über-
windung in der Zukunft verortet wird. Die Gegenwart zeichnet sich also durch 
ein Realisierungsdefizit des Guten aus, ohne dass die Hoffnung auf Über-
windung aufgegeben werden muss. Den Chancen, die sich in der Gegenwart 
eröffnen, haftet daher immer etwas Vorläufiges an. Es ist vielfach beschrieben 
worden, dass Menschen, die etwa eine Krebserkrankung überwunden haben, 
sich nicht in demselben Sinne als gesund verstehen wie zuvor. Der Zustand 
der Heilung erscheint als Aufschub; niemand weiß, ob und wann der Krebs 
wiederkommt. Gernhardt hingegen beschreibt einen Aufschub ohne Hoffnung.



»Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt)

125

4  Abschluss

»Krankheit als Schangse«: Die von Robert Gernhardt in bitterer Ironie aufge-
spießten Katastrophe-als-Chance-Narrative lassen sich durchaus systematisch 
unterscheiden:

•	 pädagogisch: die Katastrophe als Botschaft, als Zeichen, das zur chancen-
öffnenden Umkehr aufruft, 

•	 heilsgeschichtlich: die Katastrophe als Lösegeld, als Ursache der neuen 
Chance,

•	 kosmologisch: die Katastrophe als Kehrseite der Medaille, als integrales 
Element einer Welt, die Chancen eröffnet, 

•	 apokalyptisch: die Chance als Aufschub, als Element der inneren Struktur 
einer Katastrophe.

Das sind sicherlich längst nicht alle, aber doch gewichtige Narrative, die heu-
tige Erzählungen von Chancen in Krisen und Katastrophen strukturieren. 
Robert Gernhardt ist, in der Reflexion seiner Krankheitserfahrung, ein wort-
mächtiger Kritiker solcher Katastrophe-als-Chance-Narrative. Und ja, sie sind 
offenkundig kritikwürdig in mehrfacher Hinsicht: Sie hegen Katastrophen ein 
in Sinnzusammenhänge, in denen sie zum Zeichen verkleinert, zur Ursache 
des Besseren invertiert, in ein größeres Ganzes eingehegt oder zum window of 
opportunity umgedeutet werden. Sie erheben zum Teil hohe moralische Ansprü-
che, indem sie implizite Handlungsaufträge und Subjektpositionen verteilen: 
Kehre um, folge dem Zeichen! Erkenne das Positive im Negativen! Füge dich in 
das Unvermeidliche! Nutze die Gelegenheit, die du jetzt noch hast! Gernhardts 
lyrisches Ich beharrt demgegenüber auf dem Katastrophischen der Katastrophe, 
auf dem Recht zur Resignation oder mindestens auf der Unterbrechung der 
allzu geläufigen narrativen Verbindung von Katastrophe und Chance.

Wie also umgehen mit solchen Narrativen und dem Sinn-Druck, den sie 
erzeugen? Ein prominenter Vorschlag, nochmal zum Paradigma der Krank-
heit, stammt von Susan Sontag. In ihrem Essay »Krankheit als Metapher«25 
analysiert sie die Sinnzuschreibungen an Krankheiten wie Tuberkulose und 
Krebs sowie den moralischen Druck in diesen Sinnzuschreibungen. Um diesen 
loszuwerden, plädiert sie für einen harten Naturalismus in der Krankheits-
deutung. Schlagt das ganze Deutungsporzellan um die Krankheiten weg, 

25	 Susan Sontag, Krankheit als Metapher: Aids und seine Metaphern, Frankfurt a. M. 2005.



Thorsten Moos

126

sodass die nackte Tatsache selbst zum Vorschein kommt: die Krankheit in 
ihrer medizinisch-naturwissenschaftlichen Tatsächlichkeit.

Ich finde das nicht überzeugend. Die Sinn-Zertrümmerung mag zuweilen 
emanzipativ sein, aber sie führt ja nicht aus dem Sinn in die Tatsache. Auch 
medizinische Deutungen deuten, Befunde verteilen Handlungsaufforderungen 
und schreiben Macht und Ohnmacht zu. Wir können die Erzählungen nicht 
abschaffen, die Sinnzuschreibungen nicht durch Fakten ersetzen. Abbau von Sinn 
ist, wie man beim Satiriker Gernhardt lernen kann, harte Arbeit; sein Nonsens ist 
schwer errungen26 und in sich nicht stabil – auch das reflektiert er dichterisch.27

In diesem Zusammenhang scheinen mir die religiösen Unterströmungen in 
den Krankheitsnarrativen und deren explizite theologische Ausformulierungen 
aufschlussreich. Denn hier wird um die Uneigentlichkeit der Sinnzuschrei-
bungen gewusst. Jedes religiöse Symbol, jede Vorstellung und Erzählung hat 
eine offene Flanke, verweist auf etwas anderes als auf sich selbst. Erzählun-
gen korrigieren sich. Schöpfung als gut geordnete Welt ist ohne den Fall und 
den Engel, der an der Rückkehr ins Paradies hindert, nicht zu denken. Das 
Kreuz wird nie zum guten Leid werden, die Konversion nie zum biographisch 
sichergestellten Faktum, und jede Apokalypse hält ihre Überraschungen bereit. 
Religion lebt am Rande des Sinns, da, wo dieser brüchig wird und als brüchig 
erkannt wird. Sie hat ihre eigene Rationalität, um das Unbehagen an der Ver-
bindung von Katastrophe und Sinn zu reflektieren.

Das Ganze, noch einmal, ist nicht als Entlarvung gedacht. Es kann gut sein, 
dass es angemessen ist, eine Katastrophe als Zeichen zu verstehen oder nach sich 
schließenden windows of opportunity zu fragen. Aber es mag ebenso hilfreich 
sein, den hintergründigen Druck dieser Deutungen kritisch präsent zu halten.

ORCID  ®
Thorsten Moos  https://orcid.org/0000-0003-4877-7620

26	 So reflektiert Gernhardt selbst im Interview: »Nonsens ist regelmäßig verweigerter Sinn.«, 
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch-lass-locker-a-cc87ee43-0002-0001-0000-000046​
046468?context=issue, abgerufen am 09.11.2022.
27	 So im Gedicht »Lob der Krankheit«: Gernhardt, Gedichte, 942.

https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://orcid.org/0000-0003-4877-7620
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch-lass-locker-a-cc87ee43-0002-0001-0000-000046046468?context=issue
https://www.spiegel.de/wissenschaft/mensch-lass-locker-a-cc87ee43-0002-0001-0000-000046046468?context=issue


127

Andreas Unterberg

Therapieentscheidungen  
im Hinblick auf das Lebensende
Bedeutung von Lebensqualität und Ökonomie

In den vergangenen Jahren sind in der Medizinethik viele Themen und Fragen 
mit Bezug zum Lebensende erörtert worden. Oft wurden in diesem Kontext 
Sterbehilfe und assistierter Suizid thematisiert. Obwohl diese beiden Themen­
komplexe in diesem Beitrag bewusst ausgeklammert werden, sollen sie ein­
gangs kurz Erwähnung finden.

Es existieren unterschiedliche Formen der Sterbehilfe, die hier vereinfacht 
zusammengestellt sind:

•	 Eine aktive Sterbehilfe, die Tötung auf Verlangen oder auch Euthanasie 
sind in Deutschland verboten.

•	 Die Beihilfe zum Suizid – das Thema wird seit dem Urteil des Bundesver­
fassungsgerichtes im Jahr 2020 intensiv und kontrovers diskutiert – ist 
hingegen zulässig, sogar geschäftsmäßig. Ein Thema, mit dem sich der 
Deutsche Bundestag übrigens nach einem gescheiterten Anlauf zu einem 
regulierenden Gesetz demnächst erneut beschäftigen wird.

•	 Auch eine indirekte Sterbehilfe, so zum Beispiel die Lebensverkürzung als 
Nebenwirkung einer palliativen Therapie, ist zulässig.

•	 Und auch eine passive Sterbehilfe, also zum Beispiel das Zulassen von 
Sterben, der Therapieverzicht, ein Therapieabbruch oder die Unterlassung 
lebenserhaltender Maßnahmen, ist zulässig.

All diese Themen sind in der jüngsten Vergangenheit Stoff der Medizinethik und 
der Rechtsprechung gewesen. Mit diesem Beitrag soll anhand von drei Krank­
heitsfeldern ein Spannungsfeld beleuchtet werden, das für Neurochirurg:innen 
immer mehr an Bedeutung gewonnen hat und gewinnen wird.

Auf den Punkt gebracht mündet alles in den Fragen:

•	 Lohnt sich das? Das, was man tun kann, aber nicht tun muss.
•	 Lohnt sich das (noch) im Hinblick auf das Lebensende?
•	 Für wen lohnt sich all das? Für die betroffenen Menschen/Patient:innen, 

deren Angehörige, die behandelnden Ärtz:innen, die Versichertengemein­
schaft, die Allgemeinheit?

Andreas Unterberg, »Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende: 
Bedeutung von Lebensqualität und Ökonomie«, in Reflexionsvertrauen – Eine 
Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein 
und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 127–132.  
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23314

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23314


Andreas Unterberg

128

Man könnte auch simplifizierend zusammenfassen:
Es geht um eine Nutzen-Risiko-Analyse, also das kleine Einmaleins der 

Betriebswirtschaft, der Ethik, der Medizin. Die drei Krankheitsfelder sind:

•	 der schwere Schlaganfall
•	 das Glioblastom
•	 und operativ behandelbare Wirbelsäulenerkrankungen.

In allen drei Bereichen fallen Therapieentscheidungen schwer, besonders im 
Hinblick auf ein baldiges Lebensende. Bevor ins Detail gegangen werden soll, 
muss der Begriff der Lebensqualität etwas ausführlicher beleuchtet werden. 
Allgemeine Definitionen von Lebensqualität werden bewusst übersprungen.

Die spröde Definition der WHO von 1997 lautet:

Unter Lebensqualität wird ein weitreichendes Konzept verstanden, das voll­
ständig von der körperlichen Gesundheit, dem psychischen Zustand, dem Grad 
der Unabhängigkeit, den sozialen Beziehungen, den persönlichen Überzeugun­
gen und ihrer Beziehung zu hervorstechenden Merkmalen ihrer Umgebung 
beeinflußt wird.1

In der Medizin wird auch von einer Health Related Quality of Life (HRQoL) 
gesprochen. Sie ist anhand von sehr unterschiedlichen Skalen messbar. Bei 
Menschen mit nicht heilbaren und fortschreitenden Erkrankungen ist der 
Erhalt von Lebensqualität ein Gegenkonzept zu einer kurativen oder auf 
Lebensverlängerung ausgerichteten Therapie. Im Weiteren sollen die drei 
genannten Krankheitsfelder betrachtet werden.

1  Schwerer Schlaganfall

Ein ischämischer, das heißt unblutiger schwerer Schlaganfall beruht auf dem 
Verschluss einer größeren Hirnarterie und führt dann zur Hirnschwellung, 
zum Gewebsuntergang und schließlich zum Tod.

Heute existieren zwei interventionelle Methoden, um diesen Abläufen 
entgegenzuwirken, die Thrombektomie und die Dekompressionskraniektomie, 
die Entfernung eines Teils des Schädelknochens zur Entlastung des schwel­
lenden Gehirns. Beide Methoden senken die Mortalität, nicht unbedingt ist 

1	 World Health Organization, WHOQOL Measuring Quality of Life, Genf 1997.



Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende

129

aber bei den Überlebenden die Lebensqualität wiederhergestellt, häufig sogar 
erheblich verschlechtert. Beide Methoden erfordern entweder ein sehr rasches 
oder aber zumindest recht schnelles Eingreifen und Handeln. Da ist also wenig 
Zeit zur Abwägung, zur Aufklärung, wenn überhaupt. Idealerweise werden 
die Patient:innen über die Sinnhaftigkeit, die Prognose, also die zu erwartende 
Lebensqualität und die Konsequenzen eines solchen Eingriffs aufgeklärt. Wenn 
sie nicht aufklärbar sind, werden oft stellvertretend die Angehörigen informiert 
und befragt. Zudem ergeben sich oft unlösbare Dilemmata, besonders bei zum 
Beispiel onkologisch vorerkrankten, bei betagten, bei dementen Patient:innen. 
Zugespitzt stellt sich den behandelnden Ärzt:innen die Fragen: Lohnt sich das 
noch für die Patientin? Wie schätze ich die zu erwartende Lebensqualität ein? 
Wünscht der Patient sich unter der Annahme eingeschränkter Lebensqualität 
überhaupt eine interventionelle Therapie?

Inzwischen ist bekannt, dass viele, vielleicht sogar die große Mehrheit 
derjenigen, bei denen keine Patientenverfügungen vorliegen, mit einem 
Operieren – auch unter ungünstiger Prognose – retrospektiv einverstanden 
sind. Ihre später reduzierte Lebensqualität akzeptieren aber keineswegs alle 
Patient:innen. Wie sehen die ökonomischen Überlegungen zu diesem The­
menkomplex aus?

Der Krankenhaus-ökonomische Standpunkt ist klar und eindeutig: Inter­
venieren, Operieren und Therapieren wird auskömmlich vergütet und sichert 
die Existenz des medizinischen Personals und der Krankenhäuser. So haben 
Politiker:innen und Krankenhausökonom:innen über mehr als 20 Jahre pro­
blematische Anreize gesetzt. Aktives ärztliches Eingreifen wird also belohnt, 
während ein eher restriktives Vorgehen sogar bestraft wird. Und wer betrach­
tet darüber hinaus auch die Auswirkungen auf das Gesundheitssystem?

Nach diesen kritischen Betrachtungen darf eine Empfehlung ausgespro­
chen werden: Eine Patientenverfügung ist höchst sinnvoll, wenn man als 
schwerstkranke Person selbstbestimmt/autonom agieren will. Falls eine solche 
nicht existiert, setzt man sein Vertrauen auf Partner:innen, Angehörige oder 
die behandelnden Ärzt:innen.

2  Glioblastom

Das Glioblastom ist ein äußerst bösartiger im Gehirn wachsender Tumor, der 
immer und oft auch rasch zum Tode führt. Die mittlere Überlebenszeit nach 
Diagnosestellung beträgt heute unter einer Standardtherapie 18–24 Monate. 
Die Behandlung beruht auf drei Säulen, einer möglichst weitgehenden 



Andreas Unterberg

130

operativen Tumorentfernung, der postoperativen Bestrahlung und einer relativ 
gut verträglichen Chemotherapie.

Anders als beim Schlaganfall kann nach Diagnosestellung eine wohl über­
legte, abgewogene Therapie und das Therapieziel mit den Patient:innen und 
den Angehörigen besprochen und beraten werden, also auch der Einfluss des 
Alters, von Begleiterkrankungen und eventuell der besondere Wunsch nach 
unbedingtem Erhalt von neurologischer Funktion und Lebensqualität.

Genau dies hat sich die Neurochirurgie bereits seit vielen Jahren zum Ziel 
gesetzt, einerseits eine möglichst weitgehende Tumorentfernung, andererseits 
die maximale Schonung von Funktionen des Gehirns. Beim Einsatz aller dafür 
zur Verfügung stehenden technologischen Möglichkeiten ist eine solcher 
Eingriff sehr kostenintensiv.

In den allermeisten Fällen stellt sich heutzutage bei der ersten Diagnosestel­
lung die Frage nach dem »Lohnt sich das noch?« nicht. Diese Frage stellt sich 
aber nach dem Ausschöpfen der Standardtherapie (Operation, Radiatio und 
Chemotherapie) oft sehr bald. Bei dem dann zwangsläufig auftretenden Rezidiv 
geht es dann um die Frage nach Reoperation, gezielter Boostbestrahlung oder 
erneuter, evtl. gezielterer Chemotherapie. Die zu erreichende Lebensverlän­
gerung liegt zwischen zehn und zwölf Monaten, im günstigen Fall!

Und wie wird die zu erwartende Lebensqualität eingeschätzt? Diese Frage 
kann nur individuell beantwortet werden. Daher bedarf es intensiver Gesprä­
che. Angesichts einer so kurzen vielleicht zu gewinnenden Lebensspanne 
sollte die Frage nach einer sinnhaften Gestaltung derselben ebenfalls gestellt 
werden. Und genau hier spannt sich eine Brücke zur Seelsorge.

Die ökonomische Frage ist wiederum schnell zu beantworten: Für die behan­
delnden Ärzt:innen lohnt die Therapie eines Tumor-Rezidivs immer, für die Kran­
kenhäuser auch fast immer. Vom Gesundheitssystem allerdings werden enorme 
Ressourcen für eine recht geringe Lebenszeitverlängerung eingesetzt. Es stellt sich 
also die Frage: Kann und will sich unser Sozialsystem solche Therapien leisten?

3  Operativ behandelbare Wirbelsäulenerkrankungen

Beim dritten Krankheitsthema, den operativ behandelbaren Wirbelsäulen­
erkrankungen, geht es nie um Leben oder Sterben, auch nicht um Lebenszeit­
verlängerung, sondern fast immer um eine Verbesserung der Lebensqualität 
und im höheren Lebensalter um die Frage, wie viel Risiko eingegangen werden 
soll, um die individuelle Lebensqualität zu erhalten, vielleicht sogar nur ein 
wenig zu verbessern.



Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende

131

Die exemplarische WS-Erkrankung ist die Spinalkanalstenose. Sie führt zur 
Einschränkung der Mobilität und zu Schmerzen. Die beschwerdefreie Geh­
strecke wird zunehmend kürzer. Das Spektrum möglicher operativer Eingriffe 
ist breit, von minimal bis zu extrem invasiv. An dieser Stelle entwickelt sich 
ein Spannungsfeld für therapeutische Entscheidungen: Auf der einen Seite 
verbieten sich im hohen Lebensalter risikoreiche große chirurgische Eingriffe, 
die aber zum Teil sehr gut vergütet werden und daher für Ärzt:innen und 
Krankenhäuser lohnend sind, auf der anderen Seite sind kleine, wenig invasive 
Operationen zwar ›schonend‹ und weniger risikoreich, aber eben auch weniger 
nachhaltig. Und sie rufen nach mehrmaligen Eingriffen. Erst einmal minimal 
beginnen und dann Schritt für Schritt steigern, ist ebenfalls höchst lukrativ.

An dieser Stelle können viele Beispiele angeführt werden, die sowohl für 
das eine als auch für das andere Vorgehen sprechen. Das macht die therapeu­
tische Entscheidungsfindung gerade im höchsten Lebensalter so schwierig. 
Was lohnt sich für die betagten Patient:innen angesichts einer immer kürzer 
werdenden Lebenserwartung, welches Operationsverfahren, eventuell in wel­
cher Reihenfolge? Aber worin liegt das besondere Spannungsfeld an diesen 
Abwägungen?

In den vergangenen zwei Jahrzehnten sind Ärzt:innen, insbesondere 
Neurochirurg:innen und Orthopäd:innen, geradezu dazu verführt worden, 
möglichst viele solcher Operationen durchzuführen, verführt vom Vergütungs- 
und Finanzierungssystem, von den Krankenhäusern und ihren kaufmänni­
schen Direktor:innen. Masse war statt Klasse gefragt, Masse statt maßgeschnei­
derter, individueller Therapie. Dieses Vorgehen wurde und wird nicht nur mit 
lukrativen Gehältern und Boni belohnt, sondern ermöglicht selbst unrentablen 
Krankenhäusern, sich auf diesem Wege auskömmlich zu finanzieren. Leider 
ist das immer noch so, selbst in renommierten Institutionen.

Und wo ist der Ausweg aus diesem Dilemma, sei es für Patient:innen, ins­
besondere hochbetagte, sei es für Ärzt:innen?

Noch einmal seien Empfehlungen ausgesprochen, für Patient:innen und 
junge Ärzt:innen: Man suche eine:n vertrauenswürdige:n Ärzt:in, wenn mög­
lich eine:n Operateur:in. Zugegebenermaßen ist das schwierig. Vorsicht ist im 
Übrigen bei allen Ärzt:innen geboten, denn sie profitieren immer! Hilfreich ist 
eine zweite Meinung, also eine weitere ärztliche Beurteilung. Physiotherapie 
hilft in der Regel eher wenig, Akupunktur gar nicht, Medikamente helfen nur 
eingeschränkt und auch nur vorübergehend.

Die Empfehlung für junge Ärzt:innen: Sie müssen versuchen, ihren Idealis­
mus zu bewahren, individual- und sozialethisch zu entscheiden und zu agieren 
sowie das Wohl der Patient:innen über das eigene zu stellen. Sie sollten sich 
Mentor:innen und Vorbilder suchen, die ihnen diesen Weg aufzeigen.



Andreas Unterberg

132

4  Schlussbetrachtungen

Das Feld der Therapieentscheidungen im höheren Lebensalter ist komplex. 
Man könnte pointiert formulieren: Es ist ein Sumpf und es gibt keinen festen 
Boden unter den Füßen. Was bedeutet die hippokratische Formel salus aegroti 
suprema lex im Hinblick auf das nahe Lebensende? Doch am ehesten, dass die 
Lebensqualität Priorität besitzt.

Was bedeutet das bereits antike Prinzip primum nil nocere, secundum cavere 
(tertium sanare) für jede chirurgische Maßnahme im Hinblick auf das nahe 
Lebensende? Doch am ehesten, dass die Risiken und Komplikationsmöglichkei­
ten jeglicher Chirurgie den betagten Patient:innen aufrichtig und umfassend 
geschildert werden müssen, damit Betroffene möglichst autonom entscheiden 
können. Dies sollte von Chirurg:innen getan werden, denen die aktuellen 
Techniken und diesbezüglichen Daten bestens bekannt sind, die up to date sind.

Die Konsequenzen, die sich daraus ergeben müssten, liegen auf der Hand: 
Aus- und Weiterbildung, besonders in chirurgischen Disziplinen, müssen mehr 
Wert auf die Betrachtung der Lebensqualität legen. Neben dem Kennen und 
Beherrschen der adäquaten Operationsverfahren sollte aber auch das Bewusst­
sein der ökonomischen Rahmenbedingungen gestärkt werden.

Ganz zum Schluss ein vielleicht etwas ernüchterndes Resümee:
Auch Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende haben 

gewichtige ökonomische Konsequenzen, am wenigsten für die betroffenen 
Patient:innen, mit Sicherheit aber für die Behandelnden, die Krankenhäuser 
und letztendlich für unser gesamtes Gesundheitssystem. Das sollte man vor 
Augen haben.

Lieber Klaus, was ich Dir heute besonders wünsche:
Bleib gesund und munter, von Krankheiten verschont.
Und für die hoffentlich vielen weiteren Jahre sei Dir,
sei uns allen eine hohe Lebensqualität vergönnt,
vielleicht sogar ohne operative Eingriffe.



133

Amelie Rüppel

Narrative Ökonomie als Chance zum 
Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

In einer aufsehenerregenden Rede vor der American Economic Association 
bringt Verhaltensökonom und Ökonomie-Nobelpreisträger Robert Shiller im 
Jahr 2017 ein neues Konzept in den wirtschaftswissenschaftlichen Diskurs ein: 
Narrative Economics.1 Shiller kritisiert damit die Einseitigkeit zahlendaten-
basierter ökonomischer Diagnose- und Prognoseinstrumente in der Finanz-
marktanalyse und fordert eine Öffnung der Wirtschaftswissenschaften für 
einen ehemaligen Kernbereich geisteswissenschaftlicher Expertise: Narrative.2 
Dieser Neuansatz ökonomischen Denkens wirft nicht nur innerdisziplinär 
methodische Fragen auf, sondern verknüpft die wirtschaftswissenschaftliche 
Forschung auf neue Weise mit den Geisteswissenschaften. Auch die Theologie 
als Wissenschaft der Reflexion christlicher Religion, ihrer Quellen, Traditionen 
und gegenwärtigen Formen, hat es konstitutiv mit Narrativen zu tun: Mit den 
biblischen Erzählungen, mit der Geschichte der Institution Kirche und ihrer 
Lehre, mit religiösen Narrativen, die christlichen Glauben in der Gegenwart 
prägen. Doch könnte sich narrative Ökonomie für religiöse Narrative interes-
sieren? Und warum überhaupt hätte es die Theologie zu interessieren, wenn 
sich Ökonom:innen in ihrem Fachgebiet bewegen?

Die Ansätze narrativer Ökonomie sind älter als ihre prominente Konzep-
tionalisierung durch Shiller. Sie finden sich bereits in John Maynard Keynes’ 
1936 festgehaltener Beobachtung, dass menschliches Verhalten empfindlich 
von der ökonomischen Modellannahme rationaler Präferenzen abweichen 
kann. Es liege in der menschlichen Natur, ökonomische Entscheidungen 
auf der Grundlage von »animal spirits« zu treffen: »a spontaneous urge to 
action rather than inaction«.3 Während Keynes Formulierung selbst auf eine 

1	 Die Inhalte dieses Aufsatzes finden sich ausführlicher auch in der Dissertationsschrift der 
Autorin mit dem Arbeitstitel: Religiöse Narrative der Finanzkrisendeutung: Sünde, Vertrauen und 
Schöpfung in kirchlichen Diskursen 1929 und 2008 – eine digitale Textanalyse, die voraussichtlich 
2026 erscheint.
2	 Robert J. Shiller, »Narrative Economics«, Presidential address delivered at the 129th 
annual meeting of the American Economic Association, January 7, Chicago 2017, 3.
3	 John M. Keynes, The General Theory of Employment, Interest and Money, London 1936, 
161 f.

Amelie Rüppel, »Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer 
Wirtschaftsethik?«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. 
von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 133–146. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23315

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23315


Amelie Rüppel

134

Begriffstradition zurückgreift,4 wird sie wiederum Ausgangspunkt einer öko-
nomischen Wirkungsgeschichte. In einem 2009 von Robert Shiller und George 
Akerlof veröffentlichten Buch unter dem Titel Animal Spirits, der auf Keynes 
Beobachtung verweist, bringen die Autoren den Begriff des Narrativs in die 
wirtschaftswissenschaftliche Debatte ein: »The human mind is built to think in 
terms of narratives, of sequences of events with an internal logic and dynamic 
that appear as a unified whole. In turn, much of human motivation comes 
from living through a story of our lives.«5 Narrative seien auf diese Weise in 
der Lage, die »animal spirits« des Menschen und damit auch ökonomisches 
Entscheiden zu lenken.

An Narrativen interessiert Shiller demnach ihr Potenzial, Einfluss auf 
wirtschaftliche Entwicklungen zu nehmen. Er dreht damit die bis dahin vor-
herrschende ökonomische Perspektive auf Narrative um: Statt als system-
immanente Produkte der Wirtschaft, die Feedback auf ökonomische Fakten 
repräsentieren, bewertet Shiller Narrative als exogene Einflussfaktoren. Schon 
2009 erklären Shiller und Akerlof Narrative deswegen zur relevanten Quelle 
ökonomischer Forschung: »The stories no longer merely explain the facts; they 
are the facts.«6 Das neue Forschungsfeld Narrative Economics entfaltet Shiller 
auf dieser Basis als »study of the spread and dynamics of popular narratives, 
the stories, particularly those of human interest and emotion, and how these 
change through time, to understand economic fluctuations«.7 Die Relevanz, 
die Shiller der ökonomischen Wirkung von Narrativen zumisst, kann nicht 
hoch genug veranschlagt werden: »We have to consider the possibility that 
sometimes the dominant reason why a recession is severe is related to the 
prevalence and vividness of certain stories, not the purely economic feedback 
or multipliers that economists love to model.«8 Die Integration von Narrati-
ven in ökonomische Forschung hilft der Disziplin nach Meinung von Shiller 

4	 Vgl. u. a. in den Politikwissenschaften: Thomas Hobbes, Leviathan: Materie, Form und 
Macht eines kirchlichen und staatlichen Gemeinwesens, hg. von Hermann Klenner, Philosophi-
sche Bibliothek 491, Hamburg 2004: Kap. 34; oder in der Literatur: Daniel Defoe, Robinson 
Crusoe; Jane Austen, Pride and Prejudice u. a.
5	 George A. Akerlof und Robert J. Shiller, Animal Spirits: How Human Psychology 
Drives the Economy, and Why It Matters for Global Capitalism, Princeton 2009, 51.
6	 Ebd., 54.
7	 Shiller, Presidential Address, 3.
8	 Ebd.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

135

zudem, den durch die Beschränkung auf mathematische Methoden erzeugten 
Anschein abzulegen, in einem moralischen Vakuum zu agieren.9

Als Narrativ kann demnach jeder gesprochene oder geschriebene Text 
interpretiert werden, der menschliche Aufmerksamkeit bindet und unter 
Hörenden präsente Emotionen oder Interessen berührt.10 Die weite Defini-
tion impliziert, dass verschiedensten Textgattungen wie einer historischen 
Anekdote, einem religiösen Gebot, einem wissenschaftlichen Aufsatz, einem 
Gerücht über Prominente oder etwa einem sachlichen Zeitungsbericht narra-
tives Potential zugeschrieben werden kann. Auch der Wahrheitsgehalt einer 
Geschichte stellt keine Definitionskategorie dar: Unwahre, ersehnte Narrative 
könnten besonders ansteckend wirken.11 Damit verzichtet Shiller nicht nur 
auf eine Positionierung im breiten Diskurs um den Narrativbegriff, der in 
den Geisteswissenschaften seit vielen Jahren geführt wird,12 sondern gewinnt 
zudem den methodischen Vorteil, keinen komplexen Vorgaben der Modellie-
rung von Narrativen zu unterliegen.

Die Brücke zwischen erzählter Geschichte und wirtschaftlicher Entwick-
lung liegt nach diesem Ansatz im Einfluss des Narrativs auf ökonomisches 
Handeln. Entscheidend ist die Ansteckungskraft der Geschichten: Wenn ein 
Narrativ ansteckend ist, verbreitet es sich über verschiedene Kanäle in der 
Gesellschaft. Wer sich ansteckt, wird in seinem Handeln von dem Narra-
tiv geprägt und trägt es in eigenen Erzählungen weiter. Während Narrative 
damit zunächst individuell wirksam werden, lenken sie als kollektiv geteiltes 
Wissen ökonomische oder politische Prozesse. Verändern sich die Umstände, 
verliert das Narrativ an Wirkmacht und die Zahl seiner Anhänger:innen und 
Verbreiter:innen sinkt.13 Nicht zufällig erinnert diese Beschreibung an medi-
zinische Terminologie: Shiller denkt die Wirkung eines Narrativs in Analogie 
zur exponentiellen Verlaufskurve einer Virusepidemie.14 Dem zugrunde liegt 
der Anspruch, die ökonomische Relevanz von Narrativen quantitativ erheben 

9	 Robert J. Shiller, Narrative Economics: How Stories Go Viral and Drive Major Economic 
Events, Princeton 2019, xvii.
10	 Ders., Presidential Address, 4.
11	 Ebd.; Ders., Stories, 95–97.
12	 Diese Feststellung gilt unabhängig von seinem Bewusstsein über die Vorsprünge der 
Sozial- und Geisteswissenschaften in der Arbeit mit Narrativen.
13	 Shiller, Stories, 18–28; Ders., Presidential Address, 4.
14	 William O. Kermack und Anderson G. McKendrick, »A Contribution to the Mathema-
tical Theory of Epidemics«, in Proceedings of the Royal Society of London Series A 115,772 (1927): 
701–721. Die Anwendung eines epidemiologischen Modells ist schon vorgedacht in Akerlof 
und Shiller, Animal Spirits, 56.



Amelie Rüppel

136

und modellieren zu können: Narrative Economics bleibt methodisch ein Pro-
jekt der Wirtschaftswissenschaften.

Die Quantifizierung von Text, die zu diesem Zweck notwendig ist, wird 
ermöglicht durch seine Digitalisierung und das damit entstehende Methoden-
spektrum der Digital Humanities. In diesem Zugriff werden Narrative auf ihre 
Zentralbegriffe reduziert und in ihnen im historischen Zeitverlauf verfolgt.15 
Narrative Ökonomie zielt demnach nicht auf die Schöpfung wirksamer Nar-
rative, sondern auf die Identifikation und Auseinandersetzung mit denen, die 
ihre Wirkmacht in der Vergangenheit entfaltet haben oder dies bis heute tun:16 
»Economic narratives thus tend to involve scripts, sequences of actions that 
one might take for no better reason than hearing narratives of other people 
doing these things.«17

Shiller und sein Projekt einer narrativen Ökonomie repräsentieren nicht 
die einzige Stimme des ökonomischen Fachdiskurses, die Narrative zum wirt-
schaftswissenschaftlichen Forschungsthema macht. Dafür sprechen einige 
Studien exemplarisch: Akerlof und Snower vertreten einen Narrativbegriff, der 
eine kausale Darstellung von Ereignisabfolgen definiert.18 Narrative können 
dabei sieben Funktionen übernehmen: Sie erklären 1) unsere natürliche und 
kulturelle Umwelt, lenken 2) die Aufmerksamkeit auf Facetten der Wirklich-
keit, ermöglichen 3) Prognosen, motivieren 4) Handeln, formen 5) soziale 
Beziehungen und eigene Identitäten, konstituieren und legitimieren dadurch 
6) Machtgefüge und etablieren 7) soziale Normen.19 Morson und Schapiro fra-
gen in ähnlicher Zielrichtung, auf welcher Grundlage (ökonomische) Urteile 
unter radikaler Unsicherheit zustande kommen.20 Statt auf wissenschaftli-
ches Wissen stützen sich Menschen in solchen Situationen auf Weisheit: »To 
find it, we look […] to religion or, in a secular age, to great literature.«21 Sie 
plädieren daher für eine enge Zusammenarbeit auf Augenhöhe zwischen 

15	 Shiller nutzt Google N-grams als Tool zur Durchsuchung von Büchern online, und Proquest, 
eine Suchmaschine für online verfügbare Zeitungen und Zeitschriften. Die Programme greifen 
auf deren online zugängliches Textkorpus seit ca. 1900 zu und zählen gesuchte Begriffe pro Jahr. 
Sie liefern die prozentuale Angabe für die Häufigkeit des gesuchten Begriffs im Textkorpus: 
https://books.google.com/ngrams; https://www.proquest.com/.
16	 Shiller, Stories, xi.
17	 Ebd., 74.
18	 George A. Akerlof und Dennis J. Snower, »Bread and Bullets«, in Journal of Economic 
Behavior & Organization 126B (2016): 58–71, 59.
19	 Ebd., 59 f.
20	 Gary S. Morson und Morton Schapiro, Cents and Sensibility, Princeton 2017, 47.
21	 Ebd., 48.

https://books.google.com/ngrams
https://www.proquest.com/


Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

137

Geisteswissenschaften und Ökonomie, die beidseitige Lernprozesse beinhal-
tet.22 Auf eine literarische Sammlung von Narrativen bezieht sich auch die 
Forschung von Michalopoulos und Xue, die narrative ökonomische Motive in 
Märchen mit deren kultureller Verbreitung in Zusammenhang setzen.23 Die 
Autoren kommen zu dem Ergebnis, kulturell spezifisches, narratives Märchen-
Gut als Vorhersage ökonomisch relevanter zeitgenössischer Wertvorstellungen 
zu bewerten.24 Enger an den etablierten Methoden der Ökonomie arbeiten 
Bénabou et al., die einen Vergleich der Wirkung von Imperativen und Narra-
tiven im Prozess moralischer Urteilsbegründung unternehmen. Beide dienen 
mit unterschiedlichen Mitteln demselben Zweck:25 Während Narrative durch 
vermittelte Informationen von Positionen überzeugen wollen, formulieren 
Imperative moralische Forderungen, die zur Einnahme von Positionen zwin-
gen.26 Mit konkretem Anwendungsbezug untersuchen Akerlof und Rayo den 
Zusammenhang zwischen in Familien geteilten Narrativen und ihrer öko-
nomischen Struktur beziehungsweise Organisation.27 Sie diskutieren dabei 
zwei idealtypische, gegensätzliche Narrative: das Beschützer-Narrativ einer 
traditionellen Familie mit streng verteilten Gendernormen und das Erfüllungs-
Narrativ der modernen Familie mit schwach ausgeprägten Gendernormen.28 
Die Autoren kommen über Fragebögen und statistische Erhebungen zu dem 
Ergebnis, dass das familiär geteilte Narrativ zahlreiche ökonomisch relevante 
Entscheidungen nach sich zieht, wie die Verteilung von Berufs- und Carearbeit 
zwischen Partner:innen.29

Shiller und andere Ökonom:innen interessieren sich bei der Forschung 
an Narrativen verstärkt für ökonomische Krisensituationen. Die Relevanz 
von Erzählungen als »Werkzeuge der Bedeutungsstiftung und […] Modi 
der Welt- und Identitätskonstruktion«30 und damit auch als Faktoren der 

22	 Ebd., 290 f.
23	 Stelios Michalopoulos und Melanie M. Xue, »Folklore«, in NBER Working Papers 
25430 (2019): 1 f.
24	 Ebd., 2.
25	 Roland Bénabou, Armin Falk und Jean Tirole, »Narratives, Imperatives, and Moral 
Persuasion«, in NBER Working Papers 24798 (2020): 1.
26	 Ebd., 2.
27	 Robert Akerlof und Luis Rayo, »Narratives and the Economics of the Family«, in CEPR 
Discussion Papers DP15152 (2020).
28	 Ebd., 1.
29	 Ebd., 2.
30	 Nicole Müller und Joachim Scharloth, »Beziehung und Scripted Narrative: Erzählun-
gen vom ›Ersten Mal‹«, in Sprache und Beziehung, hg. von Angelika Linke und Juliane Schröter, 
Berlin 2017: 73–98, 73 f.



Amelie Rüppel

138

Krisenkonstruktion und -dekonstruktion ist aber längst auch Forschungsfeld 
der Geisteswissenschaften.31 Für die historische Forschung betonen unter 
anderem Saupe und Wiedemann die Bedeutung von »Kollektiverzählungen«, 
die durch ihre Verbreitung einerseits Gemeinschaft erzeugen und andererseits 
Grenzen ziehen: so »lassen sich Kulturen auch als spezifische Erzählräume 
beschreiben«.32 Krisen folgen in dieser Lesart als kulturelle Selbstbeschrei-
bungen auf konkurrierende Deutungsmuster der Wirklichkeit:33 »Die Samm-
lung von Einzelereignissen zu einer Krisenerzählung hat die Funktion, sie 
als solche in ihren kulturellen und ideologischen Aspekten sichtbar, erfahr-
bar und bearbeitbar zu machen.«34 Klammer leitet aus seiner historischen 
Diskursanalyse von Wirtschaftskrisen sogar ab, dass die ›Wirkmacht‹ von 
Krisen erst aus dem Zusammenspiel von wirtschaftlicher Entwicklung und 
ihrer gesellschaftlichen Interpretation entstehe.35 Zahlreiche literaturwissen-
schaftliche Studien zur Erzählung von Wirtschaftskrisen lassen sich in diese 
Verhältnisbestimmung von Krise und Erzählung einordnen.

So interessiert sich beispielsweise Krasni für den Zusammenhang von 
Schuld und Sünde in medialen Diskursen im Kontext der Finanzkrise 2008 in 
Deutschland. Anhand der Berichterstattung über Manager und Bonuszahlun-
gen36 stellt Krasni fest, dass Narrative der konkreten Schuldzuschreibung – der 
»Verursachung« der Krise – hohe Relevanz im öffentlichen Diskurs besit-
zen, was im Gegensatz zu wirtschaftswissenschaftlichen Krisenerklärungen 
stehe.37 Die Thematisierung der Schuldfrage in den erklärenden Narrativen 
geht mit moralischen Bewertungen einher und durchzieht die Studien zu 
Finanzkrisennarrativen.38 Auch Adler et al., die mit Wortschatzstatistiken 

31	 Vgl. u. a. Achim Saupe und Felix Wiedemann, »Narration und Narratologie: Erzähl
theorien in der Geschichtswissenschaft«, in Docupedia-Zeitgeschichte, Version: 1.0, 28.01.2015, 
http://docupedia.de/zg/saupe_wiedemann_narration_v1_de_2015, abgerufen am 08.05.2025.
32	 Ebd., 4.
33	 Thomas Mergel, »Einleitung: Krisen als Wahrnehmungsphänomene«, in Krisen verste-
hen: Historische und kulturwissenschaftliche Annäherungen, hg. von Thomas Mergel, Frankfurt 
a. M. 2012: 9–24, 13–15.
34	 Irmtraud Behr und Monika Dannerer, »Narrative Elemente in Zeitungstexten zu 
wirtschaftlichen Krisen«, in Wirtschaft erzählen: Narrative Formatierungen von Ökonomie, hg. 
von Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 179–201, 182.
35	 Kristoffer Klammer, »Wirtschaftskrisen«: Effekt und Faktor politischer Kommunikation. 
Deutschland, 1929–1976, Göttingen 2019, 453.
36	 Jan Krasni, Schuld und Krise: Bonuszahlungen und Verantwortung in Mediendarstellungen 
der Finanzkrise, Wiesbaden 2017, 14.
37	 Ebd.
38	 Vgl. Philippe Verronneau, »Die Euro-Krise in den Massenmedien: Vom Fachdiskurs 
zum Storytelling«, in Wirtschaft erzählen: Narrative Formatierungen von Ökonomie, hg. von 

http://docupedia.de/zg/saupe_wiedemann_narration_v1_de_2015


Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

139

im medialen Finanzkrisendiskurs arbeiten, nehmen eine polarisierende Dar-
stellung von Akteuren wahr: »einerseits in Akteure, die überwiegend mit 
negativen Attributen belegt werden […], und andererseits passiv Beteiligte, 
denen tendenziell eine Opfer-Rolle zugeschrieben wird.«39

Damit sind einige der aktuellen Forschungsbeiträge zu Finanzkrisen-
narrativen angerissen. Sie zeigen, dass das neue ökonomische Interesse an 
Narrativen auf ein etabliertes literaturwissenschaftliches und historisches 
Forschungsfeld zurückgreifen kann. Narrative werden darin als zentraler 
Bestandteil gesellschaftlicher und individueller Konstruktion von Wissen 
über Welt und Identität untersucht, deren Infragestellungen in Krisensitua-
tionen das verbindende disziplinäre Interesse darstellt. In narrativer Krisen-
beschreibung und -erklärung konzentrieren sich Veränderungen sachlicher 
Bewertungen oder moralischer Haltungen, sodass deren Durchdringung Teil 
der Ver- und Bearbeitung von Krisen wird.

Das Abschlusskapitel seines 2019 erschienenen Buchs Narrative Economics 
widmet Shiller einem Ausblick auf zukünftige Forschungsaufgaben. Dabei 
benennt er unter anderem die Arbeit an religiösen Quellen, an Predigten, als 
offenes Feld: »Sermons are important because they touch on moral values 
as they seek the deeper meanings in life. Changes in these moral values and 
value judgments about what is right and wrong are undoubtedly relevant to 
changing economic decisions.«40 Moral stellt damit Shiller zufolge die Schnitt-
stelle zwischen Religion und narrativer Ökonomie dar. Er berührt damit die 
Weber-These und den Diskurs um die Ökonomie des Religiösen: Wirken sich 
religiöse Narrative durch ihre handlungsleitenden Implikationen, ob beab-
sichtigt oder unbeabsichtigt, tatsächlich auf ökonomische Entwicklung aus? 
Prägen religiöse Narrative wirtschaftliche Krisen? Zur Beantwortung dieser 
Frage liegt ein Blick in die theologische Forschung nahe – doch finden sich 
hier überhaupt Anknüpfungspunkte für eine narrative Ökonomie?

Theologie scheint die wissenschaftliche Expertise für den Umgang mit 
christlichen Narrativen zu besitzen. Explizite Auseinandersetzungen mit einer 
narrativen Theologie oder narrativen (theologischen) Ethik finden sich nichts-
destotrotz erst seit der zweiten Hälfte des 20. Jh. in akademischen Diskursen. 

Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 235–245; Patrick Galke, »Von Räubern und Beraubten: 
Wie die Frage nach Schuld und Unschuld Finanzkrisenerzählungen bestimmt«, in Wirtschaft 
erzählen: Narrative Formatierungen von Ökonomie, hg. von Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 
267–278.
39	 Astrid Adler, Rainer Perkuhn und Albrecht Plewnia, »Rettung  – Pleite  – 
Griechenland: Wortschatzstatistik in Zeiten der Finanzkrise«, in Wirtschaft erzählen: Narrative 
Formatierungen von Ökonomie, hg. von Irmtraud Behr u. a., Tübingen 2017: 213–234, 213.
40	 Shiller, Stories, 284 f.



Amelie Rüppel

140

Als frühe Vertreter narrativer Theologie in Deutschland zählen Harald Wein-
rich und Johann B. Metz. Seit den 70er Jahren des 20. Jahrhunderts wird hier 
die Relevanz von Erzählungen als anthropologische Konstante und als konsti-
tutives Element religiöser Praxis reflektiert:41 »die Wirklichkeit des Glaubens 
manifestiert sich nicht anders als im Erzählen von ihr.«42 Die erzählende 
Qualität biblischer Schriften rückt in den Fokus exegetischer Disziplinen, 
argumentativer Gehalt und epistemischer Status der Erzählung in den Blick 
der Systematischen Theologie. Narrative Theologie und Ethik fordert aus 
der Einsicht in die grundlegende Bedeutung von Erzählungen für christliche 
Religionen und ihre Theologie eine Relativierung der als einseitig kritisierten 
Ausrichtung akademischer Theologie an einer begrifflich-abstrakten Struktur.43 
Der theologische Fokus auf der Erforschung der Historizität biblischer Texte 
rücke deren erzählerischen Gehalt in den Hintergrund, dem aber in Hinblick 
auf die Tradierung von Glaubensinhalten höhere Relevanz zukomme – das 
Christentum sei »Erzählgemeinschaft«.44

Wesentliche Grundlagen bezieht die narrative Theologie in Deutschland aus 
der amerikanischen philosophisch-theologischen Debatte um narrative (theo-
logische) Ethik, die wesentlich mit den Namen Stanley Hauerwas und Alasdair 
MacIntyre verbunden ist. Narrative Ethik in dieser Tradition fordert, Narra-
tivität auch als Methode der Ethik ernst zu nehmen und hinter die Kategori-
sierung Kants der Erzählung außerhalb rationaler Erkenntnis zurückgehen.45 
Ihre Vertreter:innen wie Hauerwas, MacIntyre oder Nussbaum verbindet die 
Idee, dass erst die narrative Re-Konstruktion der eigenen Lebensgeschichte 
Sinngebung des Lebens und damit auch moralische Bewertungen möglich 
und transparent macht: »conceiving of one’s life as a narrative is essential to 

41	 Edmund Arens, Art. »Narrative Theologie«, in Religion in Geschichte und Gegenwart, hg. 
von Hans Dieter Betz u. a., Bd. 6, 4. Aufl., Tübingen 2003, 52 f.
42	 Doris Hiller, »Geschichte in Geschichten«, in Dogmatik erzählen? Die Bedeutung des 
Erzählens für eine biblisch orientierte Dogmatik, hg. von Gunda Schneider-Flume und Doris 
Hiller, Göttingen 2005, 52.
43	 Arens, Theologie, 52 f.
44	 Ebd.; vgl. Dietmar Mieth, »Narrative Ethik«, in Freiburger Zeitschrift für Philosophie und 
Theologie 22,3 (1975): 297–326, 300. Vgl. Bernd Wacker, Narrative Theologie?, München 1977, 
16. Vgl. Hiller, Geschichte, 53.
45	 Jannis Giese, »Narrative Ethik: Konturen eines (un-)einheitlichen Konzepts«, in Erzähl-
tes Selbst: Narrative Ethik aus theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive, hg. von 
Jochen Schmidt, Leipzig 2020: 183–189; Marco Hofheinz, »Narrative Ethik als ›Typfrage‹«, in 
Ethik und Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von Marco 
Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 11–68, 11, 16.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

141

having a self.«46 Rechtfertigung über eigenes Handeln setze demnach dessen 
erklärende, erzählende Darstellung voraus, wie sie Literatur, auch biblische, 
exemplarisch präsentiere.47

Dadurch gewinnen die Selbsterzählungen der Person und der Gesellschaft 
ethische Relevanz. Einerseits dient die narrative Begründung eigenen Han-
delns der Erzeugung eines konsistenten Selbstbildes. Die Konstruktion dieser 
Geschichte des Selbst in der pluralen Gesellschaft erfolgt dabei im Prozess der 
Kommunikation mit Traditionen und Normen, die auch deren ethische Qualifi-
kation prägen:48 »Narration or self-narration is sense making and therefore has 
an impact not only on the ethical decisions of the individual, but also, through 
the process of reading and reception, it has an impact on the formation of social 
values.«49 Fehlende Aufklärung über die Narrative kultureller und religiöser 
Traditionen und deren Wirkung wird damit als Desiderat erkannt: »It would 
be worthwhile to look more closely into cultural master narratives of success 
and failure, how they shape our identities and understanding of a fulfilled life 
and how they are supported or challenged by Christian theology.«50

Die Einsicht in die Verstrickung von Leben in Geschichten macht die 
Aufdeckung der Verflechtungen von Erzählungen, die moralische Urteile 
prägen, zur Aufgabe der Ethik.51 Damit rückt andererseits die gesellschaftli-
che Dimension der narrativen Identität in den Blick, der sich unter anderem 
MacIntyre widmet. Er diagnostiziert eine Krise moralischer Diskurse in der 
Gegenwart. Das Versprechen der Aufklärung, rationale Ethikbegründung 
ermögliche intersubjektives Einvernehmen im Umgang mit moralischen 

46	 Eva Baillie, »Aiming for the Good Life: Narrative, Identity and Ethics«, in Erzähltes Selbst: 
Narrative Ethik aus theologischer und literaturwissenschaftlicher Perspektive, hg. von Jochen 
Schmidt, Leipzig 2020: 127–140, 128. Vgl. auch Karen Joisten, »Das ›narrative Selbst‹ und 
das Problem der Verantwortung in Alasdair MacIntyres Der Verlust der Tugend«, in Narrative 
Ethik: Das Gute und das Böse erzählen, hg. von ders., Berlin 2007: 187–202, 187.
47	 Hofheinz, Typfrage, 15. Hauerwas versteht dabei wie Ritschl oder Weinrich Theologie als 
Reflexion von Geschichten, die damit ihren argumentativ-begrifflichen Charakter behält und 
nicht selbst als narratives Verfahren definiert wird. Weiter gehen in Bezug auf die Narrative 
Theologie u. a. Metz oder in Bezug auf die Narrative Ethik u. a. MacIntyre.
48	 Baillie, Good Life, 133.
49	 Bernd Wannenwetsch, »Leben im Leben der Anderen: Zur theologischen Situierung 
und Pointierung der narrativen Dimension der Ethik in der angelsächsischen Diskussion«, 
in Ethik und Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von 
Marco Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 93–112, 94 f.; Baillie, 
Good Life, 128; Joisten, Selbst, 197.

50	 Baillie, Good Life, 139.
51	 Giese, Ethik, 192 f.



Amelie Rüppel

142

Konflikten, hält er für gescheitert.52 Weder enzyklopädische Zugänge zu Moral 
im Sinne der Akkumulation von Wissen noch genealogische Zugänge im Sinne 
der Rekonstruktion ihrer kontingenten Wurzeln können nach MacIntyre in 
der Moderne noch Orientierung bieten. Erstere führten lediglich zu frag-
mentarischer Standortlosigkeit, zweitere zur Offenlegung der Diskrepanz 
möglicher Rekonstruktionen.53 MacIntyre gibt deswegen in Anknüpfung an 
die aristotelische Tugendlehre einem traditionalen Zugang den Vorzug, der 
die Standortgebundenheit und Verknüpfung von Moral mit partikularen Tra-
ditionen und Situationen voraussetzt und bearbeitet.54

Rechenschaft über Handlungen ist vor diesem Hintergrund für MacIntyre 
nur durch Einübung in die moralische Praxis einer Tradition möglich und muss 
durch narrative Aktualisierung der Tradition gemeinschaftlich reflektiert und 
aktualisiert werden:55 Indem der Einzelne über soziale und historische Zuge-
hörigkeiten in eine moralische Standortgebundenheit hineingeboren wird, 
die seine eigene Selbsterzählung prägt und seine moralischen Standpunkte 
unvertretbar macht, entstehen Rahmenerzählungen für die Rechtfertigung 
von Handlungen.56 Dabei erscheinen individuelle und kollektive Narrative auf 
ethisch bedeutsame Weise verknüpft: Einerseits konstruieren Erzählende ihr 
Handeln als Folge eigenen Verantwortungsgebrauchs, andererseits tragen sie 
damit auch Verantwortung für die zu erzählenden Geschichten anderer und 
sind sich so mittels ihrer Erzählungen gegenseitig Rechenschaft schuldig:57 
»Weil wir alle in unserem Leben Erzählungen ausleben und unser Leben mit 
Hilfe der Erzählungen, die wir ausleben, verstehen, eignet sich die Form der 
Erzählung dazu, die Handlungen anderer zu verstehen.«58

MacIntyres Ansätze werden seitdem auf unterschiedliche Weise ins Ver-
hältnis zu prinzipienethischen Begründungsstrukturen gesetzt: So wird Nar-
rative Ethik mal als ihre Ergänzung verstanden, mit deren Hilfe moralische 

52	 Vgl. Frank Mathwig, »Ethik in einer ›Welt ohne Letztbegründungen‹«, in Ethik und 
Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von Marco 
Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 345–384, 352.
53	 Hofheinz, Typfrage, 19–26.
54	 Antje Fetzer, »Ansätze einer narrativen Ethik in der Moralphilosophie Alasdair 
MacIntyres«, in Ethik und Erzählung: Theologische und philosophische Beiträge zur narrativen 
Ethik, hg. von Marco Hofheinz, Frank Mathwig und Matthias Zeindler, Zürich 2009: 225–248, 
231.
55	 Hofheinz, Typfrage, 27–29; Fetzer, Ansätze, 234.
56	 Fetzer, Ansätze, 232.
57	 Ebd., 232–234. Vgl. auch Joisten, Selbst, 193, 198.
58	 Alasdair C. MacIntyre, Der Verlust der Tugend: Zur moralischen Krise der Gegenwart, 
Frankfurt a. M. 2006, 283. Vgl. auch ebd., 291.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

143

Normen lebens- beziehungsweise erfahrungsweltlich angereichert werden, 
um motivationale Grundlagen für ihre Realisation zu schaffen.59 Mal wird 
sie in Folge der Ablehnung einer Möglichkeit rationaler Letztbegründung als 
ihr Ersatz radikalisiert.60 Dieser Zuspitzung steht wiederum selbst die Kritik 
gegenüber, die Konstruktion gesamtgesellschaftlich geteilter moralischer Nar-
rative sei mit dem Konzept eines pluralen, demokratischen, ideologiekritischen 
Diskurses unvereinbar.61

Im deutschen Sprachraum nähert sich Johannes Fischer mit seinem theolo-
gisch-ethischen Entwurf MacIntyres Anspruch narrativer Moralbegründung.62 
Wie MacIntyre betont er die Relevanz von Narrativität durch ihre »fundie-
rende Bedeutung für die sittliche Orientierung«.63 Partikulare Zugänge zu 
moralischen Urteilen wie die der Religionen werden so im Prozess der ethi-
schen Urteilsbildung aufgewertet, Fischer postuliert gar den Geltungsanspruch 
narrativer Begründungen moralischer Richtigkeit.64 Er kritisiert damit die in 
der ethischen Debatte etablierte strikte Trennung zwischen Motivation und 
Begründung von Verhalten. Für ihn sind Wahrnehmung einer Situation und 
damit verbundene Affekte konstitutiv für ihr Verstehen.65 Urteile, die über 
die Schilderung von Wahrnehmung und Affekt einer Situation gerechtfertigt 
werden, sind für Fischer wiederum narrativ verfasst:66

In der Wahrnehmung eines Geschehens ist das Handlungssubjekt derart darin 
involviert, dass es zu einem bestimmten Handeln angeregt wird, ohne sich dafür 

59	 Hofheinz, Typfrage, 31–36.
60	 Ebd., 38–41.
61	 Ebd., 48 f. Diese Einsicht führt wiederum MacIntyre zur versteckten Kritik am liberalen 
Staat. Fetzer, Ansätze, 236.
62	 Zu nennen wären des Weiteren u. a. Dietmar Mieth oder Dietrich Ritschl, die ebenfalls im 
Feld narrativer Ethik verortet werden können. Vgl. u. a. Dietmar Mieth, »Narrative Ethik«, in 
Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 22,3 (1975): 297–326; Werner Schwartz, 
»Dietrich Ritschls story-Konzept und die narrative Ethik«, in Ethik und Erzählung: Theologische 
und philosophische Beiträge zur narrativen Ethik, hg. von Marco Hofheinz, Frank Mathwig und 
Matthias Zeindler, Zürich 2009: 143–160.
63	 Johannes Fischer, »Zum narrativen Fundament der sittlichen Erkenntnis: Metaethische 
Überlegungen zur Eigenart theologischer Ethik«, in Theologische Ethik der Gegenwart: Ein 
Überblick über zentrale Ansätze und Themen, hg. von Friederike Nüssel, Tübingen 2009: 75–100, 
75 f. Vgl. Regina Fritz, »Ethische Predigt: Zur Kommunikation des Ethos auf der Kanzel«, in 
International Journal of Practical Theology 16,2 (2013): 197–220, 210.
64	 Fischer, Fundament, 77.
65	 Ebd., 79.
66	 Ebd., 80.



Amelie Rüppel

144

in einem rationalen Abwägungsprozess entschieden zu haben. Das Subjekt 
erlebt ein Geschehen und handelt intuitiv.67

Unsere Wahrnehmung von Situationen wiederum hält Fischer für geprägt 
durch Erfahrungsmuster, die selbst narrativ verfasst sein können. Religiöse 
Praxis beispielsweise beinhaltet die Auseinandersetzung mit biblischen Nar-
rativen, die zur Einübung moralischer Intuitionen führt (als Beispiel dient 
Fischer die Erzählung vom barmherzigen Samariter, Lk 10,33ff).68

Fischers Konzept narrativer Ethik wird in einem aktuellen Beitrag von 
Regina Fritz auf das Feld der Homiletik übertragen, indem es ihr als Analyse
kategorie des Phänomens ethischer Predigt dient.69 Darunter versteht Fritz 
zunächst jede Predigt, »die das sittliche Handeln sowohl in seinen individual- 
als auch in seinen sozialethischen Bezügen zum Thema hat«.70 Fritz grenzt 
sich sowohl von Josuttis Vorwürfen ab, der ethische Predigt als Moralpredigt 
charakterisiert, als auch von Burbachs Kritik an der autoritären Rollenver-
teilung zwischen Predigenden und Hörenden in der ethischen Predigt, da 
beide der ethischen Predigt vorwerfen, Hörenden das Zutrauen in ihre welt-
gestaltende Kraft zu nehmen.71 Doch auch affirmative dogmatische Begrün-
dungen des Wertes ethischer Predigt wie von Hoffmann oder Raible, die ihre 
ekklesiologisch, im Missionsauftrag der Kirche verortete »Lebenshilfe« und 
Handlungsorientierung für die Hörenden unterstreichen,72 kritisiert Fritz: »Es 
wird zwar postuliert, dass die ethische Predigt die göttliche ›Erlaubnis‹ zum 
Handeln vermitteln müsse, inwiefern die religiöse Rede aber für die Hörenden 
in die Funktion der Ermöglichung des sittlichen Handelns eintritt, ist unklar.«73

Fischers Konzept narrativer Ethik, das nach der Tradierung intuitiver mora-
lischer Orientierungen fragt, die unsere Wahrnehmung und damit verbundene 
Affekte im Erleben von Konfliktsituationen prägen, wird demgegenüber für 
Fritz’ homiletische Überlegungen interessant: »Bezüglich der Vermittlung eines 
Ethos, insbesondere der Intuitionen ist mit Fischer davon auszugehen, dass das 
sittliche Subjekt dazu etwas erleben muss, worin es eine Szene wiedererkennt, 
die es bereits einmal erlebt hat und die dem aktuellen Geschehen strukturell 

67	 Ebd., 87. 
68	 Fritz, Predigt, 198.
69	 Ebd.
70	 Ebd., 200.
71	 Ebd., 202–205.
72	 Ebd., 207 f.
73	 Ebd., 208.



Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik? 

145

entspricht.«74 Das Wiedererkennen aktualisiert damit erinnerte moralische 
Intuitionen. Wiedererkannt werden kann Fischer zufolge Erlebtes, aber auch 
Gehörtes und sogar Imaginiertes, sofern es im Modus der Erzählung begegnete: 
die narrative Struktur ermöglicht Empathie und Handlungsmotivation.75 Diese 
Konzeption überträgt Fritz auf die ethische Predigt: »Indem die Kanzelrede 
ethische Inhalte bildhaft zur Darstellung bringt, evoziert sie das innere Erleben 
der Hörenden und ermöglicht so die Bildung von sittlichen Intuitionen.«76

Spielt narrative Ethik demnach auch bereits eine Rolle für die theologische 
Wirtschaftsethik als Anwendungsgebiet? In den exegetischen Fächern findet 
eine intensive Auseinandersetzung mit biblischen Narrativen ökonomischen 
Gehaltes statt. Dabei spielen unter anderem auch die für Finanzkrisen zentra-
len Themen wie Schulden und Kredite, Geld oder Gerechtigkeit eine Rolle.77 
Damit ist aber die Idee narrativer Ethik nicht erfasst, die Rolle solcher Narra-
tive in Handlungsentscheidungen zu erforschen. Unklar bleibt in den meisten 
Fällen auch, ob die aufgezählten Narrative in den praktischen öffentlichen 
Diskursen zu ökonomischen Problemen innerhalb oder außerhalb der Kirche 
überhaupt explizit oder implizit Erwähnung finden oder Relevanz erhalten. 
Während Narrative in der Theologie somit zumeist eng definiert als Feld bibli-
scher Narrative in Erscheinung treten, wertet die narrative Ethik die Relevanz 
des Narrativen als Grundlage ethischer Urteilsbildung auf.

In dieser Form kommt sie wiederum der narrativen Ökonomie am nächs-
ten. Methoden und Erkenntnisinteressen narrativer Theologie und Ökonomie 
divergieren allerdings stark. Während narrative Ökonomie nach empirisch-
quantitativen Werkzeugen zur Erfassung von Textdaten sucht, arbeitet narra-
tive Theologie oder Ethik selten empirisch und in jedem Fall qualitativ. Obwohl 
beide Disziplinen eine gewisse Wirksamkeit von Narrativen voraussetzen, 
interessiert sich die ökonomische Forschung konkret für deren Verbreitung 
und Präsenz in Diskursen sowie für Nachweise ihrer tatsächlichen Handlungs-
implikationen. Theologische Forschung dagegen fragt vor allem nach dem epis-
temischen Status von Narrativen und ihrer Legitimität in öffentlich-diskursiver 
Entscheidungsfindung in moralischen Konflikten. Biblische Narrative werden 
in wirtschaftsethischen Arbeiten auf ihre moralischen Bewertungen oder 

74	 Ebd., 212.
75	 Ebd., 212 f.
76	 Ebd., 216.
77	 Vgl. exemplarisch Marlene Crüsemann und Willy Schottroff, Hgg., Schuld und 
Schulden: Biblische Traditionen in gegenwärtigen Konflikten, München 1992; Stefan Alkier, 
Rainer Kessler und Michael Rydryck, Hgg., Wirtschaft und Geld, Gütersloh 2016.



Amelie Rüppel

146

Handlungsorientierungen ausgelegt, aber nicht mit realen Diskursen abgegli-
chen oder auf tatsächliche empirische Folgewirkungen hin befragt.

Auf den ersten Blick laufen damit die Fachdiskurse der Disziplinen selbst 
bei vergleichbaren Themenkomplexen ohne Berührungspunkte nebeneinan-
derher. Fehlende methodische und Erkenntnisinteressen-leitende Gemein-
samkeiten scheinen kooperativen Bearbeitungsstrategien oder anknüpfender 
Bezugnahme in Forschungsprojekten entgegenzustehen. Auf den zweiten Blick 
allerdings zeigen sich enge Überschneidungen in Bezug auf die Prämissen der 
narrativen Ethik und Ökonomie: Dass Narrative aus dem Feld der (christlichen) 
Religion handlungsleitend auf ökonomische Kontexte wirken können, setzen 
beide Disziplinen jedenfalls als zu testende Hypothese voraus. Die Reflexionen 
zum epistemischen Status des Narrativen in der Funktion der Begründung 
moralischer Urteile legen den theoretischen Grundstein für Auseinanderset-
zung mit der empirischen Existenz solcher begründend verwendeten Narrative 
in kirchlichen Diskursen.

Damit zurück zu den Ausgangsfragen: Erstens: Interessiert sich narrative 
Ökonomie für religiöse Narrative? Die Antwort ist: Ja, die Auseinandersetzung 
mit ihnen rückt in den Blick der Wirtschaftswissenschaften als Frage nach 
handlungsnormierenden Erzählungen. Gleichzeitig fehlen Kompetenzen im 
Umgang mit religiösen Narrativen – welche religiösen Erzählungen kämen 
als narrative Prägungen in Frage? Wo sind sie außerhalb biblischer Texte 
präsent, welche säkularisierten Übersetzungen beinhalten möglicherweise 
ihre Gehalte und sind als Fortschreibungen oder, mit Shiller, als ›Mutatio-
nen‹ les- beziehungsweise erforschbar? Zweitens: Ist dieses Interesse für die 
Theologie relevant und wenn ja, warum? Die Antwort ist: Die zeitgenössische 
Theologie befasst sich kaum mit der ökomischen Wirkung ihrer Narrative. 
Zu interessieren hätte sie der Aufbruch der Ökonomie in ihr Themengebiet 
aber doch: Er bietet die Chance, auch aus theologisch-ethischer Perspektive 
relevante Fragen der Aufklärung eigener Kommunikationsprozesse methodisch 
vielseitig und interdisziplinär kompetent zu erforschen. Die Theologie hätte 
dadurch zum einen die Möglichkeit, Interesse an ihren Wissensgebieten und 
Kompetenzen zu fördern und dabei zum anderen auch eigenen systematisch-, 
praktisch-theologischen und ethischen Fragen auf den Grund zu gehen.



147

Christian Schwarke

Silent Running
Über die Technisierung der Transzendenz  
und ihre Wahrnehmung

Das Ausmaß, in dem der Mensch im Abendland Technik entwickelt und umge­
setzt hat, ist nur mit einer ungeheuren Sehnsucht nach einer Transzendierung 
des Bestehenden und darin auch einer Überschreitung seiner selbst zu erklären. 
Insofern kann es eigentlich auch nicht überraschen, wenn Menschen in der 
Technik Transzendenzerfahrungen machen. Nicht ganz so selbstverständlich 
ist aber, wie man solche Transzendenzerfahrungen erkennen und beschreiben 
kann. Denn hier wird es auf einmal sehr voraussetzungsreich. Einerseits muss 
man sich darüber verständigen, was Transzendenz heißen soll. Andererseits 
lässt sich das Verhältnis der Technik zur Transzendenzerfahrung zumindest in 
zweifachem Sinn verstehen. Transzendenz kann erstens an Technik erfahren 
werden. Dies zu ermöglichen, versuchen etwa religiöse Bauten1, aber auch 
scheinbar »säkulare« Bauwerke der Moderne. So vermittelt das Vietnam 
Memorial in Washington D. C. beim Entlangschreiten an der Wand in die Senke 
zur Mitte hin und wieder hinauf den Eindruck von Tod und Auferstehung, ohne 
dass irgendein erkennbarer Bezug zu diesen Themen christlicher Eschatologie 
hergestellt würde. Aber auch beispielsweise an Brücken und Staudämmen 
werden sich Menschen sowohl der Grenzen als auch deren Überwindung in 
ihrem Dasein bewusst.

Zweitens kann durch Technik die Erfahrung von Transzendenz möglich 
werden. In diesem Sinne waren zum Beispiel die Entwicklung von Verkehrs­
techniken wie Hochgeschwindigkeitszüge und Flugzeuge im 20. Jahrhundert 
mit Transzendenzerfahrungen verbunden. Den unterschiedlichen Ebenen 
der Transzendenzerfahrung und ihrer Konzeptionalisierung soll im ersten 
Abschnitt dieses Textes nachgegangen werden.

Insbesondere die zuletzt genannte Dimension verweist dabei auf die Ver­
änderung von Transzendenzerfahrungen durch Technik. Die Erfahrung von 
Geschwindigkeit und Höhe, also die Position des eigenen Körpers im Raum 
als Transzendenzerfahrung zu verstehen, wurde durch Automobil, Eisenbahn 
und Flugzeug qualitativ beschleunigt. Die damit verbundenen Veränderungen 

1	 Jüngere Beispiele in: Robert Klanten und Lukas Feireiss, Hgg., Closer To God: Religious 
Architecture and Sacred Spaces, Berlin 2010.

Christian Schwarke, »Silent Running: Über die Technisierung der Transzendenz und 
ihre Wahrnehmung«, in Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, 
hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 147–159. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23316

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23316


Christian Schwarke

148

der Raumerfahrung wirken bis heute nach.2 Umgekehrt führen solche Wand­
lungsprozesse aber auch zu einer Modifikation dessen, was überhaupt für 
transzendent gehalten wird. Seit der Erfindung des Blitzableiters gilt das 
atmosphärische Dekompensationsgeschehen nicht mehr vorwiegend als trans­
zendente Machtäußerung, sondern als immanent erklärbares Geschehen, dem 
man freilich dennoch unter bestimmten Bedingungen ausgeliefert ist Wenn 
wir in der Technik Transzendenz erfahren oder Transzendenz in die Technik 
hineinlegen – das wäre ja noch zu klären – verändert das auch das Konzept 
von Transzendenz. Transzendenz wird technisiert bzw. maschinisiert. Was 
dabei geschieht, soll im zweiten Abschnitt erörtert werden.3

Da wir Menschen es sind, die Transzendenz erfahren, kann unser Selbst­
verständnis von Wandlungsprozessen einer technisierten Transzendenz nicht 
unberührt bleiben. Um uns selbst zu bestimmen, brauchen wir ein Gegen­
über, in dem wir uns spiegeln können. Die Rolle des Spiegels hatten dabei 
traditionell die Natur und Gott inne. Was aber geschieht, wenn die Natur als 
Technik durchschaut und durchgängig als gestaltet wahrgenommen werden 
muss sowie Gott religionskritisch als Spiegel eigentlich blind gemacht wurde? 
Was sehen wir, wenn der Himmel leer und die Natur technisch ist, wir uns 
folglich in Ermangelung der Abgrenzung nach oben und unten nur noch in 
der Maschine spiegeln können? Und wie verhält sich der in der Maschine 
gespiegelte Mensch zu dem traditionellen Selbstbild des Menschen, das er aus 
dem Gegenüber zu Natur und Gott gewonnen hatte? Diesen Fragen werde ich 
mich im dritten Abschnitt widmen.

1  Transzendenzwahrnehmung und Technik

Je nachdem, von welcher Transzendenzvorstellung man ausgeht, hält man 
Transzendenzerfahrung in Verbindung mit Technik entweder für völlig 
unmöglich oder für selbstverständlich. Verstehe ich unter Transzendenz das 
sich und seine gegenwärtigen Möglichkeiten Überschreiten des Menschen, 
dann wird man der Technik Transzendenz kaum absprechen können. Verstehe 
ich dagegen unter Transzendenz Gott oder das Absolute, dann wird man 

2	 Vgl. Christoph Asendorf, Super Constellation: Flugzeug und Raumrevolution. Die Wir-
kung der Luftfahrt auf Kunst und Kultur der Moderne, Wien und New York 1997.
3	 Eine ausführliche Darstellung der Deutung von Technik durch Transzendenzverweise und 
deren Funktion findet sich in: Christian Schwarke, Technik und Religion: Religiöse Deutun-
gen und theologische Rezeption der Zweiten Industrialisierung in den USA und in Deutschland, 
Stuttgart 2014.



Silent Running

149

deutlich skeptischer sein, ob der Technik Transzendenz zukommen kann. Mit 
einigen Transformationsschritten lassen sich die hier anstehenden Fragen 
meines Erachtens gut in ein Konzept fassen.

Was immer man unter Transzendenz versteht: das Unverfügbare, das Uner­
kennbare, das Unerreichbare, das Andere – stets ist impliziert, dass das jeweils 
Gemeinte schlechthin unverfügbar, unerkennbar usw. ist. Australien ist nicht 
transzendent, auch wenn mir das Geld fehlt, um dorthin zu gelangen. Das 
Weltall ist aber durchaus transzendent in dem Sinne, dass ich es nicht in seiner 
Gesamtheit erfassen bzw. erreichen oder aber daran handeln könnte. Wenn 
hier nach Transzendenz gefragt wird, wollen wir natürlich solche Dinge in 
den Blick bekommen, die unterhalb des Universums liegen. Die aber sind nicht 
im strikten Sinne transzendent, sondern nur zeitweise, zum Beispiel weil wir 
etwas Unverfügbares verfügbar machen. Zunächst muss daher darauf hinge­
wiesen werden, dass hier unter Transzendenz nicht jene absolute Transzendenz 
im philosophischen Sinne gemeint ist, deren Merkmal eigentlich gerade die 
Nichterkennbarkeit darstellt.4 Vielmehr geht es um solche Phänomene, die 
sich zu einer gegebenen Zeit für eine Gesellschaft als unverfügbar darstellen 
oder aber als jene behandelt werden.5 Ein derartiges Verständnis bietet sich 
selbstverständlich für alle Kontexte an, in denen es wie im Falle der Technik 
um Handeln geht. Darüber hinaus operationalisiert es aber die Rede von Trans­
zendenz und ermöglicht damit, abstrakten Entgegensetzungen zu entkommen.

Im Blick auf die Technik würde ich nun zwei Arten der Transzendenzerfah­
rung unterscheiden, eine direkte und eine indirekte. Beide werde ich jeweils 
mit einer prominenten Theorie des Absoluten verbinden. Die unterschiedli­
chen Transzendenzerfahrungen verteilen sich jedoch nicht notwendig auf 
verschiedene Techniken. Vielmehr können an einer Technik sowohl direkte 
als auch indirekte Transzendenzerfahrungen gemacht werden je nachdem, ob 
die Erfahrung an der Technik gemacht wird oder durch sie hindurch.

Eine direkte Transzendenzerfahrung nenne ich eine Erfahrung, in der 
wir das Transzendente gleichsam durch das Objekt, das wir betrachten (oder 
erleben), hindurch wahrnehmen. Was wir dabei im Einzelnen sehen, ist zweit­
rangig, selbst dort, wo die Erfahrung durch eine bestimmte Technik ermöglicht 
wird. Wer beispielsweise nachts über Stadtautobahnen an hell erleuchteten 
Industrie- oder Hafenanlagen vorbeifährt, kann die Erfahrung des Erhabe­
nen ebenso machen wie es der Blick aus einem Flugzeug ermöglicht. Die 

4	 Vgl. Thomas Rentsch, Transzendenz und Negativität: Religionsphilosophische und ästheti-
sche Studien, Berlin und New York 2010.
5	 Vgl. Hans Vorländer, »Transzendenz und die Konstitution von Ordnungen: Eine Einfüh­
rung in systematischer Absicht«, in Transzendenz und die Konstitution von Ordnungen, hg. von 
dems., Berlin 2013: 1–42.



Christian Schwarke

150

Comicautoren François Schuiten und Benoȋt Peeters haben diese Möglichkeit 
der Transzendenzerfahrung immer wieder in ihren Arbeiten aufgegriffen: Im 
Band L’Archiviste sieht man zwei Männer auf einem Flugzeugpropellermotor 
stehen und auf eine tief unter ihnen liegende, weite Stadtlandschaft blicken, 
in der man unter anderem einen V8-Motor erkennt.6 Ohne die Inhalte im 
Einzelnen erkennen zu müssen, teilt sich dem Betrachter das Gefühl des Erha­
benen mit, das die Protagonisten stellvertretend für den Rezipienten vermit­
teln. Tatsächlich spielt das Bild mit einem gängigen Motiv der romantischen 
Landschaftsmalerei, wie man es unter anderem bei Caspar David Friedrich7 
oder Asher Durand findet.8

In der Romantik symbolisierten diese Bilder den Blick auf das Erhabene 
oder auf das Unendliche.9 Sie sollten wiedergeben, was man an solchen Punk­
ten sieht und erlebt: Das Unendliche. In diesem Sinne fasste der Philosoph 
und Theologe Friedrich Schleiermacher 1799 Religion als den Blick auf das 
Universum. Diesen Blick kann man prinzipiell auf alles richten, solange man 
im Einzelnen, das man vor Augen hat, das Ganze sieht. »[Die Religion] will 
im Menschen nicht weniger als in allen andern Einzelnen und Endlichen das 
Unendliche sehen, deßen Abdruk, deßen Darstellung [sic].«10 Genau das ist 
für Schleiermacher Transzendenzerfahrung: »Sinn und Geschmack für das 
Unendliche.«11 Im strikten Sinne spielt daher auch der Gegenstand (zum Bei­
spiel eine bestimmte Technik) keine Rolle, weil die Erfahrung vielleicht am 
Gegenstand, aber nicht in ihm gemacht wird. Der Gegenstand wird sozusagen 
transparent zum Unendlichen. Das gilt auch dann, wenn wie im Beispiel der 
modernen Transportmittel die Transzendenzerfahrung unmittelbar an die 
Möglichkeiten gekoppelt ist, die durch die Technik erst bereitgestellt werden. 
Direkte Transzendenzerfahrungen zeigen damit, dass man solche Erfahrun­
gen auch in der Begegnung mit der Technik machen kann. Sie sind durchaus 
nicht auf die Natur beschränkt, wie es einem technikkritischen Vorurteil 
entspricht. Um solche Transzendenzerfahrungen zu machen, kann man auch 
ein Stahlwerk besuchen. In diesem Sinne direkte Transzendenzerfahrungen 

6	 Francois Schuiten und Benoit Peeters, L’Archiviste, Tournai 1987, 48. Weitere Bei­
spiele: Dies., Der Weg nach Armilia, Stuttgart 1992, 26 f.; Dies., Das Fieber des Stadtplaners, 
Stuttgart 1991, 67.
7	 Caspar D. Friedrich, Kreidefelsen auf Rügen, 1818, Museum Oskar Reinhart, Winterthur.
8	 Asher Durand, Kindred Spirits, 1849, Crystal Bridges Museum of American Art, Bentonville, 
Arkansas.
9	 So etwa in Caspar D. Friedrich, Der Mönch am Meer, 1810, Nationalgalerie, Berlin.
10	 Friedrich D. E. Schleiermacher, Über die Religion: Reden an die Gebildeten unter ihren 
Verächtern (1799), hg. von Günter Meckenstock, Berlin und New York 2001, 79 f.
11	 Ebd., 80.



Silent Running

151

können sich schließlich mit der Wahrnehmung von Architektur verbinden, 
solange diese nicht auf die Symbolisierung bestimmter Gehalte zielt. Solche 
Erfahrungen können zum Beispiel weite Plätze oder moderne Hochhäuser 
vermitteln, solange das Auge sich daran noch nicht gewöhnt hat.

Damit komme ich zur zweiten Möglichkeit der Transzendenzerfahrung. 
Eine indirekte Transzendenzerfahrung ist dort gegeben, wo Technik oder ihre 
Darstellung auf einen bestimmten, außerhalb ihrer selbst liegenden Zusammen­
hang verweist, oder dies zumindest intendiert ist. Dabei meine ich nicht, dass 
diesbezügliche Erfahrungen vom Individuum im Gegensatz zu der ersten Form 
als indirekt erlebt werden müssen. Sie sind es nur in der Außenperspektive.

Man kann sich diese Form der Transzendenzvermittlung gut an Werbungen 
vergegenwärtigen. In einer Anzeige für die American Telephone and Telegraph 
Company hält ein kräftiger junger Mann die beiden Hälften einer Weltkugel in 
den Armen. Zwischen den als Amerika und Europa erkennbaren Kontinenten 
auf dem geteilten Globus ist eine kurze Linie gezogen, die offenbar eine Telefon
leitung darstellen soll. Der junge Mann, der die Welt so zusammenhält, dass 
der Funke überspringt, ist durch seine Gestalt als Hermes erkennbar. AT&T, so 
die Botschaft, leistet das, was eigentlich Göttersache ist (beziehungsweise war): 
erstens unglaublich hohe Geschwindigkeiten zu erzielen und damit zweitens 
faktisch Allgegenwart herzustellen. Weder ist eine Telefonleitung an sich trans­
zendent, noch ist es die Geschwindigkeit. Dennoch soll die Figur des Hermes 
genau dies symbolisieren. Und sie tut das auch. Denn die Verbindung schafft 
etwas vordem schlechthin nicht Erreichbares, und insofern Transzendentes.

Eine humorvolle Variante des Zusammenhangs stellt eine Anzeige für Kühl­
schränke der Firma General Electric dar: In einer Wüste steht vor dem Hinter­
grund eines nachtblauen Himmels ein strahlend weißer Kühlschrank. Neben 
ihm steht der Tod in einem abgerissenen Gewand des Asketen mit einer großen 
Sense über der Schulter und kratzt sich ratlos das Haupt. Der Kühlschrank 
schafft Leben gegen den Tod: »40 Milliarden Stunden«, wie der Text sagt.

In der Nutzung moderner Techniken kann man tatsächlich Transzendenz­
erfahrungen machen. Aber man erfährt nicht das Unendliche. Es handelt sich 
bei Hermes wie beim Sensenmann vielmehr um ein Symbol für etwas anderes. 
Nicht die Gestalt ist entscheidend, sondern das, wofür sie steht. Diese Form 
der Transzendenzerfahrung kann man mit dem Religionsphilosophen und 
Theologen Paul Tillich als symbolisch vermittelt beschreiben.12 Was wir sehen, 

12	 Tillichs Symbolverständnis, das ich im Folgenden zugrunde lege, ist am präzisesten entfaltet 
in: Paul Tillich, »The Meaning and Justification of Religious Symbols«, in Paul Tillich, Main 
Works / Hauptwerke, hg. von John Clayton, Bd. 4, Berlin und New York 1987: 415–420. Zum Ver­
gleich mit dem ursprünglich etwa gleichzeitig in den 1920er Jahren entwickelten Symbolbegriff 
bei Ernst Cassirer vgl. Christian Danz, »Der Begriff des Symbols bei Paul Tillich und Ernst 



Christian Schwarke

152

sind Symbole für etwas Transzendentes. Diese Symbole verweisen auf etwas 
anderes, das sie nicht selbst sind. Aber sie haben Anteil an der Wirklichkeit, 
auf die sie verweisen. Daher sind sie nicht beliebig wie Zeichen, deren Verweis 
auf das Gemeinte sich einer gezielten Übereinkunft verdankt, die unabhängig 
von der Gestalt des Gemeinten ist. Das ist beim Symbol anders: Ein Hermes 
kann Geschwindigkeit und Verständigung symbolisieren, eine Schnecke kann 
das nicht. Nun sind auch Geschwindigkeit und Verständigung nicht an sich 
transzendent. Indem sie aber in neuer Weise erfahren werden, machen sie 
uns erstens Transzendentes bewusst, und zweitens weisen sie selbst noch 
einmal über sich hinaus: Geschwindigkeit etwa auf Allgegenwart oder auf 
das rauschhafte Einswerden mit der Bewegung. Verständigung verweist auf 
die Möglichkeit der Verbindung zu anderen und daher zuletzt auf Sozialität 
überhaupt. Indirekte Transzendenzerfahrungen können so letztlich auf das ver­
weisen, was Thomas Luckmann als »große« Transzendenzen bezeichnet hat.13 
Aber sie sind gleichsam gebrochen, dafür jedoch Gestalt geworden, inkarniert.

In diesem Fall der Transzendenzerfahrung ist nun die Technik, also der 
Ort, an dem ich die Erfahrung mache, auch nicht mehr gleichgültig. Denn 
ich erfahre diese Transzendenz eben in der Begegnung mit der Technik und 
nicht beim Zeitungslesen.

Gleichwohl stehen die direkte und die indirekte Transzendenzerfahrung 
stets in einem Wechselverhältnis. Denn die Wirkung der Symbole hängt von 
der hinter ihnen stehenden »großen« Transzendenz ab, selbst wenn diese im 
konkreten Fall nicht bewusst thematisiert wird. Das gilt übrigens auch für 
scheinbar ganz »irdische« Transzendenzen.

Wenn für ein Automobil in den USA mit einem Bild des französischen Adels 
des Ancien Régime geworben wird, dann spielt die Anzeige auf etwas dem 
amerikanischen Bürger tatsächlich Unerreichbares und damit Unverfügbares 
an. Das Auto wird damit nicht nur zum Symbol von Macht, Enthobenheit und 
Glückseligkeit. Vielmehr steht hinter diesen partiell durchaus realisierbaren 
Zielen als reale Unverfügbarkeit der Adel, der jedoch selbst noch einmal Sym­
bol für das Wechselspiel von Verfügbarkeit und bleibender Unverfügbarkeit 
ist, die in jedem technischen Artefakt erhalten bleiben muss, wenn es sich 
nicht selbst erübrigen will.

Zahlreiche weitere Beispiele für Symbolisierungen des Transzendenten 
in der Technik ließen sich aufzählen: Erwin Panofskys Beobachtungen zum 
Rolls-Royce-Kühler als Wiederholung der griechischen Tempelfassade zeigen 

Cassirer«, in Die Prägnanz der Religion in der Kultur: Ernst Cassirer und die Theologie, hg. von 
Dietrich Korsch und Enno Rudolph, Tübingen 2000: 201–228.
13	 Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion, Frankfurt a. M. 1991, 168.



Silent Running

153

das Automobil selbst als Träger von Transzendenzansprüchen.14 Man kann 
Bauten als Beispiele für Symbolisierungen heranziehen. Wolkenkratzerkir­
chen15 symbolisieren den »Skyward Trend of Thought«.16 Ein Gebäude der 
University of Chicago wird von zwei Türmen flankiert, deren Ecklaternen in 
einem Fall die Form einer Krone, im anderen diejenige einer Mitra annehmen.17 
Damit sollte zu Beginn des vorigen Jahrhunderts – etwas vordergründig – die 
Dualität von Staat und Kirche symbolisiert werden. Dieser Zusammenhang 
zielt jedoch eigentlich auf die Frage nach der sozialen Ordnung, die sich – 
spätestens im Konfliktfall – als Frage nach der Ordnung der Welt entpuppt. 
Im Blick auf die Symbolisierung von Transzendenz in der Technik lässt sich 
daher zur Beschreibung mit einem Stufenmodell arbeiten. Techniken oder 
ihre Darstellung verweisen symbolisch auf eine dahinterstehende, außertech­
nische Idee, eine Zielsetzung, einen historischen Zusammenhang oder eine 
ästhetische Anmutung. Diese Gehalte weisen selbst aber noch einmal auf 
ihnen zugrunde liegende Ebenen wie die Ewigkeit, das Heil oder das Wesen 
irgendwelcher Götter.

Oben hatte ich darauf hingewiesen, dass die Art der Transzendenzerfah­
rung nicht notwendig von einer bestimmten Technik abhängt und man an 
ein und derselben Technik beide Arten der Transzendenzerfahrung machen 
kann. Hierfür ließe sich die Brooklyn Bridge (1883, John August Roebling) als 
Beispiel anführen: Durch ihre gotischen Bögen in den Pylonen verweist die 
Brücke auf eine bestimmte Epoche abendländischer Architektur und durch 
die meist sakral konnotierte Form des Spitzbogens auf die Kathedrale als 
Sakralbau. Mit dieser Formgebung verweist die Brücke symbolisch auf das 
Transzendente. Gleichzeitig aber wurde diese Brücke zum Fenster für direkte 
Transzendenzerfahrungen, wie sie sich in Gedichten (Hart Crane) oder Bildern 
(Joseph Stella) niedergeschlagen haben.18

14	 Erwin Panofsky, »Die ideologischen Vorläufer des Rolls-Royce-Kühlers«, in Die ideologi-
schen Vorläufer des Rolls-Royce-Kühlers; Stil und Medium im Film, mit Beiträgen von Irving Lavin 
und William S. Heckscher; übers. von Reiner Grundmann, Frankfurt a. M. 1993: 53–95.
15	 Vgl. Anke Köth, Wolkenkratzerkirchen: Ein amerikanischer Bautyp der 1920er Jahre, 
Dresden 2010.
16	 Thomas A. P. van Leeuwen, The Skyward Trend of Thought: Five Essays on the Metaphysics 
of the American Skyscraper, Den Haag 1986.
17	 William Rainey Harper Hall (heute das Gebäude der William Rainey Harper Memorial 
Library), Chicago, Illinois, Entwurf: Shepley, Rutan & Coolidge, Bauzeit: 1910–1912.
18	 Hart Crane, »To Brooklyn Bridge (1930)«, in The Bridge, mit Einführungen von Thomas 
A. Vogler und Waldo Frank, New York 1992; Joseph Stella malte die Brücke zwischen 1919 und 
1941 wiederholt, z. B. Joseph Stella, The Voice of the City of New York Interpreted, 1920–22, 
Newark Museum, Newark, NJ; ders., Old Brooklyn Bridge, 1941, Museum of Fine Arts, Boston, 
MA. Stella schrieb in einem Aufsatz im Jahr 1929 über seine Erfahrungen auf der Brücke: »I felt 



Christian Schwarke

154

Mit einem Stufenmodell, wie es eben vorgeschlagen wurde, lassen sich 
zwei Probleme einer kulturwissenschaftlich verfahrenden Beschäftigung mit 
der Transzendenz lösen:

Erstens: Was ist echte oder unechte Transzendenz? Verwendet man einen 
Symbolbegriff im dargestellten Sinn erübrigt sich diese Unterscheidung. Alle 
Transzendenz ist echt, sofern sie auf etwas als unverfügbar Wahrgenommenes 
bezogen ist. Aber nicht alle Transzendenzverweise beziehen sich auf eine nicht 
weiter ableitbare Transzendenz. In den empirischen Zusammenhängen, die für 
eine kulturwissenschaftliche Perspektive interessant sind, hat man es jedoch 
notwendigerweise mit vermittelter Transzendenz zu tun. Denn die Objekte, 
an denen Transzendenz erscheint oder die mit Transzendenzverweisen belegt 
werden, sind selbst eben nicht transzendent.

Zweitens: Woher weiß ich, ob es die Transzendenz, die ich finde, tatsächlich 
»gibt«, oder sie nur das Ergebnis einer Interpretationsidee ist? Hier lautet eine 
symboltheoretische Antwort, dass Symbole stets nur für »jemanden« auf etwas 
verweisen. Insofern gibt es keine Transzendenz »an sich«.19

2  Die Technisierung der Transzendenz

Technik nicht zu betreiben, um einen Zustand hinter mir zu lassen, sondern 
sie zu betrachten, sie wahrzunehmen und an ihr Transzendenz zu erfahren, 
verändert nicht nur das Bild der Technik, sondern auch die Transzendenz. Das 
gilt nicht nur im trivialen Sinne, dass ich alles dadurch verändere, dass ich es 
beschreibe. Vielmehr werden unsere Vorstellungen von Transzendenz techni­
siert, wenn Technik mit Transzendenz gekoppelt wird. Ganz allgemein lässt 
sich der Vorgang so beschreiben: Wenn Technik als dasjenige in Szene gesetzt 
wird, das vormals Unverfügbares in den Bereich des Verfügbaren verschiebt, 
dann wird umgekehrt das Unverfügbare (Transzendente) als technisch begrif­
fen. Damit geht eine weitere Verschiebung und Aufhebung des Transzendenten 
einher. Denn in dem Moment, da das Verfügbare zur Gewohnheit geworden ist, 
verliert es den Charakter des Transzendenten in unserer Wahrnehmung. Dies 

deeply moved, as if on the threshold of a new religion or in the presence of a new DIVINITY 
[sic].« Joseph Stella, »The Brooklyn Bridge (A Page in MY Life)«, in Transition 16–17 (1929): 
86–89, 88. Eine umfassende Analyse zur Deutungen der Brooklyn Bridge bietet: Richard 
Haw, The Brooklyn Bridge: A Cultural History, New Brunswick und London 2005.
19	 Das bedeutet nicht, dass es nicht Elemente gäbe, die sich dem Menschen als schlecht­
hin unverfügbar darstellen, wie etwa für das Individuum seine eigene Genese, vgl. Rentsch, 
Transzendenz.



Silent Running

155

gilt jedenfalls im Blick auf den symbolischen Verweischarakter. Denn wenn 
es zutrifft, dass man das Ganze in jedem Einzelnen wahrnehmen kann, ist die 
Unverfügbarkeit des Einzelnen keine Vorbedingung der Wahrnehmung der 
Unverfügbarkeit des Ganzen. Da aber Techniken das letztlich Unverfügbare, 
das in der Utopie nicht selten überhaupt zu ihrer Entwicklung geführt hat, 
stets nur partiell verfügbar machen können, verschiebt sich der unverfügbar 
bleibende Rest gleichsam in größere Distanz. Ich will dies an der Götterfigur 
illustrieren.

Oben wurde der Gott Hermes als Bringer der Hochgeschwindigkeits­
verständigung vorgestellt. Indem wir ihn zum Hintergrundheros für unsere 
Errungenschaften machen, wird Hermes aber aus dem Himmel auf die Erde 
gebracht. Emblematisch wurde dieser Vorgang am Pavillon der Ford Motor 
Company auf der Weltausstellung 1939 in New York (Entwurf: Albert Klein 
Inc.: W. D. Teague, C. C. Colby, R. R. Kilburn, Skulptur: Robert Foster). Über 
dem Eingang empfing eine überlebensgroße stilisierte Hermesstaue die Besu­
cherinnen und Besucher mit der Botschaft: Willkommen im Tempel göttlicher 
Technik und technischer Göttlichkeit.20 Nimmt man diese beiden Elemente der 
äußeren Technisierung und der Verwandlung der Tätigkeiten des Göttlichen 
in nützliche Dinge zusammen, gelangt man schnell zu einer der nachhaltigs­
ten Erfindungen der Populärkultur des 20. Jahrhunderts: dem Superhelden.21

Der Superheld ist genau jene Figur, die das Göttliche unter den Bedin­
gungen technischer Rationalität aktualisiert. Aber dabei wird die Transzen­
denz nicht nur den sonst notorisch transzendenzabstinent lebenden Knaben 
nähergebracht. Sie wird dabei seziert. Das wird deutlich, wenn man sich den 
theologischen Hintergrund der Göttlichkeit auf Erden vergegenwärtigt. Nach 
christlichem Verständnis wird Gott auf Erden durch Jesus Christus repräsen­
tiert. Diese Figur nun lebt von der Vorstellung, dass in ihr die paradoxe Einheit 
von Gott und Mensch Wirklichkeit geworden ist.

Vor diesem Hintergrund sind Superman und Batman, die ersten und 
berühmtesten Protagonisten ihrer Art, nun aber ganz verschiedene Gestalten. 
Superman lebt von seiner kryptonischen Herkunft, die ihn auf Erden unver­
wundbar macht, ihm Superkräfte verleiht und das Fliegen erlaubt. Batman 
hingegen braucht eine ganze Menge Technik, um in der Liga mitspielen zu 
können. Beide verstecken sich in einer bürgerlichen Identität. Und es ist 
durchaus kein Zufall, dass der Mensch Batman in eine Millionärsidentität 

20	 Die beste Einführung zur Weltausstellung bietet: Helen A. Harrison, Hg., Dawn of a New 
Day: The New York World’s Fair 1939/40, New York und London 1980.
21	 Auf die kulturelle Bedeutung des Genres hat u. a. Ben Saunders hingewiesen: Ben Saunders, 
Do The Gods Wear Capes? Spirituality, Fantasy, and Superheros, London und New York 2011.



Christian Schwarke

156

schlüpft, während Superman in der Haut eines armen Provinzreporters steckt. 
Obwohl die beiden Superhelden letztlich das Göttliche auf die Erde holen und 
mit durchaus technischen bzw. im Falle Supermans mit technisch erklärten 
Mitteln für das Heil der Welt sorgen, zerfällt in ihnen die Identität von Gott 
und Mensch:

Superman erscheint als leidender armer Verlierer. In Wahrheit aber ist er 
Gott, nicht Mensch. Batman erscheint als großer Held mit göttlichen Kräften. In 
Wahrheit aber ist er Mensch, nichts weiter, ein ziemlich einsamer sogar. Diese 
Dichotomie spiegelt genau jene Trennung wieder, die jedenfalls in Europa 
mit der Technisierung des Transzendenten einhergeht. Unter den Bedingun­
gen aufgeklärter Rationalität wird das Transzendente zwar technisiert, aber 
damit aufgeteilt in eine technische Hälfte, die als transzendente nicht mehr 
wahrgenommen wird (Batman), und eine andere Hälfte, die letztlich keinen 
Ort mehr in dieser Welt hat (Superman).

Diese Teilung scheint mir die menschliche Selbstwahrnehmung zunehmend 
zu bestimmen. Je mehr naturwissenschaftliche Forschung den Menschen in 
der Biotechnik oder der Gehirnforschung technisch aufschließt und verstehbar 
macht, desto schwerer wird es, eine Sonderstellung des Menschen jenseits von 
Technik und Natur zu behaupten. Was bedeutet es aber für den Menschen, 
wenn er selbst sich als Technik entpuppt?

3  Spiegelbilder des Maschinellen

Im Jahre 1972 kam ein Film mit dem Titel Silent Running in die US-ameri­
kanischen Kinos.22 Die Handlung war folgende: Drei Raumschiffe kreuzen 
durch das Weltall und bewahren in riesigen Kuppeln die letzten existierenden 
Pflanzen. Eines Tages erhalten die Astronauten den Befehl, die Pflanzen aus 
wirtschaftlichen Gründen zu zerstören und zur Erde zurückzukehren. Der Held 
des Films (gespielt von Bruce Dern) will die Pflanzen retten und verweigert 
den Befehl. Er tötet seine Kollegen, und mit dem letzten der ursprünglich 
drei Roboter macht er sich auf die Flucht, um die letzte erhaltene Kuppel mit 
Pflanzen zu bewahren. Dazu begibt er sich – daher der Titel des Films – auf 
eine Schleichfahrt, ein »Silent Running«. Letztlich wird der Held aber doch 
entdeckt. Um seine Verfolger zu täuschen, übergibt er dem letzten Roboter, 
Dewey, die Pflege der Pflanzen, trennt die Kuppel vom Raumschiff und sprengt 

22	 Douglas Trumbull, Regie, Silent Running, USA 1972 (deutscher Titel: Lautlos im Welt-
raum).



Silent Running

157

sich mit dem Schiff so in die Luft, dass die Besatzungen der ihn verfolgenden 
Schiffe denken müssen, alles sei zerstört. Dewey fliegt mit den letzten Pflanzen 
der Erde in die Unendlichkeit des Raums.

Der Film, der offenkundig tief in der Ökologiebewegung der 1960er und 
1970er Jahre steht, hält im Blick auf das Verhältnis des Menschen zur Maschine 
eine Besonderheit parat. Gängiges Motiv der Science-Fiction ist es ja, dass die 
Maschinen Herrschaft über den Menschen gewinnen und dieser dagegen mit 
oder ohne Erfolg kämpfen muss. Silent Running erzählt dagegen eine andere 
Geschichte: Der Mensch verabschiedet sich hier schlicht und – im Film tat­
sächlich – ergreifend. Der Mensch erscheint als Katalysator der Entwicklung 
von der Natur zur Technik, und er nimmt sich aus der Trias Natur – Mensch – 
Technik heraus. Seine prekäre Mischung aus den beiden Eckpfeilern ist nicht 
mehr nötig. Natur und Automat überleben ohne ihn. Aber dies geschieht, 
wie der Film in seinem Titel richtig zum Ausdruck bringt, nicht abrupt, in 
der Katastrophe, sondern schleichend. Und das hat Folgen für das Selbstver­
ständnis des Menschen.

Wenn wir die technisierte Hälfte der Transzendenz, wie im letzten Abschnitt 
dargestellt, alsbald nicht mehr als transzendent wahrnehmen und die andere, 
nicht-technisierte Hälfte des Transzendenten zum Umzug in eine absolute und 
damit irrelevante Transzendenz veranlassen, hat der Mensch kein transzenden­
tes Gegenüber mehr. Die eine Möglichkeit damit umzugehen, besteht darin, 
dass wir alle Begründungslast nun selbst zu tragen haben. Der Mensch wird 
dadurch zu einem Ort, der transzendent zu sein hat. Das ist das Projekt der 
Moderne. Alle Aufregung um die Menschenwürde im Blick auf biotechnische 
Verfahren hat hier ihren Grund. Denn wenn der Mensch selbst technisch sei, 
dann – so die Intuition – sei es endgültig vorbei mit uns. Die Verwirklichung 
des Technischen erscheint den Kritikern als Hybris, als ein Akt, der gegen die 
Schöpfung gerichtet sei. Bezeichnenderweise nehmen auch viele dieses Wort in 
den Mund, die ansonsten gar nichts mit der Sache zu tun haben wollen. Aber 
es leuchtet angesichts der Drohung der Abschaffung unserer Transzendenz 
doch auf einmal wieder ein. Das ist zwar verständlich, aber es verbirgt sich 
dahinter ein einseitiges Verständnis menschlicher Identität.

Der Mensch erfährt, was er ist, stets zunächst im Spiegel. Nicht zufällig 
erfährt Tarzan erst im Spiegel eines Teiches, was ihn von dem neben ihm 
sitzenden Affen unterscheidet. Traditionell hat der Mensch seine Identität – 
jedenfalls im abendländischen Kontext – aus der Spiegelung des Transzenden­
ten und der Natur erfahren. Im Kontext des Christentums hieß dieser Spiegel 
»Gottebenbildlichkeit« (Gen 1,26). Nun meint dies Stichwort ursprünglich, 



Christian Schwarke

158

dass der Mensch Stellvertreter Gottes auf Erden sei, ein Motiv, das aus der 
altägyptischen Königsideologie stammt. Dieses Stellvertreterdasein verwirk­
licht er zunächst, indem er den Tieren Namen gibt, also selbst schöpferisch 
tätig wird.23 Die mittelalterliche Vorstellung, dass der Mensch in der Technik 
Gottes Schöpfen fortsetzt, liegt also nahe.24 Die Idee der Gottebenbildlichkeit 
setzt genau das eigentlich voraus. Wenn nun der Mensch die Technik so weit 
vorantreibt, dass die Idee des Technischen als solche, das heißt der Automat 
seiner selbst, in realisierbare Nähe rückt, verwirklicht er in gewissem Sinne 
seine Gottebenbildlichkeit und Geschöpflichkeit. Verwirklichen heißt aber 
zugleich, sie aufzulösen. Denn wenn wir uns nun im Automaten, im Roboter, 
spiegeln, erkennen wir zugleich, dass das nach unseren Plänen Gebaute uns 
seinerseits auch spiegelt. Mit anderen Worten: Wir erkennen, dass wir auch 
»nur« Technik sind. Und solange wir denken, dass Technik nichts Transzen­
dentes sei, sind wir folgerichtig enttäuscht. Unabhängig von der Wertung 
des Technischen werden wir mit der gelungenen Schaffung des Roboters 
eigentlich überflüssig.

Glücklicherweise spielt sich das alles nur in unserem Kopf ab, nicht in dem 
Raum, den wir gewöhnlich Realität nennen. Dies ist nicht deshalb der Fall, 
weil es nicht dazu kommen wird, dass wir Roboter schaffen; nicht deshalb, 
weil es Begegnungen zwischen Mensch und Maschine nicht geben wird; 
nicht deshalb schließlich, weil wir nicht langsam selbst zu Maschinen werden 
könnten. Das alles hat schon angefangen. Aber eben: Es hat schon angefan­
gen, und wir haben es nicht bemerkt. Seit den neunziger Jahren behaupten 
Donna Haraway und manche andere Kulturwissenschaftler, dass wir doch 
schon längst Cyborgs25 seien, weil wir faktisch mit der Technik verwachsen 
seien.26 Aber wir bemerken es nicht. Wir fühlen uns weiter als Menschen. 
Dabei wäre dies doch die wahre Transzendenz, das wahre Überschreiten, 

23	 Vgl. Horst D. Preuss, Theologie des Alten Testaments, Bd. 2, Stuttgart u. a. 1992, 132 f.
24	 George Ovitt, The Restoration of Perfection: Labor and Technology in Medieval Culture, 
New Brunswick und London 1986.
25	 Der Begriff »Cyborg« wurde 1960 von Manfred Clynes und Nathan Kline aus den Wor­
ten »cybernetic« und »organism« zusammengesetzt. Er kann unterschiedliche Gegenstände 
bezeichnen, meint jedoch meist ein Wesen, das eine Mischung aus Mensch und Maschine dar­
stellt. Vgl. Manfred Clynes und Nathan Kline, »Cyborgs and Space«, in Astronautics  9 
(1960): 26–27 und 74–76.
26	 Vgl. Donna Haraway, »Ein Manifest für Cyborgs: Feminismus im Streit mit den Techno­
wissenschaften«, in Die Neuerfindung der Natur: Primaten, Cyborgs und Frauen, hg. von Carmen 
Hammer und Immanuel Stieß, Frankfurt a. M. und New York 1995: 33–72; Chris H. Gray, »Die 
Cyborgs sind unter uns«, in Wunschmaschine – Welterfindung: Eine Geschichte der Technik
visionen seit dem 18. Jahrhundert, hg. von Brigitte Felderer, Wien und New York 1996: 398–410.



Silent Running

159

dass wir uns selbst in Gestalt der Maschine hinter uns lassen. Das wäre es 
auch tatsächlich, aber eben deshalb bemerken wir es nicht. Es ist ein »Silent 
Running«. Wir sehen genau die Transzendenzen, für die wir Sprache und 
Symbole haben. Die Transzendenzerfahrung, die Technik ermöglicht, sei es 
in Gestalt hoher Geschwindigkeiten oder Bauten, die uns von unseren Stand­
punkten distanzieren, basiert letztlich auf den Utopien, zu deren Erreichung 
die Technik konzipiert wurde. Je abrupter die Veränderung unseres Standortes 
geschieht, desto wahrscheinlicher wird die Wahrnehmung der Technik mit 
Transzendenzerfahrungen einhergehen.

In einem Geburtstagsschreiben an den Architekten Ludwig Mies van der 
Rohe schrieb Rudolf Schwarz, ebenfalls Architekt, 1961:

Der Baumeister gestaltet eine vorliegende Aufgabe, indem er aus der beschei­
denen Forderung ihrer niederen Notwendigkeit ihr Geistiges hervorbringt und 
so die Gestalt und Bewegung des Geschöpflichen ins Räumliche freigibt, und 
dann zieht er darum die Wand als letzte Begrenzung.27

Heute scheint insbesondere die wahrgenommene Bedrohung durch das Tech­
nische sich dem Gefühl zu verdanken, dass es mit den Wänden nicht mehr 
so einfach ist. Aber auch Grenzenlosigkeit böte eine Transzendenzerfahrung.

27	 Rudolf Schwarz, »An Mies van der Rohe«, in Wegweisung der Technik und andere Schrif-
ten zum Neuen Bauen: 1926–1961, hg. von Maria Schwarze und Ulrich Conrads, Bauwelt Funda­
mente 51, Braunschweig und Wiesbaden 1979: 190–192, 191.





IV  Materialitäten





163

Elisa M. Klein

Vom verlorenen Sünder  
und der vergessenen Hungersnot
Die lukanische Figurenzeichnung  
und Argumentation in Lk 15,11–32

Der US-amerikanische Neutestamentler Mark Allan Powell berichtet 2004 
in einem Aufsatz zur Geschichte vom verlorenen Sohn (Lk 15,11–32) von 
einem kleinen Experiment, das er um die Jahrtausendwende mit Studierenden 
durchführte.1 Ausgangspunkt war eine Beobachtung im Rahmen einer »Close 
Reading«-Übung. Dabei wurde die lukanische Parabel von allen Studierenden 
aufmerksam gelesen und anschließend von jeweils einer Person einer anderen 
nacherzählt, um zu überprüfen, welche redaktionellen Veränderungen sie in 
ihrer eigenen Rezeption des Textes vornahmen. Powell bemerkte, dass von 
den zwölf nacherzählenden Personen der 24-köpfigen Gruppe keine einzige 
die von der lukanischen Erzählstimme immerhin zweimal thematisierte 
Hungersnot (Lk 15,14.17) erwähnte. Daraufhin ließ er die Geschichte von 
100 weiteren Personen lesen und nacherzählen, von denen nur sechs auf 
die Hungersnot zu sprechen kamen. Bei einem Forschungsaufenthalt in 
St. Petersburg wiederholte Powell schließlich sein Experiment mit einem 
verblüffenden Ergebnis: Von den befragten 50 Russ:innen erwähnten 42 
ausdrücklich die Hungersnot.

Diese Beobachtung führt zum einen den in der hermeneutischen Theorie 
anerkannten Grundsatz, dass der eigene historisch-kulturelle Standpunkt 
des Subjekts die Textauslegung prägt, plastisch vor Augen. Da die Faktoren 
Geschlecht, race, Alter und sozioökonomischer Status sowohl in der US-
amerikanischen als auch in der Petersburger Gruppe keine statistisch relevan-
ten Auswirkungen auf das Erinnern oder Vergessen der Hungersnot zu haben 
schienen, führt Powell das Ergebnis wohl zurecht auf eine im eigenen bezie-
hungsweise im kulturellen Gedächtnis verankerte historische Katastrophe 

1	 Vgl. Mark A. Powell, »The Forgotten Famine: Personal Responsibility in Luke’s Parable 
of ›the Prodigal Son‹«, in Literary Encounters with the Reign of God, hg. von Sharon H. Ringe 
und Hyun C. Paul Kim, New York und London 2004: 265–267. Für die Durchsicht und hilfreiche 
Anmerkungen zum vorliegenden Beitrag danke ich Prof. Dr. Matthias Konradt.

Elisa M. Klein, »Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot: 
Die lukanische Figurenzeichnung und Argumentation in Lk 15,11–32«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 163–177. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23318

https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23318


Elisa M. Klein

164

zurück:2 Von 1941 bis 1944 belagerte die deutsche Wehrmacht knapp 900 Tage 
lang das damalige Leningrad, was zu einer immensen Hungersnot und einer 
Million zivilen Toten führte.3 Für die bis zur Jahrtausendwende noch leben-
den Betroffenen der Belagerung, aber auch für deren Nachkommen und 
die im heutigen St. Petersburg sozialisierten Menschen bleibt die Erfahrung 
der Hungersnot präsent – und wird nicht einfach überlesen, wenn sie in 
Geschichten auftaucht.

Zum anderen wirft Powells kleines Experiment die Frage auf, welche Rolle 
die Hungersnot, die auch in vielen westlichen Kommentaren zum Lukasevan-
gelium eher unterbelichtet bleibt,4 im Plot von Lk 15,11–32 eigentlich spielt. 
Meiner Ansicht nach trägt sie entscheidend zum Umfang der Verantwortung 
des jüngeren Sohnes bei, die wiederum relevant für die Argumentation 
Jesu im gesamten Kapitel ist. Im Folgenden möchte ich versuchen, diesen 
Zusammenhang zwischen der Figurenzeichnung und der Argumentation 
in fünf Schritten zu erläutern. Nach einer Einordnung der Parabel in ihren 
Kontext sollen zunächst die Perspektive des älteren Sohnes und die Perspek-
tive des Vaters analysiert werden. Im Anschluss werde ich die Darstellung 
des jüngeren Sohnes anhand eines motivgeschichtlichen Vergleichs profi-
lieren, ehe die Frage nach dem möglicherweise offenen Ende der Parabel 
thematisiert werden soll. Ein knappes Fazit soll meine Überlegungen zu 
Lk 15,11–32 anhand von drei Merkmalen der lukanischen Argumentation 
zusammenfassen.

2	 Zur Geschichte der Erinnerungskultur der Blockadeüberlebenden vgl. Tatiana 
Voronina, »Die Schlacht um Leningrad: Die Verbände der Blockade-Überlebenden und ihre 
Erinnerungspolitik von den 1960er Jahren bis heute«, in Jahrbücher für Geschichte Osteuropas, 
Neue Folge 60,1 (2012): 58–77. Rembrandts anrührende Heimkehr des verlorenen Sohnes hängt 
passenderweise seit 1766 in der St. Petersburger Eremitage: State Hermitage, »Rembrandt 
Harmensz van Rijn (1606–1669): Return of the Prodigal Son«, https://hermitagemuseum.org/
digital-collection/43413?lng=en, abgerufen am 27.04.2025.
3	 Vgl. Orlando Figes, Eine Geschichte Russlands, Stuttgart 2022, 287. Zu organisiertem 
»Massensterben« durch Verhungern im Rahmen deutscher Besatzungspolitik in Russland all-
gemein vgl. Hans-Heinrich Nolte, Geschichte Russlands, 4. Aufl., Ditzingen 2024, 258–260.
4	 Vgl. dazu die Auflistung bei Powell, Famine, 269–273.

https://hermitagemuseum.org/digital-collection/43413?lng=en
https://hermitagemuseum.org/digital-collection/43413?lng=en


Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

165

1  Die Funktion der Parabel im Kontext

Die Erzählung vom barmherzigen Vater und seinen beiden Söhnen5 ist Teil 
eines Streitgesprächs Jesu mit einer pharisäischen und einer schriftgelehr-
ten Gruppe. Diese echauffieren sich darüber, dass Jesus sündige Menschen 
akzeptiert und mit ihnen isst (Lk 15,2). Auf diesen Vorwurf antwortet der 
lukanische Jesus mit drei Gleichnissen. Das Streitgespräch erstreckt sich über 
das gesamte Kapitel 15 und wird durch die Motive des Verlierens und Findens 
(ἀπόλλυμι in V. 4[2x].6.8f.17.24.32; εὑρίσκω in V. 4–6.8f.24.32), der Freude 
(χαρά, χαίρω, συγχαίρω in V. 5–7.9f.32) und des Sündigens (ἁμαρτωλός in 
V. 1f.7.10; ἁμαρτάνω in V. 18.21) zusammengehalten.6 Nach der Einleitung 
in Lk 15,1–3 folgen drei klimaktisch angeordnete Gleichnisse Jesu vom Ver-
lorenen: vom verlorenen Schaf in V. 4–7, der verlorenen Drachme in V. 8–10 
und dem verlorenen Sohn in V. 11–32.7 Das Gleichnis vom verlorenen Sohn 
ist wiederum zweifach an die Einleitung des Gesprächs (V. 1–3) rückgekop-
pelt, nämlich über das Motiv des gemeinsamen Essens mit den umgekehr-
ten Sünder:innen (συνεσθίω/εσθίω in V. 2.23) im Gegenüber zum einsamen 
Gesättigtwerden (χορτάζω in V. 16) des Sünders in Zeiten der Hungersnot 
und dessen »Auffressen« des väterlichen Erbes (κατεσθίω in V. 30) sowie über 
die Aufnahme der pharisäischen beziehungsweise schriftgelehrten Position 
in der Figur des älteren Sohnes (V. 29 f.).

Die Zusammengehörigkeit des ganzen Kapitels weist aus, dass die Gleich-
niserzählung vom verlorenen Sohn in den Zusammenhang der Rechtferti-
gung von Jesu Hinwendung zu sozialen Randgruppen gehört – hier konkret 
der Praxis, mit den Abgabenpersonal sowie den als Sünderin oder Sünder 

5	 Der gängige deutsche Titel »Vom verlorenen Sohn« hat durch die Einbindung in die 
Gleichnistrilogie vom Verlorenen eine bleibende Berechtigung, wenngleich der ältere Sohn für 
die Funktion des Textes nicht weniger wichtig (daher z. B. François Bovon, Das Evangelium 
nach Lukas. Bd. 3: Lk 15,1–19,27, EKK III/3, Zürich 2001, 37: »Die beiden Söhne«; Hervorhe-
bung getilgt) und die vorbildgebende Hauptfigur der Erzählung eher der barmherzige Vater ist 
(daher Joachim Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Göttingen 1998, 128, und, ihm folgend, Joseph 
A. Fitzmyer, The Gospel According to Luke. Bd. 2: X–XXIV, AncB 28A, New York 1985, 1084: 
»Gleichnis von der Liebe des Vaters«; Hervorhebung getilgt).
6	 Zur Einordnung in die Gattung des Streitgesprächs sowie weiteren Kohärenzmerkmalen 
vgl. Michael Wolter, »Lk 15 als Streitgespräch«, in ETL 78,1 (2002): 25–27.35–39; er scheint 
allerdings die Verbindung von Lk 15,11–32 mit der Exposition in V. 1–3 durch die Sündentermi-
nologie zu übersehen, wenn er notiert, dass es »zwischen dem Gleichnis vom verlorenen Sohn 
und der Exposition […] keine lexematische Querverbindung« gebe (ebd., 39).
7	 Gegen Bovon, Evangelium, 17, folgt die Anordnung der Gleichnisse sehr wohl einer Logik, 
nämlich der des Anteils am Gesamten: Das Schaf stellt ein Hundertstel des Gesamten dar, die 
Drachme ein Zehntel und der Sohn die Hälfte (vgl. Anke Inselmann, Die Freude im Lukas­
evangelium: Ein Beitrag zur psychologischen Exegese, WUNT II. 322, Tübingen 2012, 310).



Elisa M. Klein

166

beschimpften Personen gemeinsam zu speisen.8 Wie wichtig der Kontext des 
Lukasevangeliums zum Verständnis der Parabel ist, wird zusätzlich an der 
scheinbaren Inkonsistenz deutlich, dass der jüngere Sohn »gefunden« wird 
(Lk 15,24.32), obwohl ihn niemand sucht. Die Verlorenen werden nämlich in 
den vorangehenden Gleichnissen gesucht (Lk 15,4–10) und diese Aufgabe 
kommt nach Lk 19,10 dem Menschensohn zu (ἦλθεν γὰρ ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου 
ζητῆσαι καὶ σῶσαι τὸ ἀπολωλός).9 Theologisch begründet wird dieses Suchen 
der Verlorenen mit dem Erbarmen und der Freude Gottes, der im vorliegenden 
Gleichnis durch die Figur des Vaters repräsentiert wird (Lk 15,20).10

2  Die Perspektive des älteren Sohnes

Die Perspektive der Pharisäer und Schriftgelehrten, die in der Akzeptanz von 
sündigen Menschen ein Problem sehen, wird im Gleichnis vom verlorenen 
Sohn in der Figur des älteren Sohnes repräsentiert. Dafür spricht nicht nur, 
dass sich sowohl Jesu Gegnerschaft als auch der ältere Sohn gegen das Mahl 
mit einem Sünder aussprechen, genauer gesagt: gegen die Herstellung der 
Tischgemeinschaft mit dem Sünder durch ihren jeweiligen Gesprächspartner. 
Auch die Ähnlichkeiten in der Darstellung eigener rechtschaffener Lebensfüh-
rung zwischen dem älteren Sohn in Lk 15,29 f. einerseits und dem Pharisäer 
in Lk 18,9–14 andererseits weisen auf die Transparenz des älteren Sohnes für 
die pharisäische Position hin.11

8	 Vgl. Lk 5,27–29; ferner 7,36–50. Für über Kapitel 15 hinausweisende Bezüge zu weiteren 
Gegnergruppen vgl. Michael Wolter, Das Lukasevangelium, Tübingen 2008, 538. Zu den 
τελῶναι als literarischem Konstrukt in den Evangelien vgl. Aliyah El Mansy, Τελῶναι im 
Neuen Testament: Zwischen sozialer Realität und literarischem Stereotyp, NTOA 129, Göttingen 
2023, 361. Der allgemeinere Begriff »Abgabenpersonal« ist der neutestamentlichen Verwen-
dung von τελῶναι angemessener als »Zollpersonal« (vgl. ebd., 15; zu weiblichem Abgabenper-
sonal vgl. ebd., 157).
9	 Vgl. Petr Pokorný, Theologie der lukanischen Schriften, FRLANT 174, Göttingen 1998, 169 f.
10	 Hierin liegt auch das Spezifikum des lukanischen Sondergutgleichnisses gegenüber den 
vorangehenden, vermutlich aus Q stammenden Gleichnissen (vgl. Hans Klein, Barmherzig­
keit gegenüber den Elenden und Geächteten: Studien zur Botschaft des lukanischen Sonderguts, 
BThSt 10, Neukirchen-Vluyn 1987, 55). Zur Bekanntheit des Motivs des väterlichen Gottes vgl. 
Christiane Zimmermann, Die Namen des Vaters: Studien zu ausgewählten neutestamentlichen 
Gottesbezeichnungen vor ihrem frühjüdischen und paganen Sprachhorizont, AGJU 69, Leiden 
2007, 94; Angelika Strotmann, »Mein Vater bist du!« (Sir 51,10): Zur Bedeutung der Vater­
schaft Gottes in kanonischen und nichtkanonischen frühjüdischen Schriften, FTS 39, Frankfurt 
a. M. 1991; Reinhard Feldmeier, »Leiden und Barmherzigkeit der Gotteskinder: Die lukani-
sche Theologie des Erbarmens«, in JBTh 30 (2015, erschienen 2018): 124 f.
11	 Vgl. Wolter, Lukasevangelium, 593.



Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

167

Diese Perspektive wird sowohl in ihrer emotionalen, wie auch in der 
zugrundeliegenden kognitiven Dimension dargestellt.12 Der Erstgeborene 
reagiert auf die Rückkehr und feierliche Wiederaufnahme seines Bruders nicht 
mit Mitleid und Freude, sondern mit Zorn (Lk 15,28). Seine Emotion wird mit 
der entsprechenden Evaluation des Objekts begründet:13 In seiner Antwort 
auf die Einladung des Vaters zum Fest stellt er das Verhalten und Ergehen 
seines Bruders seinem eigenen gegenüber und erwähnt dabei ausdrücklich, 
dass er nie ein Gebot seines Vaters übertreten habe (Lk 15,29).14 Komplemen-
tär dazu sei sein Bruder einer, der das väterliche Erbe mit Prostituierten15 
verprasst, wörtlich »aufgefressen« habe (ὁ καταφαγών σου τὸν βίον μετὰ 
πορνῶν, Lk 15,30). Seine Referenz auf ihn erfolgt ohne Bezugnahme auf ihre 
Geschwisterbeziehung, denn er spricht nicht von »meinem Bruder«, sondern 
distanzierend vom Sohn seines Vaters (Lk 15,30).16 Die Gegenüberstellung von 
»Gebote halten« und »Vermögen mit Prostituierten auffressen« offenbart, dass 
das Handeln des jüngeren Sohnes als gebotswidriges Verhalten gewertet wird.

Diese Beurteilung wird nun erstaunlicherweise nicht nur dem möglicher-
weise überzogen polemischen Bruder in den Mund gelegt, sondern auch von 
der Erzählstimme selbst an verschiedenen Stellen in der Geschichte gestützt 
und dadurch in gewisser Weise legitimiert. Sie konstatiert bereits in Lk 15,13 
das Vergeuden des vom Vater geerbten Vermögens, was der ältere Bruder in 
Vers 30 mit »auffressen« (κατεσθίω) lediglich polemisch zuspitzt. Darüber 
hinaus spielt der »heillose« Lebensstil des jüngeren Sohnes (ζῶν ἀσώτως in 
Lk 15,13) auf ein griechisch-römisch wie auch frühjüdisch bekanntes Motiv 
an, mit dem allerlei moralisch fragwürdige Ausschweifungen verbunden sind, 
wie die Besprechung von Paralleltexten im nächsten Abschnitt zeigen wird.17 

12	 Zur textpsychologischen Interpretation von Lk  15,11–32 inklusive kognitiven Affektbe-
gründungen vgl. Inselmann, Freude, 260–269.
13	 Zum evaluativen Aspekt von Emotionen vgl. Martha C. Nussbaum, Upheavals of Thought: 
The Intelligence of Emotions, Cambridge 2001, 30; Robert C. Roberts, Emotions in the Moral 
Life, Cambridge 2013, 53; sowie im Rahmen gräzistisch-latinistischer Textanalyse Robert A. 
Kaster, Emotion, Restraint, and Community in Ancient Rome: Classical Culture and Society, 
Oxford 2005, 8.
14	 Zur doppelten Synkrisis der beiden Voten in V. 29–32 vgl. Wolter, Streitgespräch, 46.
15	 Aufgrund der erst sekundären Akzentuierung des Textes ist das Geschlecht von πορνων 
unklar; vgl. Karl-Heinz Ostmeyer, »Dabeisein ist alles (Der verlorene Sohn): Lk 15,11–32«, 
in Kompendium der Gleichnisse Jesu, hg. von Ruben Zimmermann, Gütersloh 2007: 620.
16	 Im Anschluss an das Halten beziehungsweise Übertreten der Gebote wird die Ungleich-
behandlung bezüglich der Ausrichtung einer Feier genannt. Vgl.  Aristoteles, Rhetorik  II, 
2,1378a30–1378b1, der in der Geringschätzung die Ursache für Zorn sieht.
17	 Dies ist insbesondere gegen Powell, Famine, 275, festzuhalten, der die Motivgeschichte 
scheinbar nicht im Blick hat und ἀσώτως rein wörtlich verstehen will: »Literally, then, the text 



Elisa M. Klein

168

Der Verkehr mit Prostituierten dürfte hier also nicht erst in der relecture des 
Textes von Lk 15,30 her anklingen. Daneben ließe sich der Anschluss des 
jungen Mannes an einen Fremden anführen (ἐκολλήθη ἑνὶ τῶν πολιτῶν τῆς 
χώρας ἐκείνης in Lk 15,15), was nicht nur in Aeschinesʼ Rede gegen Timarchos 
als Fehlverhalten angeprangert wird,18 sondern nach Apg 10,28 – also einem 
Text aus derselben Feder wie das Lukasevangelium – auch einem jüdischen 
Mann nicht erlaubt ist (κολλᾶσθαι […] ἀλλοφύλῳ). In diese Kategorie gehört 
in jüdischen Augen außerdem die Arbeit mit unreinen Tieren, wie sie der 
jüngere Sohn im fremden Land als Schweinehirte ausüben muss (Lk 15,15 f.).19 
Nicht zuletzt kann bereits das Verlassen des Elternhauses als falsches Ver-
halten gedeutet werden.20 Ob alle, mehrere oder nur eines dieser Momente 
als Referenz dienen – der jüngere Sohn deutet sein Verhalten als »Sündigen« 
(Lk 15,18.21) und autorisiert damit im Vorhinein selbst den Vorwurf seines 
Bruders. Zusammenfassend kann also festgehalten werden, dass die Perspek-
tive der Gegenpartei als eine wohlbegründete dargestellt wird, die angesichts 
der moralischen Verfehlungen des jüngeren Sohnes nachvollziehbar ist.

3  Die Perspektive des Vaters

Die Perspektive des Vaters wird analog zu der des älteren Sohnes mit Emotio
nen und ihrer Begründung verbunden und durch verschiedene Momente in 
der Erzählung plausibilisiert. Entsprechend der Gegenüberstellung von Mitleid 
und Zorn in den Schriften Israels21 reagiert der Vater im Gegensatz zum älteren 

simply states that the boy spent his money in a manner that may be regarded as the opposite 
of saving it.« Neben dem Übergehen motivgeschichtlicher Parallelen muss sich diese Position 
die Frage nach der scheinbaren Tautologie in Lk 15,13 stellen lassen. Was trägt das syntaktisch 
nicht notwendige erweiterte Partizip ζῶν ἀσώτως dann überhaupt aus, wenn es nur dasselbe 
meint, wie der Hauptsatz »er vergeudete sein Vermögen« (διεσκόρπισεν τὴν οὐσίαν αὐτοῦ)? 
Ebenso wenig beachtet Powell das in Apg 10,28 thematisierte Gebot, sich keinem Fremden 
anzuschließen  – möglicherweise, weil er als Lutheraner herausstellen möchte, dass morali-
sches Fehlverhalten für den Sinn der Parabel keine Rolle spielt.
18	 Vgl. Aeschines, Orationes, 1,43; siehe dazu die Besprechung im nächsten Abschnitt.
19	 Zur Unreinheit von Schweinen vgl. Lev 11,7; Dtn 14,8.
20	 Dies gilt insbesondere dann, wenn es als Abkehr von Gott und der jüdischen Lebensweise 
verstanden wird, worauf das Hüten der Schweine bei einem Heiden in der Fremde hindeutet 
(vgl. Ostmeyer, Dabeisein, 630).
21	 Zu Mitleid und Zorn als Gegensatzpaar in den Schriften Israels vgl. Markus Witte, 
»Emotionen in den Gebeten der Sapientia Salomonis«, in Texte und Kontexte des Sirachbuches: 
Gesammelte Studien zu Ben Sira und zur frühjüdischen Weisheit, hg. von dems., FAT 98, 
Tübingen 2015: 215.



Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

169

Sohn auf die Rückkehr des jüngeren Sohnes mit Mitleid (ἐσπλαγχνίσθη in 
Lk 15,20). Außerdem fordert er seine Dienerschaft und sich mit dem Kohorta-
tiv εὐφρανθῶμεν (Lk 15,23) zur Freude auf, die er hier und im Rückblick mit 
nahezu denselben Worten rechtfertigt: »Denn dieser mein Sohn war tot und 
ist wieder lebendig geworden, war verloren und wurde gefunden.«22 Zum 
Fehlverhalten seines Sohnes äußert er sich gar nicht. Stattdessen macht seine 
Begründungsrede klar: Er evaluiert das Objekt seiner Emotion anders als der 
ältere Sohn, weil er in dessen Bruder nicht den Verprasser seines Vermögens 
sieht, sondern einen wiedergefundenen Verlorenen.

Auch diese Beurteilung kann sich auf mehrere Gesichtspunkte in der Erzäh-
lung stützen. Der jüngere Sohn befindet sich bis zu seiner Wiederaufnahme 
durch den Vater in einer existenzbedrohenden Lage. Er hat kein Vermögen 
mehr und fürchtet, zu verhungern (Lk 15,16). Allem Anschein nach ist er 
außerdem sozial isoliert. Die barmherzige »Speisung und Einladung Hun-
gernder«, die im Frühjudentum und im gesamten Alten Orient gegenüber 
bedürftigen Menschen, sogenannten personae miserae wie Witwen, Waisen, 
Fremden und generell Armen besonders in weisheitlichen und prophetischen 
Schriften gefordert wird,23 wird ihm im fremden Land verweigert, denn »nie-
mand gibt ihm« zu essen (οὐδεὶς ἐδίδου αὐτῷ in Lk 15,16). Insofern ist er nicht 
zuletzt ein Opfer der Unbarmherzigkeit seiner Mitmenschen.24 Auf Grundlage 
dieser Notschilderungen erschließt sich die Mitleidsreaktion des Vaters, der 
»den erbärmlichen Zustand seines Sohnes in den eigenen Eingeweiden« fühlt 
(ἐσπλαγχνίσθη in Lk 15,20).25

Kommen wir nun zurück zur Hungersnot. Die existenzbedrohende Lage 
tritt erst ein, als die Hungersnot über das Land kommt. So verantwortlich der 
junge Mann für das Verlassen seines Elternhauses und seinen verschwenderi-
schen Lebensstil sein mag – die Hungersnot liegt nicht in seiner Schuld. Ihre 
Funktion in der Erzählung besteht meines Erachtens nicht allein darin, die 

22	 Lk 15,24: ὅτι οὗτος ὁ υἱός μου νεκρὸς ἦν καὶ ἀνέζησεν, ἦν ἀπολωλὼς καὶ εὑρέθη (vgl. 
Lk 15,32).
23	 Markus Witte, »Das Ethos der Barmherzigkeit in der jüdischen Weisheit der hellenis-
tisch-römischen Zeit«, in Texte und Kontexte des Sirachbuches: Gesammelte Studien zu Ben Sira 
und zur frühjüdischen Weisheit, hg. von dems., FAT 98, Tübingen 2015: 242.
24	 Mark A. Powell, What Do They Hear? Bridging the Gap Between Pulpit and Pew, Nashville 
2007, 26, führte sein Experiment in vereinfachter Form bei einem Aufenthalt in Tansania fort, 
indem er rund 50 tansanischen Seminarist:innen das Gleichnis vorlas und sie anschließend 
fragte, warum der jüngere Sohn hungernd im Schweinestall endete. Etwa 80 Prozent antworte-
ten weder mit der Hungersnot noch mit der Verschwendung des Vermögens, sondern mit dem 
Umstand, dass ihm niemand etwas gab (Lk 15,16).
25	 Annette Merz und Albertina Oegema, »Kinder als handelnde Subjekte in neutesta-
mentlichen und rabbinischen Gleichnissen«, in ZNT 48 (2021): 38.



Elisa M. Klein

170

dramatische Lage so zuzuspitzen, dass es zur inneren Wende und zur Rück-
kehr kommt, oder zu veranschaulichen, wie schutzlos alle, die das Elternhaus 
verlassen, den Widrigkeiten des Lebens ausgeliefert sind. Sie schränkt die 
Verantwortung des jüngeren Sohnes auch so ein, dass er nicht nur schuldhaf-
ter Verursacher seiner Misere ist, sondern auch Opfer von unverschuldeten 
Umständen. Die Hungersnot erfüllt damit den Zweck, die Gleichsetzung der 
Sünder:innen mit Verlorenen zu begründen, die für die jesuanische Vertei-
digungsstrategie in Lk 15 zentral ist (ἀπόλλυμι in V. 4[2x].6.8f.17.24.32 und 
ἁμαρτωλός in V. 1f.7.10; ἁμαρτάνω in V. 18.21).

Dies wird am eindrücklichsten im Moment der inneren Wende deutlich, 
wenn der junge Mann, »in sich gehend, spricht: Wie viele Tagelöhner:innen 
meines Vaters haben Überfluss an Broten, ich aber gehe aufgrund der Hun-
gersnot zugrunde«.26 Das hier verwendete Verb ἀπόλλυμι meint im Medium/
Passiv nämlich nicht nur »zugrunde gehen« und »verderben«, sondern auch 
»verloren gehen«.27 Es verknüpft daher das kapitelübergreifende Thema des 
Verlorengehens mit der Hungersnot, die in Form eines dativus causae (λιμῷ) 
als dessen Ursache benannt wird.

Fasst man die bisherigen Beobachtungen zusammen, so werden in Lk 15,11–
32 zwei Perspektiven auf den jüngeren Sohn nebeneinandergestellt. Sowohl 
die Sichtweise des Vaters, der ihn als wiedergefundenen Verlorenen betrachtet, 
als auch die Sichtweise des Bruders, der sein Fehlverhalten für maßgeblich 
hält, schlagen sich in entsprechenden Emotionen nieder und werden von 
den Figuren begründet. Vor allem aber werden beide Blickwinkel auch von 
mehreren Äußerungen der auktorialen Erzählstimme gestützt. Zwar handelt 
es sich bei den dargestellten Betrachtungen nicht um zwei völlig gleichge-
stellte Positionen, denn im literarischen Kontext des Lukasevangeliums steht 
der Vater für Gott, sodass die Figur an Autorität nicht zu überbieten ist,28 
und im lebensweltlichen Kontext war der Vater sowohl im römischen als 
auch im frühjüdischen Patriarchat das Familienoberhaupt, aus dessen Macht
bereich sich ein Sohn frühestens durch Verlassen seines Elternhauses löste.29 
Im vorliegenden Gleichnis spiegelt sich diese Dominanz in der Aussage des 

26	 Lk 15,17: εἰς ἑαυτὸν δὲ ἐλθὼν ἔφη· πόσοι μίσθιοι τοῦ πατρός μου περισσεύονται ἄρτων, 
ἐγὼ δὲ λιμῷ ὧδε ἀπόλλυμαι.
27	 Vgl. Henry G. Liddell, Robert Scott und Henry S. Jones, Hgg., A Greek-English Lexicon, 
9. Aufl., Oxford 1996, 207.
28	 Vgl. insbesondere Lk 6,36; 11,2; 23,46; sowie weiterführend Christiane Zimmermann, 
»Vater (NT)«, in Das Wissenschaftliche Bibellexikon im Internet, bereitgestellt durch die Deut-
sche Bibelgesellschaft, o. O. 2010, 3, https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/55951/, abge-
rufen am 20.05.2024; Strotmann, Vater.

29	 Vgl. Zimmermann, Vater, 2.

https://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/55951/


Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

171

älteren Sohnes, er hätte dem Vater schon lange gedient und niemals eines 
seiner Gebote übertreten, ebenso wie in seiner Klage, der Vater hätte ihm nie 
ein Böckchen für eine Feier gegeben (Lk 15,29).30 Stellt man diese Einschrän-
kung, die die apologetische Funktion des Gleichnisses für Jesu Mahlpraxis 
spiegelt, voran, lässt sich die lukanische Darstellung des jüngeren Sohnes in 
der Erzähl- wie auch im Nebeneinander der Figurenperspektiven jedoch als 
ausgewogen bezeichnen.

4  Der Umgang mit dem Motiv des filius luxuriosus

Die Beobachtung dieser Ausgewogenheit in der Figurenzeichnung wird durch 
einen motivgeschichtlichen Vergleich mit einigen Texten aus der Umwelt 
des Lukasevangeliums erhärtet. Denn mit der Figur des jüngeren Sohnes 
greift die lukanische Erzählstimme einen antiken Topos auf, nämlich den 
filius luxuriosus beziehungsweise den υἱὸς ἄσωτος, wie die Merkmale »jung« 
(ὁ νεώτερος in Lk 15,12), »verschwenderisch leben« (ζῶν ἀσώτως in V. 13) 
und »das väterliche Erbe mit Prostituierten verprassen« (ὁ καταφαγών σου 
τὸν βίον μετὰ πορνῶν in V. 30) anzeigen.31 Um die lukanische Darstellung 
des jüngeren Sohnes zu profilieren, soll sie daher im Folgenden mit einigen 
antiken Paralleltexten verglichen werden.

Der athenische Redner und Politiker Aeschines legt in seiner Rede gegen 
Timarchos von 345 v. Chr. dar, wieso der Angeklagte, der ihn selbst zuvor des 
Landesverrats beschuldigt hatte, überhaupt nicht das Recht habe, vor der 
Volksversammlung zu sprechen. Er stützt sich dabei auf ein Sittengesetz, das 

30	 Die väterliche Klarstellung »alles, was mein ist, ist dein« (Lk 15,31b) offenbart zumindest 
aus Perspektive des Untergeordneten, dass der Vater seine Macht nicht reflektiert (anders 
Merz und Oegema, Kinder, 38, die in ihrer Analyse der »agencies« in Lk 15,11–32, schlicht der 
Sicht des Vaters folgend, konstatieren, der ältere Sohn hätte »den ihm als Sohn zukommenden 
Spielraum nicht ausgeschöpft«). Er hätte eine Abweichung von der üblichen Verfügungsgewalt 
über den Familienbesitz schon vorher versprachlichen müssen, damit der ältere Sohn sich tat-
sächlich als Miteigentümer hätte erfahren können, dem der Vater das Böckchen nicht erst 
geben muss. Ein solch empowernder performativer Sprechakt blieb offenbar aus, sodass der 
ältere Sohn sich nicht in der Position geteilter Macht verstehen und seinen Handlungsspiel-
raum deshalb nicht ausnutzen konnte.
31	 Vgl. zum ausführlichen Vergleich von Lk  15,11–32 mit antiken Paralleltexten Callie 
Callon, »Adulescentes and Meretrices: The Correlation Between Squandered Patrimony 
and Prostitutes in the Parable of the Prodigal Son«, in CBQ 75 (2013): 259–278; Wolfgang 
Pöhlmann, Der Verlorene Sohn und das Haus: Studien zu Lukas 15,11–32 im Horizont der anti­
ken Lehre von Haus, Erziehung und Ackerbau, WUNT 68, Tübingen 1993, 89–117; daraus stammt 
auch die Auswahl der hier herangezogenen Texte. Zur Erwägung rechtlicher Paralleltexte vgl. 
Luise Schottroff, »Das Gleichnis vom verlorenen Sohn«, in ZThK 68 (1971): 39–42.



Elisa M. Klein

172

unter anderem diejenigen als Volksredner ausschließt, die »Unzucht getrie-
ben« (πεπορνευμένος) oder »das elterliche Vermögen oder Erbe verprasst« 
haben (τὰ πατρῷα […] κατεδηδοκώς, ἢ ὧν ἂν κληρονόμος γένηται) – wer 
seinen eigenen Haushalt nicht im Griff habe, setze womöglich das Manage-
ment der Polis ebenso in den Sand.32 In seiner Rede überzeugte Aeschines 
sein Publikum davon, dass Timarchos ein ebensolcher Verschwender sei, und 
sparte dabei nicht an Details:

Denn sein Vater hatte ihm ein umfangreiches Vermögen hinterlassen, das die-
ser vergeudete, wie ich im Verlauf meiner Rede zeigen werde. Aber er verhielt 
sich so, weil er den schändlichsten Begierden, der Völlerei und Ausschweifung 
bei Tisch, den Flötenspielerinnen und Hetären, dem Würfelspiel und all den 
anderen Dingen verfallen war, von denen keines den wohlgeborenen und freien 
Mann beherrschen sollte. Dieser Widerling schämte sich nicht einmal, das Haus 
seines Vaters zu verlassen und mit Misgolas zu leben, einem Mann, der weder 
ein Freund seines Vaters noch ein Gleichaltriger war, sondern ein Fremder und 
älter als er selbst, ein Mann, der in solchen Dingen keine Hemmungen kannte, 
während Timarchos selbst in der Blüte seiner Jugend stand.33

Später wird noch einmal betont, dass von dem väterlichen Vermögen nichts 
in andere Güter oder Gewerbe investiert, sondern wirklich alles verschwen-
det worden sei und nun nur noch »Unzüchtigkeit, Verleumdung, Frechheit, 
Ausschweifung, Feigheit, Schamlosigkeit« übrig seien.34

Einen weiteren Vergleichstext bilden die Adelphen des römischen Dich-
ters Terenz, der damit eine Komödie Menanders verarbeitet.35 Obwohl der 
verschwenderische Sohn dort deutlich sympathischer gezeichnet wird und 
am Ende besser dasteht als sein Bruder, gibt es auch hier keine Scheu, seine 
Ausschweifungen im Einzelnen zu beleuchten: Auf Kosten seines Adoptiv-
vaters trinkt und schlemmt er, verkehrt mit Prostituierten, kauft Salben und 

32	 Aeschines, Orationes 1,29 f.
33	 Ebd. 1,42 f.: πολλὴν γὰρ πάνυ κατέλιπεν ὁ πατὴρ αὐτῷ οὐσίαν, ἣν οὗτος κατεδήδοκεν, ὡς 
ἐγὼ προϊόντος ἐπιδείξω τοῦ λόγου· ἀλλ᾿ ἔπραξε ταῦτα δουλεύων ταῖς αἰσχίσταις ἡδοναῖς, 
ὀψοφαγίᾳ καὶ πολυτελείᾳ δείπνων καὶ αὐλητρίσι καὶ ἑταίραις καὶ κύβοις καὶ τοῖς ἄλλοις, 
ὑφ᾿ ὧν οὐδενὸς χρὴ κρατεῖσθαι τὸν γενναῖον καὶ ἐλεύθερον. καὶ οὐκ ᾐσχύνθη ὁ μιαρὸς οὗτος 
ἐκλιπὼν μὲν τὴν πατρῴαν οἰκίαν, διαιτώμενος δὲ παρὰ Μισγόλᾳ, οὔτε πατρικῷ ὄντι φίλῳ 
οὔθ᾿ ἡλικιώτῃ, ἀλλὰ παρ᾿ ἀλλοτρίῳ καὶ πρεσβυτέρῳ ἑαυτοῦ, καὶ παρ᾿ ἀκολάστῳ περὶ ταῦτα 
ὡραῖος ὤν.
34	 Ebd. 1,105.
35	 Vgl. Eckard Lefèvre, Terenzʼ und Menanders Adelphoe, Zetemata 145, München 2013: 
9–12.



Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

173

zertrümmert eine Türe.36 Neben den ausführlichen Behandlungen des υἱὸς 
ἄσωτος-Stoffes bei Aeschines und Terenz begegnet das Motiv auch in römi-
schen Fabeln, Komödien und Deklamationen sowie in rabbinischen Gleich-
nissen und bei Philo von Alexandrien.37

Im Vergleich zum lukanischen Gleichnis scheinen mir für die vorliegende 
Fragestellung zwei Momente von Bedeutung: Erstens war das Motiv des filius 
luxuriosus sowohl in der griechisch-römischen als auch in der frühjüdischen 
Literatur bekannt. Vermutlich war die Hörerschaft des Lukasevangeliums 
daher in der Lage, sich unter ζῶν ἀσώτως (Lk 15,13) einen konkreten Lebensstil 
vorzustellen.38 Zweitens erscheint die lukanische Darstellung des jungen Ver-
schwenders vor dem Hintergrund der Rede gegen Timarchos und den Adelphen 
des Terenz als relativ zurückhaltend. Hurerei wird genannt, allerdings nur 
als Vorwurf aus dem Mund des älteren Sohnes, nicht des Erzählers, sodass 
unsicher bleibt, ob es sich um überzogene Polemik des zornigen Bruders 
oder die Wiedergabe von ins Elternhaus gedrungenen Gerüchten handelt. 
Andere Konkretionen des ζῶν ἀσώτως wie Trinkgelage, Schlemmereien, 
Ausfälligkeiten und Konsum von Luxusgütern fehlen völlig.39 Die lukanische 
Implementierung des filius luxuriosus-Motivs in seine Parabel zeigt also auf 
der einen Seite, dass der Lebenswandel des jüngeren Sohnes mit moralischem 
Fehlverhalten verknüpft wird. Dies stützt die Perspektive des älteren Bruders. 
Auf der anderen Seite fällt in der konkreten Ausgestaltung des Motivs die 
Zurückhaltung auf, weil die mit dem ζῶν ἀσώτως verbundenen Verfehlungen 
kaum vorkommen. Dies ermöglicht wiederum einen leichteren Zugang zur 
Sichtweise des Vaters. Insofern zeigt sich auch in der Verwendung des filius 
luxuriosus-Motivs die Ausgewogenheit der Figurenzeichnung in Lk 15,11–32.

36	 Terentius, Adelphoe, 101–103.114–119.
37	 Vgl. insbesondere Philo, De Providentia, 2,4 f.; ders., Quaestiones in Genesim, 4,198 als 
frühjüdische Paralleltexte. Vgl.  Callon, Adulescentes, 259–278; Pöhlmann, Sohn, zu den 
genannten Paralleltexten.
38	 Vgl. Pöhlmann, Sohn, 98, sowie die Zusammenfassung von Callon, Adulescentes, 277 f.: 
»Luke, in telling a story that featured prodigality, could also avail himself of one of the stereo-
typical features of prodigality common in Greco-Roman comedy: expending one’s patrimony 
on love interests, particularly prostitutes. The connection between squandered patrimony 
and prostitutes would hardly have been shocking, nor would it have confounded an audience 
in antiquity familiar with the stock tropes of Greco-Roman comedy, as Luke’s community 
was.«
39	 Vgl. Lukrez, De rerum natura, 4,1123–1131; Plautus, Mercator, I,1,40–43; sowie weitere 
Vergleichstexte bei Callon, Adulescentes, 259–278.



Elisa M. Klein

174

5  Offenes Ende?

Worauf zielt nun das Ende des Gleichnisses? Liegt die Pointe des eben thema-
tisierten Gesprächs zwischen Vater und erstgeborenem Sohn darin, dass der 
Vater diesen überzeugen will, sich doch noch über die Rückkehr seines Bru-
ders zu freuen und am Festmahl teilzunehmen, obwohl er »nicht hineingehen 
wollte« (Lk 15,28)? Ein solch offenes Ende, dass auf die Reaktion des älteren 
Sohnes zielt, die nicht mehr erzählt wird, suggerieren einige Übersetzungen 
und Exegesen: »Feiern muss man jetzt und sich freuen«, steht in der Zürcher 
Bibel. Auch die Elberfelder und die Bibel in gerechter Sprache übersetzen, es 
sei jetzt Zeit, sich zu freuen.40 Aus dem eigentlich unpersönlichen Ausdruck 
macht die sogenannte Einheitsübersetzung einen Kohortativ (»Aber jetzt müs-
sen wir uns doch freuen«) und die revidierte Lutherbibel gar einen Auftrag an 
den älteren Sohn: »Du solltest aber fröhlich und guten Mutes sein«; seit 2017 
immerhin mit dem Verweis auf die »[a]ndere Übersetzung: ›Man musste aber 
fröhlich und guten Mutes sein‹«. Letztere bietet die New American Standard 
Bible: »But we had to be merry and rejoice.«

Den unterschiedlichen Übersetzungen liegt das Verb ἔδει zugrunde. Dabei 
handelt es sich um das Imperfekt von δεῖ (»es ist nötig« / »man soll/muss« 
u. ä.), das im lukanischen Doppelwerk häufig, wenn auch nicht nur, einen 
göttlichen Heilsplan zum Ausdruck bringt. Im Imperfekt (ohne die Partikel 
ἄν) kann es sich entweder schlicht auf ein Geschehen in der Vergangenheit 
beziehen (»es war nötig«)41 oder »ausdrücken, dass etwas tatsächlich notwen-
dig usw. ist, oder war, aber doch nicht geschieht oder geschah (vgl. deutsches 
›sollte‹, ›könnte‹42 oder ›hätte sollen‹, ›hätte können‹43)«.44 Dass etwas nötig 

40	 Vgl. aus der exegetischen Zunft beispielsweise Jeremias, Gleichnisse, 131; Jan Lambrecht, 
»A Note on Luke 15,11–32«, in Luke and His Readers: FS Adelbert Denaux, hg. von Reimund 
Bieringer, Gilbert van Belle und Joseph Verheyden, BETL 182, Leuven 2005: 304; Barbara 
Reid und Shelly Matthews, Luke 10–24, Wisdom Commentary 43B, Collegeville 2021, 442; 
Annette Merz, »Ways of Teaching Compassion in the Synoptic Gospels«, in Considering 
Compassion: Global Ethics, Human Dignity, and the Compassionate God, hg. von Frits de Lange 
und L. Juliana Claassens, Eugene (OR) 2018: 52; Albertina Oegema, »What Are These Sons 
Doing? Filial Agency in New Testament and Early Rabbinic Writings«, in ZNW 113,2 (2022): 
272. Inselmann, Freude, 257–260, skizziert die möglichen Ausgänge der Geschichte.
41	 Vgl. Lk 13,16; 22,7; 24,26; Apg 1,16; 17,3.
42	 Vgl. Apg 24,19.
43	 Vgl. Lk 11,42; Apg 27,21.
44	 Heinrich von Siebenthal, Griechische Grammatik zum Neuen Testament: Neubearbei­
tung und Erweiterung der Grammatik Hoffmann – von Siebenthal, Gießen und Basel 2011, 350 f. 
[Sperrung getilgt]. Vgl. auch Eduard Bornemann und Ernst Risch, Griechische Grammatik, 
2. Aufl., Frankfurt a. M. 1978, 231.



Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

175

ist und noch geschehen könnte, wie es die genannten deutschen Übersetzun-
gen implizieren, wird durch das Imperfekt also gerade nicht ausgedrückt. 
Für diesen Bedeutungsgehalt müsste das Präsens stehen.45 Deswegen ist der 
Bezug von εὐφρανθῆναι δὲ καὶ χαρῆναι ἔδει auf ein in der Vergangenheit 
verwirklichtes Geschehen – das Freuen/Feiern, zu dem in Lk 15,23 aufgeru-
fen (εὐφρανθῶμεν) und das in Lk 15,25 umgesetzt wird (εὐφραίνεσθαι) – am 
wahrscheinlichsten, das heißt: »Man musste sich freuen und fröhlich sein.«46 
Und selbst wenn man von einem ausgelassenen Personalpronomen σε ausgeht 
und die Aussage auf den älteren Sohn bezieht, ist der Bezug zur Wirklichkeit 
irreal, das heißt: »Du solltest dich eigentlich freuen und fröhlich sein (aber 
es ist klar, dass du es nicht tust).« Beziehungsweise: »Du hättest dich freuen 
und fröhlich sein müssen.« Der letzte Satz des Gleichnisses ist also keinesfalls 
ein moralischer Appell an den älteren Sohn, seine Position noch einmal zu 
überdenken und sich doch noch zu freuen. Stattdessen weist der griechische 
Text darauf hin, dass der Vater damit schlicht seinen Umgang mit dem heim-
gekehrten Sohn rechtfertigt.

Im Kontext von Kapitel 15 heißt das nicht mehr und nicht weniger, als 
dass Jesus seine Mahlpraxis mit den Randgruppen der Gesellschaft verteidigt. 
Mit der Geschichte vom Vater, der für Gott steht, und seinen beiden Söh-
nen, stellt Jesus seine Praxis auf das theologische Fundament des Erbarmens 
und der Freude Gottes über umgekehrte Sünder:innen.47 Ziel ist es nicht, die 
pharisäische und die schriftgelehrte Gruppe davon zu überzeugen, ebenfalls 
Sünder:innen zum Essen einzuladen oder an seinen Mahlgemeinschaften teil-
zunehmen. Vielmehr geht es ihm zuvorderst um die Akzeptanz seiner eigenen 
Mahlgemeinschaften durch die Gegenpartei.

45	 Vgl. im Sinne eines moralischen Appells Lk 12,12; 13,14; Apg 5,29; 9,6. Von Lk 6,36 her ist 
Gott als »Vater« im Gesamtkontext des Lukasevangeliums natürlich als moralisches Vorbild zu 
verstehen (imitatio misericordiae Dei). Die Aussage in Lk 15,32 zielt aber aufgrund des Tempus-
gebrauchs gerade nicht darauf ab.
46	 Vgl. Wolter, Streitgespräch, 47 f.
47	 Matthias Konradt, »Vergangenes vergeben: Eine Skizze zu ethischen Aspekten der 
Vergebung und ihrer theologischen Grundlegung im Matthäus- und im Lukasevangelium«, 
in Ethik der Zeit – Zeiten der Ethik: Ethische Temporalität in Antike und Christentum, hg. von 
Ruben Zimmermann u. a., WUNT 510, Kontexte und Normen neutestamentlicher Ethik 14, 
Tübingen 2024, 161, stellt im Zusammenhang mit der Frage, warum in Lk  15,11–32 die 
Umkehrsemantik selbst nicht vorkommt, heraus: »Der Fokus ist hier auf die dem Sünder 
entgegenkommende Vergebungsbereitschaft Gottes gerichtet, der Jesus in seinem Wirken 
entspricht.«



Elisa M. Klein

176

6  Fazit

Der Umgang mit ethischen Problemen – allen voran, wenn es um die Inklusion 
oder Exklusion von Personengruppen geht – ist eine komplexe Herausforde-
rung. Wie das Lukasevangelium in seiner Argumentation und Figurenzeich-
nung in Lk 15,11–32 mit der Aufnahme von Sünder:innen in die jesuanischen 
Mahlgemeinschaften umgeht, die im Rahmen des Streitgesprächs Jesu mit einer 
pharisäischen und einer schriftgelehrten Gruppe kritisiert werden, möchte ich 
am Ende meiner Auslegung anhand von drei Merkmalen zusammenfassen.

Zunächst wird in der Geschichte die Multiperspektivität der Fragestellung 
ernstgenommen. Die Parabel vom barmherzigen Vater und seinen beiden 
Söhnen wirft zwei verschiedene Blicke auf den jüngeren Sohn, der auf die 
einleitend erwähnten Sünder:innen hin transparent ist. Die eine Perspek-
tive bemisst die umgekehrten Sünder:innen weiterhin und ausschließlich 
an ihrem vergangenen Fehlverhalten. Die andere sieht sie als Verlorene, die 
wiedergefunden wurden. Für die Plausibilisierung dieser Sichtweise sind die 
Hungersnot wie auch die Unbarmherzigkeit der Mitmenschen entscheidend, 
weil sie der Komplexität von Leidursachen Rechnung tragen und als widrige 
Umstände die Verantwortung des Sünders für seine Notlage abschwächen. 
Dadurch bauen sie eine Verständnisbrücke für die Gegnerschaft Jesu, die 
einen zugewandten Umgang mit Menschen an Kriterien der Würdigkeit und 
Unschuld zu knüpfen scheint. Das heißt: Wenn die Misere des Sünders nicht 
nur auf dessen Fehlverhalten, sondern auch auf unverschuldete Umstände wie 
eine Hungersnot zurückzuführen ist, lässt sich seine Wiederaufnahme durch 
den Vater respektive Jesus leichter akzeptieren.

Zweitens ist die Figurenzeichnung des jüngeren Sohnes in Lk 15,11–32 
durch Ausgewogenheit geprägt. Dies wird sowohl im zurückhaltenden Umgang 
mit dem filius luxuriosus-Motiv als auch in der Gegenüberstellung der eben 
genannten Perspektiven deutlich, die nicht nur von den Figuren selbst, sondern 
auch von der auktorialen Erzählstimme begründet werden. Dabei erscheint 
selbst die von der Erzählperson nicht präferierte Ansicht in gewissem Maße 
nachvollziehbar. Meiner Meinung nach liegt darin sogar die Überzeugungskraft 
der Argumentation, weil sie die Anerkennung der Gegenposition offenbart, 
anstatt diese durch eine polemische Zeichnung des älteren Sohnes zu ent-
werten.

Als drittes und letztes Charakteristikum der lukanischen Argumentation 
ist ihre Unaufdringlichkeit zu nennen. Wie oben gezeigt, legen die Figurenbe-
setzung und der Kontext offen, dass der Erzähler seine Hörer- und Leserschaft 
dafür gewinnen will, auch die Perspektive des Vaters, also die Deutung der 
umgekehrten Sünder:innen als wiedergefundene Verlorene, und damit deren 



Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot

177

Inklusion in die jesuanische Gemeinschaft anzuerkennen. Dabei geht er, wie 
die Untersuchung des vermeintlich offenen Endes der Erzählung ergab, unauf-
dringlicher und weniger appellativ vor, als es gängige Lesarten des Textes sug-
gerieren oder sich möglicherweise vom Lukasevangelisten als Ethiker erhoffen.

7  Antike Quellen und deren Übersetzungen

Aeschines, Orationes, Post Fr. Frankium cur. Fridericus Blass, BSGRT, 
2. Aufl., Stuttgart 1978.

Aristoteles, Werke in deutscher Übersetzung. Bd. 4: Rhetorik, übers. und 
erläutert von Christof Rapp, Halbband 1 und 2, Berlin 2002.

Ulrike Bail u. a., Hgg., Bibel in gerechter Sprache, 3. Aufl., Gütersloh 2007.
Christliche Verlagsgesellschaft, Elberfelder Bibel 2006, Dillenburg 

2008.
Kirchenrat der Evangelisch-Reformierten Landeskirche des 

Kantons Zürich, Zürcher Bibel, 2. Aufl., Zürich 2008.
Lukrez, Von der Natur. Lateinisch – deutsch, hg. und übers. von Hermann 

Diels, mit einer Einführung und Erläuterungen von Ernst Günther 
Schmidt und einem Geleitwort von Albert Einstein, 3. Aufl., Berlin 2013.

Novum Testamentum Graece, Post Eberhard Nestle […] communiter ed. 
Barbara et Kurt Aland, 28. Aufl., Stuttgart 2012.

Philo Alexandrinus, Quaestiones in Genesim. Fragmenta Graeca, hg., 
eingeleitet und kommentiert von Françoise Petit, Les œuvres de Philon 
d’Alexandrie 33, Paris 1978, 41–81.83–153.155–160.162–183.185–
213.216–228.

Philo Alexandrinus, »De Providentia«, in Philo, hg. von Francis Henry 
Colson, Bd. 9, Cambridge, MA 1941 (repr. 1967): 454–506.

Plautus, Komödien. Bd. III: Curculio – Epidicus – Menaechmi – Mercator. 
Lateinisch und deutsch, hg., übers. und kommentiert von Peter Rau, 
Edition Antike, Darmstadt 2008.

Publius Terentius Afer, Adelphoe, hg. von Roland H. Martin, Cambridge 
Greek and Latin Classics, Cambridge u. a. 1976.





179

Thomas W. Holstein

Von der Entwicklungsbiologie  
zum Neovitalismus
Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch 
für die moderne Biologie

Mit Klaus Tanner verbinden mich viele Begegnungen aus unserer gemeinsa-
men Heidelberger Zeit. Dies war die auch für unsere Alma Mater spannende 
Zeit der Exzellenzinitiative. Wir waren zwischen 2010 und 2015 Fellows am 
Marsilius-Kolleg der Universität, einem als Institute for Advanced Studies ein-
gerichteten interdisziplinären Kolleg zur Förderung des Dialogs zwischen den 
verschiedenen Forschungsrichtungen am Wissenschaftsstandort Heidelberg. 
Über die Fächergrenzen hinweg haben sich hier enge Beziehungen entwickelt, 
wie auch zwischen uns. Für mich war es beeindruckend zu lernen, welch 
profunde Kenntnis biologischer Prozesse Klaus Tanner besitzt, gepaart mit 
einem scharfen wissenschaftstheoretischen Ansatz und seinem theologischen 
Hintergrund. Zu den von Klaus Tanner in diesem Rahmen initiierten Projekten 
gehörte zuvorderst die von ihm koordinierte Projektgruppe EURAT (Ethische 
und rechtliche Aspekte der Totalsequenzierung des menschlichen Genoms) 
und deren 2013 veröffentlichte Stellungnahme. Hier wurden Leitlinien for-
muliert, die für die heutige medizinische Forschung und Therapie in unserem 
Land unverzichtbar sind, vergleichbar zu den Stellungnahmen der Zentralen 
Ethik-Kommission für Stammzellforschung (ZES), die Klaus Tanner von 2011 
bis 2019 auf Bundesebene leitete.1

Zusammen konnten wir im Marsilius-Kolleg 2014 eine Sommerakademie 
zum Thema Synthetische Biologie ausrichten, zu einem noch heute spannen-
den Thema, das für uns und andere zum Ausgangspunkt weiterer Treffen 
wurde. Offenkundig ist, dass es bei diesem Thema um etwas Grundsätzli-
ches im Verständnis der Naturwissenschaften geht, will man die Entstehung 
und Entwicklung belebter Natur verstehen. Die Grundfrage ist die nach der 
Emergenz, das heißt, worin sich Lebensprozesse auszeichnen und wie sich die 
Biologie als »Wissenschaft vom Leben« von den anderen Naturwissenschaften 
wie Chemie und Physik unterscheidet. Behandelt wurde die Frage bereits von 
Hans Driesch (1867–1941), einem der bedeutendsten Biologen seiner Zeit, der 

1	 Vgl. den Beitrag von Anthony Ho im vorliegenden Band.

Thomas W. Holstein, »Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus: 
Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch für die moderne Biologie«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta 
Gantner, Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg 
University Publishing, 2025: 179–191. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23319

https://orcid.org/0000-0003-0480-4674
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23319


Thomas W. Holstein

180

in seinen Heidelberger Jahren um die Jahrhundertwende 1900 die experimen-
telle Forschung aufgab und sich dem Neovitalismus zuwandte.

Mit Klaus Tanner teile ich mein Interesse für diese Fragestellung und 
die Forscher, die sie an der Schwelle des 19. Jahrhunderts bearbeiteten, ins-
besondere an Hans Driesch. Die Entwicklungsbiologie befand sich damals 
an einem wichtigen Wendepunkt, der in verschiedene Richtungen führte: 
(I) Fortsetzung der Analyse der Entwicklung durch experimentelle Ansätze 
(Ablation, Transplantation, chemische Interferenz), (II) genetische Analyse mit 
Mutanten nach der Entdeckung der Chromosomen und der Wiederentdeckung 
der Mendelschen Kreuzungsexperimente sowie (III) theoretische Analyse der 
Entwicklungsprozesse mit dem Ziel, die Biologie als Grundlagenwissenschaft 
(gleichberechtigt neben Physik und Chemie) zu definieren. Driesch wählte den 
dritten Weg, der ihn zum Neovitalismus führte. Es wäre lohnend, die Kongru-
enz der neovitalistischen Thesen von Driesch mit dem heutigen Kenntnisstand 
der Biowissenschaften zu vergleichen, würde aber den Rahmen dieser Skizze 
sprengen.

1  Genetik und experimentelle Embryologie

Die heutige Biologie und Medizin sind ohne die Genetik und deren molekulare 
Grundlagen nicht vorstellbar.2 Auf Grundlage der Expression bestimmter Gene 
können heute Aussagen zum Repertoire der Proteine einer Zelle und deren 
Eigenschaften getroffen werden. Ziel der Biologie und der Entwicklungsbio-
logie im Besonderen ist letztlich, die Entwicklung eines Organismus in allen 
seinen Dimensionen von der Befruchtung bis zum Tod zu verstehen.

Der Ansatz der Molekulargenetik ist im Kern mechanistisch. Die Suche 
nach der genetischen Steuerung von Entwicklungsprozessen beruht auf 
der Suche nach bestimmten Genen oder Genprodukten und ihrer Interak-
tion. Möglich wurde dies einerseits durch die Entdeckung der Nukleinsäu-
ren (Deoxynukleinsäuren oder DNS) 1869 durch den Chemiker Friedrich 
Miescher (1844–1895) und deren Strukturbestimmung 1953 durch James D. 
Watson (geb. 1928) und Francis H. C. Crick (1916–2004). Zum anderen durch 

2	 Viele Lebensbereiche sind heute von der molekularen Genetik durchdrungen. Nicht nur 
die Genome nahezu aller Organismen sind prinzipiell verfügbar, sondern auch die von Indivi-
duen. In der Medizin werden so auf Grundlage der Ganz-Genom/Exom-Sequenzierung neue 
therapeutische Ansätze und personalisierte Behandlungsstrategien möglich: Michael Menzel 
u. a., »Benchmarking Whole Exome Sequencing in the German Network for Personalized Med-
icine«, in Eur J Cancer 211 (2024): 114306, https://doi.org/10.1016/j.ejca.2024.114306.

https://doi.org/10.1016/j.ejca.2024.114306


Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

181

die Chromosomentheorie der Vererbung durch Theodor Boveri (1862–1915), 
Edmund B. Wilson (1856–1939) und Thomas H. Morgan (1866–1945), die die 
Chromosomen als Träger der Erbinformation identifizierten und damit ein 
zelluläres Verständnis der Mendelschen Genetik ermöglichten.3 Als einer der 
Begründer der Genetik wurde Morgan 1935 für die Chromosomentheorie der 
Vererbung mit dem Nobelpreis ausgezeichnet. Der mechanistische Ansatz gilt 
aber auch für die Identifizierung und Klassifizierung von Genen, welche die 
ersten Schritte der Entwicklung steuern oder die homeotischen Mutationen, 
beides konnte auch an der Fliege gezeigt werden.4 Für diese Meilensteine der 
Genetik wurde der Nobelpreis verliehen, 1933 an Morgan und 1995 an Lewis/
Nüsslein-Volhard/Wieschaus.

Am Anfang der Aufklärung von Entwicklungsprozessen standen jedoch 
Experimente zur Embryonalentwicklung und Regeneration. Auch wenn die 
experimentelle Embryologie (auch als Entwicklungsphysiologie bezeichnet) 
oft als mechanistisch beschrieben wird, so geht ihr Ansatz doch immer von der 
Ganzheit des Organismus aus. Sie befasst sich mit Strukturen, die fehlen oder 
sich noch im Embryonalstadium befinden, und betrachtet den Organismus 
immer als Ganzes. Dies gilt für die frühen Studien über die Regeneration von 
Hydra durch Abraham Trembley (1710–1784) bis hin zu den Experimenten 
von Hans Spemann (1869–1941) über die frühe Entwicklung von Amphibien, 
bei denen bestimmte Gewebe die Eigenschaft eines Organismus besitzen.5

Methodisch wurde ein großer Teil der Ergebnisse der experimentellen 
Embryologie durch Ablations- oder Transplantationsexperimente erzielt, bei 
denen die morphogenetischen Eigenschaften eines bestimmten Gewebes getes-
tet werden, insbesondere das Phänomen der Induktion. Wenn Gewebe an eine 
ektopische Stelle eines Wirtes transplantiert wird, kann getestet werden, ob 
das transplantierte Gewebe in der Lage ist, das Differenzierungsschicksal des 
Wirtsgewebes zu steuern. Im Falle der Achsenbildung in der frühen Embryo
genese (Gastrulation) hat das Gewebe sogar die Eigenschaft eines Organisators, 
der eine komplette Körperachse induzieren kann. Für diese Entdeckung des 

3	 Julian S. Huxley, »The Mechanism of Mendelian Heredity«, in Nature 113 (1924): 518–
520; Thomas H. Morgan, »Localization of the Hereditary Material in the Germ Cells«, in 
Proceedings of the National Academy of Sciences 1,7 (1915): 420–429.
4	 Earl B. Lewis, »A Gene Complex Controlling Segmentation in Drosophila«, in Nature 276 
(1978): 565–570; Christiane Nüsslein-Volhard und Eric Wieschaus, »Mutations Affect-
ing Segment Number and Polarity in Drosophila«, in Nature 287 (1980): 795–801.
5	 Hans Spemann und Hilde Mangold, »Über die Induktion von Embryonalanlagen durch 
Implantation artfremder Organisatoren«, in Wilhelm Roux Arch. Entw. Mech. Org. 100 (1924): 
599–638; Abraham Trembley, Mémoires pour servir à l’histoire d’un genre de polypes d’eau 
douce à bras en forme de cornes, hg. von Jean und Herman Verbeek, Leiden 1744.



Thomas W. Holstein

182

Organisator-Effektes in der Embryonalentwicklung erhielt Spemann 1937 den 
Nobelpreis.

Die zellulären und molekularen Grundlagen des Organisator-Effekts blie-
ben lange Zeit ein Rätsel und konnten erst in den letzten Jahren zunächst 
genetisch aufgeklärt werden. Dazwischen liegen Jahrzehnte der Suche nach 
den zugrundeliegenden Molekülen und Mechanismen. Hervorzuheben ist 
auch, dass Morgan seine Arbeiten aber mit experimenteller Embryologie 
und Regenerationsbiologie begann,6 lange bevor er sich Drosophila und den 
genetischen Experimenten zuwandte.7 In Morgans Forschungen manifestiert 
sich somit ein Wendepunkt in der Entwicklungsbiologie, der ihn von der 
experimentellen Embryologie zur Genetik führte, mit deren Hilfe er konse-
quent die genetischen Grundlagen der Entwicklung untersuchte, sobald ein 
geeignetes Tiermodell für die Genetik zur Verfügung stand. Dies sollte jedoch 
zu einem Bruch zwischen experimenteller Embryologie und Genetik führen, 
der erst mehr als ein halbes Jahrhundert später überwunden werden konnte, 
nicht zuletzt durch die Erkenntnisse der molekularen Evolutionsbiologie, die 
eine hohe genomische Konservierung über Stammesgrenzen hinweg nachwies 
und den Vergleich von Entwicklungsprozessen sogar zwischen Fliege und 
Mensch ermöglichte.

2  Drieschs Seeigel-Experimente

Sehr großen Einfluss auf Morgan hatte Driesch mit seinen Experimenten. 
Beide unterhielten auch zeitlebens einen intensiven Austausch durch Korres
pondenz und persönliche Besuche. Was ist das Besondere an Drieschs Expe-
rimenten und warum haben sie noch heute einen so großen Einfluss auf die 
Biologie, dass sie bis in die Gegenwart in den Lehrbüchern der Biologie und 
Entwicklungsbiologie detailliert beschrieben und diskutiert werden? August 
Weismann (1834–1914) hatte in seinem Keimplasma-Modell postuliert, dass 
es nach der ersten Zellteilung der befruchteten Eizelle zu einer Trennung der 
Determinanten kommt, wenn man die Blastomeren trennt.8 Wilhelm Roux 
(1850–1924) testete Weismanns Hypothese, indem er eine der Blastomeren 

6	 Thomas H. Morgan, Regeneration, New York und London 1901.
7	 Thomas W. Holstein, »The Role of Cnidarian Developmental Biology in Unraveling Axis 
Formation and Wnt Signaling«, in Dev Biol 487 (2022): 74–98; Ders., »The Significance of Ethel 
Browne’s Research on Hydra for the Organizer Concept«, in Cells Dev 178 (2024): 203907.
8	 August Weismann, Die Entstehung der Sexualzellen bei den Hydromedusen: Zugleich als 
Beitrag zur Kenntnis des Baues und der Lebenserscheinungen dieser Gruppe, Jena 1883.



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

183

im Zweizellstadium mit einer Injektionsnadel abtötete und feststellte, dass 
sich nur eine Hälfte des Embryos entwickelte, was auf eine autonome Spe-
zifizierung schließen ließ.9 Driesch kam jedoch in seinen Experimenten mit 
Seeigeln zu gegenteiligen Ergebnissen. Er trennte die Blastomeren und jede 
Blastomere eines 2-zelligen Embryos entwickelte sich zu einer vollständigen 
Larve.10 Ebenso entwickelten sich die isolierten Zellen, wenn die Blastomeren 
aus 4- oder 8-zelligen Embryonen stammten. Dieses Ergebnis unterschied 
sich klar von den Vorhersagen von Weismann und Roux, nach denen jede 
Blastomere nur einen Teil der zukünftigen Larve bilden sollte.

Die Experimente zeigen eine hohe Regulationsfähigkeit des Embryos und 
liefern gleichzeitig den Beweis, dass das Schicksal einer Zelle von dem ihrer 
Nachbarzellen abhängt. Die Interaktionen und Induktion zwischen den Zellen 
sind hierbei entscheidend, nicht das Zellschicksal durch einen zytoplasmati-
schen Faktor. Diese und andere Experimente zeigen laut Driesch auch, dass das 
Potenzial einer isolierten Blastomere größer ist als sein tatsächliches Schicksal 
(im Sinn der gebildeten Zelltypen). Driesch schloss daraus, dass der Seeigel
embryo ein harmonisches Äquipotential-System darstellt, in dem alle potentiell 
unabhängigen Teile zusammenwirken, um einen einzigen Organismus zu 
bilden. So weitreichend die Schlussfolgerungen dieser Experimente sind, so 
einfach waren sie in ihrer Durchführung, was Driesch auch eindrucksvoll in 
seinen späten Lebenserinnerungen geschildert hat:

Ich selbst führte meinen Plan aus, das Roux’sche Froschexperiment am See-
igelkeim zu wiederholen. Kannte ich doch die Vorzüge gerade dieses Keimes, 
der glashell ist, sich sehr rasch entwickelt und Beobachtungen im Leben ohne 
jede Präparation zulässt, und wusste ich doch aus den freilich nur auf Zell
physiologisches gerichteten Unternehmungen der Gebrüder Hertwig und 
Boveri, dass der Seeigelkeim sehr widerstandsfähig ist und sehr kräftige Ein-
griffe überlebt.

Ich trennte also durch Schütteln in einem kleinen Glasrohr die beiden ersten 
Furchungszellen voneinander, oder tötete auch durch eben dieses Verfahren die 
eine von ihnen ab: aus der überlebenden, bzw. aus beiden voneinander getrenn-
ten Zellen erhielt ich dann, durchaus gegen meine Erwartung, jeweils einen 

9	 Wilhelm Roux, »Beiträge zur Entwickelungsmechanik des Embryo V: Über die künstli-
che Hervorbringung halber Embryonen durch Zerstörung einer der beiden ersten Furchungs-
kugeln, sowie über die Nachentwickelung (Postgeneration) der fehlenden Körperhälfte«, in 
Archiv für pathologische Anatomie und Physiologie und für klinische Medicin 114 (1888): 246–291.
10	 Hans Driesch, »Entwickelungsmechanisches«, in Anatomischer Anzeiger 7 (1892): 584–
586.



Thomas W. Holstein

184

ganzen verkleinerten  »Pluteus« wie die freilebende Larve des Seeigels genannt 
wird – (der nicht-zoologische Leser denke hier an die Kaulquappe oder die 
Raupe). Die isolierte Zelle furchte sich zwar, wie sie es im Verbande mit ihrem 
Genossen getan hatte, gab also ein halbes Furchungsbild in Form einer halben 
Hohlkugel; aber dann schloss sich diese zu einer kleinen Ganzkugel, die sich, 
als ob sie die normale  »Blastula«, nur verkleinert, wäre, entwickelte. Das war 
das Gegenteil von Roux’ Ergebnis, das Gegenteil auch zu Weismanns embryo
genetischer Theorie, nach der die individuelle Entwicklung auf Grund einer 
gegebenen materiellen Struktur verlaufen sollte, deren einzelne Abschnitte 
durch die Furchung auf einzelne Zellen verteilt wurden. Nach dieser Lehre 
hätten die isolierten Furchungszellen des Seeigeleies je einen halben Pluteus 
liefern müssen, sie taten es aber nicht. – Ich selbst war so verblüfft über mein 
Ergebnis, dass ich immer noch an einen Versuchsfehler dachte, und mich erst 
durch sehr viele Versuche, die immer, unter größten Kautelen ausgeführt, das-
selbe Resultat ergaben, von der Endgültigkeit meines Experimentalresultates 
überzeugen ließ.11

3  Drieschs Vita

Heidelberg spielte für Drieschs Wechsel von der experimentellen zur theore-
tischen Biologie und dem Neovitalismus eine signifikante Rolle.12 Es handelte 
sich um einen bedeutenden Standort für die experimentelle Zell- und Ent-
wicklungsbiologie um die Jahrhundertwende, wo der Zoologe Otto Bütschli 
(1848–1920) sich unter anderem mit dem Chemismus des Zytoplasmas beschäf-
tigte und zahlreiche Forscher angezogen hatte, deren führende Arbeiten noch 
heute für die experimentelle Embryologie stehen, wie zum Beispiel Richard 
B. Goldschmidt (1878–1958) und Viktor Hamburger (1900–2001).

11	 Ders., Lebenserinnerungen: Aufzeichnungen eines Forschers und Denkers in entscheidender 
Zeit, München und Basel 1951, 74.
12	 Goldschmidt promovierte 1902 bei Bütschli in Heidelberg, wurde Direktor am Kaiser-
Wilhelm-Institut für Biologie (1919–1935), musste nach seiner Ausbürgerung durch die Natio-
nalsozialisten 1935 in die USA emigrieren, wo er Professor an der UC Berkeley und Mitglied der 
National Academy of Sciences wurde. Hamburger war Student in Heidelberg und promovierte 
bei Spemann in Freiburg, emigrierte nach der sog. Machtergreifung der Nationalsozialisten in 
die USA, wo er Professor an der Washington University in St. Louis und Mitglied der National 
Academy of Sciences wurde. Herbst studierte und promovierte wie Driesch bei Haeckel, ging 
mit Driesch nach Heidelberg, wo er Nachfolger von Bütschli wurde und 1935 emeritierte. Er 
stemmte sich gegen die Entlassung von Clara Hamburger und wird von Goldschmidt als Geg-
ner des Nationalsozialismus beschrieben: Michael Elstner, Jenseits der Entwicklungsphysio-
logie: Curt Herbst im Spiegel seiner Korrespondenz mit Hans Driesch, Diss., Ulm 2013.



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

185

Auch Driesch hatte einen Hintergrund in der vergleichenden Anatomie und 
Embryologie. Er studierte in Jena, wo er 1889 bei Ernst Haeckel (1834–1919) 
über Hydroidpolypen promovierte. Hier traf er auch Curt Herbst (1866–1946), 
der wie er aus wohlhabendem Haus stammte, was beiden schon früh umfang-
reiche Forschungsreisen ermöglichte, so an die Stazione Zoologica di Napoli und 
die K. K. Zoologische Station Triest. Dort entstanden Drieschs berühmte Seeigel
experimente, aber auch Arbeiten von Herbst zum Einfluss von Salzen (LiCl) 
auf die Frühentwicklung. Beide gingen 1900 nach Heidelberg. Driesch wurde 
Privatdozent für Naturphilosophie und Mitglied der Naturwissenschaftlich-
Mathematischen Fakultät. Herbst habilitierte sich bei Bütschli und wurde 
später dessen Nachfolger.

Mit Unterstützung des Philosophen Wilhelm Windelband (1848–1915) 
gelang es Driesch, 1911 in die philosophische Fakultät zu wechseln.13 Nach 
einem Ordinariat für Philosophie in Köln (1920) ging Driesch 1921 an die Uni-
versität Leipzig, wo er bis zu seiner durch die Nationalsozialisten erzwungenen 
Emeritierung 1933 blieb.14

4  Drieschs Bedeutung für die Biologie

Im Folgenden wird vor allem Bezug genommen auf Richard Goldschmidt, 
Viktor Hamburger und Curt Herbst, Forscher, die Driesch sehr gut kannten, 
sowie auf Drieschs posthum erschienene Lebenserinnerungen.15 Die Einschät-
zung der wissenschaftlichen Verdienste von Hans Driesch durch Goldschmidt 
und Hamburger sind eindeutig.16 Ihre Einordnung lässt auch heute keine Zwei-
fel an der Bedeutung von Drieschs Experimenten aufkommen. Goldschmidt 
vergleicht sogar Drieschs Experimente mit denen von Spemann und ordnet 
Driesch als den bedeutenderen, originelleren und »wirklichen Bahnbrecher 
in der Biologie« ein.17

13	 Curt Herbst, »Hans Driesch als experimenteller und theoretischer Biologe«, in Wilhelm 
Roux’ Archiv für Entwicklungsmechanik der Organismen 141 (1942): 111–153.
14	 Elstner, Jenseits der Entwicklungspsychologie.
15	 Driesch, Lebenserinnerungen.
16	 Richard Goldschmidt, Portraits from Memory: Recollections of a Zoologist, Seattle 1956; 
Viktor Hamburger, The Heritage of Experimental Embryology: Hans Spemann and the Orga-
nizer, New York 1988.
17	 »In den neunziger Jahren hatte die Entwicklungsphysiologie ihren glänzenden Auf-
schwung genommen. W. Roux war ihr Begründer; er hörte aber bald mit der experimentellen 
Arbeit auf und befasste sich nur noch rein theoretisch mit ihr. Ihr eigentlicher Initiator war 
dagegen Hans Driesch zusammen mit seinem anderen Ich, Curt Herbst. […] Driesch war es vor 



Thomas W. Holstein

186

Für Hamburger ist der Kern der Organisator-Experimente von Spemann 
und seiner Doktorandin Hilde Mangold die Rolle der Induktion.18 In der Gastru
lation der Amphibienentwicklung wird gezeigt, wie gewebeartig organisierte 
kleine Kollektive embryonaler Zellen der dorsalen Urmundlippe an ektopi-
scher Stelle eine ganze Körperachse induzieren können (siehe oben), wobei 
dieser Induktion wiederum eine ganze Hierarchie von weiteren Induktions-
ereignissen zugrunde liegt.19 Auch heute noch ist dies die Grundlage unserer 
Erklärungsmodelle zu der geordneten Entstehung von Körperachsen und 
Organen in der Embryonalentwicklung und Regeneration. Bemerkenswerter-
weise wurden ganz ähnliche Organisator-Experimente bereits 15 Jahre zuvor 
veröffentlicht, die an dem einfachen Süßwasserpolypen Hydra durchgeführt 
wurden.20 Wichtiger als die Priorität ist vielleicht, dass sie von einer Studentin 
durchgeführt wurden, die in dem Labor von Morgan und Wilson arbeitete.21 
Wir wissen heute auch, dass an den Induktionsvorgängen bei der Organisator 
Bildung in beiden Fällen der evolutiv hoch konservierte Wnt-Signalweg zentral 
beteiligt ist, was auf ähnliche molekulare Mechanismen hinweist.22

allem der der Kausalanalyse zum Durchbruch verhalf. Noch heute, da die Entwicklungsphysio-
logie längst zum Allgemeingut aller Biologen geworden ist, sind wir Nutznießer der bedeuten-
den Erkenntnisse von Driesch der als großer Experimentator und tiefschürfender Denker so 
Hervorragendes leistete, dass er seiner Zeit weit voraus war. […] In den späteren Jahren scheint 
dann Drieschs Bedeutung durch die allgemeine Anerkennung, die dem Lebenswerk Spemanns 
zuteilwurde, in den Schatten gestellt worden zu sein. Ich glaube jedoch, dass Driesch der bei 
weitem größere Analytiker, der unabhängigere Geist und darüber hinaus, durch seine kühnen 
Experimente und Ideen, auch der wirkliche Bahnbrecher war.« Goldschmidt, Portraits from 
Memory, 65 [Übersetzung Elisabeth de Lattin, Hamburg 1959].
18	 Spemann und Mangold, Über die Induktion.
19	 »Die allgemeinen Themen der ›abhängigen Differenzierung‹, die von Roux in den 1880er 
Jahren formuliert worden waren, und der embryonalen Induktion lagen in der Luft. In der Tat 
waren einige von Spemanns Zeitgenossen in theoretischen Fragen bereits weiter als er. Ich 
denke dabei insbesondere an Driesch und seinen Freund Curt Herbst. Nach einer Reihe brillan-
ter Experimente an Seeigel-Eiern hatte Driesch 1894 (im Alter von 27 Jahren) eine ausgefeilte 
Analytische Theorie der organischen Entwicklung ausgearbeitet, in der die Rolle des Zellkerns 
und des Zytoplasmas, induzierende chemische Reize und andere grundlegende Probleme und 
Mechanismen mit großer Klarheit diskutiert wurden.« Hamburger, Heritage, 14 [Übersetzung 
TWH].
20	 Ethel N. Browne, »The Production of New Hydranths in Hydra by the Insertion of Small 
Grafts«, in J. Exp. Zool. 7 (1909): 1–37.
21	 Holstein, The Significance of Ethel Browne’s Research.
22	 Ebd.



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

187

5 � Drieschs Hinwendung zur Theoretischen Biologie  
und zum Vitalismus

Wie von Hamburger geschildert, waren Driesch und Herbst in der theoreti-
schen Durchdringung der Induktionsexperimente Spemann weit voraus, wenn 
es überhaupt sein Ziel war, hier zu einer kohärenten Theorie zu kommen. 
Sowohl Driesch als auch Herbst veröffentlichten zwischen 1890 und 1900 
wissenschaftstheoretische Studien, in denen erstmals eine Theorie der orga-
nischen Entwicklung ausgearbeitet war und zugleich auch die offenen Fragen 
nach den zugrundeliegenden Mechanismen thematisiert wurden.23 Ziel ihrer 
experimentellen Arbeiten war eindeutig ein mechanistisches Verständnis der 
Induktions- und Regulationsvorgänge in der Embryogenese von Organismen, 
wie es auch von Hamburger und zuletzt von Sander betont wurde.24

Gleichzeitig waren dies auch die entscheidenden Jahre der Hinwendung 
Drieschs zum Neovitalismus. Seine Arbeiten tragen programmatische Titel: Die 
Maschinentheorie des Lebens,25 Die Lokalisation morphogenetischer Vorgänge – 
Ein Beweis vitalistischen Geschehens,26 Die organischen Regulationen – Vorbe-
reitungen zu einer Theorie des Lebens.27 Die Gründe für die Wende in seiner 

23	 Hans Driesch, Analytische Theorie der organischen Entwicklung, Leipzig 1894; Curt A. 
Herbst, Formative Reize in der tierischen Ontogenese: Ein Beitrag zum Verständnis der tierischen 
Embryonalentwicklung, Leipzig 1901.
24	 »Herbst, who deserves credit as the first practitioner of chemical experimental embry-
ology – he made some notable discoveries in his studies of the effects of ions on sea urchin 
development – had published his theoretical Programmschrift (manifesto) on Formative Stim
uli in Animal Ontogeny in 1901, the same year in which Spemann’s first study appeared. It 
is an extensive and systematic survey of developmental mechanisms. A crucial issue in the 
approach of both Driesch and Herbst is well formulated by the latter: ›to establish the occur-
rence of formative stimuli which are exerted from one part of the embryo to another, and to 
demonstrate eventually the possibility of a complete resolution of the entire ontogenesis into 
a sequence of such inductions‹ (Herbst, 1901, p. 2). One should not be taken aback by the use 
of the antiquated term ›formative stimulus‹, which had been taken over from Rudolf Virchow 
and from botanists of the middle of the last century. Mechanists like Herbst had long divested 
it of its mystical overtones and used the term synonymously with ›inductor‹.« Hamburger, 
Heritage, 14–15; Klaus Sander, »Hans Driesch the Critical Mechanist: Analytische The-
orie der organischen Entwicklung«, in Roux’ Archives of Developmental Biology 201 (1992): 
331–333.
25	 Hans Driesch, »Die Maschinentheorie des Lebens«, in Biologisches Centralblatt 16 (1896): 
353–368.
26	 Ders., Die Lokalisation morphogenetischer Vorgänge: Ein Beweis vitalistischen Geschehens, 
Leipzig 1899.
27	 Ders., Die organischen Regulationen: Vorbereitungen zu einer Theorie des Lebens, Leipzig 
1901.



Thomas W. Holstein

188

Forschung schildert Driesch in seinen Lebenserinnerungen prägnant.28 Danach 
sei mechanistisch nicht erklärbar, warum in seinen Regenerationsexperimen-
ten die Potenzen des Gewebes (er spricht von Elementen) nach »beliebiger 
Zerstückelung« immer viel größer seien als dessen prospektive Bedeutung. 
Die bei dieser Regulation wirksamen Prozesse, die stets »das Ganze« regene-
rieren, sieht er als zentrale Komponenten eines »harmonisch-äquipotentiellen 
Systems des Organischen«. Und Driesch formuliert als Kern seiner Argumente 
für eine Abkehr von mechanistischen Erklärungen:

War es denkbar, dass eine gegebene Anordnung der Materie des Eies oder bei 
Restitution des Erwachsenen eine präformierte »materielle Struktur« […] die 
letzte Grundlage der Lokalisation dieses Geschehens sei, wie eine »teleologisch-
mechanistische« Einstellung das fordern musste; eine Struktur auf deren gege-
bener Grundlage sich alles Einzelgeschehen physikalisch-chemisch abspielte? 
Nein – das war unausdenkbar! Denn eine gegebene Struktur, eingestellt auf 
die Lieferung eines bestimmten Endziels bleibt doch nicht was sie war, wenn 
man ihr beliebige Teile nimmt oder ihre Teile beliebig verlagert. 

Diese Gedanken sind 10 Jahre nach Drieschs Tod 1941 veröffentlicht worden. 
Zur Zeit ihrer Niederschrift war die Rolle der DNA als Träger der Erbinforma-
tion erst ansatzweise29 und die mit der DNA verbundenen molekulargenetischen 
Prozesse der Proteinbiosynthese (Transkription und Translation sowie Gen-
regulation) noch nicht einmal ansatzweise bekannt. Mit unseren heutigen 
Kenntnissen der molekularen Prozesse in der Entwicklung und Evolution kann 
Drieschs Paradoxon durchaus mechanistisch erklärt werden. Der DNA kommt 
die Rolle einer präformierten materiellen Struktur zu, die in den Entwicklungs-
prozessen aktiviert wird, diese steuert, die aber auch Grundlage von strukturel-
len Veränderungen ist. Diese Veränderungen bilden über Generationen hinweg 
ein evolutives Gedächtnis, das uns mit den einfachsten Lebensformen verbindet.

Man kann spekulieren, ob diese für Driesch unüberwindbaren Hürden 
ihn dazu bewegten, seine experimentellen Arbeiten nicht fortzusetzen und 
warum er nicht – wie Morgan – eine Wende hin zur Genetik einschlug. Der 
auf Aristoteles zurückgehende Vitalismus, dem zufolge Organismen auch von 
einer lebendigen Kraft geformt werden, brachten ihm jedenfalls umfassende 

28	 Ders., Lebenserinnerungen, 109.
29	 Oswald T. Avery, Colin M. MacLeod und Maclyn McCarty, »Studies on the Chemical 
Nature of the Substance Inducing Transformation of Pneumococcal Types«, in Journal of Exper-
imental Medicine 79 (1944): 137–158.



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

189

Kritik der biologischen Welt ein, die bei den Vertretern der Genetik noch 
schärfer war als bei den experimentell arbeitenden Biologen.

Ausgangspunkt seiner naturphilosophischen Schule des Neovitalismus 
und der Entelechie-Theorie ist jedoch, dass Lebensvorgänge durch spezifische 
biologische Ordnungsprinzipien bestimmt werden. In einer Arbeit, die noch 
vor Drieschs ersten neovitalistischen Arbeiten 1893 erschienen ist, versuchte 
er eine Theorie der Biologie zu formulieren und der Biologie einen eigenstän-
digen Platz neben der Physik und Chemie als anerkannte und selbstständige 
Grundlagenwissenschaft zuzuweisen.30

In der Philosophie des Organischen,31 seinem naturphilosophischen Haupt-
werk, fasst er im ersten Teil die Ergebnisse der Analytischen Biologie zusammen 
und begründet im Kontext von Deszendenz- und Vererbungslehre die Eigen-
ständigkeit des Lebens. Im zweiten Teil wird die Philosophie des Organischen 
entwickelt, die im Wesentlichen eine Ableitung der aristotelischen Entelechie-
Lehre ist und verschiedenste funktionelle Ebenen des Organischen darstellt. 
Die Entelechie ist dabei treibende Kraft alles Organischen, die Form und Funk-
tion der verschiedenen Lebensformen bestimmt. Aber welcher Art ist dieser 
Faktor? Hier setzt die Kritik der meisten Biologen an. Ludwig von Bertalanffy 
(1901–1972), der wie Driesch aus der Entwicklungsbiologie und Morphologie 
kam und als Pionier der Systemtheorie gilt, hat in seinem Hauptwerk Modern 
Theories of Development als Haupteinwand gegen Drieschs Neovitalismus vor-
gebracht, dass dessen Entelechie-Hypothesen keinen Erklärungswert hätten.32 
Dieser Einwand will ernstgenommen sein, weil Bertalanffy einen fächerüber-
greifenden holistischen Ansatz verfolgte. In seinem Ansatz der theoretischen 
Biologie setzte er sich mit der Gestalttheorie und den Grundlagen der organis-
mischen Biologie auseinander und führte das Konzept der emergenten Evolu-
tion ein,33 obwohl dessen molekulare Grundlagen erst in Ansätzen erkennbar 
waren.

30	 Hans Driesch, Die Biologie als selbstständige Grundlagenwissenschaft, Leipzig 1893.
31	 Ders., Philosophie des Organischen, Bd. 1 und 2, Leipzig 1909; Ders., Philosophie des Organi-
schen: Gifford-Vorlesungen gehalten an der Universität Aberdeen in den Jahren 1907–1908, Leipzig 
1921.
32	 »The chief objection to vitalism is that its ideas are so extremely deficient in explanatory 
value. Driesch has repeatedly been charged with the purely negative characterization of his 
entelechy. The entelechia morphogenetica is neither substance nor energy, nor a constant; it is 
not spatial but acts into space; it is said to be ›unimaginable‹, it can only be ›conceived‹. The 
entelechia psychoidea, which is involved in instinct, is an entity which, although not a psyche, 
can only be discussed in psychological analogies. Driesch himself must admit that the definition 
of entelechy is merely a complicated system of negations.« Ludwig von Bertalanffy, 
Modern Theories of Development: An Introduction to Theoretical Biology, London 1933, 43.
33	 Ebd.



Thomas W. Holstein

190

6  Evolution und Emergenz: Biologie-spezifische Ordnungsprinzipien

Die Frage nach der Emergenz ist für Beschreibung und Abgrenzung der Sys-
temeigenschaften von Physik, Chemie und Biologie zueinander noch immer 
aktuell. Gibt es gegenüber der physikalischen und chemischen Ebene Eigen-
schaften biologischer Systeme, die grundsätzlich neu sind und nicht alleine 
durch die Summe ihrer (chemischen und physikalischen) Eigenschaften erklärt 
werden können? Diese Frage, die Driesch zunächst auf der Ebene der Früh-
entwicklung von Organismen stellte, gilt auch für andere Ebenen biologischer 
Prozesse, von der zunehmenden Komplexität der Baupläne von Organismen 
bis hin zum »intelligenten« Verhalten bestimmter Tiere. In allen Beispielen 
sind emergente Prozesse mit der Evolution der Organismen verbunden. Wir 
haben heute ein detailliertes Wissen über die molekularen Grundlagen evo-
lutionärer Prozesse und über die Schlüsselrolle, welche die Organisation der 
DNS bei der Entwicklung und Evolution der Organismen spielt.

Die DNS ist einerseits Träger der genetischen Information, andererseits 
unterliegt sie einer ständigen Veränderung durch Mutationen. Dadurch ent-
steht auf organismischer Ebene das Potential, durch Selektion und Anpassung 
neue Systemeigenschaften herauszubilden. Die Tatsache, dass die komplexes-
ten Organismen über die Kontinuität ihrer DNS mit den evolutionär ältesten 
Organismen verbunden sind, zeigt, dass emergente Phänomene auf der Ebene 
der DNA und im evolutionären Kontext zu einer höheren Komplexität der 
Organismen geführt haben. Diese Eigenschaft biologischer Systeme unter-
scheidet sich grundlegend von chemischen und physikalischen Prozessen.

Mit dem Fortschritt der Sequenzierung ganzer Genome (1976 des Bakte-
riophagen MS2, 1995 des Bakteriums Haemophilus influenzae und 2000/2002 
des Menschen) wurden bald Hypothesen entwickelt, um die vorherrschende 
Evolutionstheorie um entwicklungsbiologische Perspektiven zu erweitern.34 
Pioniere waren Conrad H. Waddington (1905–1975), Rupert Riedl (1925–2005) 
und Stephen J. Gould (1941–2002) mit ihren programmatischen Werken.35 
Vertreter des Neodarwinismus wie Ernst Mayr (1904–2005) konnten mit ihrem 
rein populationsgenetisch orientierten Ansatz einer Synthetischen Theorie keine 
Erklärung für Evolutionsphänomene finden, denen statische Phänomene (zum 

34	 Günter P. Wagner und Manfred D. Laubichler, »Rupert Riedl and the Re-Synthesis of 
Evolutionary and Developmental Biology: Body Plans and Evolvability«, in J. Exp. Zool. 302B 
(2004): 92–102.
35	 Conrad H. Waddington, The Strategy of the Genes: A Discussion of Some Aspects of Theoret-
ical Biology, London 1957; Rupert Riedl, Die Ordnung des Lebendigen: Systembedingungen der 
Evolution, Hamburg 1975; Stephen Jay Gould, Ontogeny and Phylogenie, Cambridge, MA u. a. 
1977.



Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus

191

Beispiel Merkmalshomologie) oder dynamische Phänomene (zum Beispiel 
Koadaptation, Heteromorphose, Atavismus) zugrunde liegen.36 In allen Fäl-
len handelt es sich um gerichtete Phänomene der Makroevolution, das heißt 
evolutive Prozesse, die über die Artgrenzen hinweg zum Beispiel die Identität 
großer Taxa wie Vögel und Säugetiere erklären.

Riedls Hypothese war, dass im Laufe der Evolution neue Merkmale entste-
hen, die aber im Kontext von Merkmalen, die zum Zeitpunkt ihrer Entstehung 
bereits vorhanden waren, funktionsfähig sein müssen. Neue Merkmale können 
ihrer Entwicklung von bereits vorhandenen Merkmalen abhängen, wodurch 
die Belastung (Bürde) für die phylogenetisch ältere Merkmale zunimmt, die 
weniger wahrscheinlich verloren gehen oder verändert werden. Diese negative 
Rückkopplung wirkt als Selektion nicht durch die Umwelt, sondern durch 
systemische Bedingungen, die durch die Organisation des Organismus ent-
wickelt wurden. Das Ergebnis ist ein »nachahmend organisiertes System von 
Geninteraktionen«, was unter anderem auch erklärt, warum konservativere 
Merkmale tendenziell phylogenetisch ältere Merkmale sind.37 Es zeigt auch 
Wege auf, wie in der Evolution zunehmende Komplexität entsteht indem zum 
Beispiel in der Augenentwicklung eine Vielzahl neuer Gene entsteht, die von 
anzestralen Kontrollgenen abhängen.38

Eine neue Aktualität erhält das Thema der Emergenz durch die Synthe-
tische Biologie, die mit neuen Technologien versucht, Steuerungswege in 
biologischen Systemen zu rekonstruieren und zu nutzen. Solche Ansätze in 
den Lebenswissenschaften sind erst durch die Kenntnis der evolutiven Kon-
servierung von Lebensvorgängen möglich geworden, die vor der Entdeckung 
der DNA kaum vorstellbar war.

ORCID  ®
Thomas W. Holstein	    https://orcid.org/0000-0003-0480-4674

36	 Rupert Riedl, Die Ordnung des Lebendigen, Hamburg und Berlin 1975; ders., »Order in 
Living Organisms: A Systems Analysis of Evolution«, in Quarterly Review Biology 52 (1977): 
351–370.
37	 Ders., Ordnung; Ders., Order.
38	 Walter J. Gehring, »New Perspectives on Eye Development and the Evolution of Eyes 
and Photoreceptors«, in J Hered 96 (2005): 171–184.

https://orcid.org/0000-0003-0480-4674
https://orcid.org/0000-0003-0480-4674




193

Anthony D. Ho

Stammzellforschung in Deutschland

Das Leben besteht aus einer Vielzahl unbedeutender Augenblicke und nur 
wenigen prägenden Momenten. Zu letzteren zähle ich meine Begegnungen 
mit Klaus Tanner in den Jahren 1999 bis 2002.

Um die Sinnhaftigkeit embryonaler Stammzellforschung entbrannten 
damals eine Reihe von Debatten im Bundestag, in Fachgesellschaften und 
in der breiten Öffentlichkeit. Die Positionen waren so verhärtet und die 
Gesellschaft war derart polarisiert, dass die Gegner und Befürworter der 
Stammzellforschung einander nicht zuhörten. Als Vertreter unserer jeweili-
gen Fachdisziplinen waren wir öfters nach Berlin zu Beratungsgremien und 
Anhörungen eingeladen worden, bis das Stammzellgesetz am 1. Juli 2002 
verabschiedet wurde. Das Gesetz erlaubte schließlich die Einfuhr und die 
Verwendung humaner embryonaler Stammzellen für hochrangige Grund-
lagenforschung. Es wurde eine Zentrale Ethik-Kommission für Stammzell-
forschung (ZES) eingerichtet, in die wir beide als ordentliche Mitglieder 
berufen wurden. Klaus Tanner übernahm den Vorsitz dieser Kommission 
von 2011 bis 2019.

1  Spaltung der Gesellschaft um die Stammzellforschung

Die weltweite Begeisterung für die Stammzellforschung begann Ende 1998 
mit der Etablierung von Verfahren zur Kultur menschlicher Stammzellen aus 
Embryonen.1 Der Arbeitsgruppe um James Thomson von der University of 
Wisconsin, Madison (USA) war es gelungen, aus sieben Tage alten Embryonen 
Stammzellen zu isolieren und daraus mehrere Zelllinien zu gewinnen. Wie 
sich bald herausstellen sollte, eröffnete diese Methode zur Etablierung embry-
onaler Stammzelllinien neue Perspektiven für Gewebezucht und Organersatz. 
Die Fähigkeit dieser »Alleskönner« beziehungsweise pluripotenten Stamm-
zellen, sich in die unterschiedlichsten Zellen und Gewebetypen des Körpers 
zu verwandeln, ließ die Hoffnung zu, dass sie eines Tages als unerschöpfli-
che Quelle verwendet werden könnten, um geschädigtes oder erkranktes 

1	 Vgl. James A. Thomson u. a., »Embryonic Stem Cell Lines Derived from Human Blasto-
cysts«, in Science 282,5391 (1998): 1145–1147.

Anthony D. Ho, »Stammzellforschung in Deutschland«, in Reflexionsvertrauen – Eine 
Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta Gantner, Wolfgang-Michael Klein 
und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025: 193–197. 
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23320

https://orcid.org/0000-0002-1656-0833
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23320


Anthony D. Ho

194

Körpergewebe wiederherzustellen. Es wurden beispielsweise neue Nerven­
zellen für Parkinson- und Alzheimer-Kranke, Insulin produzierende Zellen für 
Diabetiker, oder Herzmuskelzellen für Herzinfarktpatienten durch embryonale 
Stammzellforschung in Aussicht gestellt.

2  Was sind »Stammzellen«?

Der Terminus Stammzelle stammt von Alexander Maximow (1874–1928), der 
den Begriff während einer Tagung der Berliner Gesellschaft für Hämatologie 
einführte.2 Er erläuterte am 1. Juni 1909 unter dem Titel Der Lymphozyt als 
gemeinsame Stammzelle der verschiedenen Blutelemente in der embryonalen 
Entwicklung und im postfetalen Leben der Säugetiere das Stammzellkonzept. 
Es dauerte allerdings noch mehr als fünfzig Jahre, bis der Nachweis von 
Blutstammzellen erbracht werden konnte. In den Jahren 1960 bis 1964 hat-
ten kanadische Wissenschaftler um James Till, Ernest McCulloch und Louis 
Siminovitch Blutstammzellen im Knochenmark der Maus nachweisen kön-
nen.3 Die bis heute gültige Definition von Stammzellen geht auf ihre Publi-
kationen zurück: Stammzellen sind Zellen, die sich uneingeschränkt selbst 
erneuern und sich zu verschiedenen Gewebe- beziehungsweise Zelltypen 
entwickeln können.

Es vergingen abermals circa 20 Jahre, bis in den siebziger und Anfang 
der achtziger Jahren die Blutstammzell-Transplantation als Routine-Therapie 
für bestimmte Bluterkrankungen, wie akute Leukämie, klinisch eingesetzt 
wurde.4 Diese Entwicklung verdeutlicht die Zeitspanne zwischen Proof-of-
Principle-Tierversuchen in der Grundlagenforschung bis zur Realisierung in 
der klinischen Anwendung bei Menschen.

2	 Alexander A. Maximow, »Der Lymphozyt als gemeinsame Stammzelle der verschiede-
nen Blutelemente in der embryonalen Entwicklung und im postfetalen Leber der Säugetiere«, 
in Folia Haematologica 8 (1909): 125–141.
3	 Louis Siminovich, Ernest A. McCulloch und James E. Till, »The Distribution of 
Colony-Forming Cells among Spleen Colonies«, in J Cell Physiol 62 (1963): 327–336; Dies., 
»Decline in Colony-Forming Ability of Marrow Cells Subjected to Serial Transplantation into 
Irradiated Mice«, in J Cell Physiol 64 (1964): 23–31.
4	 Martin Körbling u. a., »Autologous Transplantation of Blood-Derived Hemopoietic 
Stem Cells after Myeloablative Therapy in a Patient with Burkitt’s Lymphoma«, in Blood 67,2 
(1986): 529–532.



Stammzellforschung in Deutschland

195

3  Embryonale und adulte Stammzellen

Embryonale Stammzellen entstammen der inneren Zellmasse von einer sieben 
Tage alten befruchteten Eizelle, die als Blastozyste (Keimbläschen) bezeichnet 
wird. Jede der acht Zellen aus der genannten inneren Zellmasse kann sich 
in diesem Entwicklungsstadium grundsätzlich in jeden Zelltyp des Körpers 
verwandeln – eine Eigenschaft, die fachsprachlich Pluripotenz genannt wird. 
Eine bessere Bezeichnung für die embryonalen Stammzellen wäre daher eigent-
lich pluripotente Stammzellen, da sie nicht, wie die Nomenklatur suggeriert, 
Embryonen werden können, also omnipotent sind. Adulte Stammzellen kom-
men im erwachsenen Organismus vor, sind extrem selten zu finden und haben 
nur ein ganz beschränktes Entwicklungspotential. Blutstammzellen, zum 
Beispiel, befinden sich im Knochenmark und können sich nur in Blutzellen 
entwickeln. Im Kontrast haben pluripotente oder embryonale Stammzellen 
ein unbegrenztes Differenzierungs- und Selbsterneuerungspotenzial.

4  Heilen durch Töten?

»Für die Forschung an embryonalen Stammzellen muss ungeborenes, mensch-
liches Leben getötet werden!«, behaupteten damals beharrlich die Gegner 
der Erforschung humaner embryonaler Stammzellen. Derlei Ressentiments 
basierten zum Teil darauf, dass der Begriff Embryo mit dem Bild eines unge-
borenen Kindes, das am Daumen lutscht, assoziiert wird. Dies trifft jedoch bei 
weitem nicht auf die Zellen in der inneren Zellmasse einer Blastozyste zu, vor 
der Einnistung in die Gebärmutter der Mutter. Aus solchen Zellen wurden die 
umstrittenen Stammzellen abgeleitet. Zentral und ungelöst war die Frage: Wann 
beginnt das menschliche Leben und wann sind Stammzellen schützenswert?

Die Tatsache ist: fast alle verfügbaren embryonalen Stammzelllinien sind 
aus sogenannten überzähligen Blastozyten gewonnen worden. Beim Pro-
zess der künstlichen Befruchtung werden stets mehrere Eizellen gleichzeitig 
befruchtet, da die Erfolgschance bei der Befruchtung, Implantation, und Aus-
tragung eines gesunden Kindes etwa 25 bis 35 % beträgt. Im Ausland, aber 
auch in der Bundesrepublik entstehen dadurch eine große Zahl überzähliger 
Embryonen, die nach einer gewissen Zeit entsorgt werden. Fast alle gebräuch-
lichen humanen embryonalen Stammzelllinien stammen aus eben solchen 
überzähligen Embryonen, die bei der künstlichen Befruchtung erzeugt wurden 
und die – statt sie zu entsorgen – von den Eltern für die Forschung gespendet 
wurden, nachdem die künstliche Befruchtung erfolgreich abgeschlossen war.



Anthony D. Ho

196

5  Novellierung des Stammzellgesetzes im Jahr 2007

Das Stammzellgesetz vom Juni 2002 hat deutschen Wissenschaftlern ermög-
licht, humane embryonale Stammzellen für hochrangige Forschungsarbeiten 
aus dem Ausland zu importieren, sofern die Zelllinien vor dem 1. Januar 2002 
etabliert worden waren. Dieses Gesetz war mit einem Verfallsdatum verse-
hen. Fünf Jahre nach der Verabschiedung sollte eine Wiedervorlage und eine 
Überprüfung des Gesetzes festgelegt werden. Eine Sachverständigenanhörung 
erfolgte im Mai 2007, wozu Klaus Tanner und ich aufgefordert wurden.

»Natürlich war es wieder ein rhetorisches Ringen der Beschleuniger gegen 
die Bremser«, schrieb Joachim Müller-Jung von der Frankfurter Allgemeinen 
Zeitung. Die Naturwissenschaftler versuchten, die Abgeordneten von der 
Abschaffung oder wenigstens der Neufestsetzung des bisherigen Stichtages 
am 1. Januar 2002 zu überzeugen. Und die Gegner der Stammzellforschung 
trugen Gesichtspunkte vor, um genau dies zu verhindern: »Dass es am Ende 
dann doch nicht auf die alten und seinerzeit erbittert geführten Konflikte 
um Statusfragen des Embryos oder um die Ethik des Heilens hinauslief, war 
Sachverständigen wie dem evangelischen Theologen Klaus Tanner aus Halle-
Wittenberg zu verdanken«, führte Müller-Jung weiter aus. Er lobte den Appell 
Tanners für einen »dann eben angemessenen Umgang mit dem Dissens« eines 
»endgültig wohl nie zu klärenden« Streits.5

Das Abstimmungsergebnis im Bundestag vom 11. April 2008 ergab: 346 
Abgeordnete des Bundestages stimmten für und 228 Abgeordnete gegen eine 
Verschiebung des Stichtages auf den 1. Mai 2007 für den Import humaner 
embryonaler Stammzellen aus dem Ausland.

6 � Nachhaltige Auswirkung des Stammzellgesetzes  
für die Forschungslandschaft

Das Stammzellgesetz hat es einerseits deutschen Wissenschaftlern ermöglicht, 
für hochrangige Forschungsarbeiten humane embryonale Stammzelllinien 
(hESZ) aus dem Ausland zu importieren. Seit Inkrafttreten sind bisher 200 
Genehmigungen erteilt worden. Gegenwärtig sind 98 Gruppen an 55 For-
schungseinrichtungen im Besitz von Genehmigungen und können Forschungs-
arbeiten unter Verwendung von hES-Zellen durchführen (Stand 31.12.2024).

5	 Joachim Müller-Jung, »Biopolitische Friedensrunde«, in Frankfurter Allgemeine Zei-
tung, 11.05.2007, 38.



Stammzellforschung in Deutschland

197

Trotz dieser Entscheidung bleiben viele Herausforderungen für die Stamm-
zellforschung in Deutschland ungelöst. Ein Beispiel ist der inzwischen 18 Jahre 
zurückliegende Stichtag, der den Import neuerer, für die Forschung relevanter 
Stammzelllinien verbietet. Dies wird noch dringlicher, da sich nach inzwi-
schen langjähriger zellbiologischer Forschung die Eigenschaften von Zell­
linien verändern. Des Weiteren stellt der im Forschungsvorbehalt des Gesetzes 
angelegte Widerspruch eine unüberwindbare Hürde für die Forschung dar. 
Demnach dürfen humane ESZ zwar in Forschungsprojekten, aber nicht für 
eine anschließende Nutzung von Ergebnissen verwendet werden. Wenn hierfür 
humane ESZ benötigt werden, dürfen die Ergebnisse in Deutschland nicht 
für pharmakologische und toxikologische Zwecke oder zur Herstellung von 
Therapeutika für die klinische Anwendung umgesetzt werden. Daher besteht 
weiterhin ganz dringend Klärungs- und Reformbedarf.

Auch die Atmosphäre des gegenseitigen Nicht-Zuhörens in der Gesellschaft 
hat sich nicht geändert. Meines Erachtens hat sie sich sogar verschlechtert. 
Deshalb brauchen wir um so dringender die Weisheit »des angemessenen 
Umgangs mit dem Dissens«, die Klaus Tanner vor mehr als 18 Jahren gefor-
dert hat.

ORCID  ®
Anthony D. Ho   https://orcid.org/0000-0002-1656-0833

https://orcid.org/0000-0002-1656-0833
https://orcid.org/0000-0002-1656-0833




199

Andreas Draguhn 

Alles
Der Traum von Vollständigkeit in der Biologie

Wissenschaft ist eine komplexe gesellschaftliche Praxis. Sie fördert nicht vor-
bestehende, ewige Grundwahrheiten (oder gar eine Grundwahrheit) aus den 
Phänomenen, sondern lässt sich allenfalls als mehrdimensionales Geschehen 
beschreiben, in dem Individuen Tätigkeiten nachgehen, die durch Institutio-
nen, Werte, Rollenmodelle, Traditionen und innerwissenschaftliche wie öffent-
liche Diskurse mehr oder weniger stark reguliert und koordiniert werden. Die 
Wissenschaftstheorie, -geschichte und -soziologie der letzten Jahrzehnte hat 
die Vorstellung einer vollständig rational agierenden, einheitlichen und nach 
logischen Prinzipien agierenden Wissenschaft ad absurdum geführt.1

Wichtig scheint, dass dies nicht zu Beliebigkeit führt, so wie es das 
berühmte ›anything goes‹ Paul Feyerabends anzudeuten scheint. Gerade 
dieses Zitat wird oft fälschlich für einen Fatalismus herangezogen, der das 
Besondere des wissenschaftlichen Denkens und Diskurses dem Zufall und der 
Macht des Faktischen preisgibt. Dabei ging es Feyerabend lediglich um die 
Abwehr eines wissenschaftstheoretisch begründeten Realismus als Grundlage 
eines autoritär vertretenen Wahrheitsanspruchs.2 Zur Unterstützung seiner 
These, dass es kein starres axiomatisch begründetes Regelwerk für wissen-
schaftliche Arbeit gibt, zieht er zahlreiche historische Beispiele heran, die den 
Anspruch von Rationalität, stringenter Logik und einer klar identifizierbaren 
Trajektorie des Fortschritts widerlegen – ein wissenschaftshistorischer und 
soziologischer Ansatz, der spätestens seit Thomas Kuhn fest etabliert ist. 
Trotz dieser außerwissenschaftlichen und scheinbar irrationalen sozialen 
Wirkfaktoren im Wissenschaftsbetrieb ist dort kein Raum für Beliebigkeit. 
Wohin die Preisgabe von Vernunft und Wahrheitsanspruch führt, hat sich 
deutlich in irrationalen, wenn nicht anti-rationalistischen Parolen während 
der Corona-Pandemie gezeigt. Umgekehrt belegt die beispiellos schnelle Ent-
wicklung hochwirksamer Impfstoffe das enorme technische, aber auch humane 
Potential einer konsequent vorangetriebenen Forschung. Ohne sie hätten wir 

1	 Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions, London 1962.
2	 Paul K. Feyerabend, Der wissenschaftstheoretische Realismus und die Autorität der Wissen­
schaften, Berlin, Heidelberg und New York 1978.

Andreas Draguhn, »Alles: Der Traum von Vollständigkeit in der Biologie«, in 
Reflexionsvertrauen – Eine Festschrift zu Ehren von Klaus Tanner, hg. von Gösta Gantner, 
Wolfgang-Michael Klein und Thorsten Moos. Heidelberg: Heidelberg University 
Publishing, 2025: 199–209. https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23321

https://orcid.org/0000-0002-6243-5582
https://doi.org/10.17885/heiup.1550.c23321


Andreas Draguhn 

200

heute wohl viele Millionen zusätzlicher Toter zu beklagen, und wir würden 
den künftig erwartbaren Pandemien hilflos entgegensehen.

Wenn Wissenschaft als gesellschaftliche Praxis verstanden wird, die nicht 
einem vorgegebenen und streng logisch ableitbaren Programm folgt, eröff-
nen sich Freiräume für unterschiedliche Fragestellungen, Interpretationen, 
Ziele, Schwerpunktsetzungen und methodische Zugänge. Damit gehen auch 
verschiedene Wissenschaftskulturen einher, die sich in ihren Regeln, Dis-
kursformen, Karrierewegen, und auch in ihren Erkenntnisansprüchen radikal 
unterscheiden.3 Noch mehr: Sie sind sogar innerhalb der jeweiligen Fach-
gemeinschaften nicht invariant, sondern unterliegen aufgrund inner- wie 
außerfachlicher Prozesse einem stetigen Wandel. Wichtige Veränderungen 
im 20. Jahrhundert waren unter anderem die Herausbildung des Berufs des 
Wissenschaftlers (wenn man die Erweiterung des Fokus auf Wissenschaftle-
rinnen überwiegend dem 21. Jahrhundert zurechnet) und die Sensibilisierung 
für die Risiken und Gefahren technischer Anwendungen wissenschaftlicher 
Erkenntnisse.4 In den ersten Jahrzehnten des gegenwärtigen Jahrhunderts 
stehen, soweit absehbar, die Nutzung und Auswirkungen der »künstlichen 
Intelligenz« sowie die weltweite Vernetzung und Nutzung von sehr großen 
Datensammlungen im Vordergrund. Damit einhergehend zeichnet sich eine 
Veränderung der wissenschaftlichen Praxis im Sinne einer Industrialisierung 
der Wissensproduktion ab und damit zugleich einer Entindividualisierung.5

Die Folgen der aktuellen Entwicklungen für die Inhalte, Konzepte, Leit-
ideen, Interpretationen und Anwendungen wissenschaftlicher Erkenntnisse 
sind noch weitgehend unklar. Die Fluidität der Bedingungen, unter denen 
Wissenschaft stattfindet, sollte daher Anlass für einen intensiven innerwis-
senschaftlichen und gesellschaftlichen Diskurs sein, der die Entwicklung 
reflektiert, bewertet, kommentiert und womöglich auch beeinflusst. Ob dieser 
Diskurs, insbesondere innerhalb der einzelnen wissenschaftlichen Fächer und 
Gemeinschaften, ausreichend stattfindet und in der Praxis wirksam wird, ist zu 
bezweifeln. Vielmehr scheinen wir uns in einem gewaltigen Strom zu befinden, 
der Fachgemeinschaften und hunderttausende einzelne Akteure vorantreibt, 
ohne dass viel über das Wohin geredet würde.

3	 Karin Knorr-Cetina, Epistemic Cultures: How the Sciences Make Knowledge, Cambridge, 
MA und London 1999.
4	 Siehe hierzu z. B. Max Weber, »Wissenschaft als Beruf«, in Max Weber-Gesamtausgabe, hg. 
von Wolfgang J. Mommsen, Wolfgang Schluchter und Birgitt Morgenbrod, Bd. I /17, Tübingen 
2019; Carl F. Freiherr von Weizsäcker, Die Tragweite der Wissenschaft, Stuttgart 1964.
5	 Knorr-Cetina, Epistemic Cultures; Henry Markram, »Bioinformatics: Industrializing 
Neuroscience«, Nature 445 (2017): 160–161.



Alles

201

Eine der unzureichend reflektierten neuen Entwicklungen innerhalb der 
biologischen und medizinischen Forschung soll hier näher illustriert werden: 
Vollständigkeit. Zum ersten Mal scheint es möglich, die Vielfalt biologischer 
Phänomene so umfassend zu messen, zu speichern und zu analysieren, dass 
eine mehr oder weniger vollständige Rekonstruktion einzelner Objekte oder 
Objektbereiche gelingt. Die Idee der Vollständigkeit beinhaltet die Konno-
tation einer modernen, datengetriebenen Form von Wissenschaft, in der 
exemplarisches, perspektivisch geprägtes und zugespitztes Wissen gegen-
über dem systematischen Sammeln und Aufbereiten massiver Datensätze 
zurücktritt. Vollständigkeit als Ziel biologischer Forschung ist konzeptuell 
nicht neu. Bereits das in der Mitte des 18. Jahrhunderts entstandene Systema 
naturae Carl von Linnés sollte alle bekannten und – prinzipiell – auch die 
noch unentdeckten Arten in einer einheitlichen Systematik und Nomen
klatur einschließen. Bis heute lässt sich jeder Organismus dieser Systematik 
zuordnen, auch wenn sie inzwischen natürlich im Licht neueren Wissens, 
vor allem aus Evolutionstheorie und molekularer Biologie, stark verändert 
wurde. Dieser Wandel der Ordnungsprinzipien und Erfassungsmethoden bei 
gleichbleibendem Gegenstand (also den Organismen) wirft bereits ein Licht 
auf Begrenzungen des Ideals von Vollständigkeit. Die Methoden, Datenformate 
und Leitideen vollständiger Sammlungen sind eben nicht invariant, und damit 
natürlich auch Teil des dynamischen, von Theorien, Hypothesen, Perspektiven 
und Schwerpunktsetzungen geprägten Prozesses der Wissenschaft. Wenn dies 
so bleibt, sind auch aus großen Datensammlungen keine ewigen Wahrheiten 
zu erwarten (oder, aus Sicht eines offenen Verständnisses von Wissenschaft, 
zu befürchten).

Auf abstrakterer, nicht von der Vollständigkeit des Materials abhängiger 
Ebene kann man natürlich auch große Leitideen wie die Evolutionstheorie 
oder die Molekulargenetik als »vollständig« betrachten. Auch sie subsumie-
ren alle Lebensphänomene unter ein Prinzip, aber eben als System, und nicht 
als vollständige Sammlungen oder Rekonstruktionen. Beide Theorien sind 
ebenfalls in die wissenschaftliche Dynamik eingebunden, also keineswegs 
endgültig. So bezieht die jüngere, erweiterte Synthese der Evolutionstheorie 
ökologische und entwicklungsbiologische Aspekte ein, und die ebenfalls noch 
junge Epigenetik zeigt molekulare Mechanismen auf, mit denen erbliche 
Eigenschaften durch individuelle Erfahrungen verändert werden. Fazit: Sowohl 
große Materialsammlungen wie auch umfassende vereinheitlichende Theorien 
gab es in den Biowissenschaften schon seit Langem.

Was ist also neu? Die biomedizinische Forschung hat in den letzten 
Jahrzehnten den methodischen und organisatorischen Ansatz der Groß-
forschung übernommen. Paradigmatisch steht dafür die Entschlüsselung 



Andreas Draguhn 

202

(»Totalsequenzierung«) des menschlichen Genoms im human genome project 
von 1990 bis circa 2003. Das Projekt wurde von weit über 1000 Wissenschaft-
lern und Wissenschaftlerinnen in zwei großen konkurrierenden Konsortien 
durchgeführt. Derartige Unternehmungen der big science waren zuvor lediglich 
aus physik- und techniknahen Gebieten wie der Elementarteilchenphysik und 
der Weltraumforschung bekannt, während in den Biowissenschaften eine viel 
kleinteiligere Organisation von Wissenschaft vorherrschte. In dieser, hier 
summarisch als »Einzelforschung« bezeichneten Arbeitsweise entwickeln 
einzelne Personen oder sehr kleine Gruppen aus dem je eigenen Verständnis 
des Forschungsstandes Fragestellungen, Hypothesen und Zielsetzungen, denen 
sie dann systematisch nachgehen. Individuen nehmen also starken Einfluss 
auf die Formulierung der Fragestellung, die Forschungsstrategie und die Inter-
pretation der Resultate. Ihr Handeln ist dabei divers, aber keineswegs beliebig, 
sondern bleibt in einen weltweiten wissenschaftlichen Diskurs eigebunden, 
der sich in Lehrbüchern, Kongressen, Kooperationen, Projektanträgen und 
Fachpublikationen manifestiert. Erfolgreich Forschende entwickeln innerhalb 
ihrer community ein eigenes Profil, das sie in einem engeren oder weiteren 
wissenschaftlichen Kreis identifizierbar macht.

Ganz anders die Großforschung. Hier wird ein übergeordnetes Ziel defi-
niert, das hunderte oder tausende Arbeitskräfte bindet, und dessen Erreichen 
kritisch vom synergistischen Einsatz der materiellen und personellen Res-
sourcen abhängt. Die Realisierung solcher Projekte erfordert die Beschaffung 
großer Geldsummen, in der Regel aus Mitteln der öffentlichen Hand (das 
human genome project war zunächst rein öffentlich finanziert, bevor mit der 
Firma Celera ein privatwirtschaftliches Konkurrenzunternehmen entstand). 
Zur Mobilisierung der erforderlichen Mittel bedarf es politischer Überzeu-
gungsarbeit, an deren Ende ein öffentliches Interesse an der Durchführung 
genau dieses Projekts stehen muss. Oft geht dies mit Versprechen einher, große 
Probleme der Menschheit zu lösen oder das eigene Land (manchmal den gan-
zen Kontinent) im internationalen Wettbewerb voranzubringen. Die wissen-
schaftlichen und politischen Protagonisten des human genome project sprachen 
öffentlich vom heiligen Gral, dem Buch des Lebens, das es zu entschlüsseln 
gälte. Sie versprachen, dass unsere Enkel Krebs nur noch als Sternbild kennen 
würden – die offiziellen Verlautbarungen nutzten also eine ausgesprochen 
sakrale Sprache, in der das Genom zur erlösenden Erkenntnis hypostasiert 
wird.6 Ähnliches gilt übrigens für die Suche nach den letzten Geheimissen der 

6	 Marcelo Leite, Promessas Do Genoma, Sao Paulo 2007; Redaktion BBC NEWS, »Leaders’ 
Genetic Code Warning«, in BBC News, 26.06.2000, http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/​politics/​
806819.stm, abgerufen am 28.05.2025.

http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/politics/806819.stm
http://news.bbc.co.uk/2/hi/uk_news/politics/806819.stm


Alles

203

Materie wie dem »Gottesteilchen« (Higgs-Boson) an Großforschungseinrich-
tungen wir dem CERN in Genf.

Als prägende Eigenschaften von big science können wir also festhalten: Sie 
definiert sich über große Versprechungen, sie betont den Nutzen künftiger 
Anwendungen, und sie verlangt eine umfangreiche und hierarchische Orga-
nisation. Damit geht in dieser Forschung zumindest auf Ebene der Durch-
führung die Bedeutung des Individuums zurück, ja, Individualität ist in den 
hochgradig normierten Prozessen sogar kontraproduktiv. Die eigentlichen 
Protagonisten solcher Großprojekte sind Visionäre und Manager, ganz anders 
als in kleinteiligen Forschungsprojekten. Die Karriere der angestellten Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftler hängt davon ab, dass sie die Prozesse effi-
zient implementieren, reibungslos durchführen und selbst Organisations- und 
Leitungsverantwortung übernehmen.7 Neue Berufsfelder der Wissenschafts-
administration, -kommunikation oder des Datenmanagements entstehen und 
gewinnen rapide an Bedeutung.

Erst in dieser neuartigen Form von Forschung erscheint es möglich, bio-
logische Objekte im Wortsinn vollständig zu erfassen. In den traditionellen 
Biowissenschaften war Vollständigkeit – mit den oben genannten Einschrän-
kungen – kein dominantes Ziel. Vielmehr wurden zum Studium von biologi-
schen Prinzipien geeignete Modellsysteme herangezogen, an denen sich die 
jeweilige Hypothese beispielhaft untersuchen ließ. Das entsprechende Präparat 
stand also pars pro toto für die Überprüfung einer Theorie oder Hypothese, 
die erst in der Folge an weiteren Organismen, Zellen usw. auf ihre Generali-
sierbarkeit überprüft (und im Ergebnis oft modifiziert) wurde. So gelangten 
Präparate in den Fokus der Biologie, für die sich niemand um ihrer selbst willen 
interessierte: Amphibieneier und -embryonen (frühe Embryonalentwicklung); 
Nervenfasern von Tintenfischen (elektrische Erregung von Neuronen), die 
marine Nacktschnecke Aplysia californica (synaptische Plastizität und ele-
mentare Lernvorgänge) und so weiter.

In der neuen Forschung geht es hingegen um die lückenlose Dokumen-
tation und Rekonstruktion des Ganzen: Das gesamte menschliche Genom, 
die Expressionsmuster aller Gene im Organismus und so weiter. Mit dem 
Fortschritt der Methoden diffundieren diese Datensammlungen typischer-
weise nach und nach in den wissenschaftlichen Alltag, indem sie öffentlich 
zugänglich gemacht und weltweit breit genutzt werden oder indem sie in 
kleinskalige und billige Massenverfahren übergehen. Ein menschliches Genom 
zu sequenzieren kostet heute weit unter 1000 €, und viele biologische Labore 
beteiligen sich an »-omics Studien«, in denen sie in Eigenarbeit oder mit Hilfe 

7	 Knorr-Cetina, Epistemic Cultures.



Andreas Draguhn 

204

lokaler Servicelabore Datenmengen generieren, die noch vor wenigen Jahren 
großen Konsortien vorbehalten waren. So werden aus einzelnen Zellen oder 
Gewebeproben Informationen entnommen wie das gesamte zur Expression 
gebrachte Genmaterial (Transkriptom), alle im Material vorkommenden Pro-
teine (Proteom), Stoffwechselprodukte (Metabolom) und so weiter. Im Bereich 
der Neurowissenschaften befindet sich die Forschung zum Konnektom, also 
der Kartierung sämtlicher Verbindungen in neuronalen Netzwerken, an der 
Schwelle zur Großforschung. Viele Projekte in diesem Bereich können nur 
noch in Kooperationen von Spitzenlabors durchgeführt werden. Eine kürzlich 
erschienene Publikation beschreibt eine höchstgradig aufgelöste Darstellung 
aller Zelltypen und Verbindungen eines Kubikmillimeters des menschlichen 
Gehirns, wobei die elektronenmikroskopischen Daten von mehreren Trillionen 
(1018) Volumenelementen einschließlich der Analyseinstrumente in einem 
öffentlich zugänglichen Repositorium abgelegt wurden.8 Diese Studie hat 
»nur« 31 Autoren und Autorinnen aus 11 Forschungseinrichtungen, eine für 
big science eher geringe Zahl. Unter den beteiligten Akteuren sind allerdings 
mit dem Allen Brain Institute und Google zwei Institutionen, die auf höchs-
tem technischen Niveau großskalige, datengetriebene Forschungsprozesse 
durchführen können.

Das amerikanische Allen Institute, eine private Stiftung, hat sich big science 
ebenso wie open science auf die Fahnen geschrieben und arbeitet an verschie-
denen großen Datensätzen, die sämtlich öffentlich zugängig sind. Dazu gehö-
ren elektronisch kodierte Atlanten, die die Expression aller bekannten Gene 
in allen Regionen des Gehirns von Menschen und von Mäusen illustrieren, 
ebenso umfangreiche molekularbiologische Datensätze zur Sub-Typisierung 
der vielfältigen Zellen in den verschiedenen Regionen des Gehirns, Daten 
zur connectomics menschlicher und verschiedener tierischer Gehirne, Daten-
sätze aus den Gehirnen erkrankter Personen und vieles mehr. Die Inhalte 
dürften dem Erkenntniszuwachs durch zehntausende, wenn nicht hundert-
tausende von Doktorarbeiten entsprechen – sie wurden aber nicht in händi-
scher Laborarbeit von Einzelnen generiert, sondern in hochstandardisierten, 
industrieartigen Prozessen, die von der Koordination und Normierung der 
Arbeit zahlreicher Akteure leben. Damit sind sie auch in neuartiger Weise 
nutzbar, denn sie sind qualitätsgesichert (übrigens ein Begriff aus der Früh-
zeit der industriellen Massenproduktion von Konsumgütern). So eignen sie 
sich für systematische und vergleichende Analysen und werden weltweit als 
Standard betrachtet und genutzt.

8	 Alexander Shapson-Coe u. a., »A Petavoxel Fragment of Human Cerebral Cortex Recon-
structed at Nanoscale Resolution«, in Science 384,6696 (2024): eadk4858.



Alles

205

Auch andere nationale und internationale Forschungsverbünde zielen auf 
die Sammlung und Nutzung weltweit gesammelter Daten. Dazu bedarf es der 
Standardisierung von Datenformaten, der Einigung darüber, welche Metadaten 
(unter anderen Versuchsbedingungen, technische Parameter, Informationen 
über Patienten) gesammelt werden müssen, der Bündelung und Kuratierung 
der Daten in zentralen Repositorien und schließlich der Entwicklung von 
analytischen Werkzeugen, mit denen verlässliche Aussagen aus den big data 
gewonnen werden können. So ist das vollständig neue und zukunftsträchtige 
Berufsfeld des Datenmanagements entstanden. Bund und Länder haben diesem 
Umstand 2020 mit der Gründung der Nationalen Forschungsdateninfrastruktur  
(NFDI) Rechnung getragen, die entsprechende Aktivitäten in verschiedens-
ten Wissenschaftsfeldern fördert, bündelt und koordiniert. Dabei zeigen sich 
in den einzelnen Fachkulturen unterschiedliche Grade der Digitalisierung, 
unterschiedliche Anforderungen an Zentralisierung, Normierung und Koordi-
nation der Prozesse, und teilweise auch eine gewisse Reserve gegenüber einer 
datengetriebenen (im Gegensatz zu einer hypothesengetriebenen, aber daten-
gestützten) Forschung. Allen Akteuren gemeinsam ist jedoch die Erkenntnis, 
dass die aktuelle Entwicklung nicht reversibel ist. Wie wir mit der Polarität 
aus hypothesengetriebener Einzel- und datengetriebener Verbundforschung 
umgehen, ist eine wichtige Frage. Dass künftig beides zugleich bedacht werden 
muss, ist eine Tatsache.

Vollständigkeit kann also durch Akkumulation und professionelle Kura-
tierung bisher unerreichbarer Datenmengen erzielt oder, genauer, es kann 
sich ihr angenähert werden. Der Anspruch vollständiger Rekonstruktionen 
realer Objekte geht aber potentiell deutlich weiter, wie an einem Beispiel aus 
der Hirnforschung demonstriert werden soll. In einem europäischen flagship 
project ist ein konzeptuell neuer Begriff von Vollständigkeit entstanden, dessen 
Konsequenzen bisher unklar sind: Mit dem human brain project (HBP) wurde 
von 2013 bis 2023 der Versuch gefördert, mit ca. 1 Milliarde € in einem Verbund 
von 122 Laboren aus 17 Ländern das gesamte menschliche Gehirn in einem 
Computermodell zu rekonstruieren.

Dabei ging es nicht um ein einfaches makro-anatomisches Modell, sondern 
um eine vollständige Repräsentation aller Strukturen, die auf der feinsten 
denkbaren Ebene beginnt und das ganze Gehirn schließlich von »first prin-
ciples« ausgehend aufbaut. Es sollten also alle Signalmoleküle, subzelluläre 
Strukturen wie Synapsen, weiterhin alle einzelnen Nerven- und Gliazellen, 
deren Verbindungen und in aufsteigender Reihe schließlich das gesamte 
Gehirn rekonstruiert werden. Neben den Strukturen sollten auch deren phy-
siologische Funktionen in das Modell eingehen, also etwa die elektrischen 
Ströme und Spannungen, mit denen die Nervenzellen kommunizieren. Dieses 



Andreas Draguhn 

206

Computermodell würde schließlich aus sich selbst heraus die Funktion des 
Gehirns nachbilden, so dass man mit seiner Hilfe die Entstehung »biologischer 
Intelligenz« nachvollziehen, Fehlfunktionen, etwa bei Autismus oder Schizo
phrenie, verstehen und neue Therapieverfahren in Computersimulationen 
erproben könnte.

An diesem Programm entzündete sich schon früh Kritik, die sich auf zwei 
wesentliche Argumente stützte:9

(1) Die Komplexität der einzelnen Elemente ist so unfassbar groß, dass 
Vollständigkeit auch mit den modernsten Methoden nicht erreichbar ist. 
Tatsächlich erleben wir – auch mit Hilfe der großen Datensätze des Allen-
Instituts – derzeit eine explosionsartige Vermehrung der unterscheidbaren 
Typen von Nervenzellen und ihrer Verbindungen. Ähnliche Komplexitäten 
lassen sich auf jeder Ebene finden – auf sub-zellulärem Niveau zeigt sich 
zum Beispiel eine extrem komplexe und heterogene Protein-Ausstattung 
und Funktion einzelner synaptischer Vesikel (der Speicherorganellen für 
Neurotransmitter). Allein diese wenige hunderttausendstel Millimeter kleinen 
Organellen sind so komplex und divers, dass sie ein eigenes, umfassendes 
Forschungsgebiet darstellen, welches weit von einem vollständigen Ver-
ständnis entfernt ist.

Überraschungen bietet auch die Rekonstruktion einfachster neuronaler 
Netzwerke wie des stomatogastrischen Ganglions des Flusskrebses, das mit gut 
20 Nervenzellen die Magenbewegungen dieser Tiere steuert. Forschende erle-
ben bis heute in ihren Experimenten an diesem Mikro-Netzwerk Überraschun-
gen, etwa wenn eine modulatorisch wirkende Substanz plötzlich unerwartete 
Aktivitätsmuster auslöst. Von solchen Schwierigkeiten und Heterogenitäten 
der Detailforschung bis hin zur vollständigen Rekonstruktion der neuronalen 
Netzwerke, mit deren Hilfe wir diesen Artikel schreiben, lesen und diskutieren 
können, ist es ein weiter Weg. Ob er je real gegangen werden kann, ist auch 
nach Abschluss des Projekts unklar.

(2) Ebenso unklar ist, ob dieser Weg einer totalen Rekonstruktion über-
haupt erprobt werden sollte und wohin er führt. Nehmen wir einmal an, ein 
Modell mit der angekündigten Tiefe und Genauigkeit würde gelingen (was der 
Autor dieses Artikels für unrealistisch hält). Man hätte dann also ein Compu-
termodell, das alle Strukturen und Aktivitätsmuster eines Gehirns nachbilden 

9	 Yves Frégnac und Gilles Laurent, »Neuroscience: Where Is the Brain in the Human 
Brain Project?«, in Nature 513 (2014): 27–29; Yves Frégnac, »Big Data and the Industrial-
ization of Neuroscience: A Safe Roadmap for Understanding the Brain?«, in Science 358,6362 
(2017): 470–477; Janosch Deeg, »Die Vision vom simulierten Gehirn«, in Spektrum, 
15.09.2023, https://www.spektrum.de/news/human-brain-project-die-vision-vom-simulierten-
hirn/2177787, abgerufen am 01.04.2025.

https://www.spektrum.de/news/human-brain-project-die-vision-vom-simulierten-hirn/2177787
https://www.spektrum.de/news/human-brain-project-die-vision-vom-simulierten-hirn/2177787


Alles

207

kann, allerdings ohne mit einem Körper und einer biologischen, psycholo-
gischen und sozialen Entwicklungsgeschichte ausgestattet zu sein. Es käme 
einer digitalen Simulation des isolierten Gehirns (brain in a vat) nahe. Nehmen 
wir weiter an, dass es gelänge, realistische Reizkonstellationen zu simulieren, 
indem man die sensorischen Netzwerke des Gehirns direkt anregt. Und dass 
das simulierte Gehirn dann Aktivitäten zeigen würde, die denen eines echten 
Gehirns, soweit bekannt, ähneln. Dann stünde man vor der überhaupt nicht 
trivialen Aufgabe, die Mechanismen dieser Reaktionen zu verstehen. In patho-
physiologischen Computersimulationen psychischer Erkrankungen müsste 
man herausfinden, was genau denn nun das pathologische Prinzip ist. Kurz: 
Für alle realen Fragestellungen müsste man die Komplexität des Gesamtmodells 
wieder reduzieren und, hypothesengesteuert, essentielle Mechanismen und 
Prinzipien identifizieren und untersuchen. Genau dieses Vorgehen der Biologie, 
die Reduktion auf Wesentliches, kennen wir aber aus der traditionellen Modell-
bildung. Man kann sagen, dass ein Totalmodell diesen Schritt lediglich in die 
elektronische Kopie des Gehirns verschiebt, dafür aber ein milliardenschweres 
Forschungsprogramm mit allen Notwendigkeiten der Methodenentwicklung, 
Validierung durch Vergleich mit dem Original und so weiter in Kauf nimmt. 
Man hätte, salopp formuliert, ebenso gut bei der Hirnforschung am realen 
Objekt bleiben können. In den Worten von Rosenblueth und Wiener (1945): 
»The best material model of a cat is another, or preferably the same, cat.«10 
Tatsächlich wurde das HBP nach vehementer Kritik aus Fachkreisen schließ-
lich umgebaut und hat inzwischen wertvolle Erkenntnisse auf verschiedenen 
Ebenen generiert, sowie ebenso wertvolle Strukturen zur Datensammlung, 
-kuratierung und -nutzung geschaffen.11 Der inhaltliche Vollständigkeitsan-
spruch einer Totalrekonstruktion aller physiologischen und kognitiven Prozesse 
wurde allerdings nicht aufrechterhalten.12

Interessant und für die biologische Forschung typisch ist, dass die Fragen 
zur Sinnhaftigkeit des Unternehmens erst relativ spät (nämlich nach seiner 
Bewilligung) kritisch diskutiert wurden und sich mehr auf das konkrete Pro-
jekt und sein Management bezogen wurde als auf die globalen Fragen, die es 
aufwirft.13 Die neurobiologische Großforschung blendet diese erkenntnis- und 
wissenschaftstheoretische Diskussion weitgehend aus, obwohl gerade hier 

10	 Arturo Rosenblueth und Norbert Wiener, »The Role of Models in Science«, in Phi­
losophy of Science 12,4 (1945): 316–321, 320.
11	 Vgl. z. B. die europäische Plattform EBRAINS: https://www.ebrains.eu/, abgerufen am 
01.04.2025.
12	 Deeg, Vision.
13	 Frégnac und Laurent, Human Brain Project.

https://www.ebrains.eu/


Andreas Draguhn 

208

kritische Fragen an die großen Versprechungen der Projekte zu stellen wären.14 
Dies gilt auf methodischer wie auf inhaltlicher Ebene – beim Gehirn handelt es 
sich ja nicht um irgendein Organ, vielmehr ist es mit unserem Person-Sein viel 
direkter verbunden als beispielsweise das Kniegelenk (das man mit Bezug auf 
seine Rolle für den aufrechten Gang und damit die Hominiden-Entwicklung 
allerdings auch nicht unterschätzen sollte).

Dennoch wird in Fachkreisen die übergeordnete Bedeutung der eige-
nen Erkenntnisse allenfalls marginal angesprochen. Gerade der Übergang 
zur Großforschung und allumfassende Ansprüche wie die Propaganda rund 
um das HBP sollten dazu aber Anlass geben. Was wollen und können wir 
eigentlich erklären?15 Was bedeutet Kausalität in komplexen biologischen 
Systemen wie dem Gehirn?16 Wohin führen uns die neuen computationalen 
Methoden?17 Wie verhält sich die kognitive Neurowissenschaft zu anderen 
Humanwissenschaften und deren sprachlicher Konzeptualisierung von Den-
ken und Bewusstsein?18 Was macht das Besondere des Gehirns im Vergleich 
zu anderen Organen eigentlich aus?19 Werden wir (bald) künstliche Gehirne 
haben und was könnten deren Eigenschaften sein?20 Könnten sie Bewusstsein 
ausbilden?21

Solche Fragen werden im Alltag der Forschung kaum gestellt, auch nicht 
in stringenterer, wissenschaftlich operationalisierbarer Form. Dabei ist allein 
die mitvollziehende Verarbeitung der aktuellen Entwicklungen schon eine 
Herausforderung, die viele überfordert. Wir rennen gefühlt dem eigenen 
Fortschritt hinterher. Daher scheint es gerade in einer sich rapide wandeln-
den Wissenschaftslandschaft geboten, konzeptuelle und methodenkritische 
Diskussionen innerhalb der community zu verstärken. Die Neurowissen-
schaften berühren grundlegende Fragen mit engen sprachlichen und ideen-
geschichtlichen Beziehungen zu Philosophie, Psychologie, Pädagogik, Tech-
nik, Mathematik und Computerwissenschaften. Dies legt nahe, den Dialog 

14	 Frégnac, Big Data.
15	 Carl F. Craver, Explaining the Brain: Mechanisms and the Mosaic Unity of Neuroscience, 
Oxford 2007; Boris Kotchoubey u. a., »Methodological Problems on the Way to Integra-
tive Human Neuroscience«, in Frontiers in Integrative Neuroscience 10,41 (2016), https://doi.
org/10.3389/fnint.2016.00041.
16	 Sandra D. Mitchell, Unsimple Truths: Science, Complexity and Policy, London 2009.
17	 Markram, Bioinformatics; Frégnac, Big Data.
18	 Peter Janich, Kein neues Menschenbild: Zur Sprache der Hirnforschung, Frankfurt 2009.
19	 Thomas Fuchs, Das Gehirn: Ein Beziehungsorgan, Stuttgart 2021.
20	 Yuval N. Harari, Homo deus: Eine Geschichte von Morgen, München 2017.
21	 Susan Blackmore und Emily T. Troscianko, Consciousness: An Introduction, London 
und New York 2024.

https://doi.org/10.3389/fnint.2016.00041
https://doi.org/10.3389/fnint.2016.00041


Alles

209

über Forschungsstrategien, Erklärungsmuster und Geltungsansprüche ihrer 
Erkenntnisse stark interdisziplinär anzulegen.

Auf übergeordneter Ebene stellen sich ebenfalls drängende Fragen:22 Wie 
ändern sich Berufsbilder und Karrierewege durch die Großforschung? Welche 
Implikationen ergeben sich für die Publikationspraxis? Welche Bedeutung hat 
künftig Wissen? Ist das aus Großprojekten generierte Wissen etwas anderes 
als dasjenige, das sich aus hypothesengetriebenen individuellen Projekten 
ergibt? Wie sollte die Wechselwirkung zwischen beiden Domänen gestaltet 
werden? Entstehen aus zentralen Institutionen oder Datenrepositorien neue, 
möglicherweise einengende Geltungs- oder Wahrheitsansprüche? Welche 
Chancen, aber auch welche Gefahren birgt die Konzentration der Wissens-
generierung in einzelnen Großprojekten?

Mit solchen Fragen soll und kann keine Lenkung des wissenschaftlichen 
Prozesses erfolgen – die Dystopie einer von Experten gelenkten Wissenschaft 
ist weder wünschenswert noch in dieser Form realistisch. Vielmehr sollte der 
Diskurs in einer sich als demokratisch verstehenden, historisch informierten 
und selbstkritischen Wissenschaft dazu dienen, die Suche nach Erkenntnis 
auch in einem hochtechnisierten Wissensmanagement als offenen Prozess zu 
gestalten, Reflektion zu ermöglichen und die Öffentlichkeit über Methoden 
und Dynamiken der Forschungspraxis zu informieren. Die offenen Fragen 
sind relevant und drängend.

ORCID  ®
Andreas Draguhn	  https://orcid.org/0000-0002-6243-5582

 

22	 Vgl. z. B. Knorr-Cetina, Epistemic Cultures.

https://orcid.org/0000-0002-6243-5582
https://orcid.org/0000-0002-6243-5582


Als Festschrift für den langjährigen Heidelberger 
Ordinarius für Systematische Theologie (Ethik), 
Prof. Dr. Klaus Tanner, versammelt der Band Bei-
träge aus dem Kreis der Kolleg:innen, Schüler:innen 
und engen Weggefährt:innen. In exemplarischen 
Schlaglichtern behandeln sie das weite Spektrum 
von Grundthemen der Forschung und Lehre Klaus 
Tanners. Insgesamt zeichnet sich darin der Grund-
riss einer theologischen Ethik ab, die in spezifischer 
Weise auf die Vertrauenswürdigkeit von Reflexion 
setzt.


	Umschlag
	Vorspann
	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	I Denkformen
	Thorsten Moos: Reflexionsvertrauen 
als Denkstil und Lebensform
	Friedrich Wilhelm Graf: Mangel an Eindeutigkeit, und dies mit Absicht. Zu Klaus Tanners Denkstil
	Gösta Gantner: Medium sein. Die (vermeintlich) defensive Rolle der Ethikim Konzert der Wissenschaften
	Reiner Anselm: Lebensführung.Trutz Rendtorffs Programm als Impuls für die Ethik heute
	Martin Hein: »Zukunft« in theologischer Perspektive. Eine Thesenreihe
	Eberhard Schmidt-Assmann: Hat Dogmatik eine Zukunft?

	II Institutionen
	Matthias Baum: Ecclesia semper reformanda. Ein Leitsatz theologisch verantworteten Denkens?!
	Wolfgang-Michael Klein: Evangelikale Institutionen
	Christian Frühwald: Welche Rechtsform braucht die Kirche? Ein Impuls zu einer echten Kirchenreform

	III Krisen
	Thorsten Moos: »Krankheit als Schangse« (Robert Gernhardt). Zur Kritik der Vorstellung sinnvoller Katastrophen
	Andreas Unterberg: Therapieentscheidungen im Hinblick auf das Lebensende. Bedeutung von Lebensqualität und Ökonomie
	Amelie Rüppel: Narrative Ökonomie als Chance zum Neuansatz theologischer Wirtschaftsethik?
	Christian Schwarke: Silent Running. Über die Technisierung der Transzendenz und ihre Wahrnehmung

	IV Materialitäten
	Elisa M. Klein: Vom verlorenen Sünder und der vergessenen Hungersnot. Die lukanische Figurenzeichnung und Argumentation in Lk 15,11–32
	Thomas W. Holstein: Von der Entwicklungsbiologie zum Neovitalismus. Die Bedeutung der Forschung von Hans Driesch für die moderne Biologie
	Anthony D. Ho: Stammzellforschung in Deutschland
	Andreas Draguhn: Alles. Der Traum von Vollständigkeit in der Biologie

	Umschlag Rückseite



