2. Abgeschmackte Geschichten und
fades Latein? Inhalt und Struktur
der ,,Acht Wunderbiicher*

Als die erste Abschrift der Libri VIII miraculorum im Jahr 1856 von Jakob
Magrx in einer Handschrift des Benediktinerklosters St. Maximin entdeckt
wurde, hielt der Trierer Theologe den Text fiir ein Fragment einer 13. Distink-
tion des Dialogus miraculorum.®® Dieser Irrtum war durch den Kopisten des
17. Jahrhunderts ausgeldst worden, der dem Werk die Uberschrift Dialogorum
Cesarii Heisterbacensis liber seu distinctio XIII verlieh.® Nach dieser Uber-
schrift folgen der Prolog der Libri VIII miraculorum, das Inhaltsverzeichnis des
ersten Buchs mit 42 Kapiteln und schlieBlich der Text der ersten 22 Kapitel; im
23. Kapitel bricht die Handschrift ab.®> KAurMANN wiederum war der Erste,
der dieses Fragment als eine unvollstindige Abschrift der ,,Acht Wunder-
bilicher* identifizierte und den Verlust einiger bestimmter Kapitel bedauerte.
Besonders beklagte er das Fehlen des 35. Kapitels im ersten Buch der Libri
VIII miraculorum, das der Uberschrift nach von einem Heinrich handelte, der
dem Teufel Gefolgschaft schwor. Besagter Heinrich, so erfahren wir aus den
anderen Handschriften, war Biirger in Koln, hatte den Beinamen ,,Goltstein“
und gab sein Erbe einem Wucherer, um weiterhin ein ausschweifendes Leben
fiihren zu kénnen und nicht betteln zu miissen.®> KAUFMANN vermutete, dass
sich hinter diesem Kapitel eine frithe Version der Faustsage verbergen konnte;
auch Johann Wolfgang von Goethe hitte schlieBlich den Protagonisten seiner
Erzéhlung ,,Heinrich* genannt, fiigte er (ironisch) hinzu.*

60 Marx, Mittheilungen S. 86: ,,Die Dialoge des Césarius von Heisterbach sind in einer
Menge Ausgaben erschienen (...); alle diese Ausgaben haben und kennen blo3 zwolf
Distinktionen oder Biicher von Dialogen. Daf3 Césarius in einer dreizehnten Distink-
tion einen reichen Nachtrag zu jenen geschrieben habe, davon ist bisher nichts bekannt
gewesen. Die Abtei St. Maximin aber hat einen solchen Nachtrag in ihren Manuscrip-
ten besessen; eine Abschrift ist zu Ende des siebenzehnten oder Anfang des achtzehn-
ten Jahrhunderts gemacht worden, die aber leider nicht die ganze Distinktion (...)
enthalt.

61 Trier, Stadtbibliothek, Hs. 1626, p. 1497.

62 Ebd., p. 1525.

63 Caes. LM 1,35.

64 KAUFMANN, Ein Beitrag zur Culturgeschichte, 2. Aufl., S. 161.

23

Publiziert in: Burkhardt, Julia und Kimpel, Isabel (Hrsg.), Caesarius von Heisterbach:
Libri VIII miraculorum — Die ,,Acht Wunderbiicher*: Auswertung, Edition, Ubersetzung und Kommentar,
Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1547


https://doi.org/10.17885/heiup.1547

Auswertung

Das durch Marx, KAUFMANN sowie die bereits genannten Forscher des
ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts ausgeldste Interesse an
Caesarius’ zweiter Wundersammlung hat zu zahlreichen Neuentdeckungen
von bis dahin unbekannten Handschriften gefiihrt. Diese Funde und ihre his-
torischen Kontextualisierungen erlauben vertiefte Einblicke in Inhalt, Aufbau
und Funktion der Libri VIII miraculorum.

2.1 Die Essenz der Wunder? Titel, Adressaten und
Aufbau der ,,Acht Wunderbiicher*

Im Rahmen der Generalversammlung des historischen Vereins fiir den Nie-
derrhein, die am 19. Oktober 1881 in Konigswinter (dem Ort unterhalb des
ehemaligen Klosters Heisterbach) stattfand, hielt der Historiker und Mitbe-
griinder der Gesellschaft fiir Rheinische Geschichtskunde Karl LAMPRECHT
(1856-1915)% einen Vortrag iiber die Schriften des Caesarius. Neben der
handschriftlichen Uberlieferung des Dialogus miraculorum, den man seiner
Ansicht nach ,,bisher fiir den einzigen [Dialog]“ gehalten habe, behandelte
LAMPRECHT die Libri VIII miraculorum, das ,,unter den bisher unbekannten
Werken (...) wohl interessanteste Stiick®, das er sinnhaft als Dialogus minor
miraculorum betitelte. Fiir diesen ,kleineren‘ Dialog konnte er neben der
bereits bekannten Trierer Handschrift zwei weitere Uberlieferungszeugen in
einer Bonner und Soester Bibliothek entdecken. Offenbar hielt Lamprecht die
Libri VIII miraculorum fiir einen Dialogus minor. Der Bericht der General-
versammlung gibt nur eine kurze Zusammenfassung seines Vortrags wieder,
so dass unklar bleibt, wie er die fehlende Dialogstruktur der Libri VIII mira-
culorum erklarte und wie er sich zu der in der Epistola ad Petrum angefiihrten
Bezeichnung des Werkes positionierte.

Unter Punkt 27 finden wir im Werkverzeichnis der Epistola ad Petrum
folgenden Abschnitt: ,,Ferner habe ich einen aus acht Biichern bestehenden
Band verschiedener Visionen oder Wunderberichte geschrieben. Dessen Prolog
beginnt so: Wer schwach ist, esse Gemiise.*” Die ,,Wunderbiicher®, die genau
mit diesem Satz beginnen, bestanden demnach aus acht Biichern und wurden
von Caesarius als diversarum visionum seu miraculorum libri VIII betitelt.
Ein vermutlich weiterer Nachweis fiir diesen Titel findet sich in Caesarius’
Kommentar zum 118. Psalm; dort werden der Dialogus miraculorum und die

65 Siehe aus der umfangreichen Literatur u.a. ScHULZ, Karl Lamprecht; JANSSEN, Karl
Lamprecht.

66 Bericht iiber Generalversammlung (1881), S. 173.
67 Caes. Epistola ad Petrum, S. 6, Nr. 27.

24



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Libri visionum erwihnt.®® Weshalb in der Folgezeit nur der zweite Teil der
Bezeichnung iiberliefert wurde, ist unklar. In den Handschriften wird das Werk
als Libri miraculorum,” Libri exemplorum™ oder auch nur Complementum
Cesarii bezeichnet.” Auf der Grundlage dieses Materialbefundes entschlossen
sich MEISTER und HiLKA, den Titel fiir ihre Editionen zu iibernehmen, und auch
in der weiteren Forschung haben sich die Libri VIII miraculorum als Werkbe-
zeichnung etabliert, weshalb die Editorinnen diesen Titel ebenfalls beibehalten.

Eine weitere Beobachtung wirft Fragen auf: Im Werkverzeichnis wird
postuliert, dass acht Wunderbiicher existierten, die heute bekannten vollstin-
digen Handschriften enthalten aber stets nur zwei Wunderbiicher. Am Ende
des Prologs der Libri VIII miraculorum erklart Caesarius, dass wéhrend seiner
Abfassung der Wunderbiicher Engelbert von Kdln ermordet wurde und er
sich deshalb dazu entschloss, als viertes und fiinftes Buch die Erzéhlung iiber
dessen Passion und Wunder einzufiigen. Es gibt bisher kein Manuskript, das
sowohl die Engelbert-Vita als auch die ,,Acht Wunderbiicher* iiberliefert.
Somit ist davon auszugehen, dass sich diese ,Ur-Vita® Engelberts aufgrund
der Ausarbeitung zu einer eigenstindigen Lebensbeschreibung, die fiir ein
Heiligsprechungsverfahren genutzt werden konnte, nicht erhalten hat. Die
Uberlieferung der drei Biicher umfassenden Engelbert-Vita ist mit sieben
Handschriften zudem recht gering.”” Nach aktuellem Kenntnisstand sind also

68 ScHONBACH merkte dies erstmals in seinem Beitrag Studien II, S. 45 an. Im Rahmen
seiner Theorie von einer zweistufigen Redaktion der Libri VIII miraculorum (s. dazu
ausfiihrlich Kapitel 4.1) schlussfolgerte er, dass der Titelzusatz visionum sich auf eine
erste Redaktionsstufe mit Buch 1,1-13 beziehe, in dem mehr Visionen zu finden seien.
Spéter habe dieser durch das Hinzukommen weiterer Geschichten inhaltlich nicht
mehr gepasst und sei um den Zusatz miraculorum ergénzt worden. Der Kommentar
zum 118. Psalm ist in einer Handschrift erhalten: Koln, Historisches Archiv der Stadt,
G.B. 2° 4, fol. 2r-80r; fol. 40r: De huiusmodi defectibus multa me scripsisse recolo
in libris Dyalogorum, necnon et in libris visionum quos nunc in manibus habeo |[...].
Vgl. dazu auch Caes. Epistola ad Petrum, S. 6, Nr. 31.

69 Soest, Wissenschaftliche Stadtbibliothek, Cod. 13, fol. 1r, 247r.
70 Oxford, The Bodleian Libraries, MS. Laud. Misc. 540, fol. 101r.
71 Basel, Universititsbibliothek, A IV 14, fol. 131r.

72 HiLkA unterteilte die sieben identifizierten Handschriften mit (Teilen) der Engelbert-
Vita in zwei Gruppen, wobei die zweite Gruppe eine nach 1250 entstandene, iiber-
arbeitete Fassung iiberliefert. Die Texttrdger der ersten Gruppe basieren hauptsich-
lich auf der Ausgangshandschrift des 15. Jh., die Fritz ZscHAECK bei der Erstellung
der bis heute mafigeblichen Edition (in HiLkA, Wundergeschichten 111, S. 229) in den
1930er Jahren schon nicht mehr im Original einsehen konnte. Seitdem galt sie als ver-
schollen. Sowohl die 2007 publizierte Ubersetzung der Elisabeth-Vita, die ebenfalls
in dieser verschollenen Handschrift {iberliefert ist, als auch die Beitrdger des grof3en
Ausstellungskataloges von 2007 zu Elisabeth von Thiiringen konstatierten, dass die
Handschrift weiterhin verschollen bleibe. Tatsdchlich ist sie es aber nicht: 1961 wurde
sie durch das Historische Archiv der Stadt K6ln von dem Antiquar August Laube
aus Ziirich erworben (vgl. Koln, Historisches Archiv der Stadt, Acc. 397 Nr. 136,
BI. 12-25). Joachim VENNEBUSCH stellte die Handschrift mit der Signatur W* 260 im
Katalog zu den homiletischen und hagiographischen Handschriften des Historischen
Archivs der Stadt Koln aus dem Jahr 2001, S. 149-151, bereits vor; die Wiederent-
deckung wurde und wird in der Forschung jedoch nicht wahrgenommen. Vgl. hierzu:
Caes. VSEL, S. 3; Elisabeth, hg. BLUME/ WERNER, S. 228.

25



Auswertung

nur die ersten beiden Wunderbiicher vollstindig iiberliefert und unter Bertick-
sichtigung der ,Ur-Vita“ des Engelbert war womoglich auch ein viertes und
fiinftes Buch angelegt. Wo sind also die Biicher 3, 6, 7 und 8? Sind sie im
Laufe der Zeit verschollen oder hat es sie nie gegeben? Diese Fragen kdnnen
nach aktuellem Kenntnisstand nicht eindeutig beantwortet werden. Ob sich
in der Kdlner Handschrift GB 8° 40 (Historisches Archiv der Stadt) Entwiirfe
von Kapiteln eines weiteren Wunderbuchs der Libri VIII miraculorum erhalten
haben, wird in Kapitel 3.2 ausfiihrlich diskutiert.

Wer schwach ist, soll Gemiise essen, so empfiehlt es Caesarius im ersten
Satz seines Prologs gemaf} dem Pauluswort aus Rm 14,2.7 Zu den Stiickchen
(fragmenta) muss ein (Gemiise-)Brei hinzugefiigt werden. Im Dialogus mira-
culorum habe er aus solchen Stiicken zwolf Speisekdrbehen fiir die Armen, also
fiir die Demiitigen im Geist, gefuillt (pauperum, id est humilium spiritu). Nun
sei er von seinem Abt Heinrich I. von Heisterbach erneut mit der Abfassung
eines Werkes beauftragt worden. In den Prologen beider Exempelsammlungen
bildet die Episode von der Speisung der Fiinftausend den Ausgangspunkt zur
Deutung der ,,Stiicke* (fragmenta).

Eine Auslegung derselben Episode bietet Caesarius in einer Sonntagshomi-
lie, die er nach der Abfassung des Dialogus miraculorum und etwa zeitgleich zu
den Libri VIII miraculorum verfasste: Nach der wundersamen Brotvermehrung
und Speisung der Fiinftausend am Ufer des Sees von Galilda ordnete Jesus
seinen Jiingern an, die Brotstiicke einzusammeln und mit ihnen 12 Kérbe zu
fiillen. Diese Stiicke, so erklért Caesarius in der Predigt, stiinden fiir wiirdige
Erinnerungen an Beispiele von Tugenden. Uber sie solle der Vorsteher mit
groBter Sorgfalt wachen und schreibkundige Briider anweisen, sie schriftlich
zusammenzutragen, damit sie nicht in Vergessenheit geraten.” Die (biblischen)
Korbe entspriachen hierbei einzelnen Biichern oder Schriften, daher habe er im
Dialogus miraculorum auf Anweisung seines Abtes und geleitet aus Liebe zu
seinen Briidern zwolf Korbe mit fragmenta gefiillt.” Als Quellen fiir solche
Beispiele tugendhaften Lebens seien Sammlungen, die vitas patrum’ und
Erzéhlungen iiber die Martyrien der Heiligen, heranzuziehen, in denen sich

73 Caes. LM Prol.

74 Caes. Hom. Dominica quarta quadragesimae (COPPENSTEIN 11, S. 71): Fragmenta sunt
memoria digna virtutum exempla. De quibus maxima diligentia debet esse praelato,
ut aliquibus fratribus litteratis illa per scripta colligere precipiat, ne per oblivionem
pereant.

75 Ebd.: Ego siquidem abbato meo precipiente et fratrum caritate instigante, duodecim
sportellas implevi ex fragmentis huiusmodi, Dialogum ex eis conficiendo duodecim
distinctionum.

76 Unter der im Mittelalter verbreiteten und iibergeordneten Bezeichnung vitas patrum
beziehungsweise vitaspatrum ist urspriinglich die Sammlung der Viten der friihen
christlichen Eremiten zu verstehen, die im Laufe des Mittelalters stetig erweitert und
um Erzdhlungen wie etwa die verba seniorum ergénzt wurden. Siehe zum Begriff und
der Zusammenstellung der Sammlung: HOFFMANN/ WILLIAMS, Art. ,,Vitaspatrum, bes.
Sp. 449; WiLLIAMS-KRAPP, Nucleus, S. 68.

26



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

unzidhlige Beispielgeschichten finden wiirden.”” Die Fiinftausend erkannten
durch das Wunder der Brotvermehrung den Propheten, der in die Welt gekom-
men sei, um die Menschen zu erlosen. Er komme téglich zu den Menschen,
um seine Gnade zu zeigen, und werde am Ende der Welt kommen, um jeden
nach seinen Verdiensten zu belohnen. Diejenigen sollen aber Acht geben, die
dann am Jiingsten Tag keine fragmenta librighaben, um damit die Hungrigen
zu séttigen, also keine Beispiele fiir tugendhaftes Leben vorweisen kénnen.”

Durch die Libri VIII miraculorum mochte Caesarius die Hungrigen mit
einem Brei aus verschiedenen Gemiisearten séttigen, das heifit mit einem
Brei aus verschiedenen Beispielen fiir Tugenden.” Der (Gemiise-)Brei unter-
richtet also allegorisch durch seine Zutaten die Erkrankten in der christlichen
Lebensweise und will sie somit im Glauben stirken. Die Bezeichnung olera
fiir Gemiise weist zugleich auch auf den Speiseplan der zisterziensischen
Kloster hin; eine Kritik an den strengen Speiseregeln ist etwa in Hélinands
von Froidmont Epistola ad Galterum tiberliefert, und auch Caesarius selbst
geht im Dialogus miraculorum (DM 1V,79) auf das (ungewiirzte) Gemiise als
klosterliche Nahrung ein.* Ein guter Koch miisse fiir seinen Brei die verschie-
denen Gewiirze kennen, alles einsammeln, reinigen, in den Topf schneiden,
kochen, salzen und wiirzen. Da Caesarius aber iiber keinerlei Erfahrung im
Einsammeln von Zutaten und Kochen eines (Gemiise-)Breis verfiige, miisse
er abgeschmackte Beispielgeschichten (exempla frivola) auflesen, zusammen-
mischen und anschlieBend durch fades Latein (per insipidam Latinitatem)
abkochen.?! Caesarius nimmt in seiner Koch-Allegorie unmittelbar Bezug
auf die biblische Erzéhlung des Propheten Elisa (4 Rg 4,38—41), der bei einer
Hungersnot fiir seine Jiinger ein Gemiisegericht kochen wollte. Er sammelte
die wilden Gewéchse und Gemiisesorten ein, iiber die Caesarius sagt, ,,er
habe (...) keinerlei Kenntnis, (...) ob es wilde Kréuter oder Koloquinten sind*
(4 Rg4,39). Wihrend Elisa ein aus Koloquinten zubereitetes (giftiges) Gericht
fiir seine Jiinger kochte und es durch die Zugabe von Mehl essbar machte,

77 Caes. Hom. Dominica quarta quadragesimae (COPPENSTEIN 11, S. 71): Cophini sunt
libri vel cartule, in quibus illa colliguntur. Legamus Collationes et Vitas patrum,
necnon et passiones sanctorum, et reperiemus in eis ex paucis virtutibus exempla
innumerabilia.

78 Ebd.: Vae tunc illi, cui de preceptis muneribus non superaverint fragmenta, scilicet,
virtutum exempla, quibus famelici satientur, id est, virtutum inopes informentur.

79 Caes. LM Prol.: [...] coquere pulmentum ex diversis virtutum exemplis quasi variis
oleribus collectum.

80 Siehe hierzu den Sachapparat der Edition (Anm. 1) mit Verweis auf die entsprechen-
den Textstellen und weiterfiihrende Literatur.

81 Caes. LM Prol.: Ad coquum pertinet diversas species herbarum cognoscere, cognita
colligere, collecta purgare et in ollam concidere sicque mensurate decoquere, salire
atque condire. Cum nullius habeam horum scientiam, si herbas agrestes sive collo-
quintidas, exempla frivola recipiendo, inmiscuero illaque per insipidam Latinitatem
decoxero [...].

82 Vgl. 4 Rg 4,39-41. Koloquinten gehoren zur Art der Wildkiirbisse; ihr Fruchtfleisch
hat eine abfithrende Wirkung, weshalb sie im Mittelalter als Heilpflanze angesehen
wurden. Siehe hierzu ausfiihrlicher den Sachapparat der Edition.

27



Auswertung

miisse sich Caesarius hingegen fiirchten, dass man ihn als schlechten Koch
wahrnehmen werde (Qualis erat mulier, tale coquebat olus).*

Aber fiir wen ,kochte® Caesarius eigentlich den (Gemiise-)Brei (also seine
,»Acht Wunderbiicher*)? Darauf verweist er unmittelbar zu Beginn des Prologs:
Wihrend er im Dialogus miraculorum die Speisekdrbe fiir die Armen gefiillt
habe, sollen die Libri VIII miraculorum nun den Kranken helfen, die mit ihren
Zidhnen die kréftigen Speisen nicht essen und in ihrem Magen nicht verdauen
konnen.?* Im gesunden Zustand konnten sie gut schmecken, im erkrankten
Zustand nicht. Kranke Menschen sind fiir Caesarius — vor dem Hintergrund
der bereits zitierten Sonntagshomilie — diejenigen, die spirituell hungrig sind
und aufgrund ihres lasterhaften Lebens der Tugenden bediirfen.® Durch seine
Werke speist Caesarius also die Erkrankten und leistet damit einen heilbringen-
den Dienst. Die Korbe, die er im Dialogus miraculorum mit Stiicken gefiillt
hat, scheinen nicht fiir alle Glaubigen verzehrbar zu sein. Fiir die Erkrankten
miissen diese Stiicke in den Libri VIII miraculorum so zerkocht werden, dass
ein Brei entsteht, denn anders wiirden sie die Tugendlehre, die zu einem guten,
also der christlichen Moraltheologie konformen Leben anleiten soll, nicht in
sich aufnehmen konnen.

Obwohl Caesarius’ Bezug zum Koloquinten-Gericht des Elisa zunichst von
einem gingigen Demutstopos gepréigt zu sein scheint, ist auch eine weitere
Deutung mdglich: Der Topf, vor dem die Jiinger zunichst einmal zuriick-
schrecken und dessen Inhalt sie nicht essen wollen, wire demnach mit dem
Dialogus miraculorum gleichzusetzen, den nicht alle Menschen verspeisen
konnen. Durch die Zugabe des Mehls wird Elisas Eintopf geniefbar, so wie
auch die Geschichten fiir Kranke durch Caesarius’ Niederschrift der Libri VIII
miraculorum bekdommlicher werden. Fiirchtete sich Caesarius also doch nicht
so sehr davor, als ein schlechter Koch wahrgenommen zu werden? Vor diesem
exegetischen Hintergrund lassen sich auch Hypothesen zum Verhiltnis der
beiden Exempelsammlungen formulieren: Hatte Caesarius mit den Libri VIII
miraculorum eine komprimiertere Fassung von Wundergeschichten geplant,
die auf die essenziellen Inhalte reduziert (sozusagen ,heruntergekocht*) war
und so noch klarer Handlungsimpulse fiir ein gottgefalliges Leben vermitteln
sollte? Hatte er gerade deshalb das elaborierte Konzept seines Vorgiangerwerks,
die Dialogform, nicht fortgefiihrt?

In 14 Geschichten behandelt Caesarius im letzten Drittel des ersten ,, Wun-
derbuchs® Gefahren fiir die Menschen, die aus Lastern entstehen. Die Laster
befallen wie Krankheiten oder Seuchen sowohl den Korper als auch den Geist
der Menschen. In einem einfithrenden Abschnitt nennt er in LM 1,31 fiinf Laster

83 Vgl. zu diesem Sprichwort WERNER, Lateinische Sprichworter, S. 20, Nr. 8 und aus-
fiihrlicher den Sachapparat der Edition.

84 Caes. LM Prol.: Nunc vero eadem auctoritate compellor infirmis ingenio vel scientia,
qui dentibus intelligentie fortes sensuum allegoricum cibos nun sufficiunt mandere
neque per stomachum memorie digerere | ...].

85 Ebd.: Quibus ego pretendam infirmantium necessitatem: que fortibus bene sapiunt,
infirmis non conveniunt.

28



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

und ordnet sie in zwei Kategorien ein: Vollerei (gula) und Wollust (/uxuria) bil-
den die Gruppe der korperlichen Laster (vitia corporalia); Hochmut (superbia),
Zorn (ira) und Neid (invidia) wiederum die geistigen Laster (vitia spiritualia).3
Die folgenden Beispielgeschichten ergéinzen jedoch Erzéhlungen iiber zwei in
dieser Aufzéhlung fehlende Laster, die Tragheit (accidia) und die Habgier (ava-
ritia). Erst der Blick in den Dialogus miraculorum und ein Vergleich mit der
dort viel umfangreicheren Ausarbeitung der Lasterlehre erklart die Fehlstellen:
Den vitia spiritualia ordnet Caesarius in der ersten Exempelsammlung inanis
gloria, ira und invidia zu, den vitia corporalia ebenfalls gula und luxuria, fir
die zwei verbleibenden Laster flihrt er aber eine neue Kategorie ein, die vitia
mixta, die sowohl den Geist als auch den Korper betreffen konnen.?” Diese
Aufschliisselung fehlt in den Libri VIII miraculorum genauso wie die Differen-
zierung zwischen den verwandten Lastern Hochmut (superbia) und Ruhmsucht
(inanis gloria).®® Auch die Analyse der einzelnen Laster-Kapitel zeigt, dass sich
Caesarius zwar stark an Inhalt und Konzeption der Lasterbeschreibungen des
Dialogus miraculorum orientierte, sie aber in einer komprimierten und ver-
einfachten Fassung in die ,,Acht Wunderbiicher* aufnahm.® Diese gekiirzten
Versionen stellen haufig die Strafen in den Vordergrund, so dass beinahe der
Eindruck entsteht, Caesarius reduzierte die Lasterlehre so sehr auf das Wesent-
liche, dass er nur eine Auswahl an besonders geféhrlichen Lastern in das Werk
integrierte. Die lasterhaften Protagonistinnen und Protagonisten fungieren als
abschreckende Beispiele. So erscheint ein Ritter in LM 1,45 nach seinem Tod
einer Sanktimonialen, mit der er geschlafen hatte, und berichtet ihr von seinen
ewigen Hollenstrafen: Weil er mit seiner Stimme ausschweifende Lieder sang,
wurde er mit einer rauen Stimme bestraft, und weil er sich der Schénheit sei-
ner Beine rithmte und sie iippig mit seiner Riistung schmiickte, seien sie nun
pechschwarz und voller Geschwiire. Auf die Riickfrage der Frau, ob dies alle
Peinigungen seien, 6ffnete der Ritter seinen Mantel:

[Jene erblickte] eine riesige, grottenhéssliche Krote, die an seiner Brust
hing, so dass ihre Arme seinen Hals erdriickten und ihr Mund sich mit
seinem Mund verband. Thr Bauch hing von seinem Bauch herab, ihre
FiiBe schienen die Genitalien des Ritters wie Lederriemen zusammen-
zuschniiren und zu umschlingen. Als er gefragt wurde, weshalb er eine

86 Caes. LM 1,31: Vitia corporalia sunt gula et luxuria, spiritualia vero superbia, ira,
invidia.

87 Caes. DM 1V,2: Es his quaedam spiritualia sunt, ut inanis gloria, ira, invidia, quae-
dam corporalia, ut gula, luxuria; quaedam mixta, ut accidia, avaritia. Fiir eine umfas-
sende Analyse der Lasterlehre im Dialogus miraculorum s. LUTTER, Emotionale
Repertoires.

88 Caes. DM 1V.3: Duo enim genera sunt superbiae, unum intus est in cordis elatione,
alterum foris in operis ostensione. Primum proprie dicitur superbia, alterum iactantia
vel inanis gloria.

89 Die hier priasentierten Ausfilhrungen wurden bereits dargelegt in: BURKHARDT/ KIMPEL,
Tugend, Laster, Strafe.

29



Auswertung

solch schreckliche Strafe erleiden miisse, antwortete er: ,,Fiir den Mund,
mit dem ich dich und andere Frauen unerlaubt gekiisst habe, erleide
ich den Kuss dieses dullerst ekelhaften Wurms ohne Unterlass, fur die
Umarmungen die Umarmung, fiir das Verlangen nach Lust werde ich
an den Genitalien gequaélt.“*

Unmittelbar auf diesen Bericht folgt die direkte Anrede an die Personengruppe
der fratres und die Erkldrung, dass Gott die Siinde nach ihrer Beschaffen-
heit und Art, also an den Korperstellen, mit denen der Ritter gesiindigt hatte,
bestraft.”!

Die kontinuierliche Ansprache der Briider ist das wohl deutlichste Indiz
fiir den Adressatenkreis der Libri VIII miraculorum. Caesarius richtete sich
wiederholt an seine Mitbriider, worunter sowohl die Heisterbacher Zisterzienser
als auch die Mitglieder umliegender Konvente inner- und auflerhalb seines
Ordens gemeint sein diirften. Die minnliche Anredeform schloss Frauen als
Rezipientinnen jedoch nicht aus: Drei erhaltene Exzerpthandschriften stam-
men nachweislich aus Frauengemeinschaften oder lassen sich zumindest im
Kontext von Frauenkldstern verorten: eine aus dem Zisterzienserinnenkloster
Lichtenthal bei Baden-Baden und zwei aus dem Doppelkloster der Birgitten
im schwedischen Vadstena.”?> Auch die in der Epistola ad Petrum eingefligte
Anekdote, dass Caesarius einst eine Kopie von einem seiner Werke gefunden
habe, das von einer Nonne abgeschrieben worden war, zeugt davon, dass
seine Schriften bereits zu seinen Lebzeiten in Frauenkldstern gelesen und
abgeschrieben wurden (oder dass dies zumindest denkbar war).”

In einem ersten Rezipierendenkreis sollten folglich Religiose in den moral-
theologischen Vorstellungen unterwiesen werden. Doch die vielen Mahnungen
an Priester, sich um die richtige Lebensweise ihrer Gemeinde zu sorgen und
selbst ein vorbildhaftes Leben zu fithren,’* lassen die Vermutung zu, dass
die Unterweisung in einem zweiten Vermittlungsschritt auch an Laien, also
potenziell alle Glaubigen, weitergetragen werden sollte. Die Erzahlungen von
drastischen Hollenstrafen waren in diesem Vermittlungsprozess wirkméchtige
Mittel angstbesetzter Didaxe. Peter DINZELBACHER stellte die Angst vor dem

90 Caes. LM 1,45: [...] conspexit illa bufonem maximum atque teterrimum pectori eius
inherentem, ita ut brachiis suis collum illius stringeret et os suum ori illius iungeret.
Cuius venter per ventrem illius dependens pedibus suis genitalia militis quasi quibus-
dam loris stringere atque ligare videbatur. Requisitus, quare tam horrendam penam
pateretur, respondit: ,, Pro osculo, quo te et alias muleires osculatus sum illicite, huius
immundissimi vermis sine cessatione oscula patior, pro amplexibus amplexus, pro

91 Ebd.: Ex quo colligitur, fratres, quod Deus peccatum puniat non solum secundum
quantitatem, sed etiam secundum qualitatem et modum.

92 Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Cod. Lichtenthal 74; Uppsala, Universitéts-
bibliothek, C 306; Uppsala, Universititsbibliothek, C 326. Siehe hierzu ausfiihrlich
Kapitel 3.3.

93 Caes. Epistola ad Petrum, S. 3.
94 Siche beispielsweise Caes. LM 11,13-15.

30



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Schicksal nach dem Tod als ein bedeutendes Charakteristikum der Predigt- und
Beichtpraxis des Hoch- und Spétmittelalters heraus,” Caesarius’ Wunderge-
schichten scheinen hierfiir geradezu Mustervorlagen zu sein.

Die Wundergeschichten der Libri VIII miraculorum geben zumeist am
Anfang oder am Ende der Erzédhlung eine Gewéhrsperson an, die fiir die Ver-
lasslichkeit des Berichteten biirgt. Im Zentrum der Geschichte steht jeweils das
eigentliche Geschehen, das in der Regel kurz eingeleitet und entweder durch
wortliche Rede oder durch Nacherziahlung einer Unterhaltung niher ausgefiihrt
wird. Auf den Wende- beziehungsweise Hohepunkt der Wundergeschichte
wird meist durch ein ecce oder mirum (est) hingewiesen, so beispielsweise in
LM 11,9: Et ecce! Mirum in modum, mox ut Deus ibidem laudari cepit [...].
Daran schlief3t die moraltheologische Deutung mit expliziter Handlungsauf-
forderung an.

Der Wechsel vom Bericht des Geschehens hin zur Unterweisung ist an
einigen Stellen auch sprachlich zu erkennen: Dort beginnt die Nacherzidhlung
in der dritten Person und Vergangenheitsform, bei der moralischen Ausle-
gung und theologischen Unterweisung wechselt die Erzdhlperspektive in die
erste Person und ins Prisens. Ein Beispiel fiir diesen Aufbau befindet sich
im 21. Kapitel des ersten Buchs: Ein krankes Médchen lag im Sterben und
bat um einen Priester, der ihr die Blume herunterbringen sollte, die sie unter
ihrem Strohdach liegen sah. Der herbeigekommene Priester fand unter dem
Dach tatsichlich ein Tuch, in dem die ,,heilbringende Hostie* (hostia salu-
taris) auf wundersame Weise hineingelegt worden war. An diese Erzidhlung
schliefit Caesarius die Deutung an: Christus wird mit einer Blume verglichen,
denn so wie die Frucht unter der Blume verborgen ist, so ist Christus in der
Gestalt von Brot und Wein verborgen. Durch das Motiv der Wurzel Jesse
nach Is 11,1 belegt Caesarius die Deutung durch eine biblische Autoritét. Er
zitiert zudem die hebrédische Namensdeutung von flos nach Hieronymus und
den kurzen Traktat De comparatione Christi ad florem Mariae ad virgam von
Richard von St. Viktor iiber die seit Hieronymus erfolgten Interpretationen der
Stelle.”® In Zukunft werde die Blume verschwinden und die Frucht, also Jesus
Christus selbst, erscheinen. Somit (ecce) wurde dem erkrankten Méadchen die
»heilbringende Arznei (medicina salutaris) der Hostie gezeigt. Das Exempel
schlieBt mit dem Hinweis auf die Gewéhrsperson (ein zisterziensischer Bischof
von Livland) und mit der Uberleitung zur nichsten Geschichte. Dort werde
Caesarius nun, wie er in erster Person formuliert, im Anschluss an die heilbrin-
gende Kraft des eucharistischen Sakraments Sakramentalien behandeln, wie
zum Beispiel Messbiicher (Et quid dicam de medicina corporis et sanguinis

95 DINZELBACHER, Angst.

96 Vgl. Hieronymus, Liber interpretationis Hebraicorum nominum, S. 137, Z. 24, S. 142,
Z.16-17; Richard von St. Viktor, De comparatione Christi ad florem et Mariae virgam
(MIGNE, PL 196, Sp. 1031A-1032C).

31



Auswertung

Christi, cum ipsi libri, missales dico, in quibus confectio salutaris conscripta
est, sine virtute non fuit [Hervorhebung durch die Editorinnen]).”’

Ein besonderes Merkmal des Werkaufbaus sind zudem die sehr knappen
Uberleitungen zwischen den Kapiteln, die entweder darauf hinweisen, dass das
entsprechende Thema nicht weiter ausgefiihrt wird oder dass Caesarius weitere
Beispiele zu diesem thematischen Abschnitt anfiigen wird. An zwei Stellen
verweist er auf seine erste Exempelsammlung, den Dialogus miraculorum, in
dem er tiber die entsprechenden Themen bereits mehr geschrieben habe.” Die
Uberleitungen sind zwar nicht ausschlieBlich, doch in einer {iberwiegenden
Mehrheit von abschreckenden Formulierungen geprégt, die sich auf grofie
Gefahren,” Strafen,'® Gefahren durch Teufel oder Ddmonen,!®! grausame Vor-
félle'® oder schwere Verurteilungen beziehen.!” Diese ersten Anzeichen angst-
besetzter Didaxe werden durch eine Inhaltsanalyse der Geschichten bestirkt.

2.2 Zwischen Seelenarznei und angstbesetzter Didaxe:
Themen der ,,Acht Wunderbiicher*

Im Prolog der Libri VIII miraculorum weist Caesarius darauf hin, dass er den
Dialogstil nicht beibehalten und zugleich auch keine vollig ungeordnete Samm-
lung von Wundergeschichten vorlegen wolle. Daher habe er die Geschichten,
so wie sie ihm zugetragen wurden, der Reihe nach aufgeschrieben.!™ Bereits
ScHONBACH hatte angemerkt, dass Caesarius’ Hinweis, es gebe keine inhalt-
liche Struktur, nicht ganz korrekt war: Sowohl die Prologe zu den beiden ersten
Biichern als auch der Inhalt selbst zeugen von einer thematischen Sortierung.!%
Die 87 Kapitel geben einen breiten Uberblick zu verschiedenen theologischen

97 Siehe die gesamte Episode in Caes. LM I, 21.

98 Caes. LM L,4: Plura me memini tractasse de hiis in Dyalogo distinctione nona capi-
tulo. Ebd. 11,10: Hec de beata virgine Maria sint dicta;, nam plurima exempla in
laude eius scripta me recolo scripsisse in libris Dyalogorum distinctione septima.
Ebd. I1,20: Quantum ex hoc boni procedat, in libris Dyalogorum exempla satis decla-
ratum est.

99 Vgl. Caes. LM L,11; IL,12; I1,26.
100 Vgl. ebd. L,13; 1,30; 1,33 11,29; I1,27.
101 Vgl. ebd. I, 27; 11,21-24; 11,28.

102 Vgl. ebd. 11,34.
103 Vgl. ebd. I1,25.

104 Caes. LM Prol.: Non enim in hoc opusculo Dyalogi morem servare volui neque eius-
dem generis exempla ubique continuare potui, sed que michi sunt comperta vel a
personis relata veridicis, prout occurrunt, scripto commendavi [...].

105 Vgl. ScCHONBACH, Studien I, S. 45.

—_—

—_

32



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Problemen, liturgischen Besonderheiten sowie Einblicke in die Frommigkeits-
vorstellungen des 13. Jahrhunderts.'%

Sowohl dem ersten als auch dem zweiten Buch sind kurze Prologe voran-
gestellt, in denen eine grobe thematische Ausrichtung genannt wird. In das
erste Buch steigt Caesarius mit der Erzahlung von Jesu Prophezeiung in einer
Synagoge in Kapernaum ein, bei der er voraussagte, dass diejenigen, die sein
Fleisch essen und Blut trinken, am ewigen Leben teilhaben und am Jiingsten
Tag erlost werden.!”” Nachdem beinahe alle seine Worte nicht verstanden
und weggingen, blieben zwdlf Jiinger bei ihm. Auf die Frage, weshalb sie
ihn nicht ebenfalls verlassen, antwortete Petrus, dass Jesus schlieBlich die
Worte des ewigen Lebens habe.!® Petrus habe eben jene Worte verstanden,
die sich spéter, kurz vor Jesu Passion, bewahrheiten sollten. Caesarius springt
nun zur Episode des letzten Abendmahls, bei der Christus das Sakrament der
Eucharistie instituiert habe: Er habe das Brot genommen, es gebrochen und es
ebenso wie den Wein im Kelch den Jiingern gegeben und dabei gesprochen:
,,Dies ist ndmlich mein Leib.*!” Caesarius leitet aus diesen Worten Jesu bei
der Einsetzung der Eucharistie ab, dass dieser bereits erkannt habe, dass im
Laufe der Geschichte viele an diesem Sakrament zweifeln wiirden; nicht zuletzt
deshalb habe er den Aposteln ,,die Wahrheit seines Leibes in Gestalt des Brotes
und die Wahrheit seines Blutes in Gestalt des Weines* gezeigt.''’ Das erste
Buch sei daher denjenigen Wundern gewidmet, die sich im Zusammenhang
mit diesem Sakrament der Eucharistie ereignen und somit allen Glaubigen zur
Erbauung im Glauben (und allen Ungldubigen zur Beschdmung) dienen sollten;
die Erzdhlungen lege Caesarius dabei in wahrheitsgetreuen Berichten dar.!"!

Tatséchlich stellen die ersten zwolf Kapitel Hostienwunder und wun-
dersame Ereignisse wéhrend der Eucharistiefeier in den Mittelpunkt der

106 Fiir einen inhaltlichen Uberblick s. die kurze Zusammenfassung aller Kapitel der
Libri VIII miraculorum in Anhang 4 (Inhalt der Kapitel).

107 Vgl. Io 6,52-59.

108 Caes. LM 1, Prol.: Cum Dei filius Dominus ac redemptor noster Ihesus Christus
sacramentum corporis et sanguinis sui discipulis prediceret nec intelligerent, dix-
erunt quidam ex eis: Durus est hic sermo, quis potest eum audire? Et ex hoc multi
discipulorum eius abierunt retrorsum. Cumque diceret ad XII: Numquid et vos vultis

abire, respondit ei Petrus pro omnibus: Domine, ad quem ibimus? Verba vite eterne
habes. Vgl. 1o 6,61; 6,67-69.

109 Caes. LM 1, Prol.: Imminente tempore passionis volens pius magister piis discipulis
elucidare, que predixerat, accepit panem, benedixit ac fregit deditque illis dicens:
Accipite et manducate ex hoc omnes; hoc est enim corpus meum. Similiter et calicem.
Vgl. Mt 26,26; Lc 22,20.

110 Caes. LM I, Prol.: Et quia noverat de eodem sacramento propter sacramenti excel-
lentiam processu temporis plurimos dubitaturos et ideo indigne tractaturos vel sump-
turos, eo quod ibi videatur, quod ibi non est, et quod ibi est, ibi videri non possit
nisi miraculose, usque in hodiernum diem non desinit oculis corporeis ostendere sub
Specie panis veritatem sui corporis et sub specie vini veritatem sanguinis sui.

111 Ebd.: Que et quanta miracula temporibus nostris in eodem sacramento facta sint,
universis ecclesie filiis ad credentium edificationem et infidelium confusionem fida
pandam relatione.

33



Auswertung

Erzdhlung."” So empfangen beispielsweise in LM 1,1 und LM 1,2 beide Male
Frauen an einem Tag zweimal die Hostie: Eine Frau aus der Didzese Liittich
habe die zweite Hostie in ihrem Mund behalten, um die Kraft des Sakraments
als eine Art Liebeszauber zu verwenden. Nach dem Kirchbesuch habe sie ihren
Liebhaber mit der Hostie im Mund gekiisst, um so die Liebe noch stérker zu
entfachen. Doch als sie anschlieBend die Hostie herunterschlucken wollte,
sei es ihr nicht gelungen und sie habe sie, eingewickelt in ein Tuch, in einer
Mauerspalte versteckt. Zehn Jahre spéter habe sie die Begebenheit ihrem
Priester gebeichtet, anschlieBend habe man die zu Fleisch gewordene Hostie
gemeinsam mit einem blutigen Tuch in derselben Mauerspalte gefunden. Eine
ebenfalls ins Materielle reichende Wandlung des Sakraments habe eine wei-
tere Frau erlebt, die die zweite Hostie ebenfalls in ein Tuch eingewickelt und
blutig vorgefunden habe. Aus Angst, wie Caesarius betont, als Hexe bestraft
zu werden, habe sie daraufhin die Hostie im Tuch verbrannt und die Asche
einem Priester gegeben, dem sie alles beichtete.

Auch im weiteren Verlauf der Hostien-Kapitel sind es vor allem Frauen,
von denen berichtet wird und durch deren Perspektive Caesarius Einblicke
in zeitgendssische Diskurse um ihre Teilhabe an kirchlichen Feiern gibt.!!®
In LM [,6 mochte die Begine Heilwigis aus Briissel die Kommunion feiern,
in LM 1,7 eine fromme Frau namens Ida, die ebenfalls aus Briissel stammt.
Beiden wird dies durch die Priester verwehrt; in dem einen Fall {ibergibt
Christus der Protagonistin die Hostie auf unsichtbare Weise, im anderen Fall
handelt Gott in Gestalt einer Taube, die erst die Hostie aus der Dose nimmt
und anschlieBend mit ihrem Schnabel in den Kelch eintunkt.''* Im Anschluss
an beide Wundergeschichten beschreibt Caesarius die spezifische Lebensart
der Beginen, preist deren besondere Vorziige und erldutert so, weshalb beiden
Frauen der Empfang der Kommunion durch Jesus Christus ermdglicht wurde:

Obwohl namlich Frauen dieser Art, von denen es, wie wir wissen, sehr
viele in der Di6zese Liittich gibt, in weltlicher Kleidung mit weltlichen
Leuten leben, sind sie dennoch vielen klosterlich Lebenden an Néchsten-
liebe liberlegen: Unter den weltlich Lebenden leben sie geistlich, unter
den unkeusch Lebenden ehelos, und sie fithren inmitten von Menschen-
mengen ein eremitisches Leben. Wo also der Kampf groBer ist, dort ist
auch die Gnade groBer [...].15

112 Siehe hierzu weiterfithrend WALLERICH, L’eucharistie; DERS., Ad corroborandam
fidem.

113 Siehe hierzu NEwMAN, Medieval Crossover, S. 177-178 und Anm. 43 im Sachappa-
rat der Edition.

114 Die Taube als Symbol des Heiligen Geistes ist bei eucharistischen Wundergeschich-
ten ein beliebtes Erzéhlmotiv. Vgl. dazu den Sachapparat der Edition.

115 Caes. LM 1,7: Licet enim huius mulieres, quales in dyocesi Leodiensi plurimas novi-
mus esse, in habitu seculari secularibus cohabitent, multis tamen claustralibus cari-
tate superiores sunt: inter seculares spirituales, inter luxuriosos celibes, in medio
turbarum vitam ducunt heremiticam. Ubi maior pugna, ibi et maior gratia |[...].

34



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Fiir beide Geschichten werden keine Gewéhrspersonen angegeben, es ist jedoch
anzunehmen, dass Caesarius den Stoff durch das zisterziensische Netzwerk,
vermutlich durch das Kloster Villers, erfuhr. Das in der Didzese Liittich gele-
gene Kloster Villers hatte einen besonderen Einfluss auf die Verehrung der
mulieres religiosae in der Region; so sind dort Offizien fiir bekannte Beginen,
beispielsweise fiir die Mystikerin Maria von Oignies, nachweisbar.!!¢

Der Abschnitt zu Hostienwundern wird mit zwei Erzédhlungen fortgesetzt, in
denen die (korperlich) heilbringende Wirkung der Hostie herausgestellt wird.
So sei eine schwer an Angina erkrankte Frau durch Handauflegen eines Abts,
der am selben Tag mit ihnen das Sakrament beriihrt hatte, geheilt worden.!!”
Wie gefihrlich es hingegen sei, vor dieser (Seelen-)Arznei zuriickzuschrecken,
zeigen die Folgen fiir einen fliichtigen Monch: Als Strafe seiner Apostasie
sei im Schlaf eine Kréte in seinen Mund geschlichen, die ihn fortan schlimm
gequélt habe. Um sich ihrer zu entledigen, habe er eine Frau besucht, die mit-
hilfe eines Krautersuds die Krote herauslocken konnte. Zur Einsicht gekom-
men, sei er in sein Kloster zuriickgekommen und habe dort nach Einnahme
eines weiteren heilenden Trankes mehr als 70 kleine Kréten erbrochen.''®

Nach den wenigen Geschichten zu Strafen bei Missachtung der Wiirdig-
keit des Sakraments geht Caesarius iiber zu einem Abschnitt, in dem verschie-
dene Strafen bei Nichteinhaltung von Dogmen subsumiert werden: So gerét
ein Schiff in Seenot, weil sich unerlaubterweise die Hostie auf dem Schiff
befindet; eine Frau backt am Festtag der heiligen Margarethe ohne Sonder-
genehmigung ihres Priesters Brot, das sich deshalb in Blut verwandelt; ein
Mann aus Rheinkassel brét trotz des Verbots seines Gemeindepriesters zur
Adventszeit Fleisch, weshalb zur Strafe seines Ungehorsams plotzlich eine
Krote auf dem Fleischstiick sitzt.!'” Neben solchen weltlichen ,Problemfillen®
ungehorsamen Verhaltens tauchen auch immer wieder Geschichten in den Libri
VIl miraculorum auf, die den didaktischen Wert spezifisch fiir die klosterliche
Unterweisung herausstellen: Als etwa ein Konverse des Zisterzienserklosters
Clairmarais an einer Fistel leidet, ohne Erlaubnis seines Abts zum Grab des
heiligen Quirin nach Neuss pilgert und vorzeitig geheilt wird, verwehrt ihm
der Abt den Zugang zum Kloster so lange, bis der Heilige die Heilung zurtick-
nimmt. Und tatsdchlich: der Konverse wird wieder krank, darf eintreten und
wird als Belohnung fiir den wiederhergestellten Gehorsam erneut gesund.'?

Das zweite grole Thema des ersten Buchs, die Beichte, wird durch ein
erklarendes Kapitel zur Heilkraft eingeleitet (LM 1,24). Anhand einer Viel-
zahl von Kapiteln wird die Beichtpraxis in ihren praktischen Dimensionen

116 Siehe hierzu VoIGT, Beginen, S. 17-43 und Anm. 49 im Sachapparat der Edition.
117 Caes. LM L,9.

118 Ebd. I,11. Zum hier narrativ verarbeiteten Thema der Klosterflucht s. ausfiihrlich
Sviec GogrscHl, Klosterflucht.

119 Caes. LM 1, 12;1,16; 1,19.
120 Ebd. 1,18.

35



Auswertung

veranschaulicht.'?! Damit greift Caesarius zeitgendssische Debatten tiber die
Haufigkeit und Verpflichtung zur Beichte auf, die auch auf grof3en kirchlichen
Versammlungen wie dem Vierten Laterankonzil (1215) gefiihrt wurden.'?? Den
Hohepunkt der Beichtexempel bildet Kapitel LM 1,31, in dem berichtet wird,
wie der Diener des livlandischen, bereits zum christlichen Glauben konver-
tierten Fiirsten Caupo von Turaida vor seinem Tod die Beichte seiner Siinden
verweigerte. Nach seinem Tod sei er an die Orte seiner Strafe gefiihrt worden:
Er habe einmal Fisch gestohlen und gegessen und miisse nun die gleiche Menge
Fisch essen, die mit brennendem Pfeffer gewiirzt sei; danach habe er einen
groBen Topf mit heiBem Met trinken miissen, weil er seinem Nachbarn Honig
gestohlen habe, um Honigwein zu brauen. Als dritter Teil seiner Strafe seien
so viele Heuballen auf seinem Riicken verbrannt worden, wie er sie einst an
einem Sonntag vom Feld geholt habe, wohl wissend, dass dies ein Tag der
Ruhe sei. Nachdem seine Seele die Qualen der Holle erlitten habe, habe sie in
seinen Korper zuriickkehren diirfen, um den Umstehenden von seinen Strafen
zu berichten. Die beiden Livldnder werden von Caesarius gegeniibergestellt:
Caupo wird als vorbildlicher Christ charakterisiert, der weil3, wie heilsam die
Beichte begangener Siinden ist und seinen Diener dringlich dazu ermahnt.
Sein Diener hingegen kennt die christliche Beichtpraxis (noch) nicht und wird
deshalb nicht auf ewig verdammt. Er darf zuriick unter die Lebenden kommen,
um den Livldndern ein warnendes Beispiel zu sein.!*

Im letzten Absatz des Kapitels LM 1,31 fiigt Caesarius erkldrende Grund-
zlige seiner Lasterlehre ein (s. hierzu Kapitel 2.1). Die auf diese Erkldrung
folgenden Geschichten behandeln fiinf Laster: superbia (LM 1,32-34), avaritia
(LM 1,35-39), accidia (LM 1,40—-41), gula (LM 1,42) luxuria (LM 1,43-45).
So klar die Struktur anhand dieser Auflistung scheint, so sehr muss konstatiert
werden, dass Geschichten, die eigentlich zu einem thematischen Block passen
wiirden, an ,fremden‘ Stellen im Werk eingefiigt werden. Fiir einen gro3en
Einschub im zweiten Buch zum Laster der Habgier (avaritia) ist dies jedoch
aus der Werkentstehung erkldrbar. Im Prolog des zweiten Buchs resiimiert
Caesarius, dass er bisher das Altarsakrament und die Beichte behandelt habe,
nun aber verschiedene Beispiele hinzufiige, die ihm erst nach Abfassung des
ersten Buchs zugetragen worden seien. Die vier Kapitel (LM 11,26-29) wollte
er also nicht in das bereits abgeschlossene erste Buch integrieren, sondern
lediglich anfiigen.

An den Beginn des zweiten Buchs wolle er vielmehr ein Thema stellen, das
fiir viele schwer versténdlich ist: das Geheimnis der Trinitit. Es folgen sieben
Marienwunder und einige thematisch gemischte Kapitel iiber Hostienwunder,

121 Siehe hierzu weiterfithrend KOENIGER, Die Beicht.

122 Siehe zur Pflichtbeichte die mafigebliche Studie von Onst, Pflichtbeichte sowie zur
Praxis der Seelsorge Lateran IV, hg. MONAGLE/ SENOCAK.

123 Caes. LM L31. Siche zur Frage der Identifizierung Caupos, der hier referenzierten
Livland-Mission sowie fiir weiterfilhrende Literatur die Hinweise im Sachapparat
der Edition.

36



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Christusvisionen und an der Passion Christi Zweifelnde.!** In den folgenden
Kapiteln zur Taufe bearbeitet Caesarius drei Problemfille und nutzt sie, um
unmittelbare praktische Handlungsempfehlungen an seine Rezipierenden zu
geben.'? Der erste Fall habe sich in der Di6zese Halberstadt ereignet. Ein
frommer Konverse eines Benediktinerklosters sei nicht in der Lage gewesen,
die heilige Kommunion zu empfangen, und so sehr er sich mit reinem Herzen
und Beichte darauf vorbereitet habe, sei es ihm nicht gelungen. Die ratlosen
Mitbriider hétten dem Bischof davon berichtet und ihn um Hilfe gebeten. Der
Bischof habe zudem mit dem Konversen gesprochen und zunéchst angenom-
men, dass er nicht alle seine Siinden in der Beichte erzahlt habe. Der Konverse
habe jedoch darauf beharrt, eine vollstindige Beichte abgelegt zu haben. Als
der Bischof'ihn schlieflich gefragt habe, woher er stamme, sei das Rétsel gelost
worden: Er war in einem nicht-christianisierten Gebiet geboren worden und
seine Eltern hétten ihn nicht taufen lassen, sodass er seitdem unwissentlich ohne
Befugnis die Kommunion empfangen habe. Die Taufe sei nachgeholt worden
und er habe die Hostie anschlieend problemlos zu sich nehmen kénnen.!?

In der zweiten Geschichte erfdhrt ein zum Priester geweihter Zisterzien-
sermOnch bei einem Besuch seiner Eltern, dass er als Kind auf dem Weg zu
seiner Taufe plotzlich so krank wurde, dass sie befiirchteten, er wiirde sterben.
Daher tauften sie ihn notgedrungen an Ort und Stelle mit Sand statt mit Was-
ser. Als sie ihrem Priester davon berichteten und ihn fragten, ob er nochmals
mit Wasser getauft werden sollte, sah der Priester keinen Bedarf. Nachdem
der Monch in sein Kloster zuriickkehrt und seinem Abt davon berichtet, emp-
fiehlt dieser jedoch, dass die RechtmiBigkeit dieser Taufe von den Magistern
von Paris bestétigt werden miisse. Weil diese die Sandtaufe flir unzureichend
erkldren, wird der Zisterzienser mit Wasser getauft und empfingt jede seiner
Weihen erneut.'”’

In der dritten Geschichte, die sich mit der Taufe befasst, berichtet Caesarius
von der livlandischen Mission, bei der so viele Menschen zum christlichen
Glauben {ibergetreten seien, dass es nicht geniigend Priester gegeben habe, um
sie zu taufen. Daher hitten die Priester Weihwedel in die Hand genommen,
seien umhergegangen, hétten die Tauflinge besprengt und die Taufformel
gesagt. Als anschlieBend Uneinigkeit dariiber geherrscht habe, ob in dieser Not-
lage ein einziger Wassertropfen in Verbindung mit der Anrufung der Heiligen
Dreifaltigkeit fiir eine Taufe ausreichend sei, hitten sie sichergehen wollen und
alle Livlander erneut mit dreimaligem Untertauchen getauft.'?

124 Siehe zur Marienverehrung bei Caesarius SANSTERRE, La Vierge Marie.

125 Siehe hierzu weiterfithrend WAGNER, Teufel; NEwMAN, The Quest; LicENCE, The
Gift.

126 Caes. LM 1I1,16.

127 Ebd. I1,17. Zum zeitlichen und inhaltlichen Kontext s. auch die Hinweise im Sach-
apparat der Edition.

128 Ebd. II,18. Siehe zum Kontext der Livland-Mission die folgenden Ausfiihrungen
sowie die weiterfilhrenden Hinweise im Sachapparat zu LM [, 31.

37



Auswertung

Die drei Geschichten, die sich alle in unterschiedlichen Kontexten und mit
unterschiedlichen Protagonisten — einem benediktinischen Konversen, einem
Zisterziensermdnch und den neu bekehrten Livldndern — ereignen, zeugen von
der Notwendigkeit, die Caesarius in der Kldrung der giiltigen Taufe sieht. Die
Fallstudien zeigen dabei aber keine Idealzustéinde, vielmehr entfaltet Caesa-
rius anhand problematischer Fille praktische Handlungsempfehlungen. Der
anwendungsorientierte Bezug dieser Wundergeschichten zeigt sich am deut-
lichsten im Kontext der dritten Geschichte. Die seit dem Ende des 12. Jahr-
hunderts erfolgte Missionierung Livlands, die unter besonderer Beteiligung
des Zisterzienserordens stattfand, lieB die MaBigabe fiir eine giiltige Taufe
neuer Christen zu einer in der Entstehungszeit der Libri VIII miraculorum
hochaktuellen Frage werden.!”

Das zweite Buch wird fortgesetzt mit Geschichten {iber das Wirken des
Teufels, der beispielsweise einen Schiiler, dem keine Verse bei seiner Schulauf-
gabe einfielen, dazu bringt, ihm zu huldigen, oder der einer Inkluse in Gestalt
einer ,falschen‘ Maria erscheint.'*® Die danach einsetzenden Geschichten {iber
Sterbende, die gegen bose Geister kimpfen, deren Tod bereits vorausgesagt
wird oder die iiber ihre Hollenstrafen berichten, bilden trotz ihrer Thematik
noch nicht das Ende des Buchs."*! Es folgen ndmlich in LM 11,3840 Berichte
iiber das Leben von Inklusen, die zugleich als Warnung vor zu harter Selbst-
peinigung zu verstehen sind: Eine Inkluse aus dem Dorf Polch wird aufgrund
ihres rauen Bufigewandes so sehr von Lausen befallen, dass sie weder beten
noch schlafen kann;'*? einer anderen Inkluse fillt beim Gebet eine an der Decke
hiangende Krote ins Gesicht, so dass sie auf teuflische Anstiftung hin aus ihrer
Einzelzelle vertrieben wird. Doch dies hat fiir sie, so Caesarius, etwas Gutes:
Sie kehrt der eremitischen Lebensform den Riicken zu und wird Nonne in
einem Zisterzienserinnenkloster.'*

Die letzten zwei Geschichten der beiden erhaltenen Biicher der Libri VIII
miraculorum scheinen zunéchst keinen engeren Zusammenhang zu haben: In
LM ILA41 entwickelt eine Frau durch Anstiftung des Teufels nach der Geburt
ihres Kindes den Wunsch, sich selbst umzubringen. Sie vertraut sich einem
befreundeten Monch ohne Priesterweihe an, der um die bevorstehende Strafe
fiir Suizid wusste. Sie verspricht ihm, zwei Wochen abzuwarten, und als er
sie mit Erlaubnis seines Abtes erneut besucht, um die (Laien-)Beichte abzu-
nehmen, kann er den in sie gefahrenen Teufel iiberlisten und sie vor dem
Selbstmord bewahren.!* Die letzte Geschichte (LM 11,42) handelt von einem

129 Siehe aus der umfangreichen Literatur u.a. Baltic Crusades, hg. SELART; MARKUS,
Visual Culture; TAMM, Communicating Crusade; DERs., Missions and Mobility.

130 Caes. LM 11,21.

131 Ebd. I1,30-37. Siche hierzu weiterfithrend SCHNEIDER, Nigromantie.
132 Caes. LM 11,39.

133 Ebd. 11,40.

134 Ebd.11,41. Siehe zum rechtlichen Kontext von Suizid im Mittelalter SIGNORI, Rechts-
konstruktionen.

38



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Monch, der so voller Wut iiber seine ausbleibende Priesterweihe ist, dass er
sich weigert, mit seinen Mitbriidern zu essen und, wihrend die anderen im
Speisesaal sind, das Altarbildnis des Gekreuzigten mit einem Stock schligt.
Zur Strafe erblindet er, beweint spéter seine Stinden und erhélt Vergebung. '
Zum Ende des zweiten Buchs préisentiert Caesarius damit zwei gegensitzliche
Geschichten, die zeigen, wie sich Monche, die keine Priesterweihe erhalten
haben, im Kloster angemessen verhalten sollen. Im positiven Beispiel weist
der Monch die gefahrdete Frau mehrmals darauf hin, dass er keine Beichte
abnehmen darf, und erhilt nur aufgrund der dringlichen Notlage eine Son-
dergenehmigung seines Abts. Im negativen Beispiel ist der Monch so iiber
seine Zuriickstellung innerhalb der Klostergemeinschaft erziirnt, dass er das
Christusbild angreift.

Diese kurze Zusammenschau der 87 Kapitel der beiden Libri VIII mira-
culorum zeigt, dass die vielfaltigen Geschichten nicht nur Zeugnisse fiir die
Vorstellungswelt des 13. Jahrhunderts sind; sie spiegeln auch in einzigartiger
Weise die anwendungsorientierte und lebensnahe Moraltheologie des Caesarius
wider. Der inhaltliche Reichtum und das fiir das jeweilige Verhalten in Aussicht
gestellte Spektrum von Seelenarznei und angstbesetzter Didaxe sollten sich
dabei als prigend fiir die gesamte Wirkungsgeschichte des Werkes erweisen.

2.3 Abfassungszeitraum, Quellen und
personliche Netzwerke des Autors

Ahnlich wie fiir den biographischen Werdegang des Caesarius miissen auch die
Indizien fiir die Frage, wann die ,,Acht Wunderbiicher* abgefasst wurden, in
Caesarius’ Werken selbst gesucht werden; externe Indizien fiir ihre Entstehung
sind nicht bekannt. Einen ersten Hinweis gibt der von Caesarius selbst verfasste
chronologische Werkkatalog, die Epistola an Abt Petrus von Marienstatt: Hier
werden die Libri VIII miraculorum als Werk Nr. 27 in seinem Gesamtwerk
von 36 Werken gelistet und mithin als Spatwerk, das nach dem Dialogus
miraculorum, aber etwa parallel zur Vita des Engelbert von K6ln sowie noch
vor der Vita der Elisabeth von Thiiringen entstanden ist.!*®* Weitere Indizien
zum Abfassungszeitraum finden sich in den ,,Acht Wunderbiichern* selbst.
Sie geben zudem Aufschluss iiber die Entstehung der Sammlung, die offenbar
nicht am Stiick verschriftlicht wurde, sondern sukzessive infolge verschiede-
ner Ergénzungen und nachgetragener Hinweise entstand.!*” So finden sich an

135 Caes. LM 11,42.
136 Siehe dazu bereits die Darlegungen in Kapitel 1.

137 Ein dhnlicher Prozess des Sammelns und Uberarbeitens lisst sich fiir das ab 1250
entstandene ,,Bienenbuch®, eine Exempelsammlung des Dominikaners Thomas von

39



Auswertung

mehreren Stellen entweder Vermerke zu dem Jahr, in dem sich von Caesarius
Erzidhltes ereignete, oder aber Datierungshinweise auf seine Autorengegenwart.

Eine dafiir hdufig gewihlte Datierungsform ist die Formulierung anno
presenti in Zusammenhang mit einer konkreten Jahreszahl. Sie dient in der
Regel der Authentifizierung des Berichteten auf mehreren Ebenen: Zum einen
wird durch die Verortung im jeweiligen Jahr beziehungsweise Kirchenjahr eine
gewisse Nachpriifbarkeit gegeben oder zumindest suggeriert;'*® zum anderen
erfahren auf diese Weise der besondere Bezug des Autors zu der jeweiligen
Geschichte ebenso wie seine personlichen Verbindungen zu Zeugen oder
Protagonisten der einzelnen Wundergeschichten eine Wiirdigung.'*’

Durch die im Text konkret genannten anni presentes lasst sich die Zusam-
menstellung der ,,Acht Wunderbiicher” auf den Zeitraum von 1223 bis 1226
eingrenzen.'” Eine stringent chronologische Vorgehensweise des Autors
lasst sich dagegen nicht plausibel machen: Zwar steht am Beginn des Werkes
(LM L,1) das Jahr 1223, gefolgt von vagen Hinweisen und sodann der spezi-
fischen Nennung des Jahres 1225 (LM 1,16) beziehungsweise 1226 (LM 1,42);
doch mitunter gibt es auch an spéterer Stelle Riickbeziige auf frithere Daten.!*!
Gleichzeitig ist ein gewisser Schwerpunkt festzustellen: Nur zweimal (LM 1,42
und LM II,13) nennt Caesarius das Jahr 1226, wéhrend frithere Jahresangaben
oder Verweise haufiger angefiihrt werden. Dies konnte ein Indiz dafiir sein, dass
Caesarius die Mirakel zunédchst sammelte beziehungsweise schriftlich doku-
mentierte und dann themenspezifisch anordnete. Der Zeitraum 1223-1226 wére
demnach nicht als chronologischer Abfassungs-, sondern vielmehr als sukzes-
siver Kompilationszeitraum zu verstehen, an dessen Ende (moglicherweise
auch nach 1226) eine Schlussredaktion der ,,Acht Wunderbiicher* gestanden
zu haben scheint. Dafiir spricht auch eine Passage im Prolog, in der Caesarius
darauf hinweist, dass er die Kompilation der Libri VIII miraculorum unter-
brochen habe, um die Vita des 1225 ermordeten Kolner Erzbischofs Engelbert
von Berg zu verfassen.'#

Cantimpré, nachweisen, vgl. dazu BURKHARDT, Von Bienen lernen, Bd. 1, S. 35,
67-68.

138 So beispielsweise in Caes. LM L,1: Anno gratie M°CC°XXIII° circa penthecosten
contigit quod dicturus sum.

139 So etwa in Caes. LM L,9 mit einem biographischen Hinweis von Caesarius auf das
Jahr 1223: Cum hoc anno essem cum abbate meo domino Henrico in Monte sancte
Walburgis, quedam honesta matrona, uxor filii fratris sui, in eadem villa in infirmit-
ate, quam medici squinantiam dicebant, gravissime laborabat; oder aber der Hinweis
auf das ,,gegenwirtige Jahr 1226 ebd., I1,13: Anno presenti, qui est M°CC°XXVI° ab
incarnatione Domini [...].

140 Fiir die Datierung auf das Jahr 1226 s. Caes. LM 1,16: Anno presenti M°CC°XXVI’ ab
incarnatione Domini [...].

141 Vgl. hierfiir etwa Caes. LM 1,34: Contigit autem hec visio horribilis anno Domini
M°CCXXIII.

142 Caes. LM Prol.: Non enim in hoc opusculo Dyalogi morem servare volui neque eius-

dem generis exempla ubique continuare potui, sed que michi sunt comperta vel a
personis relata veridicis, prout occurrunt, scripto commendavi, loco quarti libri et

40



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

Wihrend die Mehrheit der Uberlieferungstriger den Zeitraum 1223-1226
nennt, weichen die in der Xantener Handschrift iiberlieferten Datierungen
bisweilen erheblich davon ab — und das auf zwei Arten. Einerseits tiberliefert
die Xantener Handschrift an wenigen Stellen schlicht andere Datierungen, die
zeitlich deutlich nach den mehrheitlich dokumentierten Angaben liegen.!*
Andererseits bietet die Xantener Handschrift an einer Stelle eine prizise Datie-
rung (1221), bei der die anderen Handschriften lediglich vage anno presenti
angeben oder aber gar keinen Datierungsbezug tiberliefern.'** Den Angaben
in der Xantener Handschrift zufolge wire also der Kompilationszeitraum der
,,Acht Wunderbiicher bereits ab 1221 anzusetzen.'*> Ahnlich wie beim Dia-
logus miraculorum, den Caesarius ebenfalls sukzessive zusammenstellte,'#°
gehen wir davon aus, dass auch die Libri VIII miraculorum in einem lange-
ren Zeitraum entstanden. Somit ist es nicht auszuschlieBen, dass Caesarius
bereits vor 1223 Geschichten sammelte und notierte, die dann Eingang in die
Sammlung fanden.

Neben den priziseren Jahresangaben enthalten die ,,Acht Wunderbiicher
zahlreiche unspezifische Datierungen wie ,,im vergangenen Jahr* oder ,,vor
einigen Jahren®. Wihrend einige von ihnen schlicht den Aktualitdtsbezug und
die Verbindung von Caesarius zum Erzdhlten betonen,!#’ lassen sich andere
mittels eines Referenzpunktes — wie der Nennung von bestimmten Personen
und ihren Amtern beziehungsweise Titigkeiten oder aber Einzelereignissen
sowie vorherigen Erzdhlungen — genauer bestimmen.'#

Solche Hinweise inszenieren nicht nur Caesarius’ Nahe zu den Geschichten,
um deren Glaubhaftigkeit zu gewéhrleisten; sie dokumentieren auch seine
personlichen Netzwerke sowie seine narrative Sensibilitét fiir zeitgendssisch
relevante Personen und Themen. Denn obgleich sich nicht alle Wunderge-
schichten zeitlich, 6rtlich und im Hinblick auf genannte Personen zuordnen
lassen, erlauben die von Caesarius angefiihrten Gewéhrsleute in vielen Fillen

quinti passionem et miracula domini Engelberti Coloniensis archiepiscopi, qui me
ista scribente occisus est, inserens.

143 So zum Beispiel die Nennung des Jahres 1231 statt 1223 in Caes. LM [,34 oder aber
ebd., 1,42 die Nennung des Jahres 1227 anstelle des Jahres 1226.

144 Vgl. Caes. LM 1,33: Die Datierung Anno presenti ante pascha findet sich in der
Bonner Handschrift; die Xantener Handschrift dagegen iiberliefert Anno Domini
M°CC°XXI acta sunt hec in die parasceve.

145 Siehe dazu jedoch die Befunde zur handschriftlichen Uberlieferung und Datierung in
Kapitel 3.1, denen zufolge der Xantener Codex zu einer Handschriftengruppe gehort,
die eine weiter entfernte Lesart iiberliefert.

146 SCHNEIDER, Einleitung, S. 59-66.

147 Vgl. etwa Caes. LM 11,25: Retulit michi quidam abbas ordinis Cysterciensis ante
annos paucos in dyocesi Bremensi militem quendam fuisse diversarum villarum
advocatum.

148 So etwa in Caes. LM 11,24, wo unter Verweis auf ,,vor einigen Jahren* die Kreuz-
zugspredigt des Mainzer Stefanskantors Theobald erwahnt wird, der in diesem Amt
fiir die Jahre 1223/24 belegt ist (Cum ante paucos annos magister Theobaldus, can-
tor sancti Stephani in Maguncia, in loco qui dicitur Mons sancti Remigii crucem
predicaret [...]).

41



Auswertung

eine Kontextualisierung. Dabei ist zu unterscheiden zwischen Personen, die
Caesarius selbst kannte (oder zu kennen behauptete), sowie Personen, die eine
gewisse zeitgendssische Prominenz hatten, bei denen eine personliche Begeg-
nung mit Caesarius aber nicht gesichert ist oder sogar nicht méglich war.'¥

Personell wie institutionell den wohl wichtigsten Referenzrahmen bildet der
Zisterzienserorden. So bezieht sich Caesarius in den gesamten ,,Acht Wun-
derbiichern* auf Zisterzienser in unterschiedlichen Funktionen (zum Beispiel
lokale Abte, Missionare oder Bischofe). Gleich mehrfach verweist Caesarius
etwa auf Konrad von Urach (gest. 1227), der nacheinander Abt von Villers,
Clairvaux sowie Citeaux war, dann zum Bischof von Porto und Kardinallegaten
ernannt wurde und ab 1223 im Heiligen Romischen Reich als Kreuzzugs-
prediger wirkte.'>® In den ,,Acht Wunderbiichern* fungiert Konrad von Urach
als Autoritit zur Bezeugung und Deklaration eines Wunderereignisses oder
als Gewidhrsmann fir die Herkunft einzelner Geschichten, oder er bildet in
seiner Funktion als Kreuzzugsprediger einen narrativen Bezugspunkt, mittels
dessen die erzdhlten Geschichten eingeordnet werden konnen.!*! Dabei ist nicht
erkennbar, dass Caesarius den beriihmten Zisterzienser je selbst getroffen haben
konnte; eine personliche Verbindung wird allein zu Heisterbach und dessen
Abt Heinrich hergestellt. Im weiteren Sinne fungiert Konrad von Urach mit
seinen eigenen personellen Netzwerken schlieBlich als Referenzrahmen, durch
den die Nennung anderer Personen plausibel erscheint — so etwa Wiger von
Utrecht (wirkte ca. 1209-1238), der am Hof des Bischofs von Utrecht mog-
licherweise Konrad von Urach begegnete und den Caesarius in LM 11,21 als
Gewihrsmann nennt.'”> Auch Konrad von Bebenhausen, der in LM 1,10 nicht
nur Gewéhrsmann (in einem personlichen Gesprich mit Caesarius), sondern
auch Protagonist des entsprechenden Exempels ist, ist als Subdelegat dem
Netzwerk Konrads von Urach zuzuordnen.'*?

Gleichzeitig reprasentiert Konrad, der von 1223 bis 1228 als Abt Kloster
Bebenhausen vorstand, die in den ,,Acht Wunderbiichern relevante Gruppe
von Zisterzienseribten. Wiederholt bezieht sich Caesarius auf personliche
Gespriche sowie Begegnungen mit Abten seines Ordens. Dabei ist einer-
seits ein regionaler Fokus rund um Heisterbach erkennbar, der zum Erzihl-
radius der ,,Acht Wunderbiicher* passt: Ausgehend von seiner Heimatabtei
Heisterbach berichtet Caesarius vor allem iiber Geschichten aus dem Rhein-
land — mit einem deutlichen Fokus auf die Erzdi6zese Koéln — , aber auch

149 Grundlegend dazu McGUIRE, Friends and Tales. Siehe fiir einen Vergleich iiber-
dies die Befunde zum ,.Bienenbuch® bei BURKHARDT, Von Bienen lernen, Bd. 1,
S. 97-106.

150 Fiir einen biographischen Uberblick s. NEININGER, Konrad von Urach; zu seinem
Kreuzzugsengagement s. neuerdings Kiss, Conrad of Urach.

151 Vgl. beispielsweise Caes. LM 1,3 sowie 1,39—40.

152 Siehe zu seiner Person WINTER, The Life and Career sowie die Ausfithrungen im
Sachapparat zur Edition.

153 Siehe zu seiner Person Sypow, Bebenhausen, S. 225 sowie NEININGER, Konrad von
Urach, S. 249-257.

42



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

aus benachbarten Bistiimern wie Liittich oder aus franzosischen Kldstern, zu
denen sich Verbindungen innerhalb des Ordens plausibel machen lassen.!>*
Entsprechend spiegeln sich in den ,,Acht Wunderbiichern® auch die zisterzien-
sischen Kontaktnetzwerke aus diesem Kontext. Prominent tritt beispielsweise
immer wieder Abt Heinrich von Heisterbach (amt. 1208—1244) hervor: als
Auftraggeber der ,,Acht Wunderbiicher” ebenso wie als Zeuge oder Quelle
der berichteten Geschichten.!*® Trotz dieser offenbar engen personlichen Ver-
bindung zu Heinrich und Heisterbach wird Caesarius’ eigene Abtei in den
»Acht Wunderbiichern* kaum beriicksichtigt: Heisterbach ist zwar der Ort,
an dem Caesarius mit verschiedenen Personen in Beriihrung kommt oder von
dem er an andere Orte aufbricht, doch das dortige religiose Leben wird in den
Wundergeschichten nicht beschrieben: Heisterbach erscheint geradezu als Ort
,ohne Wunder*. Das gilt auch fiir die nahe der Abtei Heisterbach oder in dessen
kommunikativem Netzwerk liegenden Zisterzienserkloster und ihr Leitungs-
personal. Zwar finden auch die Abte von Kamp, Marienstatt oder Altenberg
Erwidhnung; diese bleiben jedoch weitgehend autoritative Rahmung. '3 Spezi-
fische Informationen und Einblicke in das Alltagsleben ihrer Abteien werden
nicht geboten, und verschiedentlich bleibt auch die Identitit von Zisterzien-
serdbten als Gewahrsleute verschleiert — dies ist sicherlich sowohl dem Genre
der Exempel und ihrem Anspruch auf leichte Adaption an andere Verhéltnisse
als auch der Absicherung des Autors geschuldet.!>’

Andererseits zeigt Caesarius in den ,,Acht Wunderbiichern* auch ein pro-
fundes Interesse an Abten seines Ordens aus anderen geographischen Riu-
men.'3® Das gilt in besonderem MaBe fiir Personen, die in Verbindung mit der
seit dem 12. Jahrhundert mit Unterstiitzung des Zisterzienserordens erfolgen-
den Missionierung Livlands standen.!® So findet beispiclsweise der Zister-
zienser Bernhard, Abt von Diinamiinde und spéiter Bischof von Semgallen
(ca. 1140/50-1224, amt. 1218-1224), mehrfach Erwdhnung: als Gewéhrs-
mann von Erzéhlungen, zu dem Caesarius personliche Kontakte andeutet,

154 Dazu gehoren beispielsweise die franzosischen Zisterzienserabteien Haute-Seille,
Vaucelles, Villers-la-Ville, Clairmarais oder Clairvaux. Zum Erzéhlradius vgl. bereits
die Uberlegungen bei BURKHARDT/FLOSSDORF/HOLSTE-MASSOTH, Ein Autor.

155 Caes. LM 1,4; 1,9; 1,22; 1,39. Siehe zudem die Befunde bei McGUIRE, Friends and
Tales.

156 Vgl. Caes. LM L11 (Arnold von Kamp), 1,17 (Hermann von Marienstatt) sowie IL,6
(Gottfried von Altenberg). Fiir einen Uberblick iiber diese und weitere rheinische
Zisterzienserkloster s. MOLICH/ OEPEN, Rheinische Zisterzienserkloster.

157 Anonymisiert werden beispielsweise die Abte in Caes. LM 11,23 und I1,25.

158 Zu verweisen ist zudem auf den Sonderfall des Albero ,,von Waldsassen* in Caes.
LM L41 sowie II,15, der mit den wenigen von Caesarius genannten Informationen
nicht zu identifizieren ist; am wahrscheinlichsten erscheint eine Identifizierung mit
Albert/Albero von Walkenried. Siche dazu die ausfiihrlichen Kommentare in den
jeweiligen Kapiteln sowie BURKHARDT/HOLSTE-MaAssOTH, Caesarius of Heisterbach
Revisited, S. 606-608.

159 Siehe zum Kontext Tamm, Communicating Crusade sowie Tamm, Missions and
Mobility; zu Caesarius’ narrativer Verarbeitung s. TaMM, A New World sowie Bomsl,
The Authority.

43



Auswertung

ebenso wie als geistliche Autoritét zu den jeweiligen Wundergeschichten.'®
Es diirfte verschiedene Anreize fiir die Ausweitung des Erzédhlradius auf Liv-
land gegeben haben: die personlichen Erzéhlungen der Zisterzienser, die aus
dem Missionsgebiet wieder zuriickkamen, vermutlich ebenso wie die narrative
Verarbeitung eines zu Beginn des 13. Jahrhunderts bedeutenden religions-
politischen Vorhabens.

Uber die genuin zisterziensischen Beziehungsgeflechte hinaus bezieht sich
Caesarius in den Libri VIII miraculorum vereinzelt auf anerkannte geistliche
Autorititen seiner Zeit. Unter ihnen findet sich beispielsweise der Pariser
Magister Petrus Cantor (gest. 1179), den Caesarius zwar nicht personlich
gekannt haben wird, dessen Theologie er aber verarbeitete.'s! Auch Leben und
Werk des Kélner Domscholasticus Oliver, Bischof von Paderborn (amt. 1223—
1225) und Autor einer Geschichte iiber die Belagerung von Damiette, werden in
den ,,Acht Wunderbiichern“ gewtirdigt.'> Im Unterschied zu diesen singuldren
Erwdhnungen nimmt Abt Johannes von Sint-Truiden in Caesarius’ Erzdhlungen
eine prominentere Rolle ein. Johannes (amt. 1222—1228), der zunichst Dekan
in Aachen und ab 1222 Abt der Benediktinerabtei Sint-Truiden war, wird in
mindestens vier Exempeln gewiirdigt: als Gewahrsmann der Wundergeschich-
ten, als Kreuzzugsprediger, als moralischer Ratgeber und als geistige Autoritét
zur Authentifizierung eines lokalen Hostienwunders. '

Wihrend Reprisentanten des Zisterzienserordens vor allem fiir die Rah-
mung der ,,Acht Wunderbiicher* relevant sind, stehen im Zentrum zahlreicher
Exempel Vertreter und Vertreterinnen unterschiedlicher religioser Gemein-
schaften: neben Zisterziensern finden auch Gemeinschaften von Benediktinern,
Chorherren oder Beginen Beachtung. Anders als im Dialogus miraculorum
werden christlich-jiidische Beziehungen dagegen in den Libri VIII miracu-
lorum kaum berticksichtigt.!®* Lediglich an manchen Stellen finden sich all-
gemeine Hinweise auf den jiidischen Glauben, die entweder einem Vergleich

160 Caes. LM [,21 und 1,31 (v.a. ebd. mit einem Hinweis auf die personlichen Kon-
takte: Hec nobis relata sunt a nobili domino Bernardo, quondam domino Lyppe,
tunc abbate in Livonia domo ordinis Cysterciensis et postea episcopo, atque ab eius
monacho, qui hominem noverunt). Siehe zu Bernhards Leben JAHNIG, Art. ,,Bernhard
zur Lippe (OCist)“ sowie Bomsi, The Authority.

161 Caes. LM 1,4 sowie zu den Pariser Magistern II,18. Zu Petrus Cantor s. BALDWIN,
Masters, Princes and Merchants, S. 3—16.

162 Caes. LM I, 17. Dartiiber hinaus wird im Zusatz De ludeo, qui percussit cum gladio
suo ymaginem Christi in gutture suo [= HILkA, Anhang 8] ein Erzéhlmotiv verarbei-
tet, das auch in Olivers Historia Damatiana belegt ist. Zu Person und Werk Olivers
s. HOOGEWEG, Schriften.

163 Caes. LM 1,1; 11,14; 11,29 sowie 1I,35.

164 Grundlegend dazu MARcus, Images of the Jews. Dagegen behandeln einige Zusatz-
geschichten jiidische Protagonisten und Protagonistinnen (teilweise in stereotyper
antijiidischer Lesart). Siehe Zusatz De ludeo, qui percussit cum gladio suo ymaginem
Christi in gutture suo [= HILKA, Anhang 8]; Zusatz De Christiano, qui apud Deum
prece et multos a morte liberavit [= HILKA, Anhang 16]; Zusatz De puerulo ludeo,
quem sancta Maria in camino ardenti ab igne illesum servavit [= HILKA, Anhang 29].

44



2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der ,,Acht Wunderbiicher*

der Religionen (zugunsten des Christentums) oder allgemeinen Ausfiihrungen
iber die Glaubenslehre dienen.'®

Weitaus weniger Erwiahnung finden in den Wundergeschichten dagegen
weltliche Herrscher oder geistliche Wiirdentriger. Wenn eine Auseinander-
setzung mit Herzogen oder Grafen erfolgt, betrifft dies auch hier vor allem
Personen aus der ndheren oder weiteren Umgebung.'*® Eine Ausnahme bilden
zwei Exempel, die sich auf einen Herzog von Polen beziehen (LM 1,36 sowie
LM IL,9). Wahrend der Herzog in der ersten Geschichte namenlos bleibt und als
Tyrann stilisiert wird, bezieht sich die zweite Geschichte explizit auf Heinrich I.
(1167/1174-1238, genannt ,,der Bértige*), der seit 1201 Herzog von Schlesien-
Breslau war. Er wird mit den Attributen ,,freigiebig, freundlich und fromm*
erkennbar als Kontrast des in Kapitel 1,36 beschriebenen tyrannischen Herzogs
dargestellt — Eigenschaften, die mit Blick auf die Frommigkeit und Stiftungs-
freudigkeit Heinrichs und seiner Ehefrau Hedwig von Andechs (gest. 1243)
schon von den Zeitgenossen narrativ ausgedeutet wurden.'®” Weitere Bezug-
nahmen auf Polen (LM I1,6 sowie erneut I1,9) machen diese auf den ersten Blick
unerwarteten Exkurse nach Mitteleuropa plausibel: Caesarius verweist auf die
in den polnischen Herzogtlimern seit dem 12. Jahrhundert gegriindeten Zister-
zienserabteien, zu denen iber die Filiationen nach Altenberg und Morimond
auch lange nach den jeweiligen Griindungsphasen Kontakte bestanden haben
diirften.'®® Dass dagegen Engelbert von Berg, der 1225 ermordete Erzbischof
von Kdln, in den ,,Acht Wunderbiichern mit Ausnahme des Hinweises auf die
parallele Abfassung seiner Vita keine Erwahnung findet, erscheint versténdlich:
Vermutlich sammelte Caesarius Wundergeschichten rund um Engelberts Leben
zur exklusiven Verwendung in dessen Lebensbeschreibung.'®

Obwohl im Mittelpunkt zahlreicher Wundergeschichten Frauen stehen —
mulieres religiosae, adelige Damen, Stadtbewohnerinnen oder namenlose
Akteurinnen vom Land —, lassen sich in den Libri VIII miraculorum nur wenig

165 Siehe beispielsweise Caes. LM 1,3 (Unum Deum credit ludeus et unum Deum credit
Sarracenus, sed amplius credit Christianus, credit enim in una deitate personarum
Trinitatem, et hoc prorsus contra rationem) oder Caes. LM I1,17.

166 So beispielsweise Ludwig I1. (ca. 1165-1218), seit 1197 Graf von Loon (auch: Looz)
in Caes. LM 1,34 oder Gerhard III. von Blankenheim, der fiir die Jahre 1199 bis 1220
urkundlich nachweisbar ist, in Caes. LM 1,14.

167 Beriihmt ist v.a. die 1202 erfolgte Stiftung des Zisterzienserklosters Trebnitz (poln.
Trzebnica). Fiir einen Uberblick {iber Heinrichs Leben s. die umfassende Studie von
ZIENTARA, Heinrich der Birtige, bes. S. 313-332 sowie die Ausfithrungen im Sach-
apparat der Edition.

168 Fiir einen Uberblick s. GAHLBECK, Ausbreitung sowie DoBosz, The Church. Zu den
personlichen Kontakten s. beispielsweise Caes. LM 11,9: Anno preterito monachus
quidam ordinis nostri de Polonia veniens, cum apud nos hospitaretur, interrogatus a
me de edificatoribus, inter cetera retulit michi et hoc [...].

169 Siehe zur Parallelabfassung der ,,Acht Wunderbiicher” sowie der Vita Engelberts
den Hinweis in Caes. LM Prol.; fiir einen Uberblick iiber Leben und Tod Engelberts
s. BRUNSCH, Art. ,,Engelbert von Berg“; FINGER, Der gewaltsame Tod; JUNG, From
Jericho to Jerusalem sowie SMIRNOVA, No Way to Salvation. Zur Uberlieferung von
Wundergeschichten s. KLEINE, Die Mirakel.

45



Auswertung

direkte Verbindungen zu Frauengemeinschaften nachweisen. Dies ist insofern
bezeichnend, als die Beziehungen des Klosters Heisterbach zu umliegenden
Frauengemeinschaften wie Walberberg oder Hoven belegt sind.!”® Nur verein-
zelt finden sich beildufige Hinweise auf eine Prisenz des Abtes Heinrich sowie
des Caesarius selbst in den von ihnen betreuten Frauengemeinschaften.!” Auch
in den wenigen Passagen, die direkt eine Leserschaft adressieren, werden vor-
nehmlich fratres angesprochen.!”? Dass dieser Befund keinesfalls weibliche
Rezeptionskreise ausschlieBt, wird an der handschriftlichen Uberlieferung der
., Acht Wunderbiicher deutlich.!”

170 So etwa die von 1221 datierende Schlichtungsurkunde, in der Caesarius namentlich
als Novizenmeister genannt wird. Siehe dazu die Ausfithrungen in Kapitel 1 sowie
NEININGER, Caesarius von Heisterbach.

171 Vgl. beispielsweise Caes. LM 1,9 mit einem Hinweis auf die Anwesenheit in Wal-
berberg (Cum hoc anno essem cum abbate meo domino Henrico in Monte sancte
Walburgis [...]) sowie 11,36 mit einer Geschichte iiber den Ort Heimbach und die
Burg Hengebach. Im Frauenkloster Hoven bezeugte Abt Heinrich von Heisterbach
verschiedene Rechtsvorginge der Herren von Hengebach, was eine Verbindung zum
Ort plausibel macht. Vgl. dazu BRUNSCH, Heisterbach, S. 295.

172 Caes. LM 1,10 sowie 1,17. Sieche dazu auch die Ausfithrungen in Kapitel 2.1 sowie
BURKHARDT/FLOSSDORF/HOLSTE-MAsSSOTH, Ein Autor.

173 Siche Kapitel 3.3 zur Exzerptiiberlieferung.

46



	2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“
	2.1 Die Essenz der Wunder? Titel, Adressaten und Aufbau der „Acht Wunderbücher“
	2.2 Zwischen Seelenarznei und angstbesetzter Didaxe: Themen der „Acht Wunderbücher“
	2.3 Abfassungszeitraum, Quellen und persönliche Netzwerke des Autors




