
23

2.  Abgeschmackte Geschichten und 
fades Latein? Inhalt und Struktur 
der „Acht Wunderbücher“

Als die erste Abschrift der Libri VIII miraculorum im Jahr 1856 von Jakob 
Marx in einer Handschrift des Benediktinerklosters St. Maximin entdeckt 
wurde, hielt der Trierer Theologe den Text für ein Fragment einer 13. Distink-
tion des Dialogus miraculorum.60 Dieser Irrtum war durch den Kopisten des 
17. Jahrhunderts ausgelöst worden, der dem Werk die Überschrift Dialogorum 
Cesarii Heisterbacensis liber seu distinctio XIII verlieh.61 Nach dieser Über-
schrift folgen der Prolog der Libri VIII miraculorum, das Inhaltsverzeichnis des 
ersten Buchs mit 42 Kapiteln und schließlich der Text der ersten 22 Kapitel; im 
23. Kapitel bricht die Handschrift ab.62 Kaufmann wiederum war der Erste, 
der dieses Fragment als eine unvollständige Abschrift der „Acht Wunder-
bücher“ identifizierte und den Verlust einiger bestimmter Kapitel bedauerte. 
Besonders beklagte er das Fehlen des 35. Kapitels im ersten Buch der Libri 
VIII miraculorum, das der Überschrift nach von einem Heinrich handelte, der 
dem Teufel Gefolgschaft schwor. Besagter Heinrich, so erfahren wir aus den 
anderen Handschriften, war Bürger in Köln, hatte den Beinamen „Goltstein“ 
und gab sein Erbe einem Wucherer, um weiterhin ein ausschweifendes Leben 
führen zu können und nicht betteln zu müssen.63 Kaufmann vermutete, dass 
sich hinter diesem Kapitel eine frühe Version der Faustsage verbergen könnte; 
auch Johann Wolfgang von Goethe hätte schließlich den Protagonisten seiner 
Erzählung „Heinrich“ genannt, fügte er (ironisch) hinzu.64 

60	 Marx, Mittheilungen S. 86: „Die Dialoge des Cäsarius von Heisterbach sind in einer 
Menge Ausgaben erschienen (…); alle diese Ausgaben haben und kennen bloß zwölf 
Distinktionen oder Bücher von Dialogen. Daß Cäsarius in einer dreizehnten Distink-
tion einen reichen Nachtrag zu jenen geschrieben habe, davon ist bisher nichts bekannt 
gewesen. Die Abtei St. Maximin aber hat einen solchen Nachtrag in ihren Manuscrip-
ten besessen; eine Abschrift ist zu Ende des siebenzehnten oder Anfang des achtzehn-
ten Jahrhunderts gemacht worden, die aber leider nicht die ganze Distinktion (…) 
enthält.“

61	 Trier, Stadtbibliothek, Hs. 1626, p. 1497.
62	 Ebd., p. 1525.
63	 Caes. LM I,35.
64	 Kaufmann, Ein Beitrag zur Culturgeschichte, 2. Aufl., S. 161.

Publiziert in: Burkhardt, Julia und Kimpel, Isabel (Hrsg.), Caesarius von Heisterbach: 
Libri VIII miraculorum – Die „Acht Wunderbücher“: Auswertung, Edition, Übersetzung und Kommentar, 
Heidelberg: Heidelberg University Publishing, 2025. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1547

https://doi.org/10.17885/heiup.1547


Auswertung

24

Das durch Marx, Kaufmann sowie die bereits genannten Forscher des 
ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts ausgelöste Interesse an 
Caesarius’ zweiter Wundersammlung hat zu zahlreichen Neuentdeckungen 
von bis dahin unbekannten Handschriften geführt. Diese Funde und ihre his-
torischen Kontextualisierungen erlauben vertiefte Einblicke in Inhalt, Aufbau 
und Funktion der Libri VIII miraculorum.

2.1  Die Essenz der Wunder? Titel, Adressaten und 
Aufbau der „Acht Wunderbücher“

Im Rahmen der Generalversammlung des historischen Vereins für den Nie-
derrhein, die am 19. Oktober 1881 in Königswinter (dem Ort unterhalb des 
ehemaligen Klosters Heisterbach) stattfand, hielt der Historiker und Mitbe-
gründer der Gesellschaft für Rheinische Geschichtskunde Karl Lamprecht 
(1856–1915)65 einen Vortrag über die Schriften des Caesarius. Neben der 
handschriftlichen Überlieferung des Dialogus miraculorum, den man seiner 
Ansicht nach „bisher für den einzigen [Dialog]“ gehalten habe, behandelte 
Lamprecht die Libri VIII miraculorum, das „unter den bisher unbekannten 
Werken (…) wohl interessanteste Stück“, das er sinnhaft als Dialogus minor 
miraculorum betitelte.66 Für diesen ‚kleineren‘ Dialog konnte er neben der 
bereits bekannten Trierer Handschrift zwei weitere Überlieferungszeugen in 
einer Bonner und Soester Bibliothek entdecken. Offenbar hielt Lamprecht die 
Libri VIII miraculorum für einen Dialogus minor. Der Bericht der General-
versammlung gibt nur eine kurze Zusammenfassung seines Vortrags wieder, 
so dass unklar bleibt, wie er die fehlende Dialogstruktur der Libri VIII mira­
culorum erklärte und wie er sich zu der in der Epistola ad Petrum angeführten 
Bezeichnung des Werkes positionierte.

Unter Punkt 27 finden wir im Werkverzeichnis der Epistola ad Petrum 
folgenden Abschnitt: „Ferner habe ich einen aus acht Büchern bestehenden 
Band verschiedener Visionen oder Wunderberichte geschrieben. Dessen Prolog 
beginnt so: Wer schwach ist, esse Gemüse.“67 Die „Wunderbücher“, die genau 
mit diesem Satz beginnen, bestanden demnach aus acht Büchern und wurden 
von Caesarius als diversarum visionum seu miraculorum libri VIII betitelt. 
Ein vermutlich weiterer Nachweis für diesen Titel findet sich in Caesarius’ 
Kommentar zum 118. Psalm; dort werden der Dialogus miraculorum und die 

65	 Siehe aus der umfangreichen Literatur u. a. Schulz, Karl Lamprecht; Janssen, Karl 
Lamprecht.

66	 Bericht über Generalversammlung (1881), S. 173.
67	 Caes. Epistola ad Petrum, S. 6, Nr. 27.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

25

Libri visionum erwähnt.68 Weshalb in der Folgezeit nur der zweite Teil der 
Bezeichnung überliefert wurde, ist unklar. In den Handschriften wird das Werk 
als Libri miraculorum,69 Libri exemplorum70 oder auch nur Complementum 
Cesarii bezeichnet.71 Auf der Grundlage dieses Materialbefundes entschlossen 
sich Meister und Hilka, den Titel für ihre Editionen zu übernehmen, und auch 
in der weiteren Forschung haben sich die Libri VIII miraculorum als Werkbe-
zeichnung etabliert, weshalb die Editorinnen diesen Titel ebenfalls beibehalten.

Eine weitere Beobachtung wirft Fragen auf: Im Werkverzeichnis wird 
postuliert, dass acht Wunderbücher existierten, die heute bekannten vollstän-
digen Handschriften enthalten aber stets nur zwei Wunderbücher. Am Ende 
des Prologs der Libri VIII miraculorum erklärt Caesarius, dass während seiner 
Abfassung der Wunderbücher Engelbert von Köln ermordet wurde und er 
sich deshalb dazu entschloss, als viertes und fünftes Buch die Erzählung über 
dessen Passion und Wunder einzufügen. Es gibt bisher kein Manuskript, das 
sowohl die Engelbert-Vita als auch die „Acht Wunderbücher“ überliefert. 
Somit ist davon auszugehen, dass sich diese ‚Ur-Vita‘ Engelberts aufgrund 
der Ausarbeitung zu einer eigenständigen Lebensbeschreibung, die für ein 
Heiligsprechungsverfahren genutzt werden konnte, nicht erhalten hat. Die 
Überlieferung der drei Bücher umfassenden Engelbert-Vita ist mit sieben 
Handschriften zudem recht gering.72 Nach aktuellem Kenntnisstand sind also 

68	 Schönbach merkte dies erstmals in seinem Beitrag Studien II, S. 45 an. Im Rahmen 
seiner Theorie von einer zweistufigen Redaktion der Libri VIII miraculorum (s. dazu 
ausführlich Kapitel 4.1) schlussfolgerte er, dass der Titelzusatz visionum sich auf eine 
erste Redaktionsstufe mit Buch 1,1–13 beziehe, in dem mehr Visionen zu finden seien. 
Später habe dieser durch das Hinzukommen weiterer Geschichten inhaltlich nicht 
mehr gepasst und sei um den Zusatz miraculorum ergänzt worden. Der Kommentar 
zum 118. Psalm ist in einer Handschrift erhalten: Köln, Historisches Archiv der Stadt, 
G.B. 2º 4, fol. 2r–80r; fol. 40r: De huiusmodi defectibus multa me scripsisse recolo 
in libris Dyalogorum, necnon et in libris visionum quos nunc in manibus habeo […]. 
Vgl. dazu auch Caes. Epistola ad Petrum, S. 6, Nr. 31.

69	 Soest, Wissenschaftliche Stadtbibliothek, Cod. 13, fol. 1r, 247r.
70	 Oxford, The Bodleian Libraries, MS. Laud. Misc. 540, fol. 101r.
71	 Basel, Universitätsbibliothek, A IV 14, fol. 131r.
72	 Hilka unterteilte die sieben identifizierten Handschriften mit (Teilen) der Engelbert-

Vita in zwei Gruppen, wobei die zweite Gruppe eine nach 1250 entstandene, über-
arbeitete Fassung überliefert. Die Textträger der ersten Gruppe basieren hauptsäch-
lich auf der Ausgangshandschrift des 15. Jh., die Fritz Zschaeck bei der Erstellung 
der bis heute maßgeblichen Edition (in Hilka, Wundergeschichten III, S. 229) in den 
1930er Jahren schon nicht mehr im Original einsehen konnte. Seitdem galt sie als ver-
schollen. Sowohl die 2007 publizierte Übersetzung der Elisabeth-Vita, die ebenfalls 
in dieser verschollenen Handschrift überliefert ist, als auch die Beiträger des großen 
Ausstellungskataloges von 2007 zu Elisabeth von Thüringen konstatierten, dass die 
Handschrift weiterhin verschollen bleibe. Tatsächlich ist sie es aber nicht: 1961 wurde 
sie durch das Historische Archiv der Stadt Köln von dem Antiquar August Laube 
aus Zürich erworben (vgl. Köln, Historisches Archiv der Stadt, Acc.  397 Nr.  136, 
Bl. 12–25). Joachim Vennebusch stellte die Handschrift mit der Signatur W* 260 im 
Katalog zu den homiletischen und hagiographischen Handschriften des Historischen 
Archivs der Stadt Köln aus dem Jahr 2001, S. 149–151, bereits vor; die Wiederent-
deckung wurde und wird in der Forschung jedoch nicht wahrgenommen. Vgl. hierzu: 
Caes. VSEL, S. 3; Elisabeth, hg. Blume / Werner, S. 228.



Auswertung

26

nur die ersten beiden Wunderbücher vollständig überliefert und unter Berück-
sichtigung der ‚Ur-Vita‘ des Engelbert war womöglich auch ein viertes und 
fünftes Buch angelegt. Wo sind also die Bücher 3, 6, 7 und 8? Sind sie im 
Laufe der Zeit verschollen oder hat es sie nie gegeben? Diese Fragen können 
nach aktuellem Kenntnisstand nicht eindeutig beantwortet werden. Ob sich 
in der Kölner Handschrift GB 8º 40 (Historisches Archiv der Stadt) Entwürfe 
von Kapiteln eines weiteren Wunderbuchs der Libri VIII miraculorum erhalten 
haben, wird in Kapitel 3.2 ausführlich diskutiert.

Wer schwach ist, soll Gemüse essen, so empfiehlt es Caesarius im ersten 
Satz seines Prologs gemäß dem Pauluswort aus Rm 14,2.73 Zu den Stückchen 
(fragmenta) muss ein (Gemüse-)Brei hinzugefügt werden. Im Dialogus mira­
culorum habe er aus solchen Stücken zwölf Speisekörbchen für die Armen, also 
für die Demütigen im Geist, gefüllt (pauperum, id est humilium spiritu). Nun 
sei er von seinem Abt Heinrich I. von Heisterbach erneut mit der Abfassung 
eines Werkes beauftragt worden. In den Prologen beider Exempelsammlungen 
bildet die Episode von der Speisung der Fünftausend den Ausgangspunkt zur 
Deutung der „Stücke“ (fragmenta). 

Eine Auslegung derselben Episode bietet Caesarius in einer Sonntagshomi-
lie, die er nach der Abfassung des Dialogus miraculorum und etwa zeitgleich zu 
den Libri VIII miraculorum verfasste: Nach der wundersamen Brotvermehrung 
und Speisung der Fünftausend am Ufer des Sees von Galiläa ordnete Jesus 
seinen Jüngern an, die Brotstücke einzusammeln und mit ihnen 12 Körbe zu 
füllen. Diese Stücke, so erklärt Caesarius in der Predigt, stünden für würdige 
Erinnerungen an Beispiele von Tugenden. Über sie solle der Vorsteher mit 
größter Sorgfalt wachen und schreibkundige Brüder anweisen, sie schriftlich 
zusammenzutragen, damit sie nicht in Vergessenheit geraten.74 Die (biblischen) 
Körbe entsprächen hierbei einzelnen Büchern oder Schriften, daher habe er im 
Dialogus miraculorum auf Anweisung seines Abtes und geleitet aus Liebe zu 
seinen Brüdern zwölf Körbe mit fragmenta gefüllt.75 Als Quellen für solche 
Beispiele tugendhaften Lebens seien Sammlungen, die vitas patrum76 und 
Erzählungen über die Martyrien der Heiligen, heranzuziehen, in denen sich 

73	 Caes. LM Prol.
74	 Caes. Hom. Dominica quarta quadragesimae (Coppenstein II, S. 71): Fragmenta sunt 

memoria digna virtutum exempla. De quibus maxima diligentia debet esse praelato, 
ut aliquibus fratribus litteratis illa per scripta colligere precipiat, ne per oblivionem 
pereant.

75	 Ebd.: Ego siquidem abbato meo precipiente et fratrum caritate instigante, duodecim 
sportellas implevi ex fragmentis huiusmodi, Dialogum ex eis conficiendo duodecim 
distinctionum.

76	 Unter der im Mittelalter verbreiteten und übergeordneten Bezeichnung vitas patrum 
beziehungsweise vitaspatrum ist ursprünglich die Sammlung der Viten der frühen 
christlichen Eremiten zu verstehen, die im Laufe des Mittelalters stetig erweitert und 
um Erzählungen wie etwa die verba seniorum ergänzt wurden. Siehe zum Begriff und 
der Zusammenstellung der Sammlung: Hoffmann / Williams, Art. „Vitaspatrum, bes. 
Sp. 449; Williams-Krapp, Nucleus, S. 68.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

27

unzählige Beispielgeschichten finden würden.77 Die Fünftausend erkannten 
durch das Wunder der Brotvermehrung den Propheten, der in die Welt gekom-
men sei, um die Menschen zu erlösen. Er komme täglich zu den Menschen, 
um seine Gnade zu zeigen, und werde am Ende der Welt kommen, um jeden 
nach seinen Verdiensten zu belohnen. Diejenigen sollen aber Acht geben, die 
dann am Jüngsten Tag keine fragmenta übrighaben, um damit die Hungrigen 
zu sättigen, also keine Beispiele für tugendhaftes Leben vorweisen können.78

Durch die Libri VIII miraculorum möchte Caesarius die Hungrigen mit 
einem Brei aus verschiedenen Gemüsearten sättigen, das heißt mit einem 
Brei aus verschiedenen Beispielen für Tugenden.79 Der (Gemüse-)Brei unter-
richtet also allegorisch durch seine Zutaten die Erkrankten in der christlichen 
Lebensweise und will sie somit im Glauben stärken. Die Bezeichnung olera 
für Gemüse weist zugleich auch auf den Speiseplan der zisterziensischen 
Klöster hin; eine Kritik an den strengen Speiseregeln ist etwa in Hélinands 
von Froidmont Epistola ad Galterum überliefert, und auch Caesarius selbst 
geht im Dialogus miraculorum (DM IV,79) auf das (ungewürzte) Gemüse als 
klösterliche Nahrung ein.80 Ein guter Koch müsse für seinen Brei die verschie-
denen Gewürze kennen, alles einsammeln, reinigen, in den Topf schneiden, 
kochen, salzen und würzen. Da Caesarius aber über keinerlei Erfahrung im 
Einsammeln von Zutaten und Kochen eines (Gemüse-)Breis verfüge, müsse 
er abgeschmackte Beispielgeschichten (exempla frivola) auflesen, zusammen-
mischen und anschließend durch fades Latein (per insipidam Latinitatem) 
abkochen.81 Caesarius nimmt in seiner Koch-Allegorie unmittelbar Bezug 
auf die biblische Erzählung des Propheten Elisa (4 Rg 4,38–41), der bei einer 
Hungersnot für seine Jünger ein Gemüsegericht kochen wollte. Er sammelte 
die wilden Gewächse und Gemüsesorten ein, über die Caesarius sagt, „er 
habe (…) keinerlei Kenntnis, (…) ob es wilde Kräuter oder Koloquinten sind“ 
(4 Rg 4,39). Während Elisa ein aus Koloquinten zubereitetes (giftiges) Gericht 
für seine Jünger kochte und es durch die Zugabe von Mehl essbar machte,82 

77	 Caes. Hom. Dominica quarta quadragesimae (Coppenstein II, S. 71): Cophini sunt 
libri vel cartule, in quibus illa colliguntur. Legamus Collationes et Vitas patrum, 
necnon et passiones sanctorum; et reperiemus in eis ex paucis virtutibus exempla 
innumerabilia.

78	 Ebd.: Vae tunc illi, cui de preceptis muneribus non superaverint fragmenta, scilicet, 
virtutum exempla; quibus famelici satientur, id est, virtutum inopes informentur.

79	 Caes. LM Prol.: […] coquere pulmentum ex diversis virtutum exemplis quasi variis 
oleribus collectum.

80	 Siehe hierzu den Sachapparat der Edition (Anm. 1) mit Verweis auf die entsprechen-
den Textstellen und weiterführende Literatur.

81	 Caes. LM Prol.: Ad coquum pertinet diversas species herbarum cognoscere, cognita 
colligere, collecta purgare et in ollam concidere sicque mensurate decoquere, salire 
atque condire. Cum nullius habeam horum scientiam, si herbas agrestes sive collo­
quintidas, exempla frivola recipiendo, inmiscuero illaque per insipidam Latinitatem 
decoxero […].

82	 Vgl. 4 Rg 4,39–41. Koloquinten gehören zur Art der Wildkürbisse; ihr Fruchtfleisch 
hat eine abführende Wirkung, weshalb sie im Mittelalter als Heilpflanze angesehen 
wurden. Siehe hierzu ausführlicher den Sachapparat der Edition.



Auswertung

28

müsse sich Caesarius hingegen fürchten, dass man ihn als schlechten Koch 
wahrnehmen werde (Qualis erat mulier, tale coquebat olus).83 

Aber für wen ‚kochte‘ Caesarius eigentlich den (Gemüse-)Brei (also seine 
„Acht Wunderbücher“)? Darauf verweist er unmittelbar zu Beginn des Prologs: 
Während er im Dialogus miraculorum die Speisekörbe für die Armen gefüllt 
habe, sollen die Libri VIII miraculorum nun den Kranken helfen, die mit ihren 
Zähnen die kräftigen Speisen nicht essen und in ihrem Magen nicht verdauen 
können.84 Im gesunden Zustand könnten sie gut schmecken, im erkrankten 
Zustand nicht. Kranke Menschen sind für Caesarius – vor dem Hintergrund 
der bereits zitierten Sonntagshomilie – diejenigen, die spirituell hungrig sind 
und aufgrund ihres lasterhaften Lebens der Tugenden bedürfen.85 Durch seine 
Werke speist Caesarius also die Erkrankten und leistet damit einen heilbringen-
den Dienst. Die Körbe, die er im Dialogus miraculorum mit Stücken gefüllt 
hat, scheinen nicht für alle Gläubigen verzehrbar zu sein. Für die Erkrankten 
müssen diese Stücke in den Libri VIII miraculorum so zerkocht werden, dass 
ein Brei entsteht, denn anders würden sie die Tugendlehre, die zu einem guten, 
also der christlichen Moraltheologie konformen Leben anleiten soll, nicht in 
sich aufnehmen können. 

Obwohl Caesarius’ Bezug zum Koloquinten-Gericht des Elisa zunächst von 
einem gängigen Demutstopos geprägt zu sein scheint, ist auch eine weitere 
Deutung möglich: Der Topf, vor dem die Jünger zunächst einmal zurück-
schrecken und dessen Inhalt sie nicht essen wollen, wäre demnach mit dem 
Dialogus miraculorum gleichzusetzen, den nicht alle Menschen verspeisen 
können. Durch die Zugabe des Mehls wird Elisas Eintopf genießbar, so wie 
auch die Geschichten für Kranke durch Caesarius’ Niederschrift der Libri VIII 
miraculorum bekömmlicher werden. Fürchtete sich Caesarius also doch nicht 
so sehr davor, als ein schlechter Koch wahrgenommen zu werden? Vor diesem 
exegetischen Hintergrund lassen sich auch Hypothesen zum Verhältnis der 
beiden Exempelsammlungen formulieren: Hatte Caesarius mit den Libri VIII 
miraculorum eine komprimiertere Fassung von Wundergeschichten geplant, 
die auf die essenziellen Inhalte reduziert (sozusagen ‚heruntergekocht‘) war 
und so noch klarer Handlungsimpulse für ein gottgefälliges Leben vermitteln 
sollte? Hatte er gerade deshalb das elaborierte Konzept seines Vorgängerwerks, 
die Dialogform, nicht fortgeführt?

In 14 Geschichten behandelt Caesarius im letzten Drittel des ersten „Wun-
derbuchs“ Gefahren für die Menschen, die aus Lastern entstehen. Die Laster 
befallen wie Krankheiten oder Seuchen sowohl den Körper als auch den Geist 
der Menschen. In einem einführenden Abschnitt nennt er in LM I,31 fünf Laster 

83	 Vgl. zu diesem Sprichwort Werner, Lateinische Sprichwörter, S. 20, Nr. 8 und aus-
führlicher den Sachapparat der Edition.

84	 Caes. LM Prol.: Nunc vero eadem auctoritate compellor infirmis ingenio vel scientia, 
qui dentibus intelligentie fortes sensuum allegoricum cibos nun sufficiunt mandere 
neque per stomachum memorie digerere […].

85	 Ebd.: Quibus ego pretendam infirmantium necessitatem: que fortibus bene sapiunt, 
infirmis non conveniunt.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

29

und ordnet sie in zwei Kategorien ein: Völlerei (gula) und Wollust (luxuria) bil-
den die Gruppe der körperlichen Laster (vitia corporalia); Hochmut (superbia), 
Zorn (ira) und Neid (invidia) wiederum die geistigen Laster (vitia spiritualia).86 
Die folgenden Beispielgeschichten ergänzen jedoch Erzählungen über zwei in 
dieser Aufzählung fehlende Laster, die Trägheit (accidia) und die Habgier (ava­
ritia). Erst der Blick in den Dialogus miraculorum und ein Vergleich mit der 
dort viel umfangreicheren Ausarbeitung der Lasterlehre erklärt die Fehlstellen: 
Den vitia spiritualia ordnet Caesarius in der ersten Exempelsammlung inanis 
gloria, ira und invidia zu, den vitia corporalia ebenfalls gula und luxuria, für 
die zwei verbleibenden Laster führt er aber eine neue Kategorie ein, die vitia 
mixta, die sowohl den Geist als auch den Körper betreffen können.87 Diese 
Aufschlüsselung fehlt in den Libri VIII miraculorum genauso wie die Differen-
zierung zwischen den verwandten Lastern Hochmut (superbia) und Ruhmsucht 
(inanis gloria).88 Auch die Analyse der einzelnen Laster-Kapitel zeigt, dass sich 
Caesarius zwar stark an Inhalt und Konzeption der Lasterbeschreibungen des 
Dialogus miraculorum orientierte, sie aber in einer komprimierten und ver-
einfachten Fassung in die „Acht Wunderbücher“ aufnahm.89 Diese gekürzten 
Versionen stellen häufig die Strafen in den Vordergrund, so dass beinahe der 
Eindruck entsteht, Caesarius reduzierte die Lasterlehre so sehr auf das Wesent-
liche, dass er nur eine Auswahl an besonders gefährlichen Lastern in das Werk 
integrierte. Die lasterhaften Protagonistinnen und Protagonisten fungieren als 
abschreckende Beispiele. So erscheint ein Ritter in LM I,45 nach seinem Tod 
einer Sanktimonialen, mit der er geschlafen hatte, und berichtet ihr von seinen 
ewigen Höllenstrafen: Weil er mit seiner Stimme ausschweifende Lieder sang, 
wurde er mit einer rauen Stimme bestraft, und weil er sich der Schönheit sei-
ner Beine rühmte und sie üppig mit seiner Rüstung schmückte, seien sie nun 
pechschwarz und voller Geschwüre. Auf die Rückfrage der Frau, ob dies alle 
Peinigungen seien, öffnete der Ritter seinen Mantel:

[Jene erblickte] eine riesige, grottenhässliche Kröte, die an seiner Brust 
hing, so dass ihre Arme seinen Hals erdrückten und ihr Mund sich mit 
seinem Mund verband. Ihr Bauch hing von seinem Bauch herab, ihre 
Füße schienen die Genitalien des Ritters wie Lederriemen zusammen-
zuschnüren und zu umschlingen. Als er gefragt wurde, weshalb er eine 

86	 Caes. LM I,31: Vitia corporalia sunt gula et luxuria, spiritualia vero superbia, ira, 
invidia.

87	 Caes. DM IV,2: Es his quaedam spiritualia sunt, ut inanis gloria, ira, invidia; quae­
dam corporalia, ut gula, luxuria; quaedam mixta, ut accidia, avaritia. Für eine umfas-
sende Analyse der Lasterlehre im Dialogus miraculorum s.  Lutter, Emotionale 
Repertoires.

88	 Caes. DM IV,3: Duo enim genera sunt superbiae, unum intus est in cordis elatione, 
alterum foris in operis ostensione. Primum proprie dicitur superbia, alterum iactantia 
vel inanis gloria.

89	 Die hier präsentierten Ausführungen wurden bereits dargelegt in: Burkhardt / Kimpel, 
Tugend, Laster, Strafe.



Auswertung

30

solch schreckliche Strafe erleiden müsse, antwortete er: „Für den Mund, 
mit dem ich dich und andere Frauen unerlaubt geküsst habe, erleide 
ich den Kuss dieses äußerst ekelhaften Wurms ohne Unterlass, für die 
Umarmungen die Umarmung, für das Verlangen nach Lust werde ich 
an den Genitalien gequält.“90

Unmittelbar auf diesen Bericht folgt die direkte Anrede an die Personengruppe 
der fratres und die Erklärung, dass Gott die Sünde nach ihrer Beschaffen-
heit und Art, also an den Körperstellen, mit denen der Ritter gesündigt hatte, 
bestraft.91 

Die kontinuierliche Ansprache der Brüder ist das wohl deutlichste Indiz 
für den Adressatenkreis der Libri VIII miraculorum. Caesarius richtete sich 
wiederholt an seine Mitbrüder, worunter sowohl die Heisterbacher Zisterzienser 
als auch die Mitglieder umliegender Konvente inner- und außerhalb seines 
Ordens gemeint sein dürften. Die männliche Anredeform schloss Frauen als 
Rezipientinnen jedoch nicht aus: Drei erhaltene Exzerpthandschriften stam-
men nachweislich aus Frauengemeinschaften oder lassen sich zumindest im 
Kontext von Frauenklöstern verorten: eine aus dem Zisterzienserinnenkloster 
Lichtenthal bei Baden-Baden und zwei aus dem Doppelkloster der Birgitten 
im schwedischen Vadstena.92 Auch die in der Epistola ad Petrum eingefügte 
Anekdote, dass Caesarius einst eine Kopie von einem seiner Werke gefunden 
habe, das von einer Nonne abgeschrieben worden war, zeugt davon, dass 
seine Schriften bereits zu seinen Lebzeiten in Frauenklöstern gelesen und 
abgeschrieben wurden (oder dass dies zumindest denkbar war).93 

In einem ersten Rezipierendenkreis sollten folglich Religiose in den moral-
theologischen Vorstellungen unterwiesen werden. Doch die vielen Mahnungen 
an Priester, sich um die richtige Lebensweise ihrer Gemeinde zu sorgen und 
selbst ein vorbildhaftes Leben zu führen,94 lassen die Vermutung zu, dass 
die Unterweisung in einem zweiten Vermittlungsschritt auch an Laien, also 
potenziell alle Gläubigen, weitergetragen werden sollte. Die Erzählungen von 
drastischen Höllenstrafen waren in diesem Vermittlungsprozess wirkmächtige 
Mittel angstbesetzter Didaxe. Peter Dinzelbacher stellte die Angst vor dem 

90	 Caes. LM I,45: […] conspexit illa bufonem maximum atque teterrimum pectori eius 
inherentem, ita ut brachiis suis collum illius stringeret et os suum ori illius iungeret. 
Cuius venter per ventrem illius dependens pedibus suis genitalia militis quasi quibus­
dam loris stringere atque ligare videbatur. Requisitus, quare tam horrendam penam 
pateretur, respondit: „Pro osculo, quo te et alias muleires osculatus sum illicite, huius 
immundissimi vermis sine cessatione oscula patior, pro amplexibus amplexus, pro 
opere libidinis in genitalibus crucior.“

91	 Ebd.: Ex quo colligitur, fratres, quod Deus peccatum puniat non solum secundum 
quantitatem, sed etiam secundum qualitatem et modum.

92	 Karlsruhe, Badische Landesbibliothek, Cod.  Lichtenthal  74; Uppsala, Universitäts-
bibliothek, C 306; Uppsala, Universitätsbibliothek, C 326. Siehe hierzu ausführlich 
Kapitel 3.3.

93	 Caes. Epistola ad Petrum, S. 3.
94	 Siehe beispielsweise Caes. LM II,13–15.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

31

Schicksal nach dem Tod als ein bedeutendes Charakteristikum der Predigt- und 
Beichtpraxis des Hoch- und Spätmittelalters heraus,95 Caesarius’ Wunderge-
schichten scheinen hierfür geradezu Mustervorlagen zu sein.

Die Wundergeschichten der Libri VIII miraculorum geben zumeist am 
Anfang oder am Ende der Erzählung eine Gewährsperson an, die für die Ver-
lässlichkeit des Berichteten bürgt. Im Zentrum der Geschichte steht jeweils das 
eigentliche Geschehen, das in der Regel kurz eingeleitet und entweder durch 
wörtliche Rede oder durch Nacherzählung einer Unterhaltung näher ausgeführt 
wird. Auf den Wende- beziehungsweise Höhepunkt der Wundergeschichte 
wird meist durch ein ecce oder mirum (est) hingewiesen, so beispielsweise in 
LM II,9: Et ecce! Mirum in modum, mox ut Deus ibidem laudari cepit […]. 
Daran schließt die moraltheologische Deutung mit expliziter Handlungsauf-
forderung an. 

Der Wechsel vom Bericht des Geschehens hin zur Unterweisung ist an 
einigen Stellen auch sprachlich zu erkennen: Dort beginnt die Nacherzählung 
in der dritten Person und Vergangenheitsform, bei der moralischen Ausle-
gung und theologischen Unterweisung wechselt die Erzählperspektive in die 
erste Person und ins Präsens. Ein Beispiel für diesen Aufbau befindet sich 
im 21. Kapitel des ersten Buchs: Ein krankes Mädchen lag im Sterben und 
bat um einen Priester, der ihr die Blume herunterbringen sollte, die sie unter 
ihrem Strohdach liegen sah. Der herbeigekommene Priester fand unter dem 
Dach tatsächlich ein Tuch, in dem die „heilbringende Hostie“ (hostia salu­
taris) auf wundersame Weise hineingelegt worden war. An diese Erzählung 
schließt Caesarius die Deutung an: Christus wird mit einer Blume verglichen, 
denn so wie die Frucht unter der Blume verborgen ist, so ist Christus in der 
Gestalt von Brot und Wein verborgen. Durch das Motiv der Wurzel Jesse 
nach Is 11,1 belegt Caesarius die Deutung durch eine biblische Autorität. Er 
zitiert zudem die hebräische Namensdeutung von flos nach Hieronymus und 
den kurzen Traktat De comparatione Christi ad florem Mariae ad virgam von 
Richard von St. Viktor über die seit Hieronymus erfolgten Interpretationen der 
Stelle.96 In Zukunft werde die Blume verschwinden und die Frucht, also Jesus 
Christus selbst, erscheinen. Somit (ecce) wurde dem erkrankten Mädchen die 
„heilbringende Arznei“ (medicina salutaris) der Hostie gezeigt. Das Exempel 
schließt mit dem Hinweis auf die Gewährsperson (ein zisterziensischer Bischof 
von Livland) und mit der Überleitung zur nächsten Geschichte. Dort werde 
Caesarius nun, wie er in erster Person formuliert, im Anschluss an die heilbrin-
gende Kraft des eucharistischen Sakraments Sakramentalien behandeln, wie 
zum Beispiel Messbücher (Et quid dicam de medicina corporis et sanguinis 

95	 Dinzelbacher, Angst.
96	 Vgl. Hieronymus, Liber interpretationis Hebraicorum nominum, S. 137, Z. 24, S. 142, 

Z. 16–17; Richard von St. Viktor, De comparatione Christi ad florem et Mariae virgam 
(Migne, PL 196, Sp. 1031A–1032C).



Auswertung

32

Christi, cum ipsi libri, missales dico, in quibus confectio salutaris conscripta 
est, sine virtute non fuit [Hervorhebung durch die Editorinnen]).97

Ein besonderes Merkmal des Werkaufbaus sind zudem die sehr knappen 
Überleitungen zwischen den Kapiteln, die entweder darauf hinweisen, dass das 
entsprechende Thema nicht weiter ausgeführt wird oder dass Caesarius weitere 
Beispiele zu diesem thematischen Abschnitt anfügen wird. An zwei Stellen 
verweist er auf seine erste Exempelsammlung, den Dialogus miraculorum, in 
dem er über die entsprechenden Themen bereits mehr geschrieben habe.98 Die 
Überleitungen sind zwar nicht ausschließlich, doch in einer überwiegenden 
Mehrheit von abschreckenden Formulierungen geprägt, die sich auf große 
Gefahren,99 Strafen,100 Gefahren durch Teufel oder Dämonen,101 grausame Vor-
fälle102 oder schwere Verurteilungen beziehen.103 Diese ersten Anzeichen angst-
besetzter Didaxe werden durch eine Inhaltsanalyse der Geschichten bestärkt.

2.2  Zwischen Seelenarznei und angstbesetzter Didaxe: 
Themen der „Acht Wunderbücher“

Im Prolog der Libri VIII miraculorum weist Caesarius darauf hin, dass er den 
Dialogstil nicht beibehalten und zugleich auch keine völlig ungeordnete Samm-
lung von Wundergeschichten vorlegen wolle. Daher habe er die Geschichten, 
so wie sie ihm zugetragen wurden, der Reihe nach aufgeschrieben.104 Bereits 
Schönbach hatte angemerkt, dass Caesarius’ Hinweis, es gebe keine inhalt-
liche Struktur, nicht ganz korrekt war: Sowohl die Prologe zu den beiden ersten 
Büchern als auch der Inhalt selbst zeugen von einer thematischen Sortierung.105 
Die 87 Kapitel geben einen breiten Überblick zu verschiedenen theologischen 

  97	 Siehe die gesamte Episode in Caes. LM I, 21.
  98	 Caes. LM I,4: Plura me memini tractasse de hiis in Dyalogo distinctione nona capi­

tulo. Ebd. II,10: Hec de beata virgine Maria sint dicta; nam plurima exempla in 
laude eius scripta me recolo scripsisse in libris Dyalogorum distinctione septima. 
Ebd. II,20: Quantum ex hoc boni procedat, in libris Dyalogorum exempla satis decla­
ratum est.

  99	 Vgl. Caes. LM I,11; II,12; II,26.
100	 Vgl. ebd. I,13; I,30; I,33 II,29; II,27.
101	 Vgl. ebd. I, 27; II,21–24; II,28.
102	 Vgl. ebd. II,34.
103	 Vgl. ebd. II,25.
104	 Caes. LM Prol.: Non enim in hoc opusculo Dyalogi morem servare volui neque eius­

dem generis exempla ubique continuare potui, sed que michi sunt comperta vel a 
personis relata veridicis, prout occurrunt, scripto commendavi […].

105	 Vgl. Schönbach, Studien I, S. 45.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

33

Problemen, liturgischen Besonderheiten sowie Einblicke in die Frömmigkeits-
vorstellungen des 13. Jahrhunderts.106

Sowohl dem ersten als auch dem zweiten Buch sind kurze Prologe voran-
gestellt, in denen eine grobe thematische Ausrichtung genannt wird. In das 
erste Buch steigt Caesarius mit der Erzählung von Jesu Prophezeiung in einer 
Synagoge in Kapernaum ein, bei der er voraussagte, dass diejenigen, die sein 
Fleisch essen und Blut trinken, am ewigen Leben teilhaben und am Jüngsten 
Tag erlöst werden.107 Nachdem beinahe alle seine Worte nicht verstanden 
und weggingen, blieben zwölf Jünger bei ihm. Auf die Frage, weshalb sie 
ihn nicht ebenfalls verlassen, antwortete Petrus, dass Jesus schließlich die 
Worte des ewigen Lebens habe.108 Petrus habe eben jene Worte verstanden, 
die sich später, kurz vor Jesu Passion, bewahrheiten sollten. Caesarius springt 
nun zur Episode des letzten Abendmahls, bei der Christus das Sakrament der 
Eucharistie instituiert habe: Er habe das Brot genommen, es gebrochen und es 
ebenso wie den Wein im Kelch den Jüngern gegeben und dabei gesprochen: 
„Dies ist nämlich mein Leib.“109 Caesarius leitet aus diesen Worten Jesu bei 
der Einsetzung der Eucharistie ab, dass dieser bereits erkannt habe, dass im 
Laufe der Geschichte viele an diesem Sakrament zweifeln würden; nicht zuletzt 
deshalb habe er den Aposteln „die Wahrheit seines Leibes in Gestalt des Brotes 
und die Wahrheit seines Blutes in Gestalt des Weines“ gezeigt.110 Das erste 
Buch sei daher denjenigen Wundern gewidmet, die sich im Zusammenhang 
mit diesem Sakrament der Eucharistie ereignen und somit allen Gläubigen zur 
Erbauung im Glauben (und allen Ungläubigen zur Beschämung) dienen sollten; 
die Erzählungen lege Caesarius dabei in wahrheitsgetreuen Berichten dar.111 

Tatsächlich stellen die ersten zwölf Kapitel Hostienwunder und wun-
dersame Ereignisse während der Eucharistiefeier in den Mittelpunkt der 

106	 Für einen inhaltlichen Überblick s.  die kurze Zusammenfassung aller Kapitel der 
Libri VIII miraculorum in Anhang 4 (Inhalt der Kapitel).

107	 Vgl. Io 6,52–59. 
108	 Caes. LM  I, Prol.: Cum Dei filius Dominus ac redemptor noster Ihesus Christus 

sacramentum corporis et sanguinis sui discipulis prediceret nec intelligerent, dix­
erunt quidam ex eis: Durus est hic sermo; quis potest eum audire? Et ex hoc multi 
discipulorum eius abierunt retrorsum. Cumque diceret ad XII: Numquid et vos vultis 
abire, respondit ei Petrus pro omnibus: Domine, ad quem ibimus? Verba vite eterne 
habes. Vgl. Io 6,61; 6,67–69. 

109	 Caes. LM I, Prol.: Imminente tempore passionis volens pius magister piis discipulis 
elucidare, que predixerat, accepit panem, benedixit ac fregit deditque illis dicens: 
Accipite et manducate ex hoc omnes; hoc est enim corpus meum. Similiter et calicem. 
Vgl. Mt 26,26; Lc 22,20.

110	 Caes. LM I, Prol.: Et quia noverat de eodem sacramento propter sacramenti excel­
lentiam processu temporis plurimos dubitaturos et ideo indigne tractaturos vel sump­
turos, eo quod ibi videatur, quod ibi non est, et quod ibi est, ibi videri non possit 
nisi miraculose, usque in hodiernum diem non desinit oculis corporeis ostendere sub 
specie panis veritatem sui corporis et sub specie vini veritatem sanguinis sui.

111	 Ebd.: Que et quanta miracula temporibus nostris in eodem sacramento facta sint, 
universis ecclesie filiis ad credentium edificationem et infidelium confusionem fida 
pandam relatione.



Auswertung

34

Erzählung.112 So empfangen beispielsweise in LM I,1 und LM I,2 beide Male 
Frauen an einem Tag zweimal die Hostie: Eine Frau aus der Diözese Lüttich 
habe die zweite Hostie in ihrem Mund behalten, um die Kraft des Sakraments 
als eine Art Liebeszauber zu verwenden. Nach dem Kirchbesuch habe sie ihren 
Liebhaber mit der Hostie im Mund geküsst, um so die Liebe noch stärker zu 
entfachen. Doch als sie anschließend die Hostie herunterschlucken wollte, 
sei es ihr nicht gelungen und sie habe sie, eingewickelt in ein Tuch, in einer 
Mauerspalte versteckt. Zehn Jahre später habe sie die Begebenheit ihrem 
Priester gebeichtet, anschließend habe man die zu Fleisch gewordene Hostie 
gemeinsam mit einem blutigen Tuch in derselben Mauerspalte gefunden. Eine 
ebenfalls ins Materielle reichende Wandlung des Sakraments habe eine wei-
tere Frau erlebt, die die zweite Hostie ebenfalls in ein Tuch eingewickelt und 
blutig vorgefunden habe. Aus Angst, wie Caesarius betont, als Hexe bestraft 
zu werden, habe sie daraufhin die Hostie im Tuch verbrannt und die Asche 
einem Priester gegeben, dem sie alles beichtete.

Auch im weiteren Verlauf der Hostien-Kapitel sind es vor allem Frauen, 
von denen berichtet wird und durch deren Perspektive Caesarius Einblicke 
in zeitgenössische Diskurse um ihre Teilhabe an kirchlichen Feiern gibt.113 
In LM I,6 möchte die Begine Heilwigis aus Brüssel die Kommunion feiern, 
in LM I,7 eine fromme Frau namens Ida, die ebenfalls aus Brüssel stammt. 
Beiden wird dies durch die Priester verwehrt; in dem einen Fall übergibt 
Christus der Protagonistin die Hostie auf unsichtbare Weise, im anderen Fall 
handelt Gott in Gestalt einer Taube, die erst die Hostie aus der Dose nimmt 
und anschließend mit ihrem Schnabel in den Kelch eintunkt.114 Im Anschluss 
an beide Wundergeschichten beschreibt Caesarius die spezifische Lebensart 
der Beginen, preist deren besondere Vorzüge und erläutert so, weshalb beiden 
Frauen der Empfang der Kommunion durch Jesus Christus ermöglicht wurde: 

Obwohl nämlich Frauen dieser Art, von denen es, wie wir wissen, sehr 
viele in der Diözese Lüttich gibt, in weltlicher Kleidung mit weltlichen 
Leuten leben, sind sie dennoch vielen klösterlich Lebenden an Nächsten-
liebe überlegen: Unter den weltlich Lebenden leben sie geistlich, unter 
den unkeusch Lebenden ehelos, und sie führen inmitten von Menschen-
mengen ein eremitisches Leben. Wo also der Kampf größer ist, dort ist 
auch die Gnade größer […].115

112	 Siehe hierzu weiterführend Wallerich, L’eucharistie; Ders., Ad corroborandam 
fidem.

113	 Siehe hierzu Newman, Medieval Crossover, S. 177–178 und Anm. 43 im Sachappa-
rat der Edition.

114	 Die Taube als Symbol des Heiligen Geistes ist bei eucharistischen Wundergeschich-
ten ein beliebtes Erzählmotiv. Vgl. dazu den Sachapparat der Edition.

115	 Caes. LM I,7: Licet enim huius mulieres, quales in dyocesi Leodiensi plurimas novi­
mus esse, in habitu seculari secularibus cohabitent, multis tamen claustralibus cari­
tate superiores sunt: inter seculares spirituales, inter luxuriosos celibes, in medio 
turbarum vitam ducunt heremiticam. Ubi maior pugna, ibi et maior gratia […].



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

35

Für beide Geschichten werden keine Gewährspersonen angegeben, es ist jedoch 
anzunehmen, dass Caesarius den Stoff durch das zisterziensische Netzwerk, 
vermutlich durch das Kloster Villers, erfuhr. Das in der Diözese Lüttich gele-
gene Kloster Villers hatte einen besonderen Einfluss auf die Verehrung der 
mulieres religiosae in der Region; so sind dort Offizien für bekannte Beginen, 
beispielsweise für die Mystikerin Maria von Oignies, nachweisbar.116

Der Abschnitt zu Hostienwundern wird mit zwei Erzählungen fortgesetzt, in 
denen die (körperlich) heilbringende Wirkung der Hostie herausgestellt wird. 
So sei eine schwer an Angina erkrankte Frau durch Handauflegen eines Abts, 
der am selben Tag mit ihnen das Sakrament berührt hatte, geheilt worden.117 
Wie gefährlich es hingegen sei, vor dieser (Seelen-)Arznei zurückzuschrecken, 
zeigen die Folgen für einen flüchtigen Mönch: Als Strafe seiner Apostasie 
sei im Schlaf eine Kröte in seinen Mund geschlichen, die ihn fortan schlimm 
gequält habe. Um sich ihrer zu entledigen, habe er eine Frau besucht, die mit-
hilfe eines Kräutersuds die Kröte herauslocken konnte. Zur Einsicht gekom-
men, sei er in sein Kloster zurückgekommen und habe dort nach Einnahme 
eines weiteren heilenden Trankes mehr als 70 kleine Kröten erbrochen.118

Nach den wenigen Geschichten zu Strafen bei Missachtung der Würdig-
keit des Sakraments geht Caesarius über zu einem Abschnitt, in dem verschie-
dene Strafen bei Nichteinhaltung von Dogmen subsumiert werden: So gerät 
ein Schiff in Seenot, weil sich unerlaubterweise die Hostie auf dem Schiff 
befindet; eine Frau backt am Festtag der heiligen Margarethe ohne Sonder-
genehmigung ihres Priesters Brot, das sich deshalb in Blut verwandelt; ein 
Mann aus Rheinkassel brät trotz des Verbots seines Gemeindepriesters zur 
Adventszeit Fleisch, weshalb zur Strafe seines Ungehorsams plötzlich eine 
Kröte auf dem Fleischstück sitzt.119 Neben solchen weltlichen ‚Problemfällen‘ 
ungehorsamen Verhaltens tauchen auch immer wieder Geschichten in den Libri 
VIII miraculorum auf, die den didaktischen Wert spezifisch für die klösterliche 
Unterweisung herausstellen: Als etwa ein Konverse des Zisterzienserklosters 
Clairmarais an einer Fistel leidet, ohne Erlaubnis seines Abts zum Grab des 
heiligen Quirin nach Neuss pilgert und vorzeitig geheilt wird, verwehrt ihm 
der Abt den Zugang zum Kloster so lange, bis der Heilige die Heilung zurück-
nimmt. Und tatsächlich: der Konverse wird wieder krank, darf eintreten und 
wird als Belohnung für den wiederhergestellten Gehorsam erneut gesund.120

Das zweite große Thema des ersten Buchs, die Beichte, wird durch ein 
erklärendes Kapitel zur Heilkraft eingeleitet (LM I,24). Anhand einer Viel-
zahl von Kapiteln wird die Beichtpraxis in ihren praktischen Dimensionen 

116	 Siehe hierzu Voigt, Beginen, S. 17–43 und Anm. 49 im Sachapparat der Edition.
117	 Caes. LM I,9.
118	 Ebd. I,11. Zum hier narrativ verarbeiteten Thema der Klosterflucht s.  ausführlich 

Svec Goetschi, Klosterflucht.
119	 Caes. LM I, 12; I,16; I,19.
120	 Ebd. I,18.



Auswertung

36

veranschaulicht.121 Damit greift Caesarius zeitgenössische Debatten über die 
Häufigkeit und Verpflichtung zur Beichte auf, die auch auf großen kirchlichen 
Versammlungen wie dem Vierten Laterankonzil (1215) geführt wurden.122 Den 
Höhepunkt der Beichtexempel bildet Kapitel LM I,31, in dem berichtet wird, 
wie der Diener des livländischen, bereits zum christlichen Glauben konver-
tierten Fürsten Caupo von Turaida vor seinem Tod die Beichte seiner Sünden 
verweigerte. Nach seinem Tod sei er an die Orte seiner Strafe geführt worden: 
Er habe einmal Fisch gestohlen und gegessen und müsse nun die gleiche Menge 
Fisch essen, die mit brennendem Pfeffer gewürzt sei; danach habe er einen 
großen Topf mit heißem Met trinken müssen, weil er seinem Nachbarn Honig 
gestohlen habe, um Honigwein zu brauen. Als dritter Teil seiner Strafe seien 
so viele Heuballen auf seinem Rücken verbrannt worden, wie er sie einst an 
einem Sonntag vom Feld geholt habe, wohl wissend, dass dies ein Tag der 
Ruhe sei. Nachdem seine Seele die Qualen der Hölle erlitten habe, habe sie in 
seinen Körper zurückkehren dürfen, um den Umstehenden von seinen Strafen 
zu berichten. Die beiden Livländer werden von Caesarius gegenübergestellt: 
Caupo wird als vorbildlicher Christ charakterisiert, der weiß, wie heilsam die 
Beichte begangener Sünden ist und seinen Diener dringlich dazu ermahnt. 
Sein Diener hingegen kennt die christliche Beichtpraxis (noch) nicht und wird 
deshalb nicht auf ewig verdammt. Er darf zurück unter die Lebenden kommen, 
um den Livländern ein warnendes Beispiel zu sein.123 

Im letzten Absatz des Kapitels LM I,31 fügt Caesarius erklärende Grund-
züge seiner Lasterlehre ein (s. hierzu Kapitel 2.1). Die auf diese Erklärung 
folgenden Geschichten behandeln fünf Laster: superbia (LM I,32–34), avaritia 
(LM I,35–39), accidia (LM I,40–41), gula (LM I,42) luxuria (LM I,43–45). 
So klar die Struktur anhand dieser Auflistung scheint, so sehr muss konstatiert 
werden, dass Geschichten, die eigentlich zu einem thematischen Block passen 
würden, an ‚fremden‘ Stellen im Werk eingefügt werden. Für einen großen 
Einschub im zweiten Buch zum Laster der Habgier (avaritia) ist dies jedoch 
aus der Werkentstehung erklärbar. Im Prolog des zweiten Buchs resümiert 
Caesarius, dass er bisher das Altarsakrament und die Beichte behandelt habe, 
nun aber verschiedene Beispiele hinzufüge, die ihm erst nach Abfassung des 
ersten Buchs zugetragen worden seien. Die vier Kapitel (LM II,26–29) wollte 
er also nicht in das bereits abgeschlossene erste Buch integrieren, sondern 
lediglich anfügen.

An den Beginn des zweiten Buchs wolle er vielmehr ein Thema stellen, das 
für viele schwer verständlich ist: das Geheimnis der Trinität. Es folgen sieben 
Marienwunder und einige thematisch gemischte Kapitel über Hostienwunder, 

121	 Siehe hierzu weiterführend Koeniger, Die Beicht.
122	 Siehe zur Pflichtbeichte die maßgebliche Studie von Ohst, Pflichtbeichte sowie zur 

Praxis der Seelsorge Lateran IV, hg. Monagle / Senocak.
123	 Caes. LM I,31. Siehe zur Frage der Identifizierung Caupos, der hier referenzierten 

Livland-Mission sowie für weiterführende Literatur die Hinweise im Sachapparat 
der Edition.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

37

Christusvisionen und an der Passion Christi Zweifelnde.124 In den folgenden 
Kapiteln zur Taufe bearbeitet Caesarius drei Problemfälle und nutzt sie, um 
unmittelbare praktische Handlungsempfehlungen an seine Rezipierenden zu 
geben.125 Der erste Fall habe sich in der Diözese Halberstadt ereignet. Ein 
frommer Konverse eines Benediktinerklosters sei nicht in der Lage gewesen, 
die heilige Kommunion zu empfangen, und so sehr er sich mit reinem Herzen 
und Beichte darauf vorbereitet habe, sei es ihm nicht gelungen. Die ratlosen 
Mitbrüder hätten dem Bischof davon berichtet und ihn um Hilfe gebeten. Der 
Bischof habe zudem mit dem Konversen gesprochen und zunächst angenom-
men, dass er nicht alle seine Sünden in der Beichte erzählt habe. Der Konverse 
habe jedoch darauf beharrt, eine vollständige Beichte abgelegt zu haben. Als 
der Bischof ihn schließlich gefragt habe, woher er stamme, sei das Rätsel gelöst 
worden: Er war in einem nicht-christianisierten Gebiet geboren worden und 
seine Eltern hätten ihn nicht taufen lassen, sodass er seitdem unwissentlich ohne 
Befugnis die Kommunion empfangen habe. Die Taufe sei nachgeholt worden 
und er habe die Hostie anschließend problemlos zu sich nehmen können.126

In der zweiten Geschichte erfährt ein zum Priester geweihter Zisterzien-
sermönch bei einem Besuch seiner Eltern, dass er als Kind auf dem Weg zu 
seiner Taufe plötzlich so krank wurde, dass sie befürchteten, er würde sterben. 
Daher tauften sie ihn notgedrungen an Ort und Stelle mit Sand statt mit Was-
ser. Als sie ihrem Priester davon berichteten und ihn fragten, ob er nochmals 
mit Wasser getauft werden sollte, sah der Priester keinen Bedarf. Nachdem 
der Mönch in sein Kloster zurückkehrt und seinem Abt davon berichtet, emp-
fiehlt dieser jedoch, dass die Rechtmäßigkeit dieser Taufe von den Magistern 
von Paris bestätigt werden müsse. Weil diese die Sandtaufe für unzureichend 
erklären, wird der Zisterzienser mit Wasser getauft und empfängt jede seiner 
Weihen erneut.127

In der dritten Geschichte, die sich mit der Taufe befasst, berichtet Caesarius 
von der livländischen Mission, bei der so viele Menschen zum christlichen 
Glauben übergetreten seien, dass es nicht genügend Priester gegeben habe, um 
sie zu taufen. Daher hätten die Priester Weihwedel in die Hand genommen, 
seien umhergegangen, hätten die Täuflinge besprengt und die Taufformel 
gesagt. Als anschließend Uneinigkeit darüber geherrscht habe, ob in dieser Not-
lage ein einziger Wassertropfen in Verbindung mit der Anrufung der Heiligen 
Dreifaltigkeit für eine Taufe ausreichend sei, hätten sie sichergehen wollen und 
alle Livländer erneut mit dreimaligem Untertauchen getauft.128 

124	 Siehe zur Marienverehrung bei Caesarius Sansterre, La Vierge Marie.
125	 Siehe hierzu weiterführend Wagner, Teufel; Newman, The Quest; Licence, The 

Gift.
126	 Caes. LM II,16.
127	 Ebd. II,17. Zum zeitlichen und inhaltlichen Kontext s. auch die Hinweise im Sach-

apparat der Edition.
128	 Ebd. II,18. Siehe zum Kontext der Livland-Mission die folgenden Ausführungen 

sowie die weiterführenden Hinweise im Sachapparat zu LM I, 31.



Auswertung

38

Die drei Geschichten, die sich alle in unterschiedlichen Kontexten und mit 
unterschiedlichen Protagonisten – einem benediktinischen Konversen, einem 
Zisterziensermönch und den neu bekehrten Livländern – ereignen, zeugen von 
der Notwendigkeit, die Caesarius in der Klärung der gültigen Taufe sieht. Die 
Fallstudien zeigen dabei aber keine Idealzustände, vielmehr entfaltet Caesa-
rius anhand problematischer Fälle praktische Handlungsempfehlungen. Der 
anwendungsorientierte Bezug dieser Wundergeschichten zeigt sich am deut-
lichsten im Kontext der dritten Geschichte. Die seit dem Ende des 12. Jahr-
hunderts erfolgte Missionierung Livlands, die unter besonderer Beteiligung 
des Zisterzienserordens stattfand, ließ die Maßgabe für eine gültige Taufe 
neuer Christen zu einer in der Entstehungszeit der Libri VIII miraculorum 
hochaktuellen Frage werden.129

Das zweite Buch wird fortgesetzt mit Geschichten über das Wirken des 
Teufels, der beispielsweise einen Schüler, dem keine Verse bei seiner Schulauf-
gabe einfielen, dazu bringt, ihm zu huldigen, oder der einer Inkluse in Gestalt 
einer ‚falschen‘ Maria erscheint.130 Die danach einsetzenden Geschichten über 
Sterbende, die gegen böse Geister kämpfen, deren Tod bereits vorausgesagt 
wird oder die über ihre Höllenstrafen berichten, bilden trotz ihrer Thematik 
noch nicht das Ende des Buchs.131 Es folgen nämlich in LM II,38–40 Berichte 
über das Leben von Inklusen, die zugleich als Warnung vor zu harter Selbst-
peinigung zu verstehen sind: Eine Inkluse aus dem Dorf Polch wird aufgrund 
ihres rauen Bußgewandes so sehr von Läusen befallen, dass sie weder beten 
noch schlafen kann;132 einer anderen Inkluse fällt beim Gebet eine an der Decke 
hängende Kröte ins Gesicht, so dass sie auf teuflische Anstiftung hin aus ihrer 
Einzelzelle vertrieben wird. Doch dies hat für sie, so Caesarius, etwas Gutes: 
Sie kehrt der eremitischen Lebensform den Rücken zu und wird Nonne in 
einem Zisterzienserinnenkloster.133

Die letzten zwei Geschichten der beiden erhaltenen Bücher der Libri VIII 
miraculorum scheinen zunächst keinen engeren Zusammenhang zu haben: In 
LM II,41 entwickelt eine Frau durch Anstiftung des Teufels nach der Geburt 
ihres Kindes den Wunsch, sich selbst umzubringen. Sie vertraut sich einem 
befreundeten Mönch ohne Priesterweihe an, der um die bevorstehende Strafe 
für Suizid wusste. Sie verspricht ihm, zwei Wochen abzuwarten, und als er 
sie mit Erlaubnis seines Abtes erneut besucht, um die (Laien-)Beichte abzu-
nehmen, kann er den in sie gefahrenen Teufel überlisten und sie vor dem 
Selbstmord bewahren.134 Die letzte Geschichte (LM II,42) handelt von einem 

129	 Siehe aus der umfangreichen Literatur u. a. Baltic Crusades, hg. Selart; Markus, 
Visual Culture; Tamm, Communicating Crusade; Ders., Missions and Mobility.

130	 Caes. LM II,21.
131	 Ebd. II,30–37. Siehe hierzu weiterführend Schneider, Nigromantie.
132	 Caes. LM II,39.
133	 Ebd. II,40.
134	 Ebd. II,41. Siehe zum rechtlichen Kontext von Suizid im Mittelalter Signori, Rechts-

konstruktionen.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

39

Mönch, der so voller Wut über seine ausbleibende Priesterweihe ist, dass er 
sich weigert, mit seinen Mitbrüdern zu essen und, während die anderen im 
Speisesaal sind, das Altarbildnis des Gekreuzigten mit einem Stock schlägt. 
Zur Strafe erblindet er, beweint später seine Sünden und erhält Vergebung.135 
Zum Ende des zweiten Buchs präsentiert Caesarius damit zwei gegensätzliche 
Geschichten, die zeigen, wie sich Mönche, die keine Priesterweihe erhalten 
haben, im Kloster angemessen verhalten sollen. Im positiven Beispiel weist 
der Mönch die gefährdete Frau mehrmals darauf hin, dass er keine Beichte 
abnehmen darf, und erhält nur aufgrund der dringlichen Notlage eine Son-
dergenehmigung seines Abts. Im negativen Beispiel ist der Mönch so über 
seine Zurückstellung innerhalb der Klostergemeinschaft erzürnt, dass er das 
Christusbild angreift. 

Diese kurze Zusammenschau der 87 Kapitel der beiden Libri VIII mira­
culorum zeigt, dass die vielfältigen Geschichten nicht nur Zeugnisse für die 
Vorstellungswelt des 13. Jahrhunderts sind; sie spiegeln auch in einzigartiger 
Weise die anwendungsorientierte und lebensnahe Moraltheologie des Caesarius 
wider. Der inhaltliche Reichtum und das für das jeweilige Verhalten in Aussicht 
gestellte Spektrum von Seelenarznei und angstbesetzter Didaxe sollten sich 
dabei als prägend für die gesamte Wirkungsgeschichte des Werkes erweisen.

2.3  Abfassungszeitraum, Quellen und 
persönliche Netzwerke des Autors

Ähnlich wie für den biographischen Werdegang des Caesarius müssen auch die 
Indizien für die Frage, wann die „Acht Wunderbücher“ abgefasst wurden, in 
Caesarius’ Werken selbst gesucht werden; externe Indizien für ihre Entstehung 
sind nicht bekannt. Einen ersten Hinweis gibt der von Caesarius selbst verfasste 
chronologische Werkkatalog, die Epistola an Abt Petrus von Marienstatt: Hier 
werden die Libri VIII miraculorum als Werk Nr. 27 in seinem Gesamtwerk 
von 36 Werken gelistet und mithin als Spätwerk, das nach dem Dialogus 
miraculorum, aber etwa parallel zur Vita des Engelbert von Köln sowie noch 
vor der Vita der Elisabeth von Thüringen entstanden ist.136 Weitere Indizien 
zum Abfassungszeitraum finden sich in den „Acht Wunderbüchern“ selbst. 
Sie geben zudem Aufschluss über die Entstehung der Sammlung, die offenbar 
nicht am Stück verschriftlicht wurde, sondern sukzessive infolge verschiede-
ner Ergänzungen und nachgetragener Hinweise entstand.137 So finden sich an 

135	 Caes. LM II,42.
136	 Siehe dazu bereits die Darlegungen in Kapitel 1.
137	 Ein ähnlicher Prozess des Sammelns und Überarbeitens lässt sich für das ab 1250 

entstandene „Bienenbuch“, eine Exempelsammlung des Dominikaners Thomas von 



Auswertung

40

mehreren Stellen entweder Vermerke zu dem Jahr, in dem sich von Caesarius 
Erzähltes ereignete, oder aber Datierungshinweise auf seine Autorengegenwart. 

Eine dafür häufig gewählte Datierungsform ist die Formulierung anno 
presenti in Zusammenhang mit einer konkreten Jahreszahl. Sie dient in der 
Regel der Authentifizierung des Berichteten auf mehreren Ebenen: Zum einen 
wird durch die Verortung im jeweiligen Jahr beziehungsweise Kirchenjahr eine 
gewisse Nachprüfbarkeit gegeben oder zumindest suggeriert;138 zum anderen 
erfahren auf diese Weise der besondere Bezug des Autors zu der jeweiligen 
Geschichte ebenso wie seine persönlichen Verbindungen zu Zeugen oder 
Protagonisten der einzelnen Wundergeschichten eine Würdigung.139

Durch die im Text konkret genannten anni presentes lässt sich die Zusam-
menstellung der „Acht Wunderbücher“ auf den Zeitraum von 1223 bis 1226 
eingrenzen.140 Eine stringent chronologische Vorgehensweise des Autors 
lässt sich dagegen nicht plausibel machen: Zwar steht am Beginn des Werkes 
(LM I,1) das Jahr 1223, gefolgt von vagen Hinweisen und sodann der spezi-
fischen Nennung des Jahres 1225 (LM I,16) beziehungsweise 1226 (LM I,42); 
doch mitunter gibt es auch an späterer Stelle Rückbezüge auf frühere Daten.141 
Gleichzeitig ist ein gewisser Schwerpunkt festzustellen: Nur zweimal (LM I,42 
und LM II,13) nennt Caesarius das Jahr 1226, während frühere Jahresangaben 
oder Verweise häufiger angeführt werden. Dies könnte ein Indiz dafür sein, dass 
Caesarius die Mirakel zunächst sammelte beziehungsweise schriftlich doku-
mentierte und dann themenspezifisch anordnete. Der Zeitraum 1223–1226 wäre 
demnach nicht als chronologischer Abfassungs-, sondern vielmehr als sukzes-
siver Kompilationszeitraum zu verstehen, an dessen Ende (möglicherweise 
auch nach 1226) eine Schlussredaktion der „Acht Wunderbücher“ gestanden 
zu haben scheint. Dafür spricht auch eine Passage im Prolog, in der Caesarius 
darauf hinweist, dass er die Kompilation der Libri VIII miraculorum unter-
brochen habe, um die Vita des 1225 ermordeten Kölner Erzbischofs Engelbert 
von Berg zu verfassen.142

Cantimpré, nachweisen, vgl. dazu Burkhardt, Von Bienen lernen, Bd.  1, S.  35, 
67–68.

138	 So beispielsweise in Caes. LM  I,1: Anno gratie MºCCºXXIIIº circa penthecosten 
contigit quod dicturus sum.

139	 So etwa in Caes. LM I,9 mit einem biographischen Hinweis von Caesarius auf das 
Jahr 1223: Cum hoc anno essem cum abbate meo domino Henrico in Monte sancte 
Walburgis, quedam honesta matrona, uxor filii fratris sui, in eadem villa in infirmit­
ate, quam medici squinantiam dicebant, gravissime laborabat; oder aber der Hinweis 
auf das „gegenwärtige Jahr 1226“ ebd., II,13: Anno presenti, qui est MºCCºXXVIº ab 
incarnatione Domini […].

140	 Für die Datierung auf das Jahr 1226 s. Caes. LM I,16: Anno presenti MºCCºXXVIº ab 
incarnatione Domini […].

141	 Vgl. hierfür etwa Caes. LM I,34: Contigit autem hec visio horribilis anno Domini 
MºCCºXXIIIº.

142	 Caes. LM Prol.: Non enim in hoc opusculo Dyalogi morem servare volui neque eius­
dem generis exempla ubique continuare potui, sed que michi sunt comperta vel a 
personis relata veridicis, prout occurrunt, scripto commendavi, loco quarti libri et 



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

41

Während die Mehrheit der Überlieferungsträger den Zeitraum 1223–1226 
nennt, weichen die in der Xantener Handschrift überlieferten Datierungen 
bisweilen erheblich davon ab – und das auf zwei Arten. Einerseits überliefert 
die Xantener Handschrift an wenigen Stellen schlicht andere Datierungen, die 
zeitlich deutlich nach den mehrheitlich dokumentierten Angaben liegen.143 
Andererseits bietet die Xantener Handschrift an einer Stelle eine präzise Datie-
rung (1221), bei der die anderen Handschriften lediglich vage anno presenti 
angeben oder aber gar keinen Datierungsbezug überliefern.144 Den Angaben 
in der Xantener Handschrift zufolge wäre also der Kompilationszeitraum der 
„Acht Wunderbücher“ bereits ab 1221 anzusetzen.145 Ähnlich wie beim Dia­
logus miraculorum, den Caesarius ebenfalls sukzessive zusammenstellte,146 
gehen wir davon aus, dass auch die Libri VIII miraculorum in einem länge-
ren Zeitraum entstanden. Somit ist es nicht auszuschließen, dass Caesarius 
bereits vor 1223 Geschichten sammelte und notierte, die dann Eingang in die 
Sammlung fanden.

Neben den präziseren Jahresangaben enthalten die „Acht Wunderbücher“ 
zahlreiche unspezifische Datierungen wie „im vergangenen Jahr“ oder „vor 
einigen Jahren“. Während einige von ihnen schlicht den Aktualitätsbezug und 
die Verbindung von Caesarius zum Erzählten betonen,147 lassen sich andere 
mittels eines Referenzpunktes – wie der Nennung von bestimmten Personen 
und ihren Ämtern beziehungsweise Tätigkeiten oder aber Einzelereignissen 
sowie vorherigen Erzählungen – genauer bestimmen.148 

Solche Hinweise inszenieren nicht nur Caesarius’ Nähe zu den Geschichten, 
um deren Glaubhaftigkeit zu gewährleisten; sie dokumentieren auch seine 
persönlichen Netzwerke sowie seine narrative Sensibilität für zeitgenössisch 
relevante Personen und Themen. Denn obgleich sich nicht alle Wunderge-
schichten zeitlich, örtlich und im Hinblick auf genannte Personen zuordnen 
lassen, erlauben die von Caesarius angeführten Gewährsleute in vielen Fällen 

quinti passionem et miracula domini Engelberti Coloniensis archiepiscopi, qui me 
ista scribente occisus est, inserens.

143	 So zum Beispiel die Nennung des Jahres 1231 statt 1223 in Caes. LM I,34 oder aber 
ebd., I,42 die Nennung des Jahres 1227 anstelle des Jahres 1226.

144	 Vgl. Caes. LM  I,33: Die Datierung Anno presenti ante pascha findet sich in der 
Bonner Handschrift; die Xantener Handschrift dagegen überliefert Anno Domini 
MºCCºXXI acta sunt hec in die parasceve.

145	 Siehe dazu jedoch die Befunde zur handschriftlichen Überlieferung und Datierung in 
Kapitel 3.1, denen zufolge der Xantener Codex zu einer Handschriftengruppe gehört, 
die eine weiter entfernte Lesart überliefert.

146	 Schneider, Einleitung, S. 59–66.
147	 Vgl. etwa Caes. LM  II,25: Retulit michi quidam abbas ordinis Cysterciensis ante 

annos paucos in dyocesi Bremensi militem quendam fuisse diversarum villarum 
advocatum. 

148	 So etwa in Caes. LM II,24, wo unter Verweis auf „vor einigen Jahren“ die Kreuz-
zugspredigt des Mainzer Stefanskantors Theobald erwähnt wird, der in diesem Amt 
für die Jahre 1223/24 belegt ist (Cum ante paucos annos magister Theobaldus, can­
tor sancti Stephani in Maguncia, in loco qui dicitur Mons sancti Remigii crucem 
predicaret […]).



Auswertung

42

eine Kontextualisierung. Dabei ist zu unterscheiden zwischen Personen, die 
Caesarius selbst kannte (oder zu kennen behauptete), sowie Personen, die eine 
gewisse zeitgenössische Prominenz hatten, bei denen eine persönliche Begeg-
nung mit Caesarius aber nicht gesichert ist oder sogar nicht möglich war.149 

Personell wie institutionell den wohl wichtigsten Referenzrahmen bildet der 
Zisterzienserorden. So bezieht sich Caesarius in den gesamten „Acht Wun-
derbüchern“ auf Zisterzienser in unterschiedlichen Funktionen (zum Beispiel 
lokale Äbte, Missionare oder Bischöfe). Gleich mehrfach verweist Caesarius 
etwa auf Konrad von Urach (gest. 1227), der nacheinander Abt von Villers, 
Clairvaux sowie Cîteaux war, dann zum Bischof von Porto und Kardinallegaten 
ernannt wurde und ab 1223 im Heiligen Römischen Reich als Kreuzzugs-
prediger wirkte.150 In den „Acht Wunderbüchern“ fungiert Konrad von Urach 
als Autorität zur Bezeugung und Deklaration eines Wunderereignisses oder 
als Gewährsmann für die Herkunft einzelner Geschichten, oder er bildet in 
seiner Funktion als Kreuzzugsprediger einen narrativen Bezugspunkt, mittels 
dessen die erzählten Geschichten eingeordnet werden können.151 Dabei ist nicht 
erkennbar, dass Caesarius den berühmten Zisterzienser je selbst getroffen haben 
könnte; eine persönliche Verbindung wird allein zu Heisterbach und dessen 
Abt Heinrich hergestellt. Im weiteren Sinne fungiert Konrad von Urach mit 
seinen eigenen personellen Netzwerken schließlich als Referenzrahmen, durch 
den die Nennung anderer Personen plausibel erscheint – so etwa Wiger von 
Utrecht (wirkte ca. 1209–1238), der am Hof des Bischofs von Utrecht mög-
licherweise Konrad von Urach begegnete und den Caesarius in LM II,21 als 
Gewährsmann nennt.152 Auch Konrad von Bebenhausen, der in LM I,10 nicht 
nur Gewährsmann (in einem persönlichen Gespräch mit Caesarius), sondern 
auch Protagonist des entsprechenden Exempels ist, ist als Subdelegat dem 
Netzwerk Konrads von Urach zuzuordnen.153 

Gleichzeitig repräsentiert Konrad, der von 1223 bis 1228 als Abt Kloster 
Bebenhausen vorstand, die in den „Acht Wunderbüchern“ relevante Gruppe 
von Zisterzienseräbten. Wiederholt bezieht sich Caesarius auf persönliche 
Gespräche sowie Begegnungen mit Äbten seines Ordens. Dabei ist einer-
seits ein regionaler Fokus rund um Heisterbach erkennbar, der zum Erzähl-
radius der „Acht Wunderbücher“ passt: Ausgehend von seiner Heimatabtei 
Heisterbach berichtet Caesarius vor allem über Geschichten aus dem Rhein-
land – mit einem deutlichen Fokus auf die Erzdiözese Köln – , aber auch 

149	 Grundlegend dazu McGuire, Friends and Tales. Siehe für einen Vergleich über-
dies die Befunde zum „Bienenbuch“ bei Burkhardt, Von Bienen lernen, Bd.  1, 
S. 97–106.

150	 Für einen biographischen Überblick s.  Neininger, Konrad von Urach; zu seinem 
Kreuzzugsengagement s. neuerdings Kiss, Conrad of Urach.

151	 Vgl. beispielsweise Caes. LM I,3 sowie I,39–40.
152	 Siehe zu seiner Person Winter, The Life and Career sowie die Ausführungen im 

Sachapparat zur Edition.
153	 Siehe zu seiner Person Sydow, Bebenhausen, S. 225 sowie Neininger, Konrad von 

Urach, S. 249–257.



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

43

aus benachbarten Bistümern wie Lüttich oder aus französischen Klöstern, zu 
denen sich Verbindungen innerhalb des Ordens plausibel machen lassen.154 
Entsprechend spiegeln sich in den „Acht Wunderbüchern“ auch die zisterzien-
sischen Kontaktnetzwerke aus diesem Kontext. Prominent tritt beispielsweise 
immer wieder Abt Heinrich von Heisterbach (amt. 1208–1244) hervor: als 
Auftraggeber der „Acht Wunderbücher“ ebenso wie als Zeuge oder Quelle 
der berichteten Geschichten.155 Trotz dieser offenbar engen persönlichen Ver-
bindung zu Heinrich und Heisterbach wird Caesarius’ eigene Abtei in den 
„Acht Wunderbüchern“ kaum berücksichtigt: Heisterbach ist zwar der Ort, 
an dem Caesarius mit verschiedenen Personen in Berührung kommt oder von 
dem er an andere Orte aufbricht, doch das dortige religiöse Leben wird in den 
Wundergeschichten nicht beschrieben: Heisterbach erscheint geradezu als Ort 
,ohne Wunder‘. Das gilt auch für die nahe der Abtei Heisterbach oder in dessen 
kommunikativem Netzwerk liegenden Zisterzienserklöster und ihr Leitungs-
personal. Zwar finden auch die Äbte von Kamp, Marienstatt oder Altenberg 
Erwähnung; diese bleiben jedoch weitgehend autoritative Rahmung.156 Spezi-
fische Informationen und Einblicke in das Alltagsleben ihrer Abteien werden 
nicht geboten, und verschiedentlich bleibt auch die Identität von Zisterzien-
seräbten als Gewährsleute verschleiert – dies ist sicherlich sowohl dem Genre 
der Exempel und ihrem Anspruch auf leichte Adaption an andere Verhältnisse 
als auch der Absicherung des Autors geschuldet.157 

Andererseits zeigt Caesarius in den „Acht Wunderbüchern“ auch ein pro-
fundes Interesse an Äbten seines Ordens aus anderen geographischen Räu-
men.158 Das gilt in besonderem Maße für Personen, die in Verbindung mit der 
seit dem 12. Jahrhundert mit Unterstützung des Zisterzienserordens erfolgen-
den Missionierung Livlands standen.159 So findet beispielsweise der Zister-
zienser Bernhard, Abt von Dünamünde und später Bischof von Semgallen 
(ca. 1140/50–1224, amt. 1218–1224), mehrfach Erwähnung: als Gewährs-
mann von Erzählungen, zu dem Caesarius persönliche Kontakte andeutet, 

154	 Dazu gehören beispielsweise die französischen Zisterzienserabteien Haute-Seille, 
Vaucelles, Villers-la-Ville, Clairmarais oder Clairvaux. Zum Erzählradius vgl. bereits 
die Überlegungen bei Burkhardt / Flossdorf / Holste-Massoth, Ein Autor.

155	 Caes. LM I,4; I,9; I,22; I,39. Siehe zudem die Befunde bei McGuire, Friends and 
Tales.

156	 Vgl. Caes. LM I,11 (Arnold von Kamp), I,17 (Hermann von Marienstatt) sowie II,6 
(Gottfried von Altenberg). Für einen Überblick über diese und weitere rheinische 
Zisterzienserklöster s. Mölich / Oepen, Rheinische Zisterzienserklöster. 

157	 Anonymisiert werden beispielsweise die Äbte in Caes. LM II,23 und II,25.
158	 Zu verweisen ist zudem auf den Sonderfall des Albero „von Waldsassen“ in Caes. 

LM I,41 sowie II,15, der mit den wenigen von Caesarius genannten Informationen 
nicht zu identifizieren ist; am wahrscheinlichsten erscheint eine Identifizierung mit 
Albert / Albero von Walkenried. Siehe dazu die ausführlichen Kommentare in den 
jeweiligen Kapiteln sowie Burkhardt / Holste-Massoth, Caesarius of Heisterbach 
Revisited, S. 606–608.

159	 Siehe zum Kontext Tamm, Communicating Crusade sowie Tamm, Missions and 
Mobility; zu Caesarius’ narrativer Verarbeitung s. Tamm, A New World sowie Bombi, 
The Authority.



Auswertung

44

ebenso wie als geistliche Autorität zu den jeweiligen Wundergeschichten.160 
Es dürfte verschiedene Anreize für die Ausweitung des Erzählradius auf Liv-
land gegeben haben: die persönlichen Erzählungen der Zisterzienser, die aus 
dem Missionsgebiet wieder zurückkamen, vermutlich ebenso wie die narrative 
Verarbeitung eines zu Beginn des 13. Jahrhunderts bedeutenden religions-
politischen Vorhabens.

Über die genuin zisterziensischen Beziehungsgeflechte hinaus bezieht sich 
Caesarius in den Libri VIII miraculorum vereinzelt auf anerkannte geistliche 
Autoritäten seiner Zeit. Unter ihnen findet sich beispielsweise der Pariser 
Magister Petrus Cantor (gest. 1179), den Caesarius zwar nicht persönlich 
gekannt haben wird, dessen Theologie er aber verarbeitete.161 Auch Leben und 
Werk des Kölner Domscholasticus Oliver, Bischof von Paderborn (amt. 1223–
1225) und Autor einer Geschichte über die Belagerung von Damiette, werden in 
den „Acht Wunderbüchern“ gewürdigt.162 Im Unterschied zu diesen singulären 
Erwähnungen nimmt Abt Johannes von Sint-Truiden in Caesarius’ Erzählungen 
eine prominentere Rolle ein. Johannes (amt. 1222–1228), der zunächst Dekan 
in Aachen und ab 1222 Abt der Benediktinerabtei Sint-Truiden war, wird in 
mindestens vier Exempeln gewürdigt: als Gewährsmann der Wundergeschich-
ten, als Kreuzzugsprediger, als moralischer Ratgeber und als geistige Autorität 
zur Authentifizierung eines lokalen Hostienwunders.163

Während Repräsentanten des Zisterzienserordens vor allem für die Rah-
mung der „Acht Wunderbücher“ relevant sind, stehen im Zentrum zahlreicher 
Exempel Vertreter und Vertreterinnen unterschiedlicher religiöser Gemein-
schaften: neben Zisterziensern finden auch Gemeinschaften von Benediktinern, 
Chorherren oder Beginen Beachtung. Anders als im Dialogus miraculorum 
werden christlich-jüdische Beziehungen dagegen in den Libri VIII miracu­
lorum kaum berücksichtigt.164 Lediglich an manchen Stellen finden sich all-
gemeine Hinweise auf den jüdischen Glauben, die entweder einem Vergleich 

160	 Caes. LM  I,21 und I,31 (v. a. ebd. mit einem Hinweis auf die persönlichen Kon-
takte: Hec nobis relata sunt a nobili domino Bernardo, quondam domino Lyppe, 
tunc abbate in Livonia domo ordinis Cysterciensis et postea episcopo, atque ab eius 
monacho, qui hominem noverunt). Siehe zu Bernhards Leben Jähnig, Art. „Bernhard 
zur Lippe (OCist)“ sowie Bombi, The Authority.

161	 Caes. LM I,4 sowie zu den Pariser Magistern II,18. Zu Petrus Cantor s. Baldwin, 
Masters, Princes and Merchants, S. 3–16.

162	 Caes. LM I, 17. Darüber hinaus wird im Zusatz De Iudeo, qui percussit cum gladio 
suo ymaginem Christi in gutture suo [= Hilka, Anhang 8] ein Erzählmotiv verarbei-
tet, das auch in Olivers Historia Damatiana belegt ist. Zu Person und Werk Olivers 
s. Hoogeweg, Schriften.

163	 Caes. LM I,1; II,14; II,29 sowie II,35.
164	 Grundlegend dazu Marcus, Images of the Jews. Dagegen behandeln einige Zusatz-

geschichten jüdische Protagonisten und Protagonistinnen (teilweise in stereotyper 
antijüdischer Lesart). Siehe Zusatz De Iudeo, qui percussit cum gladio suo ymaginem 
Christi in gutture suo [= Hilka, Anhang 8]; Zusatz De Christiano, qui apud Deum 
prece et multos a morte liberavit [= Hilka, Anhang 16]; Zusatz De puerulo Iudeo, 
quem sancta Maria in camino ardenti ab igne illesum servavit [= Hilka, Anhang 29].



2.  Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“

45

der Religionen (zugunsten des Christentums) oder allgemeinen Ausführungen 
über die Glaubenslehre dienen.165

Weitaus weniger Erwähnung finden in den Wundergeschichten dagegen 
weltliche Herrscher oder geistliche Würdenträger. Wenn eine Auseinander-
setzung mit Herzögen oder Grafen erfolgt, betrifft dies auch hier vor allem 
Personen aus der näheren oder weiteren Umgebung.166 Eine Ausnahme bilden 
zwei Exempel, die sich auf einen Herzog von Polen beziehen (LM I,36 sowie 
LM II,9). Während der Herzog in der ersten Geschichte namenlos bleibt und als 
Tyrann stilisiert wird, bezieht sich die zweite Geschichte explizit auf Heinrich I. 
(1167/1174–1238, genannt „der Bärtige“), der seit 1201 Herzog von Schlesien-
Breslau war. Er wird mit den Attributen „freigiebig, freundlich und fromm“ 
erkennbar als Kontrast des in Kapitel I,36 beschriebenen tyrannischen Herzogs 
dargestellt – Eigenschaften, die mit Blick auf die Frömmigkeit und Stiftungs-
freudigkeit Heinrichs und seiner Ehefrau Hedwig von Andechs (gest. 1243) 
schon von den Zeitgenossen narrativ ausgedeutet wurden.167 Weitere Bezug-
nahmen auf Polen (LM II,6 sowie erneut II,9) machen diese auf den ersten Blick 
unerwarteten Exkurse nach Mitteleuropa plausibel: Caesarius verweist auf die 
in den polnischen Herzogtümern seit dem 12. Jahrhundert gegründeten Zister-
zienserabteien, zu denen über die Filiationen nach Altenberg und Morimond 
auch lange nach den jeweiligen Gründungsphasen Kontakte bestanden haben 
dürften.168 Dass dagegen Engelbert von Berg, der 1225 ermordete Erzbischof 
von Köln, in den „Acht Wunderbüchern“ mit Ausnahme des Hinweises auf die 
parallele Abfassung seiner Vita keine Erwähnung findet, erscheint verständlich: 
Vermutlich sammelte Caesarius Wundergeschichten rund um Engelberts Leben 
zur exklusiven Verwendung in dessen Lebensbeschreibung.169

Obwohl im Mittelpunkt zahlreicher Wundergeschichten Frauen stehen – 
mulieres religiosae, adelige Damen, Stadtbewohnerinnen oder namenlose 
Akteurinnen vom Land –, lassen sich in den Libri VIII miraculorum nur wenig 

165	 Siehe beispielsweise Caes. LM I,3 (Unum Deum credit Iudeus et unum Deum credit 
Sarracenus, sed amplius credit Christianus; credit enim in una deitate personarum 
Trinitatem, et hoc prorsus contra rationem) oder Caes. LM II,17.

166	 So beispielsweise Ludwig II. (ca. 1165–1218), seit 1197 Graf von Loon (auch: Looz) 
in Caes. LM I,34 oder Gerhard III. von Blankenheim, der für die Jahre 1199 bis 1220 
urkundlich nachweisbar ist, in Caes. LM I,14.

167	 Berühmt ist v. a. die 1202 erfolgte Stiftung des Zisterzienserklosters Trebnitz (poln. 
Trzebnica). Für einen Überblick über Heinrichs Leben s. die umfassende Studie von 
Zientara, Heinrich der Bärtige, bes. S. 313–332 sowie die Ausführungen im Sach-
apparat der Edition.

168	 Für einen Überblick s. Gahlbeck, Ausbreitung sowie Dobosz, The Church. Zu den 
persönlichen Kontakten s. beispielsweise Caes. LM II,9: Anno preterito monachus 
quidam ordinis nostri de Polonia veniens, cum apud nos hospitaretur, interrogatus a 
me de edificatoribus, inter cetera retulit michi et hoc […].

169	 Siehe zur Parallelabfassung der „Acht Wunderbücher“ sowie der Vita Engelberts 
den Hinweis in Caes. LM Prol.; für einen Überblick über Leben und Tod Engelberts 
s. Brunsch, Art. „Engelbert von Berg“; Finger, Der gewaltsame Tod; Jung, From 
Jericho to Jerusalem sowie Smirnova, No Way to Salvation. Zur Überlieferung von 
Wundergeschichten s. Kleine, Die Mirakel. 



Auswertung

46

direkte Verbindungen zu Frauengemeinschaften nachweisen. Dies ist insofern 
bezeichnend, als die Beziehungen des Klosters Heisterbach zu umliegenden 
Frauengemeinschaften wie Walberberg oder Hoven belegt sind.170 Nur verein-
zelt finden sich beiläufige Hinweise auf eine Präsenz des Abtes Heinrich sowie 
des Caesarius selbst in den von ihnen betreuten Frauengemeinschaften.171 Auch 
in den wenigen Passagen, die direkt eine Leserschaft adressieren, werden vor-
nehmlich fratres angesprochen.172 Dass dieser Befund keinesfalls weibliche 
Rezeptionskreise ausschließt, wird an der handschriftlichen Überlieferung der 
„Acht Wunderbücher“ deutlich.173

170	 So etwa die von 1221 datierende Schlichtungsurkunde, in der Caesarius namentlich 
als Novizenmeister genannt wird. Siehe dazu die Ausführungen in Kapitel 1 sowie 
Neininger, Caesarius von Heisterbach.

171	 Vgl. beispielsweise Caes. LM I,9 mit einem Hinweis auf die Anwesenheit in Wal-
berberg (Cum hoc anno essem cum abbate meo domino Henrico in Monte sancte 
Walburgis [...]) sowie II,36 mit einer Geschichte über den Ort Heimbach und die 
Burg Hengebach. Im Frauenkloster Hoven bezeugte Abt Heinrich von Heisterbach 
verschiedene Rechtsvorgänge der Herren von Hengebach, was eine Verbindung zum 
Ort plausibel macht. Vgl. dazu Brunsch, Heisterbach, S. 295.

172	 Caes. LM I,10 sowie I,17. Siehe dazu auch die Ausführungen in Kapitel 2.1 sowie 
Burkhardt / Flossdorf / Holste-Massoth, Ein Autor.

173	 Siehe Kapitel 3.3 zur Exzerptüberlieferung.


	2. Abgeschmackte Geschichten und fades Latein? Inhalt und Struktur der „Acht Wunderbücher“
	2.1 Die Essenz der Wunder? Titel, Adressaten und Aufbau der „Acht Wunderbücher“
	2.2 Zwischen Seelenarznei und angstbesetzter Didaxe: Themen der „Acht Wunderbücher“
	2.3 Abfassungszeitraum, Quellen und persönliche Netzwerke des Autors




