KEMTE 6

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller,
Mandy Telle (Hrsg.)

Kunstlersignatur
und Artefakt

Schriften, Materialien, Praktiken aus
transkultureller Perspektive.
6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr.

HEIDELBERG

UNIVERSITY PUBLISHING






Kiinstlersignatur und Artefakt
KEMTE 6



KEMTE 6

Kulturelles Erbe: Materialitat - Text - Edition
Cultural Heritage: Materiality - Text - Edition

Schriftenreihe
des Heidelberg Center for Cultural Heritage (HCCH)
und des SFB 933 ,,Materiale Textkulturen”

Herausgegeben von
Christiane Brosius, Ludger Lieb
und Christian Witschel

Wissenschaftlicher Beirat:

Cord Arendes, Stephanie Dopper, Stefan Esders,
Ursula Kocher, Hanna Liss, Katharina Lorenz,
Hermann Parzinger, Anita Traninger



Kunstlersignatur
und Artefakt

Schriften, Materialien, Praktiken
aus transkultureller Perspektive.
6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr,

Herausgegeben von
Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller
und Mandy Telle

HEIDELBERG

UNIVERSITY PUBLISHING



ORCID®
Nikolaus Dietrich @ https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet Gber http://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist unter der Creative Commons-Lizenz 4.0 (CC BY-SA 4.0) verdffentlicht.
arYSl Die Umschlaggestaltung unterliegt der Creative Commons-Lizenz CC BY-ND 4.0.
Publiziert bei Heidelberg University Publishing (heiUP), 2025

Universitat Heidelberg / Universitatsbibliothek
Heidelberg University Publishing (heiUP)
Grabengasse 1, 69117 Heidelberg
https://heiup.uni-heidelberg.de

E-Mail: ub@ub.uni-heidelberg.de

Die Online-Version dieser Publikation ist auf den Verlagswebseiten von
Heidelberg University Publishing https://heiup.uni-heidelberg.de dauerhaft
frei verfiighar (Open Access).

urn: urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1497-8

doi: https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Text © 2025. Das Copyright der Texte liegt bei ihren jeweiligen Verfasserinnen und Verfassern.

Innengestaltung (Konzeption Layout & Typographie): Nicolai Dollt

Schriften: Noto Serif & Noto Sans

Umschlagabbildung: Henkel mit der Signatur des Topfers Hieron, von einer attisch-rotfigurigen
Trinkschale des Malers Makron, um 480 v. Chr., Miinchen, Antikensammlungen 2654. Nach der
Zeichnung von Karl Reichhold aus: Adolf Furtwangler und Karl Reichhold, Griechische Vasenmalerei.
Auswahl hervorragender Vasenbilder, Miinchen 1904-1932, Taf. 46.

ISSN: 2749-3016

eISSN: 2749-3024

ISBN: 978-3-96822-301-8 (Hardcover)
ISBN: 978-3-96822-300-1 (PDF)


urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1497-8
https://doi.org/10.17885/heiup.1497
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Inhalt

NIKOLAUS DIETRICH, REBECCA MULLER UND MANDY TELLE
Zur Einfiihrung 1

Praxeologie: Signaturen im Gebrauch

NIKOLAUS DIETRICH

Signatures in Attic Vase-Painting 23
Negotiating the Place of the Banausos in Classical

Greek Society and on the Vase

JORN LANG
Am Rande der Sichtbarkeit 53
Antike Edelsteine als Trager von Signaturen

Prasenz des Kiinstlers

IMAN AGHAJANI
Signaturen in der iranischen Architektur 75
des 11. und 12. Jahrhunderts

MANDY TELLE
Orate pro eo 101
The Signatures of the Goldsmiths' Works of Hugo d'Oignies

LISA HORSTMANN
Selbsteinschreibung in das Bild 129
Form und Funktion der Signaturen bei Conrad von Soest

Material und Technik der Signatur

DANIELE GIORGI
L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica 155
L'esempio di Biduino

© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.), Kiinstlersignatur und Artefakt.
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh.v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025.
DOL: https://doi.org/10.17885/heiup.1497


https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Vi

Inhalt

VIOLA ALLEGRANZI

Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork
Reflections on Artisans and the Organisation of the Art
Die Autorinnen und Autoren des Bandes

Namensregister

Ortsregister

169

189

191

195



NIKOLAUS DIETRICH ®, REBECCA MULLER UND MANDY TELLE

Zur Einfiihrung

Kiinstlersignaturen in Antike und Mittelalter sind auf den ersten Blick kein Deside-
rat der Forschung. Fir die griechische Antike, deren herausragende Kiinstler dank
Plinius und anderen Autoren namentlich schon bekannt waren, lange bevor auch
nur ein einziges ihrer Werke identifiziert wurde, ist die Kiinstlersignatur schon
frih in den Fokus der Forschung geriickt: Emanuel Lowy legte bereits 1885 ein
umfassendes Corpus von Bildhauersignaturen vor, und spatestens mit den Maler-
handzuschreibungen von John D. Beazley ab den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts
wurde auch der Quellenwert der Signaturen von Vasenmalern ausgiebig genutzt.!
Fiir mittelalterliche Kiinstler hielt sich lange Zeit die von Autoren der Romantik
und, unter entgegengesetztem Vorzeichen, von Jacob Burckhardt tradierte Vorstel-
lung, sie seien aus Bescheidenheit stets anonym geblieben. Dies ist in zahlreichen
Beitrdgen widerlegt worden: Nach vereinzelten Arbeiten des spaten 19. Jahrhun-
derts wurde seit den 1980er Jahren hierzu eine breite Materialbasis gelegt, von
Signaturenim Bereich der Architektur tiber die Malereibis zur Buchmalerei, gipfelnd
in der Monographie von Albert Dietl, die mit dem Schwerpunkt Italien tiber tau-
send Katalogeintrage zu mittelalterlichen Kiinstlerinschriften bietet, und der einen
Zeitraum von 700 bis 1500 iiberspannenden Dissertation von Tobias Burg.2 Die Ana-
lyse textueller wie visueller Strategien von Signaturen und Kiinstlerinschriften®

1 LOwy 1885. Beazleys monumentale Listenwerke (ABV, ARV), bedienen sich der Topfer-
und Malersignaturen fiir die Benennung der nach Morellischer Methode identifizierten
Malerhénde.

2 DIETL 2009; BURG 2007; fiir Vermerke von Schreibern und Malern REUDENBACH 2020.
Die grofie Zahl der Katalogeintrage bei DIETL 2009 ist um so héher zu bewerten, als der
Autor einen Schwerpunkt auf Italien legt und weder (Buch-)Malerei noch Glocken be-
ricksichtigt. Bei den angesprochenen é&lteren Arbeiten handelt es sich um SPRINGER
1862, der zwar mit einer chronologischen Liste von Signaturen einen Beitrag zu einem
yvollstindigem Kiinstlerkatalog (2) leisten, vor allem aber belegen wollte, dass mittel-
alterliche Kiinstler nicht nur in Kléstern, sondern auch als Laien tatig waren. DEHIO 1910
diskutiert exemplarisch einige Signaturen des 15. Jahrhunderts als Beispiele dafiir, dass
die Genannten hier ,nicht als Kunstler, sondern als Unternehmer“ (57) signierten, eine
Signatur also nicht immer die nenne, die der Autor als ,,Urheber“ (55) bezeichnet. Einen
Uberblick tiber die Forschung bieten DIETL 2009, 11-30; REUDENBACH 2020, 172-173 und
ergdnzend BARR/HILDEBRANDT/KERN/MULLER 2020, 19-23.

3 Eine hilfreiche, sehr breite und nicht nur Schrift umfassende Definition von Signatur
formulierte CHASTEL 1974, 11: ,toute indication sur l'auteur de I'ceuvre fournie par un
procédé signalétique autre que les ressources mémes de l'art“. DIETL 2009 fiihrt den
noch weiter gefassten Terminus der Kiinstlerinschrift ein, um auch Namensnennungen,
die vermutlich meist nicht auf die genannte Person zuriickgehen (wie Grabinschriften,
etwa jene des Busketus in Pisa) einbeziehen zu kénnen, s. DIETL 2009, Bd. 1, 31, Anm. 89
(,Unter dem Begriff der Kiinstlerinschrift werden alle Arten von Inschriften behandelt,

© 2025 Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca
Miiller und Mandy Telle (Hgg.), Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller
Perspektive. 6. Jh.v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 1-19. DOI: https://doi.org/10.177885/heiup.1497.c23222


http://10.17885/heiup.1497.c23222
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

hat diese Textgattung als wichtige Quelle kunstsoziologischer Untersuchungen vor
allem der an Texten zu Kiinstlern — im Gegensatz zur Antike — nicht eben reichen
Jahrhunderte des Frith- und Hochmittelalters erwiesen.* Vertiefende Einzelanaly-
sen konnten unterschiedliche Motivationen plausibel machen, aus denen heraus
ein Kiinstler seinen Namen am Werk nannte und ein Auftraggeber oder Kdufer dies
akzeptierte oder selbst wiinschte. Die Realitdten einer meist komplexen Werkgenese
und arbeitsteiligen Werkstattproduktion werden dabei vergleichsweise selten ex-
plizit reflektiert. Vielmehr zeichnet sich ein Spannungsfeld ab, jenes zwischen der
Nennung des eigenen Namens in religios konturierten, oft standardisierten For-
mulierungen zu Segen und individueller Heilserwartung, seiner Anbringung am
Werk als Ausdruck handwerklich-kiinstlerischer Leistung und Qualitét, auch mit
werbendem Charakter, und dem Riuickgriff auf meist antike literarische Topoi des
Kinstlerlobs, der wiederum ganz unterschiedliche Konzepte kiinstlerischen Tuns
evoziert.’ Nachdem antike Bildhauersignaturen im Zuge immer weitgehenderer
disziplindrer Aufgliederung der Altertumswissenschaften in die Zustdndigkeit der
eher althistorisch orientierten Grundwissenschaft der Epigraphik ,ausgelagert
wurden, tat sich die Klassische Archéologie dagegen bis in die jingste Vergangen-
heit schwer, diese Quellen fiir ihre Beschéftigung mit statuarischen Monumenten
produktiv zu machen.$

Den materialen, topologischen und praxeologischen Dimensionen wurde da-
bei vergleichsweise wenig Aufmerksamkeit geschenkt.” Wichtige Anregungen bie-
ten dazu Studien, die, unabhangig von der Signaturforschung, Schrift als Bild und

die Kiinstlernennungen enthalten, also Signaturen im engeren Sinn, Grabinschriften
von Kiinstlern sowie Stifter-, Bau- und Weiheinschriften mit Kiinstlernamen.“). Es er-
scheint aber wenig praktikabel, Signaturen ,im engeren Sinn“ von solchen trennen zu
wollen, die neben dem Kiinstler auch den Stifter nennen oder (auch) als Bauinschriften
angesprochen werden konnen.

4 Besonders zu nennen sind dazu (neben ansonsten aufgefiihrten Titeln) CLAUSSEN 1981;
CLAUSSEN 1992; LEGNER 2009; CASTINEIRAS GONZALEZ 2017.

5 Siehe hierzu besonders KLOTZ 1976; DIETL 1978; BREDEKAMP 2000; REUDENBACH 2020;
und jingst MINEO 2023.

6 Siehe hierzu DIETRICH 20204, 1-29. Siehe aber auch das 2014 erschienene archéologisch-
philologisch-epigraphische Kooperationsprojekt des Neuen Overbeck (DNO), in dem samt-
liche Schriftquellen zu den bildenden Kiinsten der Griechen einschliefilich der Bildhauer-
signaturen kommentiert zusammengestellt wurden. Anders stellt sich die Situation bzgl.
der Vasenmalerei dar, fiir die Schrift im Bild (darunter viele Signaturen) mit den For-
schungen von Francois Lissarrague schon seit den 8oer Jahren des 20. Jh. ins Blickfeld
bildwissenschaftlicher Archéologie gerieten (speziell zu Signaturen siehe LISSARRAGUE
1994). Einen aktuellen Uberblick iiber Signaturen auf jeglichen griechischen Kunst-, bzw.
Artefaktgattungen bietet HURWIT 2015.

7 Zu diesen Feldern arbeitete der Heidelberger SFB ,Materiale Textkulturen. Materialitat
und Présenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften®, in dessen Rah-
men der vorliegende Band entstand, mit Schnittmengen vor allem zu dem Hamburger
Exzellenzcluster ,Understanding Written Artefacts* (seit 2019) und zu dem NFS-Projekt
»Medienwandel-Medienwechsel-Medienwissen. Historische Perspektiven“ (2013-2017).



Zur Einfiihrung

das Verhaltnis von Schrift und Bild sowohl am Objekt als auch im Raum, sowie die
Wahrnehmung von Inschriften in unterschiedlichen Kontexten untersuchten.® Ob-
wohl dabei vor der Folie der Intermedialitit zunehmend unterschiedliche Rezep-
tionsebenen und die Wirkung von Schrift in das Zentrum riickten, wurden fiir die
Kiinstlerinschriften die wechselseitigen Beziige von Text, Schrift, Material und Bild
zu den sakralen und profanen Handlungen, in denen die namenstragenden Arte-
fakte eingebunden waren, bislang nur exemplarisch berticksichtigt. Dazu ist fir die
Antike die Arbeit von Michael Squire zu (fiktiven) Kiinstlersignaturen auf den Ruick-
seiten der sogenannten tabulae iliacae hervorzuheben.® Fiir das 11. bis 14. Jahrhun-
dert bietet der systematisch angelegte erste Teil der Arbeit von Albert Dietl unter
der von Robert Favreau formulierten Pramisse einer grundsatzlichen ,publicité
universelle“ von Inschriften einen Uberblick auch zu dem Aspekt ,Kinstler-
inschriften im éffentlichen Raum“.1? Anton Legner hat in seiner Gesamtschau zum
mittelalterlichen Kiinstler nach den Orten der Signatur gefragt, so in einer Passage
zu ,Der Artifex am Altargerat“.!* Pierre-Alain Mariaux konnte in einem Beitrag zu
der Nennung einer Claricia, moglicherweise einer Schreiberin, plausibel machen,
dass die Platzierung des Namens in Verbindung mit der Funktion der Handschrift
als mafdgeblich fiir die Effektivitdt der memoria gelten kann.!? Ob dies fiir den Re-
zipienten des Codex - in diesem Fall eines Psalters — und seine Wahrnehmung der
Namensnennung etwas bedeutet, bleibt jedoch unberiicksichtigt, ebenso bei all
diesen Uberlegungen meist das Problem einer nicht sichtbaren, stindig oder iiber-
wiegend verdeckten Signatur im Sinne einer ,restringierten Schriftprésenz“.!® Ein
jungerer Sammelband widmet sich Authorship, Self-Consciousness, Identity and
Artistic Legacy in Kiinstlerinschriften bis zur Moderne, behandelt hier beispiels-
weise auch Fragen des Layouts, bertcksichtigt aber das Material der signaturen-
tragenden Artefakte und den Umgang mit ihnen kaum.4

8 Zu Schrift an archaisch-frithklassischer Plastik siehe DIETRICH/FOUQUET/REINHARDT
2020. Umfassend zu Schrift am Bild in der griechischen Plastik unter besonderer Be-
riicksichtigung von Materialitdt und Asthetik siehe FOUQUET (in Vorbereitung). Fiir die
Nachantike bis rund um 1500 siehe besonders KIENING/STERCKEN 2008; RICCIONI 2008;
HAMBURGER 2014; EASTMOND 2015 (s. hier auch mit BLAIR 2015 ein Beitrag zu arabischen
bzw. persischen Signaturen), DEBIAIS 2017; und, kulturiibergreifend, BEDOS-REZAK/
HAMBURGER 2016; DIETRICH/LIEB/SCHNEIDEREIT 2023.

9 SQUIRE 2011, insbes. 197-246.

10 DIETL 2009, 35-40; zu dem Konzept sieche FAVREAU 1997, 31.

11 LEGNER 2009, 325-328; s. dazu auch BRAUN 1932, 172-173, 347, und BRAUN 1940, 713-714;
zu Kiinstlerinschriften auf Altargerét bzw. Reliquiaren, hier ganz auf den Textinhalt be-
zogen. Spezifisch zu Jan van Eycks Signaturen an dem besonderen Ort des Bildrahmens
s. GLUDOVATZ 2005.

12 MARIAUX 2013.

13 Zu diesem Konzept siehe den Band FRESE/KEIL/KRUGER 2014; zur (Un-)Lesbarkeit spezi-
fisch von Signaturen DONATO 2000; MINEO 2023, 142, 163—164.

14 RICCIONI/GIOVANNI/STRINGA 2017. Eine Ausnahme bildet in dem Band der Beitrag
von Ivan Foletti, der ein Rezeptionsszenario fiir Signatur und Selbstbildnis auf der



Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

Sind somit eine Vielzahl von Kiinstlerinschriften bereits aufgenommen und
unter vor allem sozialhistorischen und bild- beziehungsweise kunsttheoretischen
Fragestellungen analysiert, so wurde die Frage nach einer Wirksamkeit der Signa-
tur in der Praxis der schrifttragenden Artefakte nur vereinzelt gestellt.!s Vor diesem
Hintergrund schlédgt der vorliegende Band eine Verschiebung des Erkenntnisinte-
resses von einer Fokussierung auf den Text hin zu Priasenzeffekten und Praktiken
vor. Dass dabei auf den bestehenden Ansédtzen aufgebaut wird und als inschriftlich
Festgehaltene der Kiinstler oder die Kiinstlerin weiterhin wichtige Akteure bleiben,
liegt auf der Hand.

Unser Anliegen sei anhand einiger Fallbeispiele umrissen.'® Schrift kann durch
ihre Anbringung an einem bestimmten Ort auf einem Artefakt den Betrachter ,,in
Bewegung“ bringen,'” ihn zur ndheren Betrachtung und zu bestimmtem Gebrauch
auffordern (Affordanz!8) und, sofern die Person lesen kann, zu weiteren Handlun-
gen anleiten.!® Im Falle von Signaturen kommt die Selbstbeziiglichkeit desjenigen
hinzu, der das Artefakt produziert hat, und damit ein durch den Kiinstler initiierter
Kommunikationsprozess.

Die Inschrift auf der um 1000 entstandenen Bronzetir des Mainzer Doms ist zu-
gleich Stifterinschrift und Kiinstlerinschrift (Abb. 1).2° Mithilfe eines exakt austarier-
ten Layouts werden Stifter und Kiinstler in Analogie gesetzt, wobei der Stiftername

Altarverkleidung in Sant’Ambrogio entwirft, FOLETTI 2017. Als jingste Publikation ist
DELLA LATTA/GLUDOVATZ 2023 ZUu nennen, ein Tagungsband, der — anhand von weitge-
hend nach dem hier interessierenden Zeitraum entstandenen Signaturen — auf Autor-
schaft und kiinstlerische Identitt fokussiert und dies in intermedialer Perspektive auch
mit Uberlegungen zu Materialien und Techniken von Signaturen verbindet.

15 Unter dieser Problemstellung wurden Inschriften von Kiinstlern und Bauleuten an Bau-
ten, Architekturelementen und Skulptur im Rahmen des SFB ,Materiale Textkulturen®,
vorgestellt und diskutiert (UNTERMANN 2013, 2019; KEIL 2017), s. a. spezifisch zu Grab-
plastik MULLER 2020.

16 Die folgenden Beispiele sind so gewahlt, dass hier nicht Beobachtungen wiederholt wer-
den, die im Band selbst ausgefiihrt sind. Sie konnen an dieser Stelle nicht kontextuali-
siert werden, wie dies fiir die von den Autorinnen und Autoren des Bandes diskutierten
Signaturen gilt.

17 Siehe exemplarisch FOUQUET 2022.

18 Zu der Problematik dieses Konzepts und zu seinen Anwendungsméglichkeiten spezifisch
in der Archéologie FOX/PANAGIOTOPOULOS/TSOUPAROPOULOU 2015.

19 Zum Zusammenhang des Lesens von Inschriften auf und des Handelns mit griechischer
Trinkkeramik, siehe die punktuellen Bemerkungen in DIETRICH 2020b, 63-64; zur Ge-
betsaufforderung durch Inschriften MINEO 2015, 110 sowie DONATO 2000; grundsétzlich
zur Wirksamkeit von Schrift der Band KIENING/STERCKEN 2008.

20 POSTQVA(M) MAGNV(S) IMP(ERATOR) « KAROLVS / SVV(M) ESSE IVRI DEDIT
NATVRAE « / WILLIGISVS ARCHIEP(ISCOPV)S « EX METALLI SPECIE / VALVAS
EFFECERAT PRIMVS » / BERENGERVS HVIVS OPERIS ARTIFEX LECTOR / VT P(RO)
EO D(EV)M ROGES POSTVLAT SVPPLEX; siehe DIO 1, Mainz, SN1, Nr.5 (Rudiger
Fuchs, Britta Hedtke, Susanne Kern), in: www.inschriften.net, www.inschriften.net/
mainz/inschrift/nr/diooo1-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%sBaction%5D=show&tx_


http://www.inschriften.net
http://www.inschriften.net/mainz/inschrift/nr/dio001-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f
http://www.inschriften.net/mainz/inschrift/nr/dio001-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f

Zur Einfihrung 5

Abb. 1: Berenger, Bronzetir, sog. Willigis-Tur, Mainz, Dom, Ausschnitt der unteren linken Tiirleiste mit der Signatur
Berengers.

dem Betrachter auf Augenhdhe entgegentritt. Berenger artifex, vermutlich der den
Guss leitende GiefSmeister, ist dagegen auf der den Tirfliigel unten abschlief’enden
Leiste genannt, unmittelbar tiber dem Erdboden. Er, als ,,demiitig“ charakterisiert,
platziert seinen Namen damit tatsédchlich im Staub —um ihn zu lesen, muss sich der
Betrachter tief niederknien und nimmt so gezwungenermafien eine gleichfalls de-
mitige Haltung ein, in der er der Aufforderung des Kiinstlers am effektivsten nach-
kommen kann, ndmlich fiir ihn zu beten.

Dartiiber hinaus kénnen Signaturen — wie andere Inschriften auch - eine Be-
wegung im Raum motivieren und so Rdumlichkeit unterstreichen, wenn sie tiber
eine gewisse Distanz durch einen Raum oder um ein Gebdude herum verlaufen.
Wieder kommt bei Signaturen ein Moment hinzu, das Selbstreflexion und direkte
Ansprache verbindet, wenn im Vorgang des Entzifferns und Lesens deutlich wird,
dass es die Produzenten selbst sind, die dies tiber ihre Namen bewirken. Die Maler
Michael Astrapas und Eutychios sind fiir ihre zahlreichen Signaturen bekannt, da-
runter jene in der Kirche der Panagia Peribleptos in Ohrid, auf deren Wanden ge-
malte Architekturen, Gefafde, Waffen und Kleidungsstiicke ihre Namen und Mono-
gramme tragen. Eine der wie in Textil eingewobenen Inschriften beginnt mit dem
Aufruf ,Schiitze (oder: Errette) Astrapas“ und dirfte als Aufforderung an den
Heiligen zu verstehen sein, der diese Signatur im Gewand trédgt.2! Bei anderen
Namensnennungen dieser Maler scheint es um ein Spiel mit dem Betrachter zu ge-
hen: Die vom Narthex Hereintretenden stehen zwei Heiligenbildern auf den Kup-
pelpfeilern gegeniiber, die jeweils nur einen Abschnitt einer Gemeinschaftssignatur

hisodat_sources%s5Bcontroller%sD=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72eod2510f
(Stand: 23.3.2025), ebd. iibersetzt mit: ,Nachdem der grofie Kaiser Karl sein Sein (= sein
Leben) dem Recht der Natur gegeben hatte, hat Erzbischof Willigis als erster die Tiiren
aus Bronze hergestellt. Berenger, der Kiinstler dieses Werkes, bittet Dich, Leser, demiitig,
dass du Gott flir ihn bittest.“

21 (Z)®oov Aotpandv, auf der Kleidung des hl. Demetrios, als einer der Transkriptionsvor-
schlége, s. ToDIC 2001, 646, und die Diskussion bei DRPIC 2013, 336-337.


http://www.inschriften.net/mainz/inschrift/nr/dio001-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

Abb. 2a-b: Michael Astrapas und Eutychios, HIl. Merkurios und Prokopios, Ohrid, Kirche der Maria
Peribleptos, Ausschnitt mit jeweils der Signatur.

preisgeben (Abb. 2a-b). Zwischen ihnen liegt aber der breite Durchgang zum
Kuppelraum, so dass man nach dem Zusammenhang suchen muss. Der erste Teil,
mit dem Wortlaut ,,Die Hand des Michael Astrapas®, verlauft iiber das demonstra-
tiv prasentierte Schwert des hl. Merkurios, welches, die ganz leichte Wendung des
Heiligen begleitend, nach rechts weist. Auf der anderen Jochseite ist dann ,,und
meine [Hand], die des Eutychios in der Kleidung des hl. Prokopios zu suchen.??
Fiel der Blick zuerst auf die zweite Hélfte der Signatur, dann diirfte diese fiir Irri-
tationen gesorgt haben, da zwar nicht mit dem Namen im Genitiv allein, wohl aber
mit ,und meine(r)“ (k&pod) eine Fahrte zu einem vorangehenden Schriftzug gelegt
wird.

Diese Gemeinschaftssignatur ist als Gravur der Schwertscheide beziehungs-
weise als in das Gewand eingewebt konzipiert, damit auf Bildgegenstédnden, die als
Schrifttrager fiir den Betrachter nicht iiberraschend waren. Man mag sich erinnert
fiihlen an jene Inschriften, welche in der ostgriechischen archaischen Plastik, statt
auf die Basen ausgelagert zu werden, wie eingewobene Ornamentstreifen in die
Gewandfalten der Statuen selbst gemeifSelt wurden.23

Signaturen gehen in der Angabe der angewandten Technik nicht selten tber
die fiir die Tatigkeit selbst unspezifischen Formulierungen ,,xy hat mich gemacht“
oder ,Werk des xy“ hinaus. Mit der Verwendung bestimmter Verben des Schaffens
und Arbeitens wird nicht nur das, ,Gemacht-Sein‘ eines Gegenstandes unterstrichen
(wie dies jede Signatur tut), sondern die materiale Disposition und der technische
Vorgang, die dem Artefakt und der Schrift ihr Aussehen gegeben haben, werden
thematisiert. Solche Signaturen sind damit auch Aussagen, die préazisieren, mit wel-
chem Material und mit welchen Verfahren die Genannten gearbeitet haben — Prazi-
sierungen zum eigenen Tun, die oft Topoi und Narrative kiinstlerischen Schaffens
aufgreifen. Sie kdnnen im Sinne einer Material- und Technikikonologie fruchtbar
gemacht werden. Vor 79 n. Chr. hat ein Felicius aus Pompeji (oder: in Pompeji) ein

22 Xeip MyanA toB Aotpand / kapod EuTiyv(ov), TODIC 2001, 647; zitiert nach DRPIC 2013, 343.
23 Siehe DIETRICH 2017, 302—-309.



Zur Einfihrung 7

Sieb (genauer: einen Seiher) geschaffen und signiert (Abb. 3).2* Oder hat es gar
nicht selbst hergestellt, sondern nur ,durchléchert, wie er schreibt? War diese
Leistung, das Perforieren mit kunstvollen Rankenornamenten, héher einzuschét-
zen als Guss- und Treibarbeit? Oder hatte dieser Ausdruck von Kiinstlerstolz auf
einem mit Lochern versehenen, zum Gebrauch beim Gastmahl bestimmten Gegen-
stand auch einen ironischen Beiklang? Nicht ein grofier Meister auf einem bedeu-
tenden Werk wird hier verewigt, sondern der in seiner handwerklichen Leistung
Benannte schreibt sich iiber das Durchléchern seines Seihers ein, damit tiber jene
funktionsgebenden Bestandteile des Artefaktes (Locher), die es erst zum Sieb wer-
den lassen. Felicio weist, zugespitzt formuliert, mit seiner Signatur darauf hin, dass
er es ist, der den Feiernden den Genuss des abgeseihten Weins ermoglicht.

Abb. 3: Felicio, Seiher, Miinchen, Antikensammlung, Ausschnitt mit der Signatur.

24 PERTUDIT POMPEIS FELICIO (,Felicio aus Pompeji hat [es/mich] durchléchert®),
Miinchen, Antikensammlung. Das Sieb wurde in einer Villa bei Boscoreale gefunden,
s. KNAUB 2017, 266; PFISTERER-HAAS 2019, 162163 (hier mit der Uberlegung, dass das Sieb
beim Gelage verwendet wurde), 333-334-



8

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

Abb. 4: Apollonios, augusteische Hermen-
kopie des Doryphoros (,Speertrdger’) des
Polyklet, aus Herculaneum, Mitte 5. Jh. v. Chr.,
beschriftet mit der Signatur des Kopisten
Apollonios, Neapel, Nationalmuseum.

Die Wichtigkeit der konkreten materialen Bindung der Signatur an das signierte

Artefakt wird auch in mancher gewthnlicheren Platzierung einer Signatur deutlich.
In Wortlaut und Position konventionell ist etwa die Bildhauerinschrift, welche die
berithmte augusteische Doryphoros-Herme aus der Villa dei Papiri bei Herculaneum
tragt (Abb. 4).25 In der Klassischen Archéologie aus guten Griinden im Rufe ste-
hend, die detailgetreueste romische (Teil-)Kopie des in der Antike vielgerihmten
Doryphoros (,Speertrager‘) des Polyklet zu sein, mag es erstaunen, dass die gut
lesbare griechische Signatur nicht etwa den hochklassischen Bildhauer nennt,
sondern den Kopisten: ,Apollonios, Sohn des Archias, aus Athen, hat [es] ge-
macht“.28 Dies ist allerdings der Regelfall: Wenn eine rémische Kopie tiberhaupt
eine Signatur trégt, dann stets die des Kopisten.2? Nicht der Urheber des kiinstleri-

25 Neapel, Museo Archeologico Nazionale 4885; siehe MATTUSCH 2005, 276—-282; KREIKENBOM
1990, 174, Kat. Nr. III 42.

26 AmoAAwVL0G Apyiov ABnvalog énmonoe (IG XIV 712; DNO 4068).

27 Zu romischen Kopistensignaturen, siche KREIKENBOM 2013. Die bekannte (vermeintli-
che) Ausnahme dieser Regel — die Avcinmov €pyov (LOWY 1885, Nr. 506) Inschrift auf dem
,Zwilling‘ des Herakles Farnese im Palazzo Pitti — hat sich zwischenzeitlich als neuzeit-
liche Hinzufligung erwiesen (siehe den archédologischen Kommentar zu DNO 2181). Inso-
fern dieser tatséchlich als Kopie eines Werks des Lysipp gedeutet wird, stellt die Signa-
tur auf dem Herakles Farnese selbst (,Glykon aus Athen machte [es].“: TAUkwv ABnvaiog
¢noiel, IG XIV 1238; DNO 4189) ein weiteres Beispiel eines signierenden Kopisten dar.



Zur Einfiihrung

Abb. 5: Badr und Tarff,
Kastchen des Hisham II.,
Gerona, Museo-Tesoro de
la Catedral, Ausschnitt mit
Signatur.

schen Entwurfs — welchen man im Falle der Doryphoros-Herme sicher gekannt und
erkannt haben wird — sondern der Verantwortliche fiir die konkrete Realisierung
des Werks signiert. Man konnte auch sagen: Nicht die Form, sondern das Material
des Werks tragt die Signatur.

Die Signatur des Apollonios ist mittig platziert und deutlich lesbar. Ist dem-
gegeniiber die Lektiire der zuvor betrachteten ,Lochsignatur® des Felicio eher miih-
sam, so zieht der Schriftzug doch vor einem hellen Hintergrund den Blick auf sich,
weil er sich eben von der erwartbaren, ornamentalen Anordnung der Lécher an
einem Seiher unterscheidet. Einige Signaturen weisen jedoch eine noch weiter ein-
geschrankte, gezielt gelenkte Sicht- und Lesbarkeit auf.

Ein silberbeschlagener Kasten, den Kalif al-Hakam II. als Geschenk an seinen
Sohn und Erben Hisham um 976 anfertigen lief3, tragt auf dem Deckelrand umlau-
fend eine Inschrift, die iber den Auftrag informiert.2® Diese Inschrift in Kufi hebt
sich plastisch und farblich in schwarz vor dem flachen, vergoldeten Grund ab.?°
Erst wenn jemand das Késtchen 6ffnen will und dazu eine Verschlusslasche an der
Vorderseite iber ihr Scharnier nach oben klappt, wird eine zweite Inschrift sicht-
bar, eine Signatur. ,Werk des Badr und des Tarif, eure Diener“ steht hier in ent-
sprechend der schmalen Lasche kleinen, eingravierten Buchstaben.?® War es Be-
scheidenheit, die die Goldschmiede an dieser Stelle hat signieren lassen, oder der
Wunsch des Auftraggebers? Wenden sich die Kiinstler bewusst an einen bestimm-
ten Adressaten? Wenn wir davon ausgehen, dass die wohl zur Aufbewahrung von

28 Seine Mafie betragen 27 x 38,5 x 23,5 cm; CASAMAR PEREZ 1992; JENKINS 1993.

29 Zur Technik der Inschrift JENKINS 1993.

30 Zitiert nach CASAMAR PEREZ 1992, 208. Einen vergleichbaren Anbringungsort fir eine
Signatur, die des Exekias auf der Gefafilippe einer Amphora, die erst beim Abnehmen
des Deckels sichtbar wird, bespricht Dietrich im vorliegenden Band S. 43-44.



10

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

etwas Wertvollem dienende Schatulle iberwiegend geschlossen blieb,3! dann ist
jedenfalls der Rezipientenkreis dieser Signatur stark eingeschrankt, noch starker,
als es flir das wertvolle Objekt ohnehin galt. Die Signatur wird hier zu einer ,,opti-
mierte[n], strikt empfangerorientierte[n] Kommunikationsform®.32 Je nachdem,
wie wir uns den Inhalt und die Gebrauchssituation des Kastchens vorstellen, ent-
steht hier eine exklusive, geradezu intime Nahe zwischen den Signierenden und
dem Besitzer — bestimmt durch die Kiinstler im Ort der Signatur, und durch den
Besitzer darin, wem er einen Blick in das Kédstchen ermdglicht. Da es sich bei dieser
Position und dem Layout dieser Signatur offenbar um eine Ausnahme bei den in al-
Andalus entstandenen Aufbewahrungsgeriten handelt,32 diirfte auch das Moment
des Unerwarteten hinzugekommen sein, zumindest fiir den vermutlich kleinen Be-
trachterkreis tiber den Besitzer hinaus.

Angesichts dieser Beispiele und der Fragen, die sie aufwerfen, erscheint es sinn-
voll, die bisherigen Ansétze zur Untersuchung von Signaturen zu erweitern und
dabei dem signaturentragenden Artefakt eine neue Aufmerksamkeit zu schenken.
An welcher Stelle an dem Objekt wurde die Signatur angebracht? Sind Material
und Technik des Artefakts in ein Verhéltnis zum Layout der Signatur — verstanden
als Anordnung der Schrift, Schreibtechnik und verwendete Schriftzeichen3* — zu
setzen? In welcher Beziehung steht die Signatur zu weiteren Inschriften und Be-
schriftungen, und in welcher zu Bildern am Objekt selbst? Welche Funktion und
welche Szenarien des Gebrauchs lassen sich fiir das Objekt plausibel machen, und
wie verhalten sich dazu Platzierung und Form der Signatur? Welchen Bezug zwi-
schen seiner eigenen Person und dem Artefakt stellte ein Kiinstler iiber die Signatur
her: Kann sie, der niedergeschriebene Name, als tatsdchlich ,eigenhdndig* gelten,
oder spiegelt sie einen bestimmten Produktionskontext wider? Oft 14sst sich aus
diesen Uberlegungen erschliefien, wie man sich den Rezipientenkreis der Signatur
vorstellen kann und welcher Bezug zu einem idealen Betrachter impliziert bezie-
hungsweise wie sie von einem historischen Betrachter, einer Betrachterin wahrge-
nommen werden konnte, auch nach Manipulationen und Verdnderungen des Arte-
fakts. Welche Wirksamkeit kann die Signatur im Gebrauch des Artefakts entfaltet
haben, inwiefern konnte der Kiinstler ,prasent‘ werden - nicht nur verstanden als
Name an einem statischen Gegenstand, sondern als Person evoziert in Handlungen

31 Die Funktion des Kastens ist unbekannt, s. JENKINS 1993.

32 FRESE 2014, 3.

33 CARBONI 1993 bespricht ein deutlich kleineres, offenbar etwas spéter (ca. 1045) entstan-
denes Silberkiastchen in Léon, das nicht auf der Unterseite der Lasche, sondern auf dem
Feld unter der Lasche, also ebenso verborgen, den Namen eines Uthman trégt. Der Autor
identifiziert den ebenfalls in einer umlaufenden Deckelinschrift genannten Besitzer als
einen fatimidischen Wesir und sieht das Werk daher in Agypten entstanden. Fricke be-
nennt die Parallelen im Anbringungsort der Signatur (FRICKE 2024, 71); sie stellt tiber-
zeugend die Herstellung in Agypten in Frage (ebd., u. a. 53-54). Bestiitigt sich dies, dann
waren damit zwei im gleichen Umkreis entstandene ,Laschen-Signaturen‘ tiberliefert.

34 Dazu zuletzt DIETRICH et al. 2023.



Zur Einfiihrung

mit dem Objekt, und zwar idealiter permanent, ,auf ewig? Verband der Name am
Artefakt den dort Genannten mit dem Kontext dieses Artefakts, etwa einem Ort,
oder mit bestimmten Narrativen?

Der vorliegende Band bietet Fallbeispiele und Diskussionsansitze zu dieser
Agenda, ohne sie umfassend verfolgen zu kénnen. Im Gegensatz zu bisherigen
Sammelbdnden zum Thema der Signatur geht er dartiber hinaus nicht nur in chro-
nologischer Hinsicht kulturiibergreifend vor,35 sondern bezieht mit zwei Aufsét-
zen auch Gebrauchsobjekte und Architektur des Iran mit ein, mithin weitere Tra-
ditionen des Einsatzes von Schrift, Materialien und Techniken, der kiinstlerischen
Praktiken und der Funktionen von Artefakten und Bauten.

Bei dem so ermdglichten Vergleich — der perspektivisch noch weit stirker zu
systematisieren ware — wird deutlich, dass es dhnliche Formen und Formulierun-
gen der Prasentmachung gibt. Gleichzeitig sind die Artefakte und Bauten, die Signa-
turen tragen, tendenziell andere (was auch mit Unterschieden in den Funktionen
und kulturellen und religiésen Bedeutungsebenen zusammenhingen diirfte). Im
Iran wurden dem Beitrag von Iman Aghajani zufolge eher Grabbauten als Moscheen
mit dem Namen des Baumeisters versehen, wiahrend vor allem in Italien monumen-
tale Kiinstlerinschriften auch an Kirchengebduden angebracht wurden.3® Im latei-
nischen Westen produzierte Gegenstdnde der Goldschmiedekunst und des Bronze-
gusses, die — soweit das sinnvoll zu trennen ist — iberwiegend oder zumindest auch
in profanen Kontexten verwendet wurden, tragen offenbar selten Signaturen,3?
wahrend Luxuswaren aus Edelmetall ebenso wie bronzene Kessel (und damit nicht
nur Werke einer ,Hochkunst‘) von Viola Allegranzi als Beispiele arabischer und
persischer Signaturen diskutiert werden konnen.

Der blofie Name am Gegenstand sagt damit per se nichts aus uber ein spezifi-
sches Verstindnis der eigenen Leistung bei seiner Herstellung, wie es die Begriffe
,JKunst‘ und ,Handwerk‘ beziehungsweise ,Kunst‘ und ,Technik‘ in ihrem modernen
Gebrauch nahelegen, die (auch) im vorliegenden Band unkommentiert verwendet
sind.3® Vielmehr ist die vormoderne Signatur offen fiir ganz unterschiedliche Rollen-
und Kiinstlerkonzepte, wie es gerade aus der hier eingenommenen Perspektive,

35 Den Bogen von der Antike bis zur Gegenwart schldgt der Sammelband HEGENER 2013,
wobei Byzanz und die islamisch beherrschten Gebiete nicht beriihrt werden. Die Auf-
sdtze in RICCIONI/FARA/STRINGA 2017 umfassen den Zeitraum vom Frithmittelalter bis
zum 20. Jahrhundert und berticksichtigen dabei Byzanz.

36 Fir Signaturen an Kirchen DIETL 2009, passim.

37 Dieser erste Eindruck mag auch der insgesamt schmalen Uberlieferung geschuldet sein,
aber es féllt etwa auf, dass Kronen offenbar nicht signiert wurden. Einen mehr als ober-
flachlichen Eindruck zur Haufigkeit von signierten Gebrauchsgegenstéanden, auch jenen
einer Oberschicht, ist wegen fehlender Uberblickswerke schwer zu gewinnen.

38 Fir die mittelalterliche Kunst ist diese Dichotomie vielfach diskutiert und differenziert
worden, s. konzise bei REUDENBACH 2008, 48-51. Aktuell wird die Problematik reflektiert
in den Projekten der Forschungsgruppe ,,Dimensionen der techne in den Kiinsten. Erschei-
nungsweisen - Ordnungen - Narrative®.

1



12

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

jener des Artefakts, nochmals deutlich wird. Die namentlich Genannten waren in
die oft komplexen arbeitsteiligen Werkprozesse in ganz unterschiedlicher Weise
involviert, intellektuell und im praktischen Tun.3® Gerade wenn man Signaturen,
wie es die folgenden Beitrdge versuchen, von den Artefakten her gedacht kontex-
tualisiert, wird deutlich, dass sie nicht dazu geeignet sind, einem ahistorischen Ge-
niebegriff oder modernen Konzepten von Autorschaft Vorschub zu leisten — was
nicht bedeutet, dass eine Besitzerin, ein Besitzer oder ein gréfieres Publikum nicht
ein Werk gerade aufgrund der (konzeptuellen, organisatorischen, praktischen)
Beteiligung einer bestimmten Person am Schaffensprozess wertgeschétzt haben
konnte und es mit Blick auf diese Wertzuschreibung signiert wurde.

Um die Beitrdge entsprechend den oben umrissenen Fragestellungen zu er-
schliefden, ist der Band nicht chronologisch oder nach kulturellen und geographi-
schen Zugehorigkeiten bzw. ihren Konstrukten gegliedert, sondern systematisch in
drei Abschnitte. Dabei sind die Inhalte und Fragestellungen vielfaltiger, als es die
Zuordnung zu einem Abschnitt nahelegen mag — es ist der aus Sicht der Heraus-
geber prominente und in unserem Kontext mafigebliche Aspekt der jeweiligen Auf-
satze, der mit der Zuordnung unterstrichen wird.

Die ersten beiden Beitrage zu signierten griechischen Vasen (Nikolaus Dietrich)
und zu antiken signierten Steinschnitten (Jorn Lang) stehen in diesem Sinne unter
der Leitfrage nach der Signatur im Gebrauch und der Praxeologie. Beide analysie-
ren, wie das Layout der Signaturen in Verbindung mit GréfSe, Form, Material, Far-
bigkeit und Funktion des signaturentragenden Gegenstandes die Wahrnehmung des
Namenszuges bestimmen (und hier nicht nur die Lektiire und das Textverstandnis,
sondern das Sehen darauf sowie den haptischen Eindruck). Beide fragen auf dieser
Grundlage nach der Teilhabe der Signierenden an den Praktiken, in denen die Arte-
fakte eingebunden waren, und iiberlegen, inwieweit die Signatur den Umgang der
Rezipienten mit dem Artefakt mit beeinflusst haben konnte. Signaturen werden da-
mit starker als bislang auch in ihren rezeptionsisthetischen Dimensionen erfasst
und mitjenen der Produktionsasthetik verbunden. Ein Reiz dieses ersten Abschnitts
liegt darin, dass die behandelten Artefakte grundsatzlich (neben der engen Verbin-
dung mit Bildern, der erforderlichen Nahsicht bei oftmals eingeschréankter Sichtbar-
keit, und der potenziellen Einbindung in literarische Kontexte sowie Gesprache da-
ruber) darin vergleichbar sind, dass sie sich nicht nur bewegen lassen, sondern dass
ihre Funktionen ihre Bewegung, den manuellen Umgang mit ihnen implizieren.
Dieser wiederum kann iiber die Aktivierung des Betrachters von der Beschriftung
mitbestimmt werden, wie es die hier entworfenen Rezeptionsszenarien nahelegen.
Dabei sind fiir die Vasen (je nach Vasentyp bzw. -form) das Einschenken, Trinken
und Leeren im Kontext des Symposions mit seinen vielfaltigen Konnotationen ein

39 Das hat die oben umrissene umfangreiche Signaturenforschung vielfach herausgear-
beitet. S. auch im Kontext der Frage nach einer globalen Kunstgeschichte JUNEJA 2023,
107-116 (,The Artist’s Art“).



Zur Einfiihrung

wichtiger (wenn auch bei weitem nicht der einzige) Aspekt fiir die Funktion und den
Status des Objekts. Bei den Gemmen dominieren fiir alle genannten Gesichtspunkte
die Kostbarkeit und die geringe Grofie, ja Winzigkeit der Artefakte und damit auch
der Signaturen, aufgrund derer es wortwortlich in der Hand der Besitzerin oder des
Besitzers liegt, wie sie oder er sie fiir die eigene Betrachtung hilt, dreht, als Schmuck
am Korper tragt und gegebenenfalls weiteren Personen zugédnglich macht.

Ein Aspekt, der diese Signaturentrager unter allen im Band behandelten Objek-
ten besonders auszeichnet, ist ihre potenzielle Funktion als Siegel, wie sie im Fall
retrograder Signaturen schon von vornherein in der Entstehung angelegt ist. Das
Verhdltnis des Kiinstlers zum signaturentragenden Objekt — dem Abdruck, der den
Namen erst fiir eine ,korrekte Lektiire anbietet — wird damit ein mittelbares: Erst
im Abdruck wird der Kiinstler prasent, ein Abdruck, den er wohl in den meisten
Fillen nie gesehen oder bertihrt hat (dhnlich lasst sich bei nicht-retrograder Schrift
das Verhdltnis des Steinschneiders zum Abguss von Gemmen beschreiben). Damit
schlagt der Beitrag zu den geschnittenen Edelsteinen eine Briicke zur zweiten Sek-
tion. Ihre Beitrdge untersuchen Signaturen, die in unterschiedlicher Weise eine
Prdsenz des Kiinstlers sicherten. ,Prasenz‘ wird dabei nicht schlicht als ein Vorhan-
densein verstanden, sondern der Begriff impliziert wirksame Anwesenheit und Ef-
fektivitat.*® Insofern kann Prasenz behauptet und durch Performanz unterstrichen,
aber auch durch die Prasenz anderer Akteure zurtiickgedrangt und tiberlagert wer-
den - konkret etwa mittels Inschriften, die sichtbarer, grofier, in wertvollerem Ma-
terial ausgefiihrt sind, oder, im Falle der Signaturen ex negativo, indem die Ausfih-
renden schlicht nicht genannt sind, Werke also nicht signiert sind. In der iranischen
Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts finden sich Signaturen, die durch eine in
unterschiedlichen Weisen hervorgehobene Anbringung (Position am Bauwerk,
Grofie, auszeichnendes Material und differierende Farbigkeit) den Namen lesbar
machen, aber dies ganz iiberwiegend an kleineren Bauten wie Grabtiirmen, nicht
an baulichen Grofiprojekten — an diesen werden mit Schrift weit hiufiger Herr-
scher und Bauaufseher prasent gemacht (Iman Aghajani). Dagegen wird mit einem
Beitrag zu einem maasldndischen Goldschmied der ersten Hélfte des 13. Jahrhun-
derts, Hugo d’Oignies, ein besonderes Fallbeispiel diskutiert (Mandy Telle): Uber
seine Signaturen war dieser Kiinstler gleich mehrfach und auch in Verbindung mit
Selbstbildnissen im Schatz seines Augustinerpriorats prasent, darunter in der dafiir
ganz aulergewohnlichen Form der Riickseite einer Reliquienauthentik. Indem die
Autorin die Formen dieser Prasenz und der Funktionen der signierten Gegenstande
analysiert, kann sie eine iber den Namen vermittelte Anwesenheit in- und aufSer-
halb der Liturgie plausibel machen, die der Goldschmied als héchst wirksam fiir
sein Seelenheil erkannt haben dirfte. Den Genannten in der liturgischen memoria
namentlich prasent zu machen, kann auch als die primére Funktion der Signaturen
des im 15. Jahrhunderts tdtigen Malers Conrad von Soest gelten (Lisa Horstmann).

40 FRESE/HORNBACHER/WILLER 2015.

13



14

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

In seinem Fall handelt es sich jedoch nicht um in der (Para-)Liturgie vom Liturgen
selbst in unterschiedlicher Weise gebrauchte Werke, sondern um Altaraufséatze, auf
denen der Name des Malers (oder Teile davon) illusionistisch in die Bildrealitat in-
tegriert ist. Deutlich wird dabei, dass es fiir das Totengedenken nicht erheblich ist,
ob der Name laut gelesen wird. Die teilweise verratselt erscheinenden Signaturen
dieses Malers diirften damit im Sinne einer restringierten Schriftprasenz nicht als
weniger effektiv gelten als gut lesbare Inschriften.

Der dritte und letzte Abschnitt des Bandes stellt zwei Beitrdge vor, deren Aus-
einandersetzung mit Material und Technik der Signatur besonders herausgestellt
werden soll. Das Material eines beschriebenen Objektes und die damit verbundenen
Bedingtheiten — Vorgaben in der Gr6fse und in den haptischen, optischen etc. Eigen-
schaften, Haufigkeit und Wert eines Materials — und die Techniken, in denen die
Schrift ausgefiihrt wurden, entscheiden mit dartiiber, wie das Geschriebene wahrge-
nommen wird. An Signaturen wird oft ablesbar, welcher - intellektueller, technisch-
handwerklicher — Aufwand dabei getrieben wurde, den Namen der Produzenten
festzuhalten. Wenn eine Signatur weniger integraler Bestandteil eines Werkes ist als
ein auch in personell getrennter Tatigkeit ausfiihrbarer Eintrag der Schrift (wie etwa
eine auf eine Skulptur gemeifselte Inschrift), dann kann nicht per se davon ausgegan-
gen werden, dass sie, die Signatur, eigenhadndig ausgefiihrt wurde. Dieser Fragestel-
lung geht der Beitrag zu den Signaturen des Pisaner Bildhauers Biduino an seinen im
spaten 12. Jahrhundert entstandenen Marmorskulpturen nach (Daniele Giorgi). Er
argumentiert auf der Grundlage epigraphischer Vergleiche dafiir, dass Biduino auch
fiir das Layout und die Anbringung der Inschrift verantwortlich war — eine Uberle-
gung, die zu der These fiihrt, dass die Bildhauerwerkstatt auch ein Ort war, in dem
die Fahigkeiten zu Entwurf und Ausfiihrung von Inschriften in Stein gelehrt wurden.

Von der Pramisse, dass Material und (Schreib-)Techniken die Wahrnehmung
entscheidend mitbestimmen, geht der abschliefende Aufsatz zu Werken der Gold-
schmiedekunst und des Bronzegusses in den Regionen des Iran aus (Viola Allegranzi).
Dabei werden Luxuswaren ebenso wie Gebrauchsgegenstande des 10. bis 13. Jahr-
hunderts untersucht und Riickschliisse auf die Werkstattorganisation und den je-
weiligen Produktionsprozess gezogen. Wie besonders in den ersten beiden Beitra-
gen des Bandes werden neben solchen produktionsasthetischen Aspekten auch in
diesem Kontext der Umgang mit den Objekten, das ,handling‘, und ihre Wahrneh-
mung in unterschiedlichen Rezipientenkreisen thematisiert. Mit dieser Diskussion
der praxeologischen Dimension von Signaturen ist abschliefiend nochmals eine fiir
den Band grundlegende Problemstellung aufgegriffen.

*k%*

Der vorliegende Band geht auf ein 2022 im Rahmen des Heidelberger SFB ,,Materiale
Textkulturen. Materialitdt und Présenz des Geschriebenen in non-typographischen
Gesellschaften“ veranstaltetes Kolloquium zuriick. Es wurde organisiert von dem



Zur Einfiihrung

Teilprojekt Présenz des Kiinstlers. Mittelalterliche Artefakte mit Kiinstlerinschrif-
ten in Kooperation mit jenem zu Schrift und Bild in der griechischen Plastik: Exem-
plarische Untersuchung am Beispiel Athens und Olympias von der Archaik bis in
die Kaiserzeit. Der 2023 ausgelaufene SFB wurde von der DFG geférdert, und ihr
sind wir auch fiir die Finanzierung des Kolloquiums verbunden. Unser Dank gilt
im Besonderen den Vortragenden. Sie haben unsere Begeisterung fir die Frage-
stellungen geteilt und tiber die Disziplinen hinweg die oft iiberraschenden und
vielschichtigen Werke diskutiert. Johannes Fouquet wirkte dariiber hinaus bei der
Organisation mit. Dankbar sind wir auch fiir die tatkraftige Unterstiitzung bei der
Vorbereitung und wéahrend des Kolloquiums durch Sven Fischer, Maéva Lacotte,
Isabella Schniirle, Annika Zschoch und besonders Kathrin Berghoff.

Wir freuen uns sehr, dass ein Grofsteil der Vortrége nun als Beitrdge in diesem Band
vorgelegt werden kann.#! Christiane Brosius, Ludger Lieb und Christian Witschel
sind wir fir die Aufnahme in die Reihe KEMTE verbunden, den beiden anonymen
Gutachtern fiir ihre hilfreichen Hinweise und Anregungen. Zahlreiche Institutionen
unterstiitzten uns ebenso wie Ivan Drpi¢ mit Abbildungsvorlagen. Fiir die ausgezeich-
nete Betreuung der Publikation danken wir Nicolai Dollt, Iris Matzner und Linus
Mollenbrink, fiir die grofse Unterstiitzung bei der Drucklegung Maéva Lacotte und
Annika Zschoch, fiir die Durchsicht der Register Iman Aghajani und Viola Allegranzi.

ORCID®

Nikolaus Dietrich @ https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Literaturverzeichnis

Abkurzungen

ABV  Beazley, John Davidson, Attic Black-Figure Vase-Painters, Oxford 1956.
ARV Beazley, John Davidson, Attic Red-Figure Vase-Painters, Oxford 1963.

DNO Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den bildenden Kiinsten der Griechen I-V,
hg. von Sascha Kansteiner, Klaus Hallof, Lauri Lehmann, Bernd Seidensticker u. Klaus
Stemmer, Berlin 2014.

IG Inscriptiones Graecae XIV: Inscriptiones Italiae et Siciliae, hg. von Georg Kaibel, Berlin 1890.

41 Die Beitrdge von Ivan Drpi¢ (Authorship and Viewership at the Peribleptos Church, Ohrid),
Johannes Fouquet (Layout und Disposition von Bildhauersignaturen an statuarischen
Monumenten) und Stefano Riccioni (Firme nella pittura veneziani) standen fiir die Publi-
kation nicht zur Verfiigung.

15


https://orcid.org/0000-0002-9418-5055
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

16

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

Sekundarliteratur

Barr, Helen/Hildebrandt, Dirk/Kern, Ulrike/Miiller, Rebecca (2020), ,Zur Einfiihrung”, in: Helen
Barr, Dirk Hildebrand, Ulrike Kern u. Rebecca Miller (Hgg.), Vom Wort zur Kunst. Kiinstler-
zeugnisse vom friihen Mittelalter bis zur Gegenwart, Emsdetten/Berlin, 7-42.

Bedos-Rezak, Brigitte M./Hamburger, Jeffrey F. (Hgg.) (2016), Sign and Design: Script as Image in
Cross-Cultural Perspective (300-1600 CE) (Dumbarton Oaks Research Library and Collection),
Washington.

Blair, Sheila S. (2015), ,,Place, Space and Style: Craftsmen’s Signatures in Medieval Islamic Art”, in:
Anthony Eastmond (Hg.), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World,
Cambridge, 230-248.

Braun, Joseph (1932), Das christliche Altargerdt in seinem Sein und in seiner Entwicklung,
Miinchen.

Braun, Joseph (1940), Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre Entwicklung, Freiburg im
Breisgau.

Bredekamp, Horst (2000), ,Das Mittelalter als Epoche der Individualitat”, in: Berichte und Abhand-
lungen. Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften 8, 191-240.

Burg, Tobias (2007), Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17. Jahrhundert,
Berlin.

Carboni, Stefano (1993), ,Casket”, in: The Art of Medieval Spain A. D. 500-1200 (Katalog zur Ausstel-
lung des Metropolitan Museum of Art in New York, 18. November-13. Mdrz 1994), New York,
99-100.

Casamar Pérez, Manuel (1992), ,Casket of Hisham®”, in: Jerrilynn D. Dodds (Hg.), Al-Andalus. The Art
of Islamic Spain, New York, 208-209.

Castifieiras Gonzalez, Manuel Antonio (Hg.) (2017), Entre la letra y el pincel: El artista medieval.
Leyenda, identidad y estatus, Almeria.

Chastel, André (1974), 1. Signature et signe”, in: Revue de l'art 26 (4), 8-14.

Cornelius Claussen, Peter (1981), ,Friuher Kinstlerstolz. Mittelalterliche Signaturen als Quelle der
Kunstsoziologie”, in: Karl Clausberg, Dieter Kimpel, Hans-). Kunst u. Robert Suckale (Hgg.),
Bauwerk und Bildwerk im Hochmittelalter. Anschauliche Beitrége zur Kultur- und Sozial-
geschichte, GieRen, 7-34.

Cornelius Claussen, Peter (1992), ,Nachrichten von den Antipoden oder der mittelalterliche
Kinstler uber sich selbst”, in: Matthias Winner (Hg.), Der Kiinstler (iber sich in seinem Werk
(Internationales Symposium der Bibliotheca Hertziana, Rom 1989), Weinheim, 19-54.

Debiais, Vincent (2017), La croisée des signes. Lécriture et les images médiévales (800-1200),
Paris.

Dehio, Georg (1910), ,Uber einige Kiinstlerinschriften des deutschen 1s. Jahrhunderts*, in: Reperto-
rium fiir Kunstwissenschaft 33, 55-64.

Della Latta, Alessandro/Gludovatz, Karin (2023), Signaturen: auktoriale Prisenz zwischen Bild
und Schrift, 1400-1700, Berlin/Boston.

Dietl, Albert (1987), ,In arte peritus. Zur Topik mittelalterlicher Kiinstlerinschriften in Italien bis zur
Zeit Giovanni Pisanos”, in: Rdmische historische Mitteilungen 29, 75-125.

Dietl, Albert (2009), Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Kiinstlerinschriften Italiens,

4 Bde., Miinchen.

Dietrich, Nikolaus (2017), ,Framing Archaic Greek Sculpture. Figure, Ornament and Script”,
in: Michael Squire u. Verity Platt (Hgg.), The Frame in Classical Art. A Cultural History,
Cambridge, 270-316.

Dietrich, Nikolaus (2020a), ,.Einleitung. Zur Materialitdt des Geschriebenen in der griechischen Plastik:
Forschungsgeschichtliche Perspektiven und daraus resultierende Fragen und Probleme*, in:
Nikolaus Dietrich, Johannes Fouquet u. Corinna Reinhardt (Hgg.), Schreiben auf statuari-
schen Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer und friihklassischer Zeit
(Materiale Textkulturen 29), Berlin/Boston, 1-29, https://doi.org/10.1515/9783110645422-001.


https://doi.org/10.1515/9783110645422-001

Zur Einfihrung 17

Dietrich, Nikolaus (2020b), ,Zur heuristischen Kategorie des Kontextes in der Archdologie. Bemer-
kungen zu einem attischen Schalenfragment des Phintias”, in: Jacobus Bracker (Hg.), Homo
pictor. Image Studies and Archaeology in Dialogue (Freiburger Studien zur Archdologie und
visuellen Kultur 2), Heidelberg, 39-76.

Dietrich, Nikolaus/Fouquet, Johannes/Reinhardt, Corinna (Hgg.) (2020), Schreiben auf statuarischen
Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer und frihklassischer Zeit
(Materiale Textkulturen 29), Berlin/Boston.

Dietrich, Nikolaus/Horstmann, Lisa/Bernini, Andrea/Borner, Susanne/Braun, Sarah/Fouquet,
Johannes/Frese, Tobias/Heinrich, Adrian/Hirt, Rebecca/Kiihne-Wespi, Carina/Mirizio,
Giuditta/Miiller, Rebecca/Fernandez Riva, Gustavo/Rdzsa, Anett/Sitz, Anna/Stahlke,
Friederike/Tong, Chun Fung/Watta, Sebastian (2023), ,Layout, Gestaltung, Text-Bild", in:
Nikolaus Dietrich, Ludger Lieb u. Nele Schneidereit (Hgg.), Theorie und Systematik materialer
Textkulturen. Abschlussband des SFB 933 (Materiale Textkulturen 46.1), Berlin/Boston, 67-114,
https://doi.org/10.1515/9783111292229-003.

Dietrich, Nikolaus/Lieb, Ludger/Schneidereit, Nele (Hgg.) (2023), Theorie und Systematik mate-
rialer Textkulturen: Abschlussband des SFB 933 (Materiale Textkulturen 46.1), Berlin/Boston.

Donato, Maria Monica (2000), ,Nomi nascosti: Qualche caso toscano per una ricerca difficile”, in:
Maria Monica Donato (Hg.), Le opere e i nomi. Prospettiva sulla ,firma’ medievale, Pisa, 51-53.

Drpi¢, Ivan (2013), ,Painter as Scribe: Artistic Identity and the Arts of Graphé in Late Byzantium®, in:
Word & Image 29 (3), 334-353.

Eastmond, Anthony (Hg.) (2015), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World,
Cambridge.

Favreau, Robert (1997), Epigraphie médiévale (L'atelier du médiéviste 5), Turnhout.

Foletti, Ivan (2017), ,La firma d'artista, i miti vasariani e Wolvinus magister phaber”, in: Stefano
Riccioni, Giovanni Fara u. Nico String (Hgg.), La ,firma’ nell‘arte. Autorialita, autocoscienza,
identita e memoria degli artisti (Venezia Arti 26), Venedig, 35-48.

Fouquet, Johannes (2022), ,Motionless Statues? Inscriptions and Bodily Kinaesthetics in Archaic
and Early Classical Sculpture”, in: Nikolaus Dietrich u. Johannes Fouquet (Hgg.), Image, Text,
Stone. Intermedial Perspectives on Graeco-Roman Sculpture (Materiale Textkulturen 36),
Berlin/Boston, 145-177, https://doi.org/10.1515/9783110775761-006.

Fouquet, Johannes (in Vorbereitung), Das Bild der Schrift in der griechischen Plastik. Materialitdt
und Intermedialitdt schrifttragender statuarischer Monumente von archaischer bis
hellenistischer Zeit.

Fox, Richard/Panagiotopoulos, Diamantis/Tsouparopoulou, Christina (2015), ,Affordanz”, in:
Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte -
Materialien - Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/Minchen/Boston, 63-70,
https://doi.org/10.1515/9783110371291.63.

Frese, Tobias (2014), ,,Denn der Buchstabe totet’ - Reflexionen zur Schriftprdsenz aus medidvis-
tischer Perspektive”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Kriiger (Hgg.), Verborgen,
unsichtbar, unlesbar - zur Problematik restringierter Schriftprésenz (Materiale Text-
kulturen 2), Berlin/Boston, 1-16, https://doi.org/10.1515/9783110353587.1.

Frese, Tobias/Hornbacher, Annette/Willer, Laura (2015), ,Prasenz”, in: Thomas Meier, Michael
R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte - Materialien -

Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin/Miinchen/Boston, 87-100, https://doi.
0rg/10.1515/9783110371291.87.

Fricke, Beate (2024), ,From al-Andalus to Germany: Objects, Techniques, and Materials”, in: Finbarr
Barry Flood u. Beate Fricke (Hgg.), Tales Things Tell. Material Histories of Early Globalisms,
Princeton/Oxford, 23-109.

Gludovatz, Kathrin (2005), ,Der Name am Rahmen, der Maler im Bild. Kiinstlerselbstverstandnis
und Produktionskommentar in den Signaturen Jan van Eycks”, in: Wiener Jahrbuch fiir
Kunstgeschichte 54, 115-175.

Hamburger, Jeffrey F. (2014), Script as Image (Corpus of Illuminated Manuscripts 21), Paris.

Hegener, Nicole (Hg.) (2013), Kiinstlersignaturen von der Antike bis zur Gegenwart, Petersberg.


https://doi.org/10.1515/9783111292229-003
https://doi.org/10.1515/9783110775761-006
https://doi.org/10.1515/9783110371291.63
https://doi.org/10.1515/9783110353587.1
https://doi.org/10.1515/9783110371291.87
https://doi.org/10.1515/9783110371291.87

18

Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle

Hiilsen-Esch, Andrea von (2014), ,Handwerker oder Kiinstler. Vom Wertewandel in der Kunst-
produktion”, in: Jirgen Wiener (Hg.), Der Wert der Arbeit. Annédherungen an ein kulturelles
Paradigma in Mittelalter, Neuzeit und Moderne (Studia humaniora. Dusseldorfer Studien zu
Mittelalter und Renaissance 47), Dusseldorf, 209-245.

Hurwit, Jeffrey M. (2015), Artists and Signatures in Ancient Greece, New York.

Ingrand-Varenne, Estelle/Pallottini, Elisa/Raaijmakers, Janneke (Hgg.) (2023), Writing Names
in Medieval Sacred Spaces. Inscriptions in the West, from Late Antiquity to the Early
Middle Ages (Utrecht Studies in Medieval Literacy 56), Turnhout, https://doi.org/10.1484/M.
USML-EB.5.131541.

Jenkins, Marilyn (1993), ,Casket”, in: The Art of Medieval Spain A. D. 500-1200 (Katalog zur
Ausstellung des Metropolitan Museum of Art in New York, 18. November-13. Marz 1994),
New York, 94.

Juneja, Monica (2023), Can Art History be Made Global? Meditations from the Periphery,
Berlin/Boston.

Keil, Wilfried E. (2017), ,Von sichtbaren und verborgenen Signaturen an mittelalterlichen Kirchen®,
in: Irene Berti, Katharina Bolle, Fanny Opdenhoff u. Fabian Stroth (Hgg.), Writing Matters.
Presenting and Perceiving Monumental Inscriptions in Antiquity and the Middle Ages
(Materiale Textkulturen 14), Berlin, 309-352, https://doi.org/10.1515/9783110534597-013.

Kiening, Christian/Stercken, Martina (Hgg.) (2008), SchriftRidume. Dimensionen von Schrift
zwischen Mittelalter und Moderne (Verdffentlichungen des Nationalen Forschungsschwer-
punkts, Medienwandel - Medienwechsel - Medienwissen 4), Zurich.

Klotz, Heinrich (1976), ,Formen der Anonymitat und des Individualismus in der Kunst des Mittel-
alters und der Renaissance”, in: Gesta 15 (1/2), 303-312.

KnauB, Florian (2017), Die Kunst der Antike. Meisterwerke der Miinchner Antikensammlungen,
Minchen.

Kreikenbom, Detlev (1990), Bildwerke nach Polyklet. Kopienkritische Untersuchungen zu den
mdénnlichen statuarischen Typen nach polykletischen Vorbildern: ,,Diskophoros*, Hermes,
Doryphoros, Herakles, Diadumenos, Berlin.

Kreikenbom, Detlev (2013), ,Originale und Kopie. Signaturen an spathellenistischen und kaiser-
zeitlichen Skulpturen”, in: Nicole Hegener (Hg.), Kiinstlersignaturen von der Antike bis zur
Gegenwart, Petersberg, 60-75.

Legner, Anton (2009), Der Artifex. Kiinstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung. Eine illustrierte
Anthologie, KdIn.

Lissarrague, Francois (1994), ,Epiktetos egraphsen: The Writing on the Cup”, in: Simon Goldhill u.
Robin Osborne (Hgg.), Art and Text in Ancient Greek Culture, Cambridge, 12-27.

Lowy, Emanuel (1885), Inschriften griechischer Bildhauer, Leipzig.

Mariaux, Pierre Alain (2013), ,Qui a peur de Claricia?”, in: Frédéric Elsig, Térence le Deschault
de Monredon, Pierre Alain Mariaux, Brigitte Roux u. Laurence Terrier (Hgg.), Limage en
questions. Pour Jean Wirth, Genf, 138-145.

Mattusch, Carol C. (2005), The Villa dei Papiri at Herculaneum. Life and Afterlife of a Sculpture
Collection, Los Angeles.

Mineo, Emilie (2015), ,Las inscripciones con ,me fecit’: ;Artistas o comitentes?”, in: Romdnico:
Revista de arte de amigos del romdnico 20, 106-112.

Mineo, Emilie (2023), ,Le nom & I'ceuvre: Les signatures épigraphiques d'artistes et de commandi-
taires entre quéte de gloire et perspectives eschatologiques”, in: Estelle Ingrand-Varenne,
Elisa Pallottini u. Janneke Raaijmakers (Hgg.), Writing Names in Medieval Sacred Spaces.
Inscriptions in the West, from Late Antiquity to the Early Middle Ages (Utrecht Studies in
Medieval Literacy 56), Turnhout, 137-166, https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/M.
USML-EB.5.133536.

Miiller, Rebecca (2020), ,Der Name am Grab. Die Kinstlersignatur auf dem Grabmal des Wolfhard
von Roth*, in: Gerhard Lutz u. Rebecca Miiller (Hgg.), Die Bronze, der Tod und die Erinne-
rung. Das Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom (Ver6ffentlichungen des
Zentralinstituts fir Kunstgeschichte in Miinchen 53), Passau, 199-221.


https://doi.org/10.1484/M.USML-EB.5.131541
https://doi.org/10.1484/M.USML-EB.5.131541
https://doi.org/10.1515/9783110534597-013
https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/M.USML-EB.5.133536
https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/M.USML-EB.5.133536

Zur Einfihrung 19

Pfisterer-Haas, Susanne (2019), Die BronzegeféfSe der Staatlichen Antikensammlungen Mtinchen,
Miinchen.

Reudenbach, Bruno (2008), Die Kunst des Mittelalters, Bd. 1: 800 bis 1200, Miinchen.

Reudenbach, Bruno (2020), ,, Kiinstlermdnche’ und die Last des Schreibens. Schreiber- und
Malervermerke in Handschriften des friihen Mittelalters”, in: Helen Baar, Dirk Hildebrandt,
Ulrike Kern u. Rebecca Miiller (Hgg.), Vom Wort zur Kunst. Kiinstlerzeugnisse vom friihen
Mittelalter bis zur Gegenwart, Emsdetten/Berlin, 169-189.

Riccioni, Stefano (2008), ,L',Epiconografia”: I'opera d'arte medievale come sintesi visiva di scrittura
e immagine”, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo: arte e storia (I convegni di
Parma 10), Mailand, 465-480.

Riccioni, Stefano/Giovanni, Maria Fara/Stringa, Nico (Hgg.) (2017), La firma’ nell‘arte. Auto-
rialita, autocoscienza, identita e memoria degli artisti - The Artist’s Signature Authorship,
Self-Consciousness, Identity and Artistic Legacy (Venezia Arti 26), Venedig.

Springer, Anton (1862), ,,Die Kiinstlermdnche im Mittelalter”, in: Mittheilungen der K. K. Central-
Commission zur Erforschung und Erhaltung der Baudenkmale 7 (1), 1-10 u. 36-48.

Squire, Michael ). (2011), The Iliad in a Nutshell. Visualizing Epic on the Tabulae Iliacae, Cambridge.

Todi¢, Branislav (2001), ,Signatures des peintres Michael Astrapas et Eutychios. Fonction et signi-
fication”, in: Chrysanthé Mauropulu-Tsiumé (Hg.), Aphieroma sté mnémé tu Sétéreé Kissa,
Thessaloniké, 643-662.

Untermann, Matthias (2013), ,Inschriften der Bauleute der Salierzeit”, in: Matthias Mdller, Matthias
Untermann u. Dethard von Winterfeld (Hgg.), Der Dom zu Speyer. Konstruktion, Funktion
und Rezeption zwischen Salierzeit und Historismus, Darmstadt, 206-221.

Untermann, Matthias (2019), ,Schrift und sakraler AuRenraum. Tempelfassaden und monumentale
Friesinschriften im Mittelalter”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Kriiger (Hgg.),
Sacred Scripture/Sacred Space. The Interlacing of Real Places and Conceptual Place in
Medieval Art and Architecture (Materiale Textkulturen 23), Berlin/Boston, 245-286,
https://doi.org/10.1515/9783110629156-011.

Abbildungsnachweise

Abb.1: © Bischofliches Dom- und Diézesanmuseum Mainz, Foto: Marcel Schawe.

Abb. 2a-b: Foto: Ivan Drpic.

Abb. 3: © CC BY-NC-SA 2.0, Foto: Stephen Chappell, via flickr.

Abb. 4: © Staatliche Antikensammlungen Munchen, Foto: Renate Kiihling.

Abb. 5: Dodds, Jerrilynn D. (Hg.) (1992), Al-Andalus. The Art of Islamic Spain, New York, 208.


https://doi.org/10.1515/9783110629156-011




Praxeologie:
Signaturen im Gebrauch






NIKOLAUS DIETRICH ®

Signatures in Attic Vase-Painting

Negotiating the Place of the Banausos in
Classical Greek Society and on the Vase

Abstract In this chapter on ancient Greek vase-
painting, I undertake a comparative study of the
place of the artist in two different spaces: his posi-
tion in Greek society and the Greek cultural imagi-
nation, and ‘his’ (or rather his signature’s) position
on the material object of his craft, namely the vase.
While the social standing of the potter-painters of
Classical Athens seems to have been rather low,
some elements help us to carve out a more com-
plex picture. The evidence for wealthy potters, the
high esteem given to the products of highly so-
phisticated, ‘artistic’ craft, and the very many sig-
natures found on vases from early on all compel
us to rethink simplistic ideas about the low esteem
of the baunausos working with one’s own hands.
Most puzzling are self-representations of artisans
that show off - rather than conceal - the conde-
scending view of the artisan’s bodily ugliness. Turn-
ing to the signatures’ place on the painted vases,
I first discuss signatures in the context of other

types of inscriptions that we know from Attic vases,
namely the frequent name-tags and kalos-inscrip-
tions, and the rare cases of inscribed direct speech.
Although the overall aesthetics of signatures does
not differ dramatically from that of other types of
inscriptions, so as to be recognizable as such only
upon reading, we may still detect a special affinity
of signatures to those parts of a drinking-vessel that
define the object’s functionality, and that may be
concretely touched by the drinker/viewer/reader:
the handles and the foot of a vase. The ‘embodied
terminology’ for naming the parts of a Greek vase,
which is used in scholarly literature and which is
borrowed from ancient Greek texts themselves, re-
veals the degree to which the body-analogy of the
crafted vase was taken seriously. Signatures of the
type ‘so-and-so made me’ therefore define, meta-
phorically speaking, the vase as the (beautiful and
esteemed!) body of the artist, who transfers his
own beauty to the product of his craft.

Keywords Greek Vase-Painting; Signatures; Material Writing; Image and Text; Embodiment

The Place of the Artist in Greek Society: Between Disrespect
for Craftspeople and Esteem for Their Products

In his Geschichte der Kunst, Winckelmann writes that, among the Greeks, artists
would have been highly esteemed members of their society.! But stated in Winckel-
mann’s exalted terms, this is a highly questionable claim; the opposite may seem
more convincing. Yet the issue is complex because, given the material and liter-
ary legacy of classical antiquity, we face a contradictory situation. On the one

hand, many painters, sculptors, or gem engravers of the past enjoyed great fame
and were discussed in Greek and Latin literature, such as Pliny’s naturalis historia.?

1 WINCKELMANN 2002, 133-137 (“Von der Achtung der Kiinstler”).

2 See DNO (an enlarged and updated version of both OVERBECK 1868 [collection of written
sources]); and Lo6wy 1885 (collection of sculptors’ signatures, on which see DIETRICH/
FOUQUET/REINHARDT 2020, 8-13 [Dietrich]). On Pliny the Elder’s ‘art-historical’ excursus,
see e. g.ISAGER 1991. The taxonomy of what the naturalis historia has to say about artworks

© 2025 Nikolaus Dietrich (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Muller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 23-51. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23224


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23224
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

24

Nikolaus Dietrich

For example, in his mostly brief descriptions of works of art in Greek cities and sanc-
tuaries, the Imperial Age author Pausanias mentions the name of the artist wherever
he can. The great number of materially preserved Greek artist signatures constitute,
of course, another witness to the importance of the artist.# Yet, on the other hand, we
also have overwhelming proof that artists failed to enjoy any special level of social
recognition, just like any kind of physical labour was negatively connoted.5 In Xeno-
phon’s Socratic dialogue oikonomikos (“on the household”, composed ca. 380 BC), we
read what seemed to be a generally accepted, pejorative characterisation:

kal yap ai ye pavavowkal karovueval kail énippnrot eiol kal eikdTwg pévrot
vy adoZobvtal mpog TRV MOAEWV. KataAvpaivovTal yap Td cwpata tdv Te
€pyalopévwy Kal T@v émueAopévwy avaykaiovoal kabfcBal kai oxlatpaeioday,
gvial 8¢ xal mpog mlp Ruepevew. TV 8¢ cwudtwv BnAvvouévwy kat ai Yuyal
TIOAL AppwaoToTeEpal yiyvovTaL.

[...] the so-called banausic occupations are scorned and, naturally enough, held in
low regard in our states. For they spoil the bodies of the workmen and the foremen,
forcing them to sit still and stay indoors, and in some cases to spend the whole day
by the fire. As their bodies become womanish their souls lose strength too (Xen. oik.

4.2-3).

is nevertheless built rather around materials than around artists: see ANGUISSOLA/
GRUNER 2020. For names of gem engravers in ancient literature, see Jérn Lang’s chapter
in this volume (note 6).

3 On Pausanias’ way of describing artworks, see e. g. KREILINGER 1997, 475-477; PRETZLER
2007, 105-117.

4 See already WINCKELMANN 2002, 134-135. On ancient Greek artists’ signatures, see the
recent general overview HURWIT 2015 (shorter: HURWIT 2017).

5 A majority of scholars agree on the low social status of craftsmen in Ancient Greece. For
a concise outline of this view, see AUSTIN/VIDAL-NAQUET 1972; for further bibliography,
see e. g. NEER 2002, 89, note 5, or SEAMAN 2017b, 12, note 1. Within the renewed interest in
the figure of the artist in the field of Greek art (see SEAMAN 2017a on changing attitudes
since the 18th century), some recent publications advocate a partial revision of views: see
e. g. SEAMAN 2017b; HURWIT 2015. That signatures would argue against a marginal status
of artists is a Leitmotiv in this monograph. Early opposition to the idea of the Greeks’ low
esteem for artists came from the side of an epigraphist: GUARDUCCI 1958; GUARDUCCI
1962 (criticizing SCHWEITZER 1925; and BIANCHI BANDINELLI 1957). On signatures wit-
nessing artists’ (self-)esteem, see also PHILIPP 1968, 77; HIMMELMANN 1979, 127-128. More
skeptical is OSBORNE 2010. For an illuminating outline of the historiography of (and new
ways to proceed in) this debate, which distinguishes a ‘modernist’ and a ‘primitivist’ con-
ception of the artist, respectively drawing back to a Winckelmann-inspired neoclassi-
cal model and a Jacob Burckhardt inspired idea of the artist as craftsman/banausos, see
TANNER 2006, 241204 (or TANNER 1999). Another good general outline of this contro-
versy is HIMMELMANN 1979, 127-131.

6 Text and translation for Xenophon’s oeconomicus are taken from MARCHANT/TODD 1923.
This dismissal of handcraft is the beginning of Socrates’ answer to his interlocutor



Signatures in Attic Vase-Painting

Similar dismissive attitudes towards handcraft are found in Graeco-Roman lit-
erature throughout antiquity,” alongside and in spite of the esteem in which the
products of artful craft were held. This seemingly contradictory attitude towards
the figure of the artist and the product of his craft® comes across very tellingly in
a text of the second century AD author Lucian, in which the narrator recounts the
fictive story of a dream that he had in his youth. Two women, one of whom per-
sonified the art of sculpture, the other learning (paideia), each try to convince him
to follow their path. Learning, who would eventually win the contest, seeks to per-
suade him in the following way:

el 8¢ xal @eldiag fj IToAvkAeLTOG YEVOLo Kal MOAAL BavyacTta é¢epydoalo. v
uev téxvny dmavteg énavésovtal oUk €0TL 8¢ 80TIg TMV i80VTWY, €L VOV €x0L,
ebEat &v ool duotog yevéaBat: olog yap av g, Bdvavoog kal xewp@dvag kal
amoyelpoPiwtog voulsbnon.

Even if you should become a Phidias or a Polycleitos and should create many
marvellous works, everyone would praise your craftsmanship, to be sure, but
none of those who saw you, if he were sensible, would pray to be like you; for
no matter what you might be, you would be considered a mechanic, a man who
has naught but his hands, a man who lives by his hands (Lucian. somnium. g).°

asking him to advise him which branches of knowledge would be suitable for him to
cultivate. On the passage, see NEER 2002, 89-91; TANNER 2006, 149-150; HURWIT 2015,
7-10.

7 Another most telling statement on the worthlessness of the artist as opposed to the
praise of his works is a well-known passage from Plutarch’s Life of Perikles, cited e.g.
in FRONTISI-DUCROUX 1975, 24—25, which illustrates the remarkable longevity of this
attitude towards artisans in Graeco-Roman Antiquity: “No generous youth, from see-
ing the Zeus at Pisa or the Hera at Argos, longs to be Pheidias or Polycleitus; nor to be
Anacreon or Philetas or Archilochus out of pleasure in their poems. For it does not of ne-
cessity follow that, if the work delights you with its grace, the one who wrought it is wor-
thy of your esteem.” (Plut. vitae parallelae. 2.1-2: kal o08eig eOEULNG VEog 1| TOV €v Ilion
Beacdapevog Ala yevéaBal ®eldlag enebvunoev 1 v "Hpav tiv €v Apyet IloAVKAeLTOG,
008 Avakpéwv i ®IANTEC | ApyiAoyog 10Beic avTGV TOIG TOUUAGLY. 0V yap dvaykaiov,
£l TépTeL TO £pyov WG xapLev, GElov omousiig elvat Tov eipyacpévov.) Text and translation
for Plutarch’s Lives are taken from PERRIN 1916. Interestingly, Plutarch includes poets in
his dismissal of the figure of the artist. On the passage see recently HURWIT 2015, 7-10;
SEAMAN 2017b, 14. It is cited already by Jacob Burckhardt (BURCKHARDT 1918, 204 [from
his talk “Die Griechen und ihre Kiinstler”, 30.10.1883]), later entering from there the aca-
demic discourse: SCHWEITZER 1925, 55; BIANCHI BANDINELLI 1957, 5; GUARDUCCI 1958, 140
(with a different reading).

8 See already BURFORD 1972, 12.

9 Textand translation for Lucian’s Somnium sive Vita Luciani are taken from HARMON 1921.
On the passage see SCHWEITZER 1925, 30, note 3; BURFORD 1972, 12; SEAMAN 2017b, 12-14;
STEWART 2019, 79-81.

25



26

Nikolaus Dietrich

For Lucian, the glory of an artist’s works do not shine upon himself as a person. On
the contrary, endowing his sculptural bodies with the best qualities would mean
crippling his own body and soul, as Learning points out at the end of her speech:

[...] xttovidv L mvapov €v8uon kal oxfjua SovAompemneg avairin kai poyAia
Kal YAL@ela Kal Koméag Kai KoAanTipag &v taly xepolv £Zelg KATW VEVELKWG Eig
TO €pyoV, XAUAUTETNG Kal yauaifnAog kai mdvta Tpdmov Tamevog, AvakOnTwy
8¢ o08émoTe 0V6E AvEp®SeG 0VEE EAeBepOV 0VSEY EMvomV, AAAL TA Y&V Epya
6w ebpuBua Kai evoyruova EaTal 6oL TPOVOKY, OTIwWG 8¢ avTOg eVPLBNGG TE Kal
KOGULOG 01|, AKLOTO TTEQPOVTIKKG, AR ATLUOTEPOV TTOLGV GEAVLTOV ALBWV.

[...] then you will put on a filthy tunic, assume a servile appearance, and hold
bars and gravers and sledges and chisels in your hands, with your back bent
over your work; you will be a groundling, with groundling ambitions, altogether
humble; you will never lift your head, or conceive a single manly or liberal
thought, and although you will plan to make your works well-balanced and
well-shaped, you will not show any concern to make yourself well-balanced and
sightly; on the contrary, you will make yourself a thing of less value than a block
of stone. (Lukian. somnium. 13)

This is, of course, a text full of irony and written centuries after the heyday of Attic
vase painting, which I will be dealing with in this chapter. Yet, in its combination
of recognising highly esteemed works of art and showing disrespect to those who
make them, this text captures, in a nutshell, a phenomenon that is found from the
very beginning of artistic craftmanship among the Greeks. Already from the ear-
liest sources, the figure of the artist appears in our archaeological record in two
seemingly contradictory guises. On the one hand, the artist may be linked, through
his written name, to the works of his craft. Indeed, artist signatures count among
the earliest uses of Greek alphabetic writing that have come down to us,!? invit-
ing us to speculate about their possibly high level of literacy, their pride and self-
esteem, and perhaps even their high social status.'* Possibly, voices like Lucian’s
who show esteem for sophisticated artefacts but disrespect for artists point to an

10 See HURWIT 2015, 71. A crater fragment around 720—700 BC from Pithekoussai bears the
earliest known signature (WACHTER 2001, 171, cat. no. EUC 1). On signatures in vase paint-
ing, see GUARDUCCI 1974, 471-485 (an epigraphist’s account); LISSARRAGUE 1994 (on the
relation to the image); COHEN 1991 (on Attic incised potter signatures); HURWIT 2015,
71-96 (general overview); BOLMARCICH/MUSKETT 2017 (on the phenomenon from an eco-
nomic vantage-point with regard to the Etruscan market, in my view unconvincingly).
The Basel database Attic Vase Inscriptions (AV]), initially based on the fundamental pub-
lication of IMMERWAHR 1990, provides a treasure of information.

11 Cf. above note 1. See, however, TANNER 2006, 153155, against a straightforward linking
of signatures and social status (similar skepticism: OSBORNE 2010, 236-237). SIEBERT 1978
points out that the practice of signing is in no way limited to sculpture and vase-painting:



Signatures in Attic Vase-Painting

Fig.1: Aristonothos,
‘Aristonothos crater’,
depicted on the crater

is the blinding of Poly-
phemus, and it is signed by
Aristonothos in the upper
right field, ca. 650 BC,
Rome, Musei Capitolini
(Castellani collection), 172.

elite discourse that overshadows other attitudes of those subalterns, whose voices
have left little traces?'? Is the artisan the “héros secret de l'histoire grecque”,3
as the French historian Pierre Vidal-Naquet famously put it? Not all early signed
vases are outstanding in quality, but some are, such as a famous wine-mixing vessel
from the mid-seventh century BC, which features one of the early Greek narrative
images (the blinding of Polyphemus) and is known today under the name of the
signing artist: the ‘Aristonothos crater’ (Fig.1).1*

it concerns rather the broader category of crafted things than the category of (what we
take to be) artworks (see already WINCKELMANN 2002, 136-137).

12 See PHILIPP 1968, 100; LAUTER 1974, 5-7. Contra: HIMMELMANN 1979, 129—-131.

13 See VIDAL-NAQUET 1981, 31 (in “Une civilization de la parole politique”), further devel-
oped in VIDAL-NAQUET 1981, 289-316 (“Etude d’une ambiguité: les artisans dans la cité
platonicienne”), taking as a starting point the contrast between the low social status and
the high metaphorical status assigned to artisans in the philosophy of Plato. Other works
on the figure of the artisan and Greek techne in the French tradition of historical an-
thropology include DETIENNE/VERNANT 1974; FRONTISI-DUCROUX 1975; VERNANT/VIDAL-
NAQUET 1988.

14 Rome, Musei Capitolini (Castellani collection) 172, ca. 650 BC. On the signature (apLtotovofog
enou(e)oev: “Aristonothos made [it]”), see HURWIT 2015, 71-73. According to the communis
opinio, a signature using epoiesen (“made [it]”) would refer primarily to the potter’s
work, whereas a signature using egraphsen (“painted [it]”) would refer specifically to the
painter’s work (see also below note 60). However, the potter and the painter may have
been the same person in many cases, and the making of a vessel (epoiesen) may well in-
clude its painting. Indeed, the large corpus of signed Attic vases suggests that potting and
painting were closely related crafts. Accordingly, we may well refer to these craftspeople
as potter-painters.

27



28

Nikolaus Dietrich

We can take this signed masterpiece of the potter-painter’s craft as an attesta-
tion of early artists’ pride.

Yet, from the same early period, we also know about self-representations of ar-
tisans, such as the bronze statuette of an armourer working on a helmet, sitting on
the ground in a bent posture and with an oversized phallus (covered by his left arm
in the photo; Fig. 2).15

This was probably a votive gift placed in a sanctuary by the artisan himself, just
like the numerous clay pinakes found at the sanctuary of Penteskouphia in the vi-
cinity of the Corinthian potters’ quarter. On many of them, the potters depict them-
selves at work, overtly showing their bodies in inelegant or even indecent postures
with oversized genitals (Fig. 3).16

These artistic self-portraits seem to confirm the elite discourse on the embod-
ied worthlessness of the artist working with his hands, which was conveyed by
Lucian’s personification of Learning. However, these images of bodies provided
by the artists themselves were hardly meant to be insulting. Rather, it seems that
these craftsmen had accepted the idea of the artist who makes beautiful things and
who might attach his name to these artefacts through a signature but who would
thereby pay for that beauty given to the crafted object by the ugliness of his own
body. Hephaistos, the blacksmith of the gods, is even a divine model for this idea of
the artist.1” He is able to produce wondrous artefacts, but, in contrast to all other

15 New York, Metropolitan Museum 1942.11.42, ca. 700 BC; for bibliography, see https://
www.metmuseum.org/art/collection/search/254480 (accessed 22/09/2022). On this and
other comparable self-representations of artisans, see HIMMELMANN 2001, 2526, fig. 13;
HIMMELMANN 1994, 6-10 and 23-48; (with the review GIULIANI 1998 and the author’s an-
swer HIMMELMANN 2001, 64-66, note 99).

16 Berlin, Antikensammlung F 871, 625-600 BC; see https://smb.museum-digital.de/object/
9660 (accessed 22/09/2022). On the pinakes of Penteskouphia see the recent monographs
PALMIERI 2016 and HASAKI 2021. On workshop images in vase-painting, see most recently
HOLSCHER 2022 (with a useful overview of past scholarship on pp.179-182). The fullest
catalogue is given in CHATZIDIMITRIOU 2005. HAUG 2011 revealed a certain level of dif-
ferentiation in the depiction of banausic bodies between simple laborers and workshop
owners. See also FILSER 2017, 105-126. A different approach, more akin to image- (and
text-)studies than to socio-historical analysis, is adopted in NEER 2002, 77-85; SQUIRE
2013, 167-169; HEDREEN 20164, 223-232.

17 On Hephaistos, who combines physical infirmity with artistic skill, as a model for the
figure of the artist, see the in-depth analysis by HEDREEN 20164, 135-163. Extending the
argument to the figure of the poet, too, this monograph shows that the blacksmith-god is
far from being the only such model. Two other figures bear particularly clear parallels:
(1) Odysseus (HEDREEN 2016a, 1-21) combines metis (‘technical, wily intelligence’) in his
crafting (cf. the raft [Hom. Od. 5.228-261] or the famous wedding bed [Hom. Od. 23.173-204])
with—at least temporary—bodily ugliness. One may add to this that the identity of
Odysseus as a craftsman is inherent in the pilos (a conical hat otherwise worn by banausoi)
which is part of his usual iconography. (2) For the Iambic poet Hipponax (HEDREEN 2016a,
101-134), bodily ugliness is also a key feature in his stylized poetic persona. Homer’s


https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480
https://smb.museum-digital.de/object/9660
https://smb.museum-digital.de/object/9660

Signatures in Attic Vase-Painting 29

Fig. 2: Bronze statuette of an armourer Fig. 3: Corinthian pinax showing workers at a clay pit, which was
with oversized genitals (probably found together with many other pinakes offered by potters at the
a self-representation as a votive), ca. 700 BC sanctuary of Penteskouphia, Clay, 625-600 BC, Berlin, Antiken-
(Late-geometric), New York, Metropolitan sammlung, F 871.

Museum, Accession Number 42.11. 42.

gods, his own body is consistently described as ugly and lame, and so, within the
society of gods, he also faces the same problem as human artists. Indeed, the gods
need him, but they do not bestow him due respect.

On top of this, it can be mentioned that, in some instances, artisans could be-
come reasonably wealthy.'® One such time and place must have been late Archaic
Athens, in the high period of the Attic ceramic industry, when Attic products were ex-
ported throughout the Mediterranean. Among late-archaic votives on the Athenian
Acropolis, we find a couple of lavish marble monuments dedicated by potters,*®
such as a relief showing the portrait of the dedicant himself: a potter (Fig. 4).2°

Odyssee is cited from MURRAY 1919. Athena, the other important representation of the
artist in the divine sphere, is not discussed in HEDREEN 2016a. In contrast with the art-
ful but ugly Hephaistos, she is a goddess of perfect beauty. Cf. the myth of her inven-
tion and subsequent throwing away of the flute (aulos) after she found out that playing
the auloi with inflated cheeks harms the beauty of her face (see LIMC VI, 367, with cat.
no.9-17). Apparently, this female divine artisan refuses the trade of giving up some of
her bodily beauty in return for her inventive craft. On other heroic/divine figures of
craftspeople, see e.g. VERNANT 1988, 263-273 (“Prométhée et la fonction technique”);
FRONTISI-DUCROUX 1975 and MORRIS 1992 (on Daidalos).

18 SEAMAN 2017b, 16-18, gathers numerous literary and epigraphic attestations for the ma-
terial wealth of Greek artists.

19 Thelist given in PHILIPP 1968, 113-114, of probable votives by potters or other banausoi on
the Athenian Acropolis is: RAUBITSCHEK 1949, cat. nos. 31, 44, 70, 150, 178, 196, 197 and 225.

20 Acropolis Museum 1332, ca. 510 BC. See COMELLA 2002, 191, cat. no. Atene 15; DIETRICH
2018a, 217-218 (with further bibliography).



30

Nikolaus Dietrich

Fig.4: Votive relief dedicated by a potter to
Athena on the Athenian Acropolis portraying
the dedicant himself, 510 BC, Athens,
Acropolis Museum, 1332.

Holding two cups in his hand instead of just one, the man portrayed in this relief
identifies himself not as a user of cups but as their producer. This is likely to please
Athena, the goddess of handcraft. From the same period, there is also a small group
of Attic vases on which we see an impossible scenario, namely potters who mingle
with the elite in their leisure time.?! On a famous crater around 510-500 BC painted
by Euphronios, which portrays a luxurious symposium, a beautiful youth with long
hair—clearly a kalos kai agathos (“a beautiful and worthy man”) and not a banau-
sos—is given the name of a contemporary painter (Smikros) from the Athenian
potters’ quarter.2? Have the economically successful potter-painters of late-archaic
Athens really ascended to the rank of their customers? As Richard Neer points out,

21 The list of eight vases with figures bearing the inscriptions of the names of other potters/
painters is given in NEER 2002, 133. Among the vast and controversial literature on this
issue, the best and most engaging discussion is still NEER 2002, 87-134 (although I am
not convinced of the “inevitable” [p. 111] “moment of exclusion” [of the portrayed potters
amidst the Athenian leisure class]). See also GIULIANI 1991, 14—17 (arguing that potter-
portraits gained more social kudos in late-archaic Athens); FILSER 2017, 162—168 (argu-
ing against the possibility that these names indeed belong to potters); DIETRICH 2018b,
484-487 (interpreting potter/painter-name tags as provocatively playful ‘wrong’ naming
of figures); HEDREEN 2016a, 233—279 (seeking instances of creative fictionality in such and
other name-tags). For more bibliography, see DIETRICH 2020, 50, note 27.

22 Munich, Staatliche Antikensammlungen 9400, ca. 510-500 BC; ARV 1619.3bis, 1705, 1699;
Para. 322; BAPD 275007; AVI 5363. See NEER 2002, 111-117; DIETRICH 2017, 484—487.



Signatures in Attic Vase-Painting

we cannot rule out the possibility that potters and aristocrats feasted together. But
even if this actually did occasionally happen, still “such mingling was ideologically
impossible”.23

The main points that have emerged in the first part of this paper are the fol-
lowing. (1) Esteem for artfully crafted objects in Greek culture went hand in hand
with disrespect for their makers. (2) Nevertheless, there are numerous attestations
of artist signatures on painted pottery from very early on. (3) The low social status
of banausoi did not necessarily prevent their economic success, as was made visi-
ble through, among other things, lavish dedications in the sanctuary. (4) Ideas on
the ugly bodies of artisans were not confined to a mere élite discourse; potters and
other artisans sometimes portray themselves with ugly bodies and indecent pos-
tures. (5) Through the example of Hephaistos, corporeal ugliness associated with
wondrous technical skills even has a divine prototype.

All these points raise the question of which pre-modern ideas of personhood
underpin and hold together these seemingly contradictory aspects of the figure of
the artist. I do not wish to deliver any definite answers to that question in this pa-
per. However, I would like to show in the following analysis of a few signed Attic
vases the fundamental importance of the material bond of the artist’s name to the
product of his craft. By being inscribed literally and metaphorically into the ob-
ject, the identity of the artist is extended to the beautiful vase, thereby becoming
a kind of balancing counterpart of his own bodily ugliness. These vases play an
essential role in the identity of their wealthy users, too: as instruments of the sym-
posium, they enable them to better embody the refined lifestyle of the Athenian
leisure class. From the wealthy individual’s point of view, the vase’s bond with the
inscribed artist’s name fulfils the function of highlighting the artful craft that enno-
bles their fine drinking vessels.

The Place of the Artist's Name on the Vase

On the famous Athenian black-figure amphora by Exekias in the Vatican,?* which
portrays two warriors dressed in ornate armour confronting each other in a board
game,25 we see several inscriptions running in different directions through the

23 NEER 2002, 91.

24 Vatican City, Museo Gregoriano Etrusco 16757 (344), ca. 540 BC; ABV 145.13, 672.3, 686;
Para. 60; BAPD 310395; AVI 7234. The latest detailed discussions are SANNIBALE 2018 (with
good, detailed photographs) and MACKAY 2010, 327-351. Here and for the following Attic
vases, extensive bibliographies are to be found in the Beazley Archive Pottery Database
(BAPD). For a short list of the most significant discussions, see MACKAY 2010, 331, note 30.

25 Earlier attempts atinterpretation based on a (lost) epic narrative or in relation to Athenian
contemporary politics (for a short overview: MOIGNARD 2015, 20-21) have rightly been
dismissed. See MACKAY 2010, 334-339.

31



32

Nikolaus Dietrich

empty field between the figures (Figs. 5 a-b).26 This amphora, which exemplifies all
common types of Attic vase inscription, will serve as our chief example for explor-
ing the specific place of the artist’s signature on Athenian luxury ceramics.

As a first remark in dealing with both painted and inscribed vases, it can be
noted that the drawing and the writing not only share the same field on the vase
but would also be called by the same name in ancient Greek, namely via the verb
graphein which refers to both drawing and writing.2? Of course, it would have been
as easy for the Greeks as it is for us to distinguish between the two. Yet, while we
tend to emphasize the fundamental difference that separates drawing and writing,
the Greeks would rather have conceptualized them as two alternative modes of
graphic design of a surface. With this general remark in mind, we can turn now to
a couple of aspects which nevertheless distinguish these two modes of the same act.

While the picture would basically function without the inscriptions, the inscrip-
tions do not have such an autarchy. If there is any need for proof of this, one may
point to a simple fact: the participants of a drinking party assembled around such
a wine amphora would not be able to read any of its inscriptions. Indeed, the single
letters of the inscriptions are small and can only be read on close inspection. But the
same does not hold true for the figures. Although the symposiasts would not be able
to make out every single detail of the densely decorated cloaks of the two figures,
they would still recognise them as warriors playing a board game. An initial glance
may well have triggered the viewers’ curiosity, compelling them to want to know
more about it and, in particular, to read the inscriptions. But this is not strictly nec-
essary in order to make basic sense of the picture and to experience visual pleasure.
We may say that the figure drawing comes first, whereas the inscriptions come sec-
ond. This is true in multiple ways: insofar as the figures are visually more promi-
nent and semantically more important, insofar as they would be seen first by the
viewers, and also insofar as they come first within the production process. It is only
after painting the figures that the painter would add the inscriptions.

In turning to the individual inscriptions, we are taking a second, closer look at
the vase that only those ancient viewers would have experienced who actively fol-
lowed the vase’s invitation to do so. Over the heads of the two warriors, we read
two names in the genitive case: AyiA<A>eog (Achilleos) and Alavtog (Aiantos), un-
derstood as “figure of Achilles” and “figure of Aias”. Reading these names aloud
does something to the picture: we pass from generic warriors in heroic guise to in-
dividual heroes, namely the two most powerful Greeks of the Trojan War. In front
of the mouth of each of the heroes, we read teo<c>apa (tessara), “four”, and TpLa
(tria), “three”. Obviously, this is the score that each of them just threw with the dice.

26 On the inscriptions, see AVI 7234 (with bibliography); SANNIBALE 2018, 116—118; MACKAY
2010, 327-328 and 333; KILMER 1993, 177-181. The following analysis of the inscriptions of
this vase further develops some thoughts I had in DIETRICH 2017.

27 See LISSARRAGUE 1992.



Figs. 5a-b: Exekias,
Attic black-figure
amphora depicting
Achilles and Ajax playing
a board game with
several inscriptions

in the image field,

540 BC, Rome, Vatican
City Museo Gregoriano
Etrusco, 16757.

AMPHORA DES EXEKIAS

Signatures in Attic Vase-Painting

ROM, VATIKAN

AIAS UND ACHILLEUS AM SPIELTISCH

Ept

2.6
THFEL 01

33



34

Nikolaus Dietrich

The fortune of the dice seems to confirm what everybody knows: both heroes are
strong, but Achilles indisputably holds the first place.2® Although an existing hier-
archy is only being reinforced, these inscriptions nevertheless do something to the
picture; they add sound and action to what we see since we do more than simply see
the heroes talk. We would actually even hear them talk if someone in the drinking
party would make an effort to read the tiny inscriptions—because, as a general rule
in antiquity, inscriptions and texts would have been read out aloud.?® The same
holds true for the inscribed names: these would have been read out aloud, turning
the mere information on names into an acclamation.3?

Behind the back of Ajax, we see another inscription oriented vertically read-
ing Ovetopl8eg kaAog (Onetorides kalos), meaning “Onetorides is beautiful!”. This
inscription does not refer to any specific figure in the picture or to a figure known
from Trojan mythology.3! From the very many similar kalos-inscriptions that we
know from Attic vase painting,3? we have to assume that Onetorides was a young
man from the Athenian ‘jeunesse dorée’ who was particularly renowned for his
beauty at the time when this vase was painted.33 Although we do not know anything

28 Many graphic details reinforce the hierarchy between these two heroes appearing in
strict symmetry. See SANNIBALE 2018, 119-121; MACKAY 2010, 332-333 and 337-339.

29 On reading inscriptions aloud in general, see SVENBRO 1988, esp.53—73 and 178-193. For
a few corrections to the communis opinio on reading aloud in antiquity, see GAVRILOV
1997.

30 On reading out aloud inscriptions on vases, see LISSARRAGUE 1987, 129; SLATER 1999,
esp.154-157. On the ‘soundscape’ of inscribed Attic vases, see YATROMANOLAKIS 2016.

31 Jan-Matthias Miiller terms such inscriptions (with reference to the narratology of Gérard
Genette) as “extra-diegetic”, differentiating them from “diegetic” inscriptions that refer
in a straightforward way to the picture and its narrative content, such as the aforemen-
tioned name inscriptions. The signature by Exekias (see below) would be another exam-
ple of an extra-diegetic inscription. See MULLER 2016, 102-104 and 113-115.

32 On kalos-inscriptions in Attic vase-painting in general, see: WERNICKE 1890 (with ear-
lier interpretative attempts commented on pp.1-3); KLEIN 1898; ROBINSON/FLUCK 1937;
SHAPIRO 1983 and 2004; LISSARRAGUE 1999; SLATER 1999; MULLER 2016; MANNACK 2014
and 2016; PEVNICK 2021, 651-656.

33 This is correct, however, only in broad terms. Detailed analysis has shown that the same
beautiful young Athenian’s name is sometimes praised on vases spreading over several
decades, i. e. for a much longer period of time than the named individual actually en-
joyed the age of youthful desirability (see most recently PEVNICK 2021, 651-652; MANNACK
2022, 5). Some particularly popular kalos-names thus developed a kind of metonymic
status, standing in for young male beauty per se, but still referring to that beauty per
se by way of a concrete reference to a real person and to a (potentially) lived experi-
ence. Onetorides himself is a case in point: his name was used by Exekias for kalos-in-
scriptions for about two decades (see TECHNAU 1936, 8-11). The flexibility inherent to the
kalos-names on vases opens up to the vase-painters a field for more playful, teasing or
provocative uses of kalos-inscriptions—a field that has rightly become much explored in
recent scholarly literature, even though not every single interpretation might be com-
pletely convincing (see e.g. SHAPIRO 2004; HEDREEN 2016a, 254-274; HEDREEN 2016b;
RUSSENBERGER 2017; PEVNICK 2021).



Signatures in Attic Vase-Painting

about any Onetorides from historical sources, the rich Athenians gathering around
this amphora during a symposium would probably have known him from personal
experience.

Would these aristocrats also have known the person whose name we read on
the last remaining inscription on this picture, namely the Exekias whose signa-
ture we see to the left of Achilles and inscribed horizontally? The inscription reads
Eyoexiag emoleoev (Echsekias epoiesen: “Exekias made [it]”).34 In the face-to-face
society of late archaic Athens, we might assume that at least some of the city’s aris-
tocrats would have known Exekias—not as a peer or even as a close friend, but in
a way that would allow them to recognise him when crossing the street. But out of
the two real persons whose names appear in this picture, rich Athenian symposi-
asts would have cared much more about the beautiful Onetorides than about the
craftsman Exekias. The fairly parallel position of their written names within this
pictorial field is thus all the more noteworthy.3% Given the rather marginal posi-
tion that simple potters and painters enjoyed in Athenian society, how should we
explain that, within the space of the vase, their names appear in such close vicin-
ity to the heroes of Greek mythology and the praised youths of the upper class? To
address this question, let us look more closely at how the single inscriptions enu-
merated so far relate to the figures and the picture, the amphora as an object used
for luxurious drinking parties, and the wider cultural context of the symposium.3¢

Of the six inscriptions on this picture field, the two name inscriptions and the
two spoken inscriptions are directly bound to the figures, both semantically and
spatially. The names are positioned close enough to the heads of the named fig-
ures to imply identification. The inscribed words reporting their speech even come
out of their mouths. The neat way in which these inscriptions are integrated into
the picture is not only shown by their static position in the field but also in what
may be called their directional impulse.?” For the single inscriptions also differ in
their direction of writing. Although by this time, writing from the left to the right

34 On the signatures of Exekias, see MOMMSEN 1998; STAHLER 1968-1971, 79-81 and 96-98.

35 Noted already in MULLER 2016, 113. The symmetrical positioning of the vertical signa-
ture and kalos-inscription ‘framing’ a figure scene from both sides is typical on vases by
Exekias (see e. g. the amphora London B210; BAPD 310389) and by the so-called E-group:
MOMMSEN 1998, 43-44. The parallel position of signature and kalos-inscription on
vase-paintings may in some cases go further. On the famous Sarpedon Crater by Euphro-
nios around 510 BC (ex-New York, Metropolitan Museum of Art 1972.11.10, now returned
to Cervetri, Italy: BAPD 187; AVI 5948), a kalos-inscription (leagros kalos) and a painter’s
signature (euphronios egraphsen) are placed in neat symmetry, both starting from the
head of the central figure of Hermes and running horizontally to the opposite sides. Ac-
cordingly, the kalos-inscription on the left side is written retrograde.

36 On the positioning of different types of vase inscriptions and the underlying rationale,
see MULLER 2016; LISSARRAGUE 2013a. Fundamental insights on this matter are to be ex-
pected in GERLEIGNER (in press).

37 On such directional impulses of inscriptions, see more in detail DIETRICH (forthcoming).

35



36

Nikolaus Dietrich

was already asserting itself as a general standard, the painter chose to invert the
writing direction for the name of Achilles and the spoken word by Ajax. This went
along, as always in such cases, with a mirroring of the individual letters. Inverting
the writing direction was, therefore, not merely a matter of switching the sequence
of decoding, but represented a concrete turning-around of the inscription, as if
the single letters were three-dimensional objects that may be moved and flipped
at one’s will.3® Just as a figure’s face may appear either in the left or right profile,
so a single letter or a whole inscription faces either left or right. Obviously, the ra-
tionale behind this choice of writing direction is to adjust the inscription to the
orientation of the corresponding figure: the spoken words follow the direction of
speech, making the letters literally come out of the speaker’s mouth; the name in-
scriptions start over the corresponding figure’s head and follow backward the con-
tour of their bodies.3® The same rules for the arrangement of name inscriptions and
spoken inscriptions are followed almost without exception in Attic vase painting.
The layout of these inscriptions is not dictated by the abstract geometry of a written
text as we know it but follows compositional rules of a rather pictorial kind. The in-
scriptions thus take part in the movement and life of the figures.?

But this does not hold true for all the inscriptions in the picture field. In the
kalos-inscription and the painter’s signature, there is no such close graphic link
with the figures, nor do they immediately relate to them on a semantic level. In-
deed, these inscriptions were positioned simply where there was some free space
available. With their horizontal and vertical orientation,*! they do not follow the
oblique presentation of the pictorial elements. They rather adopt the orientation of
the vase’s own architecture and its decorative scheme, namely the horizontal and
vertical borders of the picture field and, on a higher level, the axes that define the
tectonic structure of the vase as an object. Thus, unlike the name inscriptions and
the spoken inscriptions, these two inscriptions referring to the potter Exekias and
the beautiful young Onetorides have their place rather on the vase than in the pic-
ture. This makes sense, for these two people have nothing to do with heroes playing
games but much to do, each in his own way, with the vase as a wine amphora used
for the symposium: Exekias as the potter-painter who produced it and Onetorides
as areference to the culture of male beauty and pederasty, which is, in turn, central
to the culture of the symposium.

38 For more detail on this phenomenon and with a focus on stone inscriptions, see DIETRICH/
FOUQUET/REINHARDT 2020, 150-160 [Dietrich].

39 As shown in WACHTER 2001, § 104, 228 (“starting point principle”) and § 105, 228 (“direc-
tion principle”).

40 See already LISSARRAGUE 1985, 76—77. The author elaborates this fundamental insight in
many later publications on inscriptions in Attic vase painting: LISSARRAGUE 1992; 1994;
1999; and 2013a.

41 Horizontal or vertical disposition is typical of all painted Exekias signatures: COHEN 1991,
57



Signatures in Attic Vase-Painting

Fig. 6: Attic black-figure little-master cup showing potters at work, ca. 540 BC, Karlsruhe, Badisches
Landesmuseum, 67/90.

Indeed, being served by handsome young boys was obviously one of the pleasures
of an Athenian drinking party, and pictures of the symposium are full of beautiful
naked servants. Praise of young boys’ erotic appeal is also a recurrent theme in
sympotic poetry.*2 The inscription praising beautiful Onetorides may thus seem ir-
relevant in the picture of Achilles and Ajax playing a board game, but it is clearly on
topic for a vase which naturally belonged in the symposium. What about Exekias?
While Attic vases are full of beautiful bodies like the one of Onetorides, pictures
of craftsmen like Exekias are much less numerous. However, what seems most
noteworthy is that they exist at all. An early example around 540 BC is a cup in
Karlsruhe (Fig. 6).43

On both sides of this little-master cup, we see potters at work. Moreover, it is pre-
cisely on this type of cup** that we find potter-signatures more regularly than on

42 The inner picture of a cup dated to around 500 BC in Athens explicitly creates the link
with sympotic poetry by citing, in a ‘spoken’ inscription sung by a symposiast, the begin-
ning of a famous poem by Theognis (o paidon kalliste: “You, most beautiful of all boys!”,
said to Kyrnos, the fictive young male addressee of Theognis’ love poems): National
Museum CC 1158; BAPD 9534; AVI 892. On the inscription, see LISSARRAGUE 1987, 126—127.

43 Badisches Landesmuseum 67.90; BAPD 355; AVI 4225. See Kunst der Schale 1990, 58-59
[Kaeser]. On other workshop-images in vase-painting, see supra note 16. This image of the
potters’ work provides a pictorial equivalent of what is very regularly found on cups of the
same type, namely a potter’s signature in the stripe below (see below Figs. 7a, b)—a place
occupied here by a nonsense-inscription composed of a row of unclear letters, which
may be more than a mere coincidence and indicate some playful intent on the side of the
painter.

44 Namely the sub-category of so-called lip-cups among the little-master cups.

37



38

Nikolaus Dietrich

any other vase type (see below). Here, the reference to the potter’s work has been
established through an image instead: an image showing distinctively ‘banausic’
bodies, one of which sits in an indecent way. But just as in other pictorial media (cf.
above Fig. 4), artisans in vase painting do not all have ‘banausic’ bodies. The inside
of a later cup in Boston shows a painter painting a cup, this time without any signs
of bodily ugliness.*5

What makes the low-ranking figure of a banausos and his work a suitable icono-
graphic choice for the decoration of fine drinking vessels in the eyes of the Athenian
leisure class, who did not value physical labour in itself? There are many ways to
address this question. One is to highlight the general importance of envisioning
(what may be called) ‘counterworlds’*® on Athenian luxury ceramics. Among the
most popular themes, we find images of drunken satyrs who lack all sense of de-
cency and are unable to control their impulses,*” images of aggressive, half-animal
centaurs fighting Greeks with trees and rocks,*® or images of giants challenging the
gods.*® Such figures are not honourable at all, but apparently very welcome on fine
drinking vessels. Another less popular but still recurrent ‘counterworld’ found on
Attic vases is that of shepherds or fishermen.5° A drinking vessel imitating the form
of a cow’s hoof shows a simple herdsman in his natural environment: animals and
plants instead of humans, a cave instead of a house. Obviously, this contributed
to the amusement of symposiasts to put such a drinking vessel on the table, as if
a cow had stepped into the room.5! Pictures showing craftspeople at work consti-
tute a somehow similar category of aesthetically attractive ‘otherness’.

But thereis another factor which contributes to the attractiveness of craftspeople
atwork as decoration on luxury ceramics, namely the products of their craft. As Tonio
Holscher has pointed out, such images usually do not show the fabrication of every-
day products, but rather that of prestigious goods. It is the esteem for finely crafted
luxury goods that prompts the pictures of those making them.52 Depicting the fab-
rication and painting of a cup on a cup creates the effect of a mise en abyme. More

45 Boston, Museum of Fine Arts 01.8073; ARV 342.19, 1646; Para. 362; BAPD 203543; AVI 2864.

46 Translating the German Gegenwelt. The productivity of this concept comes out well in
HOLSCHER 2000.

47 See LISSARRAGUE 2013b.

48 Seee.g. MUTH 2008, 413-518 (with further bibliography in note 1); DIETRICH 2010, 311-320.

49 See e.g. GIULIANI 2000; MUTH 2008, 268-328; DIETRICH 2018a, 82-85 (with further bibli-
ography in note 79).

50 Seee.g. HIMMELMANN 1980, 52-70; DIETRICH 2010, 436439 (with further bibliography in
n.225).

51 New York, Metropolitan Museum 38.11.2, ca. 480 BC; BAPD 5968. See https://www.metmu
seum.org/art/collection/search/253555 (accessed 26/09/2022) and DIETRICH 2010, 437-438,
fig. 364.

52 HOLSCHER 2022. On the discussion whether painted Athenian pottery may at all count as
luxury goods if compared to much more costly silver vessels, and how Attic vases never-
theless assert themselves as luxury goods, see my comments in DIETRICH 2020, 51-58.


https://www.metmuseum.org/art/collection/search/253555
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/253555

Signatures in Attic Vase-Painting

frequently, this effect is created by the depiction of a symposium, and thereby the
use of a cup on a cup (see e. g. below Figs. ga-b).52 These two kinds of mise en abyme
address different aspects of the same object: the cup as an object of use, which par-
ticipates in the symposium, and the cup as an artefact of sophisticated craftsman-
ship. Translated into modern terms, these two kinds of mise en abyme would ad-
dress the functional object on the one hand, and the artwork on the other. But while
these modern categories are fundamentally opposed to one another, the object of
use and the sophisticated artefact work to each other’s benefit in the context of fine
Athenian drinking vessels. The outstanding social and cultural importance of the
symposium in the Greek city-state explains the great decorative expenditure in-
vested in the pots and cups used for that purpose. At the same time, these sophisti-
cated artefacts themselves add new cultural value to the symposium. The mutually
reinforcing performative, material, and visual culture of the symposium fostered
competition among workshops for ever more technically accomplished pottery and
visually attractive and engaging paintings.5* As a result, Attic vase painting shows
exactly the kind of dynamic evolution of forms, iconographies, and styles that make
it an ideal playground for art-historical scholarship, not least by making personal
styles recognisable and showcasing the agency of individual, often highly innova-
tive painters in the development of different iconographies, themes and pictorial
strategies.55 Even without the modern idea of autonomous artwork, we therefore
have many components that define the modern figure of the artist. It fits well into
this general picture that potters and painters would occasionally sign their works.
Whatever we make of ancient potter-painters as faux-semblants of modern art-
ists, when it comes to painting and inscribing fine tableware for the symposium
with pictures and inscriptions, decorative strategies aim both at the vase as an ob-
ject of élite use and at the vase as the product of sophisticated craftsmanship. This
is most clearly evidenced by the already mentioned little-master cups (popular be-
tween 560-530 BC). The vast majority of these cups contain a minimalistic decora-
tion, with an inscription (mostly repeated on both sides) being the main decorative
feature; this is either a signature (in 364 out of a total of 545 inscriptions) or an in-
vitation to drink and enjoy (in 132 out of a total of 545 inscriptions).5¢ On a little-
master cup in Copenhagen, the signature (Emitipog emolecev: Epitimos epoiesen
“Epitimos made [it]”) referring to the ‘banausic’ making of the cup and the invitation

53 Among the many publications on the depiction of the symposium on vases, most engaging
is still LISSARRAGUE 1987.

54 Such a dynamic of competing artisans may gain a certain independence from the élite
discourse. See DIETRICH 2020, 48-51.

55 Searching for the agency of individual artists—and not only for the driving force of socio-
political change and the agency of patrons—in artistic innovations has lately been sub-
ject to renewed interest among scholars of Greek art. For Exekias, see e. g. MACKAY 2010
and 2018; MOMMSEN 2018.

56 See HEESEN 2011, 233 (numbers referring to the sub-category of lip-cups only).

39



40 Nikolaus Dietrich

Figs. 7a-b: Attic black-figure little-master cup with the two typical inscriptions of such cups combined:
(a) a signature and (b) an invitation to drink, ca. 550 BC, Copenhagen, National Museum, 13966.

to drink (yaipe kat mieL o[vl: chaire kai piei su “Enjoy and drink, you!”) referring to
the élite use of the cup are even combined on its two sides (Figs. 7a, b).57

However, given that it was not the prestige of the craftspeople themselves but
that of their products that made craftsmen at work a conceivable theme on a vase,
the signatures of potters and painters keep a low profile. They do not make the vase
an attribute of the artist, but add the maker’s name as an attribute of the vase. As
with all other inscriptions, their letters are small. These inscriptions are addressed
to viewers who took pleasure in looking more closely at the vase in a second, inter-
ested or even admiring gaze. Signatures need to be looked for and discovered like
other interesting details before being deciphered. As Robin Osborne has rightly ex-
plained, “signatures do not so much enhance the person who signs as enhance the
pot signed”.58 The identity included in the painter’s name somehow fuses itself with
the vase whose decoration it serves.5°

In cases where the signature appears within the picture field, the signature’s
‘fusion’ with the vase may come across through rather subtle compositional means.
As I have discussed, the signature on the Vatican amphora orients itself in its hori-
zontal disposition towards the axes of the body of the vase, not towards the oblique
figures. The object carries the signature, not the picture. Accordingly, the signature
in this case uses the verb epoiesen (“made [it]”), referring to the vase as a whole and
the work of the potter, instead of egraphsen (“painted [it]”), referring to the painting
specifically.® In cases where the signature appears outside a vase’s picture field(s),!

57 Copenhagen, National Museum 13966, ca. 550 BC; BAPD 350369; AVI 3257. See HEESEN
2011, cat. no.236, 287-288, pl. 67a-b. This combination occurs on two other little-master
cups: HEESEN 2011, 234 (with note 1401), cat. no.6 and 95. On inscriptions/signatures on
little-master cups, see OSBORNE 2010, 244—246; HEESEN 2011, 233-241.

58 OSBORNE 2010, 244.

59 On craftsmen’s identification with their products and techne, see BURFORD 1972, 207-218.

60 Despite critical discussion in scholarship, the reference of epoiesen distinctively to the
potter’s work is correct at least in the vast majority of cases, as shown in COHEN 1991
(with bibliography in note 6).

61 The best overview on the placing of signatures outside picture fields is COHEN 1991.



Signatures in Attic Vase-Painting 41

its “fusion’ with the vase is often much more obvious. Just as we would expect from
‘good ornament’, the placing and layout of the letters tend to follow the decorated
object’s main compositional lines and thereby underscore its structure. This is ex-
emplified by signatures on little-master cups (Figs. 7a, b). The tiny letters run from
left to right in a frieze-like middle zone, which lies between the cup’s lip (the upper
frieze often carrying a pictorial decoration, as in the present case) and the black-
glazed base of the cup’s bowl. The signature is thus neatly integrated into the archi-
tecture of such cups structured in super-imposed friezes. While so-called band cups
(another category of little-master cups) with a figural frieze composition decorate
this middle zone, on lip-cups such as the given example the same task of decoration
is fulfilled by letters—which, upon reading, very often turn out to be signatures.52

Other popular placements of signatures on cups include the foot, as on the fa-
mous Exekias-cup in Munich (Fig. 8),5 and (later) the handle, as on many cups pot-
ted by Hieron, such as a cup painted by Makron in New York (Figs. 9a, b).64

For the cup understood merely as a beautiful object to look at, such placements
seem marginal. For the cup seen as an object of festive use, however, these same

Fig. 8: Exekias, Foot of the famous Attic black-figure eye-cup with Exekias' signature as potter, ca. 540 BC, Munich,
Antikensammlung, 8729.

62 On the structural parallels between inscriptions (‘letter friezes’) and figural friezes, see
DIETRICH/FOUQUET/REINHARDT 2020, 171-175 [Dietrich].

63 Munich, Antikensammlungen 8729, ca. 540 BC; BAPD 310403; AVI 5206. On signatures on
the foot of cups, see BOTHMER 1982, 46; COHEN 1991, 56-57 and 64-65, figs. 8 and 12—13. For
signatures on the feet of amphorai, see COHEN 1991, figs. 16—20, 22-23.

64 New York, Metropolitan Museum 20.246, ca. 480 BC; BAPD 204800; AVI 5842. 47. Signa-
tures by Hieron on cup-handles are recorded in the AVI database. On signing cups or
skyphoi on the handle, esp. by Hieron, see BOTHMER 1982, 45-48; COHEN 1991, 58-59 and
66-75, figs. 14-15, 2841 and 43-47 (on Hieron signatures: 69-75).



42

Nikolaus Dietrich

places are of key importance. Indeed, these areas constitute the parts of the cup
that banqueters would concretely touch. When still standing on the side table, the
symposiasts would pick up the cup by the handle. Then, they would hold it by the
foot and elegantly balance the cup in one hand. After drinking from it, the ban-
queters may pass it to their peers, this time gripping it by its handle. Finally, when
the cup is almost empty, the handle may be used for the popular kottabos-game:
throwing the last drops across the room by swirling the cup around one finger
tucked in the handle. All these ways of using a cup are often depicted on Attic vas-
es.%5 Such placements of signatures highlight the status of the cup as an interactive
object, addressing banqueters who are bodily engaged with their drinking vessels.
Such signatures claim the beautiful object with its affordances.

Figs. 9a-b: Makron -
Hieron, Attic red-figure
cup depicting a scene
of the symposium with
signature by the potter
Hieron on the handle,
ca. 480 BC, New York,
Metropolitan Museum,
Accession Number
20.246.

65 On ways of handling a cup, see LISSARRAGUE 1987, 49-65; Vom Trinken und Bechern 2015,
18-33 [Heinemann]; DIETRICH 2020, 45—46.



Signatures in Attic Vase-Painting 43

The Body of the Artist and the Body of the Vase: Concluding Remarks

The placement of an additional signature on the Vatican Exekias amphora follows
a similar logic. On the top side of the mouth, we read [Exoe]kiag eypagoe kamoleoe
ue (Echsekias egraphse ka’poiese me: “Exekias painted and made me”),%8 if and only
if the amphora’s lid is taken off (Fig. 10). The reading of this signature is thus inex-
tricably bound up with the amphora’s time of use: it is only upon opening it that
both this signature and the amphora’s capacity to hold wine inside will appear.
But there is more to this signature than this, for it says “Exekias painted and made
me!”. The amphora itself is thus imagined as ‘talking’. This is not in itself too surpris-
ing. In most signatures, the personal pronoun “me” is omitted, making the typical
“[potter’s name] + epoiese”-formula a grammatically incomplete sentence.

Fig.10: Exekias, Topside of the mouth of the amphora Figs. 5a-b with a metric potter-and-painter signature
by Exekias written on top of the vessels lid—appearing when the amphora’s lid is opened, 540-530 BC, Rome,
Vatican City Museo Gregoriano Etrusco, 16757.

66 Compare the amphora by Exekias in Berlin with the same signature on the top side of the
mouth (Antikensammlung F 1720; BAPD 310383; see REUSSER/BURGE 2018, 165-171, cat. 6
[Mommsen], with figs. 105-109). See MOMMSEN 1998, 39—41. Signatures on the mouth also
appear on dinoi. See e. g. a dinos signed by Exekias in Rome (Museo Nazionale Etrusco
di Villa Giulia 50599; BAPD 310402; see REUSSER/BURGE 2018, 215-221, cat. 11 [Rocca], with
figs. 145-152), or the gigantomachy-dinos signed by Lydos from the Athenian Acropolis
(Acr. 1.607; BAPD 310147; AVI 1090; see TIVERIOS 1976, 1516, pl. 1a).



44

Nikolaus Dietrich

However, since the grammatical object is simply the vase, it is already implied
in the signature’s material bond to the inscribed artefact.8” If the pronoun “me”
had not been omitted in this case, the most obvious reason would be that this signa-
ture was composed in metric form (iambic trimeter), which invites its being read
aloud®® and makes the reader lend his or her voice to the amphora. Is it a coinci-
dence, then, that this speaking inscription is placed on the vessel’s opening, or its
‘mouth’?6® The pun works only when using the traditional ‘embodied’ terminol-
ogy to name the different parts of a vase like a body, composed of a ‘foot’, a ‘belly’,
a ‘neck’, a ‘mouth’, and ‘lips’. This terminology happens to be well grounded in
ancient Greek ways of ‘addressing’ a vessel: the handles are called ‘ears’ (ota), its
opening is called the ‘mouth’ (stoma), the ‘mouth’s’ rim are the ‘lips’ (cheila), a vase
may have a ‘neck’ (trachelos), a ‘belly’ (gaster) and ‘shoulders’ (omoi).”° In short, the
vase is a body.”?

This brings the discussion back to its starting point, namely the cited passage
from Lucian’s somnium. Earlier I noted that Learning’s ultimate argument against
becoming a sculptor, namely that endowing sculptural bodies with the best quali-
ties would coincide with crippling one’s own body, testified to the longevity of pe-
jorative Greek views on artisans and their supposedly ugly ‘banausic’ bodies. Now,
we may say that, if the vase is a body, then the potter-painters and their vases be-
come somewhat commensurable, and the idea of beauty and worthiness trans-
ferred from the maker to the product—ending up with a beautiful vase and an
ugly potter—becomes in principle conceivable. Within an anthropology that draws
a less clear-cut line between humans and things as agents and subjects,’? the line
between becoming a good and worthy person and crafting a good and worthy thing
is correspondingly less sharp. As Jesper Svenbro has shown, the praise of illustrious
aristocrats and winners of athletic games in late-archaic Greek poetry—the making

67 See DIETRICH/LIEB/SCHNEIDEREIT 2023, 215 Conventionally, we supplement such incom-
plete sentences in translation by the pronoun ‘[it]’, although arguably, it would be more
correct to supplement it by the pronoun ‘[me]J’.

68 Assuggested in MOMMSEN 1998, 40.

69 Cf. MACKAY 2018, 48 (suggesting that the placement of this signature on the mouth of the
vase underscores the ventriloquist quality of this inscription). One may be reminded of
the title of SLATER 1999 (The Vase as Ventriloquist), even though it is used there for a dif-
ferent argument.

70 On the ‘anatomy’ of the vase in ancient Greek terminology, see FROEHNER 1876, 7-20;
LISSARRAGUE 1987, 56 (with note 17).

71 See LISSARRAGUE 1987, 49-57; FRONTISI-DUCROUX 1995, 100—103. See also MARTENS 1992,
284-359 (“animation anthropomorphique”). More generally on embodied objects in
Graeco-Roman antiquity, see BIELFELDT 2014 and GAIFMAN/PLATT/SQUIRE 2018 (with an
introduction to this growing field of scholarship on p. 404—408).

72 See DIETRICH 2018a, 33-35 (which is mainly informed by the fundamental essay of
VERNANT 1986, but does not consider the vast anthropological bibliography beyond clas-
sical Antiquity in the wake of Bruno Latour and others).



Signatures in Attic Vase-Painting

of a kalos kai agathos (“a good and worthy man”) through words—often draws on
the vocabulary of crafting and sculpture.”

There is no need to push the idea of the vase as a body in a misleadingly animis-
tic direction for it to shed light on the noted contradiction, which has been funda-
mental throughout this discussion, between the marginalisation of potter-painters
in society and their relative prominence on their vases, sometimes through im-
ages of craftsmen at work, and often through signatures. Indeed, within a context
in which identity was easily extended to things, instead of taking the ‘banausic’
bodies with which potter-painters often represent themselves simply as a sign of
their societal marginalisation, we might also couple this surprising (because seem-
ingly pejorative) self-fashioning with another, complementary self-fashioning:
potter-painters as envisioned in the body of their crafted, beautiful, and worthy
things. By inscribing their names on the vases, not as external, advertising labels
but as fused into their decorative and practical design, the potter-painters reserved
themselves a permanent place on these beautiful and worthy objects even after
they had passed into the possession of their ‘non-banausic’ users. In the body of
the vase, the artisan partakes in the drinking party of the rich,”4 albeit only in the
lower status of an instrument on others’ behalf—a lower status that is strikingly
similar to the place given to artisans in Plato’s ideal state, which itself is also con-
ceived as a body.

Finally, we may ask: whose attribute is the vase? Does it indicate and embody
the potter-painter’s beauty invested in the crafted object, or does it serve—as an in-
dispensable instrument of any drinking party—the needs of its buyer who would
not embody the ‘beautiful and good citizen’ without the refined leisure of the sym-
posium? In different senses, both answers can be considered correct. In the short
term—within the emic perspective of Athenian elite discourse—it was clearly the
Athenian aristocrat who had the upper hand over this object disputed between its
producer and its user. But this was not an absolute victory: at least if bearing a sig-
nature, the potter-painter’s name remains related to it, seemingly with the full con-
sent of the buyers happily taking on themselves the credit to the artist. Yet in the
long run—from the etic perspective of classical archaeology and art history—the
artisan potter-painters, whom reception transformed into artists, took back their
crafted objects and the renown which they bestowed upon them. After all, many
know the name of Exekias today, while those whose superior lifestyle and being his
vases served have faded away into anonymity.

73 SVENBRO 2021, 146-150 (commenting on Simonides). R. Neer first pointed to this illumi-
nating parallel to early Greek poetry. See NEER 2002, 105, note 84.

74 This participation of the artist in the symposium through the crafted and signed vase
may be paralleled with the medieval artist’s participation in religious services through
his signed artworks. See in the chapter by Mandy Telle p. 113-114, 116-117 and 122.

45



46

Nikolaus Dietrich

ORCID®

Nikolaus Dietrich @ https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Bibliography

Sigla

ABV  Beazley, John Davidson, Attic Black-Figure Vase-Painters, Oxford 1956.
ARV Beazley, John Davidson, Attic Red-Figure Vase-Painters, Oxford 1963.
AVI  Attic Vase Inscriptions, https://avi.unibas.ch/ (accessed 20/10/2022).

BAPD Beazley Archive Pottery Database, https://www.carc.ox.ac.uk/carc/pottery (accessed
15/06/2023).

DNO Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den bildenden Kiinsten der Griechen I-V,
ed. by Sascha Kansteiner, Klaus Hallof, Lauri Lehmann, Bernd Seidensticker and Klaus
Stemmer, Berlin 2014.

LIMC Lexicon iconographicum mythologiae classicae, ed. by the Fondation pour le Lexicon
Iconographicum Mythologiae Classicae, Zirich/Munich (1981-1999).

Para. Beazley, John Davidson, Paralipomena. Additions to Attic Black-Figure Vase-Painters
and Attic Red-Figure Vase-Painters, 2" ed., Oxford 1971.

Primary Sources

Hom. Od., (Homeros, Odyssee): Homer, Odyssey, transl. by Arthur Turnour Murray (Loeb Classical
Library 104/105), Cambridge (MA) 1919.

Lukian. somnium., (Lukianos, Somnium sive Vita Luciani): Lucian, The Dream, or Lucian’s Career,
transl. by Austin M. Harmon (Loeb Classical Library 130), London 1921.

Plut. vitae parallelae., (Plutarchos, vitae parallelae): Plutarch Lives. Pericles and Fabius Maximus.
Nicias and Crassus, transl. by Bernadotte Perrin (Loeb Classical Library 65), Cambridge (MA)
1916.

Xen. oik., (Xenophon, oeconomicus): Xenophon, Memorabilia, Oeconomicus, Symposium, Apology,
transl. by Edgar Cardew Marchant and Otis Johnson Todd (Loeb Classical Library 168),
Cambridge (MA) 1923.

Secondary Sources

Anguissola, Anna/Griiner, Andreas (eds.) (2020), The Nature of Art. Pliny the Elder on Materials,
Turnhout.

Austin, Michel/Vidal-Naquet, Pierre (1972), Economies et sociétés en Gréce ancienne, Paris.

Bianchi Bandinelli, Ranuccio (1957), “Lartista nell'antichita classica”, in: Archeologia Classica 9, 1-17.

Bielfeldt, Ruth (ed.) (2014), Ding und Mensch in der Antike. Gegenwart und Vergegenwdrtigung,
Heidelberg.


https://orcid.org/0000-0002-9418-5055
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055
https://avi.unibas.ch/
https://www.carc.ox.ac.uk/carc/pottery

Signatures in Attic Vase-Painting 47

Bolmarcich, Sarah/Muskett, Georgina (2017), “Artists’ Signatures on Archaic Greek Vases from
Athens”, in: Kristen Seaman and Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in
Ancient Greece, Cambridge, 154-176.

Bothmer, Dietrich von (1982), “Notes on Makron”, in: Donna C. Kurtz and Brian A. Sparkes (eds.),
The Eye of Greece. Studies in the Art of Athens, Cambridge, 29-52.

Burckhardt, Jacob (1918), Vortrige 1844-1887, ed. by Emil Durr, Basel.

Burford, Alison (1972), Craftsmen in Greek and Roman Society, Ithaca (NY).

Chatzidimitriou, Athina (2005), lTapaotdoeis epyactnpiwv kat eumopiou atnv eikovoypapia Twv
apyaikwv kat KAaotkwy xpovwy, Athens.

Cohen, Beth (1991), “The Literate Potter. A Tradition of Incised Signatures on Attic Vases”, in:
Metropolitan Museum Journal 26, 49-95.

Comella, Annamaria (2002), I rilievi votivi greci di periodo arcaico e classico. Diffusione, ideologia,
committenza, Bari.

Detienne, Marcel/Vernant, Jean-Pierre (1974), Les ruses de l'intelligence. La métis des Grecs, Paris.

Dietrich, Nikolaus (2010), Figur ohne Raum? Bédume und Felsen in der attischen Vasenmalerei des
6. und 5. Jahrhunderts v. Chr., Berlin.

Dietrich, Nikolaus (2017), “Schreibende Vasenmaler. Sinn und Unsinn von ‘Text im Bild", in:
Michaela Bottner, Ludger Lieb, Christian Vater and Christian Witschel (eds.), 5300 Jahre
Schrift, Heidelberg, 18-21.

Dietrich, Nikolaus (2018a), Das Attribut als Problem. Eine bildwissenschaftliche Untersuchung zur
griechischen Kunst, Berlin.

Dietrich, Nikolaus (2018b), “Viewing and Identification: The Agency of the Viewer in Archaic and
Early Classical Greek Visual Culture”, in: Alexandros Kampakoglou and Anna Novokhatko
(eds.), Gaze, Vision, and Visuality in Ancient Greek Literature (Trends in Classics Supplement
54), Berlin, 464-492.

Dietrich, Nikolaus (2020), “Zur heuristischen Kategorie des Kontextes in der Archdologie.
Bemerkungen zu einem attischen Schalenfragment des Phintias”, in: Jacobus Bracker (ed.),
Homo pictor: Image Studies and Archaeology in Dialogue, Heidelberg, 39-76.

Dietrich, Nikolaus (forthcoming), “Buchstabenreihen und Zweige im Bildfeld in der attischen
Vasenmalerei: zu einer Uberraschenden Parallele und ihren Konsequenzen zum Verstandnis
von Schrift im (Vasen-) Bild”, in: Georg Gergleigner and Rudolf Wachter (eds.), Attic Vase
Inscriptions II, Basel.

Dietrich, Nikolaus/Fouquet, Johannes/Reinhardt, Corinna (2020), Schreiben auf statuarischen
Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer und friihklassischer Zeit
(Materiale Textkulturen 29), Berlin.

Dietrich, Nikolaus/Lieb, Ludger/Schneidereit, Nele (eds.) (2023), Theorie und Systematik materialer
Textkulturen. Abschlussband des SFB 933 (Materiale Textkulturen 46.1), Berlin.

Filser, Wolfgang (2017), Die Elite Athens auf der attischen Luxuskeramik, Berlin.

Froehner, Wilhelm (1876), Anatomie des vases antiques, Paris, https://bibliotheque-numerique.
inha.fr/idurl/1/32396 (accessed 20/10/2022).

Frontisi-Ducroux, Frangoise (1975), Dédale: mythologie de l'artisan en Gréce ancienne, Paris.

Frontisi-Ducroux, Francoise (1995), Du masque au visage. Aspects de l'identité en Gréce ancienne,
Paris.

Gaifman, Milette/Platt, Verity/Squire, Michael (eds.) (2018), The Embodied Object in Classical
Antiquity (Art History, Special Issue 41 (3)), 398-591.

Gavrilov, Alexander K. (1997), “Techniques of Reading in Classical Antiquity”, in: Classical Quar-
terly 47 (1), 56-73.

Gerleigner, Georg (in press), Writing on Archaic Athenian Pottery. Studies on the Relationship
between Images and Inscriptions on Greek Vases (Image & Context. ICON), Berlin.

Gerleigner, Georg/Lissarrague, Francois (2022), “Monumentalising Vase-Inscriptions. Writing
on Architectural Structures and Bodies in Greek Vase-Painting”, in: Nikolaus Dietrich and
Johannes Fouquet (eds.), Image - Text - Stone: Intermedial Perspectives on Graeco-Roman
Sculpture (Materiale Textkulturen 36), Berlin, 259-301.


https://bibliotheque-numerique.inha.fr/idurl/1/32396
https://bibliotheque-numerique.inha.fr/idurl/1/32396

48

Nikolaus Dietrich

Giuliani, Luca (1991), “Euphronios. Ein Maler im Wandel”, in: Luca Giuliani and Wolf-Dieter
Heilmeyer (eds.), Euphronios der Maler, Milan, 14-24.

Giuliani, Luca (1998), “Review of ‘Realistische Themen in der griechischen Kunst der archaischen
und klassischen Zeit’ by N. Himmelmann”, in: Gnomon 70, 628-638.

Giuliani, Luca (2000), “Die Giganten als Gegenbilder der attischen Birger im 6. und 5. Jahrhundert
v. Chr.", in: Tonio Hélscher (ed.), Gegenwelten zu den Kulturen Griechenlands und Roms in
der Antike, Munich/Leipzig, 263-286.

Guarducci, Margherita (1958), “Ancora sull‘artista nell'antichita classica”, in: Archeologia Classica 10,
138-150.

Guarducci, Margherita (1962), “Nuove osservazioni sull'artista nell'antichita classica”, in: Archeologia
Classica 14, 199-210.

Guarducci, Margherita (1974), Epigrafia greca, vol. 3: Epigrafi di carattere private, Rome.

Hasaki, Eleni (2021), Potters at Work in Ancient Corinth: Industry, Religion, and the Penteskouphia
Pinakes (Hesperia Supplement 51), Princeton (NJ).

Haug, Annette (2011), “Handwerkerszenen auf attischen Vasen des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr.”,
in: Jahrbuch des Deutschen Archdologischen Instituts 126, 1-31.

Hedreen, Guy (2016a), The Image of the Artist in Archaic and Classical Greece: Art, Poetry, and
Subjectivity, Cambridge.

Hedreen, Guy (2016b), “So-And-So kaMfj: A Reexamination”, in: Dimitrios Yatromanolakis (ed.),
Epigraphy of Art. Ancient Greek Vase-Inscriptions and Vase-Paintings, Oxford, 53-72.

Heesen, Pieter (2011), Athenian Little-Master Cups, Amsterdam.

Himmelmann, Nikolaus (1979), “Zur Entlohnung kinstlerischer Tatigkeit in klassischen Bau-
inschriften”, in: Jahrbuch des Deutschen Archéologischen Instituts 94, 127-142.

Himmelmann, Nikolaus (1980), Uber Hirten-Genre in der antiken Kunst (Abhandlungen der
Rheinisch-Westfalischen Akademie der Wissenschaften 65), Opladen.

Himmelmann, Nikolaus (1994), Realistische Themen in der griechischen Kunst der archaischen
und klassischen Zeit (Jahrbuch des Deutschen Archdologischen Instituts. Erganzungsheft 28),
Berlin.

Himmelmann, Nikolaus (2001), Die private Bildnisweihung bei den Griechen: Zu den Ursprtingen
des abendldndischen Portrdts (Nordrhein-Westfalische Akademie der Wissenschaften
Vortrage 373), Wiesbaden.

Hélscher, Tonio (ed.) (2000), Gegenwelten zu den Kulturen Griechenlands und Roms in der Antike,
Munich/Leipzig.

Hélscher, Tonio (2022), “Again: Working Scenes on Athenian Vases - Images between Social Values
and Aesthetic Reality”, in: Judith M. Barringer and Francois Lissarrague (eds.), Images at the
Crossroads: Media and Meaning in Greek Art, Edinburgh, 179-200.

Hurwit, Jeffrey M. (2015), Artists and Signatures in Ancient Greece, Cambridge.

Hurwit, Jeffrey M. (2017), “Response: Reflections on Identity, Personality, and Originality”, in:
Kristen Seaman and Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece,
Cambridge, 177-205.

Immerwahr, Henry R. (1990), Attic Script. A Survey, Oxford.

Isager, Jacob (1991), Pliny on Art and Society. The Elder Pliny’s Chapters on the History of Art, Odense.

Kilmer, Martin F. (1993), “In Search of the Wild Kalos-Name”, in: Echos du monde classique:
Classical Views 37 (2), 173-199.

Klein, Wilhelm (1898), Die griechischen Vasen mit Lieblingsinschriften (Denkschriften der kaiser-
lichen Akademie der Wissenschaften 39), Leipzig.

Kreilinger, Ulla (1997), “Ta a§lohoywtata tod tavoaviou: Die Kunstauswahlkriterien des Pausanias”,
in: Hermes 125 (4), 470-491.

Kunst der Schale (1990), Kunst der Schale, Kultur des Trinkens (Catalogue Accompanying the Exhibi-
tion Hosted by the Staatliche Antikensammlungen und Glyptothek in Munich, 1990), Munich.

Lauter, Hans (1974), Zur gesellschaftlichen Stellung des bildenden Kiinstlers in der Griechischen
Klassik (Erlanger Forschungen Reihe A: Geisteswissenschaften 23), Erlangen.



Signatures in Attic Vase-Painting 49

Lissarrague, Francois (1985), “Paroles d'images. Remarques sur |le fonctionnement de I'écriture
dans l'imagerie attique”, in: Anne-Marie Christin (ed.), Ecritures II, Paris, 71-93.

Lissarrague, Francois (1987), Un flot d'images. Une esthétique du banquet grec, Paris.

Lissarrague, Francois (1992), “Graphein. Ecrire et dessiner”, in: Christiane Bron and Effy Kassapoglou
(eds.), Limage en jeu. De I'antiquite a Paul Klee, Lausanne-Dorigny, 189-203.

Lissarrague, Francois (1994), “Epiktetos egraphsen: The Writing on the Cup”, in: Simon Goldhill and
Robin Osborne (eds.), Art and Text in Ancient Greek Culture, Cambridge, 12-27.

Lissarrague, Francois (1999), “Publicity and Performance: kalos Inscriptions in Attic Vase-Painting”,
in: Simon Goldhill and Robin Osborne (eds.), Performance Culture and Athenian Democracy,
Cambridge, 359-373.

Lissarrague, Francois (2013a), “La place des mots dans l'imagerie attique”, in: Pallas 93 (Texte et
image dans I'Antiquité), 69-79.

Lissarrague, Francois (2013b), La cité des satyres: une anthropologie ludique (Athénes,
VI¢ - Ve siecle avant J.-C.), Paris.

Lowy, Emanuel (1885), Inschriften griechischer Bildhauer, Leipzig.

Mackay, E. Anne (2010), Tradition and Originality: a Study of Exekias, Oxford.

Mackay, E. Anne (2018), “Exekias as Potter and Painter in his Workshop”, in: Christoph Reusser and
Martin Birge (eds.), “Exekias hat mich gemalt und getépfert”, Ziirich, 48-59.

Mannack, Thomas (2014), “Beautiful Men on Vases for the Dead”, in: John H. Oakley (ed.), Athenian
Potters and Painters, vol. 3, Oxford, 116-124.

Mannack, Thomas (2016), “Hipparchos kalos”, in: Dimitrios Yatromanolakis (ed.), Epigraphy of Art.
Ancient Greek Vase-Inscriptions and Vase-Paintings, Oxford, 43-52.

Mannack, Thomas (2022), “A Son of Nikon or Nikon Victorious: A New Inscription on a Fragment of
a Pseudo Panathenaic Amphora”, in: Arts 11 (4), 69, 1-9, https://doi.org/10.3390/arts11040069.

Martens, Didier (1992), Une esthétique de la transgression. Le vase grec de la fin de Iépoque
géométrique au début de I€poque classique, Brussels.

Moignard, Elizabeth (2015), Master of Attic Black-Figure Painting. The Art and Legacy of Exekias,
London.

Mommsen, Heide (1998), “Beobachtungen zu den Exekias-Signaturen”, in: Métis 13, 39-55.

Mommsen, Heide (2018), “Neue Bilder”, in: Christoph Reusser and Martin Biirge (eds.), “Exekias hat
mich gemalt und getdpfert”, Zurich, 60-72.

Morris, Sarah P. (1992), Daidalos and the Origins of Greek Art, Princeton (NJ).

Miiller, Jan-Matthias (2016), “Schéner Nonsens, sinnloses Kalos? Ein Strukturvergleich zweier
anpassungsfahiger Inschriftenformen der attischen Vasenmalerei”, in: Rudolf Wachter (ed.),
Topfer - Maler - Schreiber. Akten des Kolloquiums vom 20. bis 23. September 2012 an den
Universitdten Lausanne und Basel, Ziirich, 97-130.

Muth, Susanne (2008), Gewalt im Bild. Das Phdnomen der medialen Gewalt im Athen des 6. und
5. Jahrhunderts v. Chr. (Image & Context 1), Berlin.

Neer, Richard T. (2002), Style and Politics in Athenian Vase-Painting: The Craft of Democracy,
ca. 530-460 B. C.E., Cambridge.

Osborne, Robin (2010), “The Art of Signing in Ancient Greece”, in: Arethusa 43 (2) (The Art of Art
History in Greco-Roman Antiquity), 231-251.

Overbeck, Johannes (1868), Die antiken Schriftquellen zur Geschichte der Bildenden Kuenste bei
den Griechen, Leipzig.

Palmieri, Maria G. (2016), Penteskouphia: immagini e parole dipinte sui pinakes corinzi dedicati
a Poseidon (TRIPODES 15), Athens.

Pevnick, Seth D. (2021), “Lykos Kalos: Beyond Youthful Beauty”, in: Hesperia 90 (4), 641-683.

Philipp, Hanna (1968), TEKTONON DAIDALA. Der bildende Kiinstler und sein Werk im vorpla-
tonischen Schrifttum, Berlin.

Pretzler, Maria (2007), Pausanias: Travel Writing in Ancient Greece, London.

Raubitschek, Antony (1949), Dedications from the Athenian Akropolis: A Catalogue of the Inscrip-
tions of the Sixth and Fifth Centuries BC, Cambridge (MA).

Reusser, Christoph/Biirge, Martin (eds.) (2018), “Exekias hat mich gemalt und getépfert”, Zirich.


https://doi.org/10.3390/arts11040069

50

Nikolaus Dietrich

Robinson, David M./Fluck, Edward J. (1937), A Study of the Greek Love-Names Including a Discus-
sion of Paederasty and a Prosopographia, Baltimore.

Russenberger, Christian (2017), “Der Schmied und seine Maus. Zum Text-Bild-Verhaltnis einer attisch
schwarzfigurigen Oinochoe der Keyside-Klasse mit kalos-Inschrift”, in: Antike Kunst 60, 19-35.

Sannibale, Maurizio (2018), “L'anfora fermata con Achille e Aiace dei Musei Vaticani”, in: Christoph
Reusser and Martin Birge (eds.), “Exekias hat mich gemalt und getépfert”, Zurich, 112-126.

Schweitzer, Bernhard (1925), “Der bildende Kiinstler und der Begriff des Kiinstlerischen in der
Antike”, in: Neue Heidelberger Jahrbiicher 2, 28-132.

Seaman, Kristen (2017a), “Introduction: Greek Artists, Yesterday and Today”, in: Kristen Seaman and
Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece, Cambridge, 1-11.

Seaman, Kristen (2017b), “The Social and Educational Background of Elite Artists”, in: Kristen
Seaman and Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece,
Cambridge, 12-23.

Shapiro, H. Alan (1983), “Epilykos kalos”, in: Hesperia 52 (3), 305-310.

Shapiro, H. Alan (2004), “Leagros the Satyr”, in: Clemente Marconi (ed.), Greek Vases: Images
Contexts and Controversies, Leiden, 1-12.

Siebert, Gérard (1978), “Signatures d'artistes, d'artisans et des fabricants dans l'antiquité classique”,
in: KTEMA: civilisations de I'Orient, de la Gréce et de Rome antiques 3, 111-131.

Slater, Niall W. (1999), “The Vase as Ventriloquist. KALOS-Inscriptions and the Culture of Fame”, in:
Anne E. Mackay (ed.), Signs of Orality: The Oral Tradition and its Influence in the Greek and
Roman World (Mnemosyne Supplement 188), Leiden, 143-161.

Squire, Michael S. (2013), “Ekphrasis at the Forge and the Forging of Ekphrasis: the ‘Shield of
Achilles’ in Graeco-Roman Word and Image”, in: Word & Image 29 (2), 157-191.

Stéhler, Klaus (1968-1971), “Exekias bemalte und topferte mich™, in: Jahreshefte des Osterreichischen
Archdologischen Institutes in Wien 49, 79-113.

Stewart, Andrew (2019), “Patronage, Compensation, and the Social Status of Sculptors”, in: Olga
Palagia (ed.), Handbook of Greek Sculpture (Ancient Greek and Roman Art and Architecture 1),
Berlin, 50-88.

Svenbro, Jesper (1988), Phrasikleia: anthropologie de la lecture en Gréce ancienne, Paris.

Svenbro, Jesper (2021), La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque, Paris.

Tanner, Jeremy (1999), “Culture, Social Structure and the Status of Visual Artists in Classical Greece”,
in: Proceedings of the Cambridge Philological Society 45, 136-175.

Tanner, Jeremy (2006), The Invention of Art History in Ancient Greece: Religion, Society and Artistic
Rationalisation, Cambridge.

Technau, Werner (1936), Exekias (Forschungen zur antiken Keramik 9), Leipzig.

Tiverios, Michael (1976), O Au§6¢ kat To épyo Tou. ZupBoAr oTnV Epeuva TG atTikig HEAQVOLOPPNG
ayyetoypapiag, Athens.

Vernant, Jean-Pierre (1986), “Corps obscurs-corps éclatants”, in: Le temps de la réflexion 7 (Le corps
des dieux), 19-45.

Vernant, Jean-Pierre (1988), Mythe et pensée chez les Grecs. Etudes de psychologie historique,
Paris.

Vernant, Jean-Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1988), Travail & ésclavage en Gréce ancienne, Brussels.

Vidal-Naquet, Pierre (1981), Le chasseur noir. Formes de pensée et formes de société dans le
monde grec, Paris.

Vom Trinken und Bechern (2015), Vom Trinken und Bechern. Das antike Gelage im Umbruch (Cata-
logue Accompanying the Exhibition Hosted by the Archdologische Sammlung der Universitat
Freiburg, 26. April-19. July 2015), Freiburg.

Wachter, Rudolf (2001), Non-Attic Vase Inscriptions, Oxford.

Wernicke, Konrad (1890), Die griechischen Vasen mit Lieblingsnamen. Eine archdologische Studie,
Berlin.



Signatures in Attic Vase-Painting 51

Winckelmann, Johann J. (2002), Schriften und Nachlafs, vol. 4, 1: Geschichte der Kunst des Alter-
thums. Text: erste Auflage Dresden 1764, zweite Auflage Wien 1776, ed. by Adolf Heinrich
Borbein and Max Kunze, Mainz.

Yatromanolakis, Dimitrios (2016), “Soundscapes (and Two Speaking Lyres)”, in: Dimitrios
Yatromanolakis (ed.), Epigraphy of Art. Ancient Greek Vase-Inscriptions and Vase-Paintings,

Oxford, 1-42.

Copyright

Fig.1 CCo 1.0 - Wikimedia Commons, User: Daderot,
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_
(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_
Italy_-_DSCo5900.jpg (accessed 15/11/2022).

Fig.2 Open Access - Metropolitan Museum of Art, Accession Number 42.11.42,
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480?ft=42.11. 42&amp;
offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1 (accessed 16/11/2022).

Fig.3 © Antikensammlung, Staatliche Museen zu Berlin - Preussischer Kulturbesitz, photo-
graph: Johannes Laurentius.

Fig.4 CC-BY-NC-ND 4.0 - DAI Athen, Negativ-Nr. D-DAI-ATH-1996-1684, photograph: Gosta
Hellner.

Fig. 5a Public Domain - Universitatsbibliothek Heidelberg, Furtwaengler, Adolf/Reichhold,
Karl (1932), Griechische Vasenmalerei: Auswahl hervorragender Vasenbilder (Serie I1I,
Tafel 121-180), Miinchen, 131.

Fig. 5b © Governorate of the Vatican City State-Directorate of the Vatican Museums.

Fig.6 © Badisches Landesmuseum Karlsruhe, photograph: Thomas Goldschmidt.

Fig. 7a-b  CC-BY-SA - The National Museum of Denmark, photograph: Arnold Mikkelsen.

Fig.8 © Staatliche Antikensammlungen und Glyptothek Miinchen, photograph: Renate
Kihling.

Fig. 9a-b  Open Access - Metropolitan Museum of Art, Accession Number 20.246,

Fig. 10

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/250995?ft=20.246&amp;offset=
o&amp;rpp=40&amp;pos=1 (accessed 16/11/2022).

© Governorate of the Vatican City State-Directorate of the Vatican Museums.


https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_Italy_-_DSC05900.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_Italy_-_DSC05900.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_Italy_-_DSC05900.jpg
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480?ft=42. 11. 42&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480?ft=42. 11. 42&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/250995?ft=20.246&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/250995?ft=20.246&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1




JORN LANG @

Am Rande der Sichtbarkeit

Antike Edelsteine als Trager von Signaturen

Abstract Among the artefacts from the ancient
Mediterranean, precious stones decorated with
images, the gems, are of particular importance
not only because of the variety of their motifs.
Rather, in the Hellenistic and Roman imperial pe-
riods, they were regarded as objects in which the
beauty of nature was particularly condensed.

The small size of the surfaces required a high
degree of precision in their treatment. The enhan-
cement of a natural visual effect through human
alterations seems to have led to great admiration.
At least this is suggested by the regular mentions
of stone carvers in the literary sources in which
gemstones and their pictorial representations are
imagined. In addition to references to the percep-
tible characteristics of the object and the motif,
there are also references to the name of the per-
son who carved it: A human being inscribed itself
in an object that was initially seen as the result of
a natura artifex.

The article focuses on the results of such pro-
cesses. The object-related characteristics of gem-
stones will be examined from three perspectives in
order to focus thematically on signature-bearing
artefacts. Firstly, they will be considered as exam-
ples of a creative reaction to the need for extreme
foreshortening. This is because all forms of writing
on such objects are in the millimetre range and
their perception on the preserved objects often
poses a particular challenge without magnifica-
tion techniques. Closely linked to this is the second
aspect, the relational structure of signature and
image composition in the sense of the arrangement
of individual elements in the pictorial space. The
third aspect is the connection between signatures
and the use of the objects. For while the visual ra-
dius of perception of all pictorial elements on the
gems themselves can be categorised as compa-
ratively small, it could be significantly increased
through the use of the objects.

Keywords Ancient Glyptic; Greeks Gems; Roman Gems; Signatures; Sealing Practices

Einfiihrung

Unter den Zeugnissen des antiken Mittelmeerraums kommt den mit Bildern ver-

zierten Edelsteinen, den Gemmen, nicht allein aufgrund der Vielzahl ihrer Motive

ein besonderer Stellenwert zu. Vielmehr galten sie in Hellenismus und rémischer

Kaiserzeit als Objekte, in denen sich die Schénheit der Natur in besonderer Weise

verdichtet fand.! Thre naturgegebene Perfektion bezogen sie aus den schier unend-
lichen Varianten der nattirlichen Farbgebung ebenso wie ihrem Glanz. Diese natiir-
liche Beschaffenheit zog durch die Unterschiede einfallenden Lichts immer wieder

neue Effekte nach sich.2 Die Verletzung dieser natiirlichen Perfektion formulierte

1 Plin. nat. 37, 1: ,bleiben die Edelsteine tibrig und die auf knappen Raum zusammenge-
drangte Herrlichkeit der Welt, die vielen in keinem ihrer Teile bewunderungswiirdiger
erscheint“ (gemmae supersunt et in artum coacta rerum naturae maiestas, multis nulla

parte mirabilior).

2 Vgl. zur literarischen Verarbeitung solcher Effekte etwa in den lithika des Poseidipp

KUTTNER 2005; PRIOUX 2015.

© 2025 J6rn Lang (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 53-72. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23225


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23225
https://orcid.org/0000-0002-6331-9372


54

Jérn Lang

Plinius der Altere (gest. 79 n. Chr.) als ,frevelhaft“ (nefas), hebt aber andererseits
explizit hervor, dass die Verzierung mit bildlichen Darstellungen der eigentliche
Zweck solcher Gemmen sei.?

Es ist daher kaum tiberraschend, dass aus der Antike eine grofse Bandbreite an
dekorierten Edelsteinen iiberliefert ist. Das Handwerk des Steinschnitts, die Glyp-
tik, besitzt im antiken Mittelmeerraum eine lange Tradition. Nach den Anfangen im
Vorderen Orient lassen sich bereits ab dem 3. Jahrtausend v. Chr. mit Werkzeugen
bearbeitete, z. T. bildlich dekorierte Edelsteine im dgdischen Raum nachweisen.
Wéhrend der hellenistischen Zeit und der rémischen Herrschaft verbreiteten sie
sich vom 6stlichen Mittelmeer bis auf die iberische Halbinsel und von Nordafrika
bis auf die britische Insel.

Dazu trug neben der Wertschétzung ihrer materiellen Eigenschaften die Mobili-
tat der Objekte selbst bei. Mit Mafden, die zumeist deutlich unterhalb von zwei Zen-
timetern liegen, gelangten Edelsteine tiberall dorthin, wo sich Menschen bewegten.
Sie wurden am Korper getragen, als Schmuck, wie die sog. Kameen (Abb. 4), oder
als Siegel, wie es sich fiir zahlreiche der vertieft geschnittenen Intagli nachweisen
lasst (Abb. 1a-b, 2, 5).5 Beide Formen erfordern in Hinsicht auf die Wahrnehmung
aller Details eine extreme Nahsicht und aktive Betrachtung.

Die geringe Grofie der verfiigharen Bildflachen erforderte eine hohe Préazision
der Bearbeitung. Gerade die Steigerung einer naturgegebenen optischen Wirkung
durch menschliche Verdnderungen scheint eine grofie Bewunderung hervorge-
rufen zu haben. Zumindest legen dies die regelméfiigen Erwdhnungen von Stein-
schneidern in den Quellen nahe, in denen Edelsteine und ihre bildlichen Darstel-
lungen literarisch imaginiert werden.® In diesen finden sich neben Verweisen auf

3 Plin. nat. 37, 1: ,daf} es bei einigen von ihnen als Siinde gilt, sie durch bildliche Darstel-
lungen, was der Zweck der Edelsteine ist, zu verletzen“ (violare etiam signis, quae causa
gemmarum est, quasdam nefas ducentes).

4 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007; BOARDMAN 2001; ZAZOFF 1983; FURTWANGLER 1900.

5 Vgl. tiberblicksartig LANG 2022 mit Verweisen auf die grundlegende Literatur.

6 Vgl. die Ubersichten bei RICHTER 1968, 1619, Taf. A-D; RICHTER 1971, 131135 Sowie MICHELI
2022 und BALLESTRAZZI 2020, 367. Sie schliefdt Poseidip., hg. von Austin u. Bastianini, 25,
Nr. 4 (Dareios) aus und folgt damit KUTTNER 2005, 151, die den Namen nicht als Hinweis
auf den Steinschneider, sondern auf die Herkunft versteht. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 343;
Poseidip., komm. u. hg. von Stdhli, Seidensticker u. Wessels, 39 verstehen den Namen
dagegen liberzeugend als Hinweis darauf, dass es sich um einen unbekannten Gemmen-
schneider des Dareios (Aapeiov Saxtulo[koloyAvpog]) handelte. Bei den parallel auf-
gebauten Poseidip., hg. von Austin u. Bastianini, 27, Nr. 5 oder 29, Nr.7 wird jeweils zu-
néchst der Steinschneider und im letzten Vers der Name der Besitzerin genannt. Die
Lesung Aapeiov axtuAo[koloyAtouv] und somit als Name des Steinschneiders ist zwar
nicht grundlegend auszuschliefien, aber angesichts der dann unklaren Ergdnzung vor
dem Namen Dareios nicht plausibel. Der Verweis auf den Namen Lynkeus bei Poseidip.,
hg. von Austin u. Bastianini, 37, Nr. 15 ist dagegen als Hinweis auf die besondere Prazision
der Darstellung durch ein Auge wie dasjenige des Lynkeus zu bewerten. Vgl. ZWIERLEIN-
DIEHL 2007, 1. Allgemein zur Gattung dieser Epigramme PRIOUX 2015; KUTTNER 2005.



Am Rande der Sichtbarkeit

die wahrnehmbaren Eigenschaften des Objektes und das Motiv auch solche auf
den Namen der Person, die es mafigeblich formte. Sie schrieb sich in ein Objekt ein,
das zundchst als Ergebnis einer natura artifex angesehen wurde. Die Referenzie-
rung von Signaturen in literarischen Texten verweist darauf, dass solche Prozesse
zur Entstehungszeit ebendieser Texte bereits eine geldufige kulturelle Praxis dar-
stellten und Bestandteil einer geteilten Vorstellungswelt geworden waren.

Die Ergebnisse solcher Prozesse stehen im Zentrum der folgenden Uberlegungen.
Die skizzierten, objektgebundenen Besonderheiten sollen fiir die thematische Fokus-
sierung auf signaturentragende Artefakte unter drei Aspekten in den Blick genom-
men werden. Zundchst werden sie als Beispiele einer gestalterischen Reaktion auf
das Erfordernis extremer Verkiirzung betrachtet. Denn jegliche Formen von Schrift
aufsolchen Objekten liegen im Millimeterbereich und ihre Wahrnehmung an den er-
haltenen Objekten stellt ohne Vergréfierungstechniken nicht selten eine besondere
Herausforderung dar. Eng damit verbunden ist der zweite Aspekt, das relationale Ge-
fiige von Signatur und Bildkomposition im Sinne der Anordnung einzelner Elemente
im Bildraum.” Dieses erforderte aufgrund der Tatsache, dass sich Darstellung und
Signatur dieselbe Flidche teilen, eine besonders enge kompositorische Abstimmung
dieser beiden Elemente.® Als dritter Aspekt 1asst sich der Zusammenhang zwischen Si-
gnaturen und Gebrauch der Objekte anfithren. Denn wéhrend der optische Wahrneh-
mungsradius aller Bildelemente an den Gemmen selbst als vergleichsweise gering ein-
zuordnen ist, konnte er iiber den Gebrauch der Objekte signifikant gesteigert werden.

Da gerade den Inschriften und mit ihnen den Signaturen seit der Renaissance
eine besondere Aufmerksamkeit zuteilwurde, kann allen weiterfiithrenden Aspek-
ten einzig auf Basis einer knappen Skizze der Forschungsgeschichte nachgegangen
werden. Auf diese folgt zunéchst ein Uberblick {iber den chronologischen Rahmen
von Signaturen in der Glyptik und ihre wesentlichen textlichen Formen. Im An-
schluss stehen innerbildliche Verhéltnisse von Schrift und Darstellung im Vorder-
grund. Diese werden in einem letzten Schritt aus einer praxeologischen Perspektive
der Herstellung und des konkreten Objektgebrauchs in den Blick genommen.

Forschungsgeschichte

Fir den Zeitpunkt, ab dem Signaturen auf Edelsteinen die Aufmerksamkeit von Ge-
lehrten weckten, besitzen wir mit einem Bericht des Cyriacus von Ancona (1391-1455)
aus dem 15. Jahrhundert einen préazisen Referenzpunkt. So endet die Erinnerung an
einen auflergewohnlichen Edelstein, der Cyriacus am 12. November 1445 an Bord

7 Vgl. ARNHEIM 2000, 187-195.

8 Der Unterschied zu grofdformatigen Werken besteht vor allem darin, dass bei diesen
die Signaturen als abschliefSende Akte in das fertige Objekt eingeschrieben werden. Vgl.
dazu DIETRICH 2020, 180-187 sowie eine durch Johannes Fouquet (Leipzig) in Druckvor-
bereitung befindliche Arbeit zu Schrift in der griechischen Plastik.

55



56

Jérn Lang

des Schiffes von Giovanni Dolfin, dem vor Kreta ankernden venezianischen Flotten-
fihrer prasentiert wurde, mit den folgenden Worten:

Wenn man die Riickseite der Gemme ins Licht hdlt, wo man mit plastischer Kor-
perlichkeit im Innern die Glieder als lichtes und gldsern durchscheinendes Ab-
bild in wunderbarer Schonheit gleichsam atmend erstrahlen sieht, erkennen
wir auch den Kiinstler des so hervorragenden Werkes aus der in griechischen,
sehr alten Buchstaben dort eingravierten Inschrift.®

Da Cyriacus die Inschrift notierte, konnte der genannte Intaglio zuverldssig mit der
Athena des Eutyches in Berlin identifiziert werden (Abb. 1a-b).1° Die erste nach-
weisliche Identifizierung einer Inschrift als Signatur des ausfiihrenden Handwer-
kers erfolgte fiir die antike Glyptik damit in der Renaissance. In der Folge waren
solche Signaturen auch Gegenstand der gelehrten Konversation von Antiquaren,
wie etwa der Briefwechsel zwischen Peter Paul Rubens (1577-1640) und Nicolas
Claude Fabri de Peiresc (1580-1637) belegt. Wahrend die dort thematisierte Inschrift
auf einem Amethyst mit Bildnis des Demosthenes als Signatur des Dioskurides un-
strittig war,!! galt dies in anderen Fallen nicht. Inshesondere die Nennungen von
Namen wurden als Hinweise auf die Besitzer oder Benennungen der dargestellten
Person verstanden.!? Dies entsprach in besonderer Weise dem Wunsch, bekannte
Personlichkeiten aus der Antike im Bildnisbestand zu identifizieren.

Eine erste Entscheidung zugunsten der Ansprache solcher Inschriften als Signa-
tur erfolgte mit dem Traktat Lettre sur le prétendu Solon des pierres gravées des
Charles Baudelot de Dairval (1648-1722).12 Er hatte argumentiert, dass ein Bildnis
mit der Beischrift Solonos nicht als dasjenige des athenischen Staatsmannes identi-
fiziert werden konne, da das gleiche Bildnis auch mit der Inschrift Dioskouridou be-
kannt sei und Solon als Grieche tiberdies hatte mit Bart dargestellt werden miissen.
Es miisse sich daher um die Signatur des ausfiihrenden Kiinstlers handeln.'* Auf

9 Rom, Vat. Lat. 5237, 515v.: Cum et ad lucem solidam gemmae partem obiectares, ubi cubica
corporalitate intus sublucida et vitrea transparenti umbra mira pulchritudine membra
quoque spirantia enitescere conspectantur, et tam conspicuae rei opificem suprascriptis inibi
consculptris litteris Graecis atque vetustissimis intelligimus. Vgl. CHATZIDAKIS 2017, 180-181
(mit leicht abweichender Ubersetzung), Abb. 356, 357; ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 321-322.

10 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 415, Abb. 468, 469 mit Hinweis auf die Literatur.

11 Vgl. LANG 2012, 70 m. Anm. 665, 666; ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 323 jeweils mit Verweis auf
die Literatur.

12 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 322. So wurde etwa aus der Signatur des Steinschneiders
Hyllos eine Benennung als Hylas, Geliebter des Gottes Apollon; eine Signatur des Gnaios
auf einem Intaglio mit Kopf des Herakles wurde als Hinweis auf den Besitzer Gnaeus
Pompeius verstanden. Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 322 Anm. 10, 12. Zu den Formeln der
Signaturen siehe im Einzelnen unten 3.

13 BAUDELOT DE DAIRVAL 1717.

14 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 324.



Am Rande der Sichtbarkeit

Basis dieser Vorarbeiten stellte Baron Philipp von Stosch (1691-1757) im Jahre 1724
das gesamte Material erstmals auf eine systematische Grundlage. Er trug die von
ihm als antik erkannten Intagli und Kameen mit Inschriften zusammen und schied
konsequent die als nachantik erachteten Beispiele aus.!> Im 19. Jh. gerieten die ge-
schnittenen Edelsteine und insbesondere solche Beispiele mit Signaturen zuneh-
mend in den Verruf, unzahlige Fialschungen zu enthalten,® so dass erst Heinrich
von Brunn!? und insbesondere Adolf Furtwéngler'® dieses Feld erneut etablierten.

Vor dem Hintergrund der Skepsis gegeniiber den Signaturen wurde ihr Duktus
jedoch nur insofern thematisiert, wie er Aufschliisse tiber die Authentizitat zu ge-
ben vermochte. Denn erst eine antike Signatur ermdglichte es, Werke zusammen-
zustellen, die ihrerseits Ausgangs- und zentrale Ankerpunkte fiir die Zusammen-
stellung von (Euvres einzelner Steinschneider bilden konnten.®

Dass dem Verhéltnis von Bild und Signatur keine gesteigerte Aufmerksamkeit
geschenkt wurde, geht nicht zuletzt auf ein Urteil Furtwénglers zurtck. Dieser kon-
statierte, dass eine Signatur ,immer nur eine Zutat zu dem vollendeten Werke an
einem maoglichst bescheidenen Platze ist, niemals aber ein integrierender Theil des
Werkes selbst, an welchen bei der Konzeption des Werkes selbst gedacht werden
muss“.2? Diese Betrachtung von Signatur und Bild als voneinander unabhéngige
Einheiten, entfaltete nachhaltige Wirkung bis in die jlingere Forschung.?! Das Er-
scheinungsbild der Signaturen selbst berticksichtigte Erika Zwierlein-Diehl in ihrer
grundlegenden Betrachtung der Entwicklung von Gemmen mit Kiinstlerinschriften.
Angesichts des grofien chronologischen Bogens und der spezifischen Zielsetzung
des Beitrags, iberwiegen hier neben wissenschaftsgeschichtlichen Beobachtun-
gen zentrale Fragen wie Authentizitit und Duktus der Inschriften selbst.2? Im
Kontext seiner Gesamtbetrachtung signierter griechischer Bildwerke thematisiert

15 STOSCH 1724; Vgl. zum Werk HERINGA 1976; ZAZOFF/ZAZOFF 1983, 24—49.

16 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 321-322, 328-329.

17 Vgl. BRUNN 1889, 434-757.

18 Vgl. FURTWANGLER 1913 (Wiederabdruck der Beitrdge von 1888 und 1889).

19 Soetwa VOLLENWEIDER 1966 flr die spatrepublikanische und augusteische Zeit.

20 Vgl. FURTWANGLER 1913, 152 (aktualisierte Fassung der Erstpublikation 1888 und 1889).

21 So folgte etwa RICHTER 1968, 14 diesem Urteil fast wortgleich. WIEGANDT 2009, 23-25 (Sie-
gel der klassischen Zeit) sowie VOLLENWEIDER 1966 (Signaturen der spdten Republik
und Kaiserzeit) berticksichtigen diese Frage nicht. Noch bei BERTHOLD 2013, 276 wird
die Signatur ,.eher als Fremdkdrper und nicht zum Bild gehorig begriffen, was auf alle
Inschriften des Untersuchungszeitraumes [scil. des 6.—4.Jhs. v. Chr.] zutrifft“. ZAzoFF
1983 subsumiert die signaturentragenden Werke in seine chronologische Entwicklungs-
skizze; PLANTZOS 1999, 64-65 widmet sich Signaturen vor allem unter dem Aspekt der
Person des Gemmenschneiders und seinem Verhéltnis zu den hellenistischen Héfen. Die
Erscheinungsformen der Signaturen selbst werden nicht explizit thematisiert.

22 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 330—331. Zusammenhénge zwischen Signatur und bildkom-
positorischer Gesamterscheinung der Intagli und Kameen werden aber thematisiert.
Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 324 Anm.24. In den ausfiihrlichen Betrachtungen von
BERTHOLD 2013, 83-142 besitzt der Aspekt von Text-Bild-Relationen keine Prioritét.

57



58

Jérn Lang

schliefdlich Hurwit die Gemmen, beschréankt sich dabei jedoch auf wenige Beispiele
und rdumt ihnen insgesamt einen untergeordneten Stellenwert ein.23

Arten von Signaturen und ihr chronologischer Rahmen
,Standardsignaturen’

Die bei weitem gingigste Form ist die Angabe des Namens mit dem Zusatz EIIO(I)
EI (,hat [es] gemacht®) als Hinweis auf den Urheber. Lediglich in einem Fall, dem
Pseudo-Skarabédoid mit Kitharaspieler des Syries (Abb.2), ist die Aorist-Form
EIIOIEXLE iiberliefert.?# Die Inschrift ZYPIEX EIIOIEXE (,,Syries hat [es] gemacht®),
geschrieben mit Sigmata in Form von drei Strichen, 1duft am Rand um, die Buchsta-
ben sind zur Figur ausgerichtet und auf dem Original rechtsldufig. In einen etwas
jingeren Zeithorizont gehort der Chalcedon mit jugendlichem Pferdebédndiger im
Museum of Fine Arts in Boston (Abb. 3a-b).25 EIIMENHZX EIIQIE (,Epimenes hat
[es] gemacht®) lautet die Signatur des Steinschneiders, mit der er seine fiir diese
Zeit ungewohnlich markant tordierte, mehransichtige Komposition tiberschrieb.26
Der Datierung des Artefaktes tiber die Form als Pseudoskarabdus und den Stil steht
auch die Form der Inschrift mit einem noch dreistrichigen Sigma nicht entgegen.
Das Aufkommen von Signaturen, die iiber die Formel ,hat [es] gemacht“ eindeutig
zu identifizieren sind, 1asst sich in der Gruppe geschnittener Steine damit in die Zeit
der Mitte bis an das Ende des 6. Jhs. v. Chr. setzen.?? In diese gleiche Zeit weist die
Erwdhnung der Namen von Steinschneidern in den literarischen Nachrichten,?®
so dass ein belastbarer Ausgangspunkt fir die Entstehung der Tradition solcher
Signaturen innerhalb der Glyptik gewonnen werden kann.

Im Duktus unterscheiden sich diese Beispiele nicht vom Protokoll der Kuinstler-
signaturen auf anderen Artefakten wie der Keramik oder rundplastischen Werken.2°
In der klassischen Zeit des 5. und 4. Jahrhunderts bildeten solche Signaturformeln

23 HURWIT 2015, 33-38.

24 BOARDMAN 2001, 147, 184, Nr. 350; BERTHOLD 2013, 152-155 jeweils mit der dlteren Literatur.

25 ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 41, 353, Abb. 97; BERTHOLD 2013, 155-159.

26 Die vertauschten kurzen und langen Vokale betreffen sowohl Eta und Epsilon als auch
Omega und Omikron und sind als typisch ionische Ausdrucksform zu bewerten. Vgl.
ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 41.

27 Dieser Anfangszeitpunkt fiir das Aufkommen der Signaturen bliebe auch dann unver-
andert, wenn man etwa die Genitivnennung XHMONOZ auf einem Achat-Skarab&aus in
Berlin auf den Steinschneider, nicht den Besitzer bezoge. Dagegen aber bereits iiberzeu-
gend BOARDMAN 2001, 148, 184, Taf. 358; ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 352, Abb. 95.

28 So nennt etwa Hdt. Hist. 3, 40, 41 Theodoros als Siegelschneider des Polykrates von
Samos; bei Diog. Laert. 8, 1 wird der Steinschneider Mnesarchos, Vater des Philosophen
Pythagoras, erwdhnt. Die genannten Personen weisen in die Zeit des 6. Jhs. v. Chr.

29 Vgl. HURWIT 2015, 33-146 sowie den Beitrag von Nikolaus Dietrich in diesem Band.



Am Rande der Sichtbarkeit

bereits eine etablierte Praxis. Auch der klassische Steinschneider Dexamenos ver-
wendete sie auf einem seiner vier signierten Werke.2? Diese Tradition lasst sich
uber die hellenistische (Abb. 4)3! bis hinein in die rémische Kaiserzeit verfolgen
(Abb. 5).32

Die Signaturen selbst sind entweder einzeilig angelegt33 oder auf zwei horizon-
tale Zeilen verteilt (Abb. 4, 5).3¢ Die Vertreter dieser Gruppe zeigen zugleich einen
Wechsel im Formular, der an den Ubergang zwischen klassischer und hellenis-
tischer Zeit zu setzen ist. Anstelle der ausfithrlichen Formel EIIOIEI tritt nahezu
ausschliefdlich die kiirzere Form EIIOEI.25> Mit dem spaten Hellenismus wird diese
Entwicklung riickgangig gemacht und es findet erneut die ausfihrlichere Fassung
EIIOIEI Verwendung (Abb. 5, 7a-b).36

Ausflihrliche Signaturen

Auf einigen Werken wurde die beschriebene Grundformel erweitert. So sind seit
klassischer Zeit Beispiele iiberliefert, die dem Namen des Kiinstlers seine Her-
kunftsstadt hinzufiigen. Hier sei zundchst auf einen Chalcedon-Pseudo-Skarabdus
mit fliegendem Reiher verwiesen, der in das 5.Jh. v. Chr. zu datieren ist (Abb. 6).
Er wurde durch den bereits genannten Dexamenos signiert, der die ausfiihrliche
Angabe AEEAMENOZX EIIOIE XIOZX (,Dexamenos aus Chios hat [es] gemacht®) in
zwei sorgsamen, horizontalen Zeilen unter die Darstellung setzte. Die Herkunft des
Dexamenos von der kleinasiatischen Insel Chios war demnach eine Angabe, die
hinreichend signifikant war, neben dem Namen in das Objekt eingeschrieben zu
werden.

Neben der geographischen Herkunft wurde ab der spatrepublikanisch-augus-
teischen Zeit auch der familidren Abstammung ein Stellenwert zugesprochen, der
einer Fixierung wert erachtet wurde. Fiir sie sind Beispiele von Signaturen iiber-
liefert, mit denen die Gemmenschneider auf den Vater verwiesen. Dies scheint vor

30 Boston, Museum of Fine Arts Inv. 23.580: BOARDMAN 2001, 195, Abb. 466; ZWIERLEIN-
DIEHL 2007, 359, Abb. 144-145. Zu dessen (Euvre BERTHOLD 2013, 159-169.

31 Vgl. zudem etwa PLANTZOS 1999, 114 NT. 30, 116 NT. 94, 119 NT. 165, 120 Nr. 195, 126 NI. 376.

32 Ahnlich auch der Aquamarin mit Bildnis einer Frau aus der gens Flavia (wohl Iulia Titi)
in Paris, mit der Signatur EYOAOC EIIOIEI. Vgl. VOLLENWEIDER/AVISSEAU-BROUSTET
2003, 128-129, Nr. 145, Taf. 17, 88-89.

33 IIPQTAPXOC EIIOEI auf einem hellenistischen Sardonyx-Kameo mit Eros auf einem
Lowen reitend in Florenz. Vgl. GIULIANO 1989, 158-159, Nr. 34 oder TPY®QN EIIOIE auf
einem Sardonyx-Kameo in Boston. Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 410, Abb. 442.

34 So auch T'EAQN EIIOEI auf einem spétklassisch-frithhellenistischen Intaglio der Granat-
Gruppe mit Aphrodite mit Schild in Boston. Vgl. PLANTZ0S 1999, 68-69; BOARDMAN/
BEAZLEY 2002, 65, Nr. 102, Taf. 21.

35 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 330.

36 Vgl. weiterhin z. B. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 411 Abb. 451; 412 Abb. 453.

59



60 Jornlang

Abb. 1a: Biste der Athena en face, Abb. 1b: Abguss in Gips, Berlin, SMB,  Abb. 2: Stehender Kitharaspieler,
Signatur EYTYXHC AIOCKOYPIAOY Antikensammlung, Inv. FG 2305. Signatur ZYPIEX EMOIEZE, Abguss,
AITEAIOC ENOIEL, Bergkristall-Intaglio, Steatit-Pseudo-Skarabdoid, Mitte
3.72cm, Anfang 1. Jh. n. Chr,, Berlin, 6.Jh. v. Chr,, London, British

SMB, Antikensammlung, Inv. FG 2305. Museum, Inv. 1873.1020.3.

Abb. 3b: Abguss
in Gips, Boston,
Museum of Fine
Arts, Inv. 27.677.

Abb. 3a: Chalcedon-Skarabaoid,
Signatur ENIMENHZ ENQIE, 1.1 x 1.6 cm,
um 500 V. Chr., Boston, Museum of Fine
Arts, Inv. 27.677.

Abb. 4: Aphrodite
mit dem Erosknaben,
Signatur MPQTAPXOC
EMOIEL Sardonyx-
Kameo, 2.1x2.2¢cm,
2.]h. v. Chr,, Boston,
Museum of Fine Arts,
Inv. 27.750.

Abb.5: Diomedes mit Palladion, Signatur
®EAI= EMNOIEI, Besitzerinschrift KAATTIOYPNIOY
YEOYHPOY, Karneol-Intaglio, 2.65 x 3.5 cm,
1.Jh. n. Chr., Oxford, Ashmolean Museum,

Inv. AN 1966.1808.




Am Rande der Sichtbarkeit 61

Abb. 6: Reiher, Signatur
AEZAMENOZX EMNOIE XIOZ,
Chalcedon-Skarabaoid,
1.7 x2.2cm, 5.Jh. v. Chr,,
St. Petersburg, Ermitage,
Inv. K0O.-24.

Abb. 7a-b: Kopf eines
Satyrn, Signatur YAAOC
AIOCKOYPIAOQY EMOIE],
Sardonyx-Kameo, H.1.76 cm,
Anfang 1.Jh. n. Chr,, Berlin,
SMB, Antikensammlung,
Inv. FG 11063.

Abb. 8a: Sitzende Frau mit Dienerin, Signatur AEZAMENOZ, Abb. 9: Herakles mit dem
Besitzerinschrift MIKHZ, Chalcedon-Skarabéoid, 2.2 x 1.7 cm, geraubten Dreiful’ nach links
Mitte 5. Jh. v. Chr,, Cambridge, Fitzwilliam Museum, Inv. CG 53. gewandst, Signatur ®PYTIAAOZ,
Abb. 8b: Abguss in Gips, Cambridge, Fitzwilliam Museum, Chalcedon-Skarabéoid,

Inv. CG 53. 2.18 x 1.92 cm, letztes Viertel

5.Jh. v. Chr,, Privatbesitz.



62

Jérn Lang

allem in den Féllen verbreitet, in denen nicht nur eine biologische, sondern hand-
werkliche Verbindung bestand. Denn zumindest in zwei Fillen setzten explizit die
Sohne das Handwerk des Vaters fort. So signierte der Gemmenschneider Quintus
stolz mit der Angabe KOINTOX AAEEA EIIOIEI (,Quintus, [Sohn] des Alexas, hat
[es] gemacht®).3” Die S6hne des Dioskurides, des zu augusteischer Zeit beriithm-
testen Gemmenschneiders,38 stellten sich unmittelbar in die Tradition des Vaters.
Einer seiner Sohne signierte den Kameo mit Satyrkopfin Berlin (Abb. 7a-b) YAAOC
AIOCKOYPIAQY EIIOIEI (,Hyllos, [Sohn] des Dioskurides hat [es] gemacht®). Seine
Signatur ist sorgsam mit exakt Ubereinander gesetzten Namen und einer mittig
platzierten Formel ausgefiihrt.3® Ein weiterer Sohn, Eutyches, wurde sogar noch
préaziser. Er fligte dem Hinweis auf den beriihmten Vater die Herkunftsstadt hinzu.
Auf seinem grofien bikonvexen Bergkristall in Berlin (Abb. 1a-b) befindet sich seit-
lich der Biiste der Athena die ausfiihrliche Signatur: EYTYXHC AIOCKOYPIAOY
AITEAIOC EIIOIEI (,Eutyches, [Sohn] des Dioskurides, aus Aigeiai/Kilikien, hat [es]
gemacht®). Ein solcher Zusatz zielte vor allem auf die Nobilitierung der handwerkli-
chen Fahigkeiten. Da auch der dritte Sohn des Dioskurides, Herophilos unter Angabe
des Vatersnamens signierte,*® muss mit dem Verweis auf die Aushildung durch einen
bertihmten Vater eine signifikante Aufwertung der Arbeit einhergegangen sein.

Kurzformen

Setzten die ausfihrlichen Signaturen zeitlich ein wenig spéter als die Standardfor-
men ein, lassen sich bereits parallel zu den epoiei-Signaturen auch Verkiirzungen
nachweisen. Sie bestehen lediglich aus Namen. Fir die archaische Zeit sei auf die
Werke des Onesimos verwiesen,*! fiir die klassische Zeit 1dsst sich eines der sig-
nierten Werke des Dexamenos als Beispiel anfiihren. Er signierte einen Skarabdoid
in Cambridge (Abb. 8a-b) in kleinen Buchstaben lediglich mit seinem Namen
AEEAMENOZX (,Dexamenos*) im Nominativ. Die deutlich grof3ere Inschrift MIKHE
(,,der Mika“) ist dagegen auf den Namen der Besitzerin zu beziehen. Hier erscheint
der Urheber demnach in der Rolle der gestaltenden Person im Nominativ, wahrend
der Genitiv den Besitz anzeigt.#? In Analogie sind auch andere Nennungen von

37 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 115-116, 412, Abb. 453a, b mit dem Verweis auf den dori-
schen Genitiv Alexa. Dazu KUHNER/BLASS/GERTH 1897, 371-372 (freundlicher Hinweis
E. Zwierlein-Diehl, Bonn).

38 Dioskurides selbst schuf unter anderem ein Bildnis des Augustus, wie Plinius in seiner
naturalis historia berichtet. Plin. nat. 37, 8. 38. Vgl. INSTINSKY 1962; ZWIERLEIN-DIEHL
2007, 11-12, 117-119 sowie 119-121 zu den Sohnen des Dioskurides.

39 Vgl. bereits ZWIERLEIN-DIEHL 2008, 294; PLATZ-HORSTER 2012, 64-66, Nr. 28, Taf. 5.

40 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2008, 134—141, Nr. 9.

41 Vgl. BERTHOLD 2013, 146-152.

42 So bereits ZAZOFF 1983, 101-102.



Am Rande der Sichtbarkeit

Namen im Genitiv fiir die archaische und klassische Zeit auf die Besitzerinnen und
Besitzer und nicht auf die ausfithrenden Steinschneider zu beziehen. Fiir diesen
scheint die Nennung im Nominativ zu iiberwiegen (Abb. 9, 10).43

Eindeutigkeitist auch fiir solche Falle herzustellen, in denen verschiedene Werke
mit der gleichen Inschrift im Genitiv erhalten sind. So signierte der spathellenis-
tische Heios gleich mehrere Werke durch seinen Namen im Genitiv.4*

Es sind demnach zundchst die Nominativformen, die eindeutig auf den Urhe-
ber des Werkes verweisen,*5 erst ab dem Hellenismus treten Namen im Genitiv
als mogliche Urheber hinzu.*¢ Die Formel epoie bzw. epoiei (,hat gemacht“) muss
in diesen Féllen ergdnzt werden, der Verweis auf Urheberschaft ist demnach zwi-
schen Einschreibung in das Objekt und Ergdnzung im Akt der Rezeption aufgeteilt.
Diese Form der Signatur lasst sich wahrend der gesamten Laufzeit beobachten, in
der figiirlich dekorierte Edelsteine signiert wurden, und tritt noch bei den spatesten
Signaturen des 2. Jhs. n. Chr. wie denjenigen des Hyperechios auf.*”

Chronologischer Rahmen der Signaturformen

Fir Signaturen an Werken der Steinschneidekunst 1dsst sich damit eine durchge-
hende Tradition zwischen der archaischen Zeit und der mittleren Kaiserzeit nach-
weisen. Die weitaus grofite Anzahl stammt aus der spathellenistischen Zeit und
dem frihen Prinzipat, in dem griechische Gemmenschneider im italischen Raum
tatig waren.*® Nach der iulisch-claudischen Zeit nehmen solche Signaturen deut-

43 AlsSignaturanzusprechenwéredemnachauchdie Nominativ-Nennung APIZTOTEIXHZX
(,Aristoteiches) auf einem verschollenen Skarabéoid aus Pergamon. Vgl. BOARDMAN
2001, 185, Nr. 388. Auf einem 1869 fiir die Berliner Antikensammlung erworbenen Skara-
béus mit Frau vor einem Brunnenhaus ist dagegen im Genitiv ZHMONOZ (,,des Semon*)
zu lesen: Je nach Lesart ware EHMONOX (ergon = ,Werk“) bzw. EHMONOZ (eimi = ,,gehdre
ich“) zu erganzen. Da die Nominativform unter den Signaturen iiberwiegt, schiene mir —
John Boardman und Erika Zwierlein-Diehl folgend — das Zweite derzeit die naheliegen-
dere Losung. Denn es sind aus dieser Zeit zwar sprechende Inschriften mit Namen im
Genitiv, gefolgt von eimi (,ich bin des/der bzw. gehére dem/der), bekannt, nicht aber
solche, die sich explizit auf Kiinstler beziehen lassen. Vgl. iiberzeugend BOARDMAN 2001,
148; ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 330. IThnen folgt HURWIT 2015, 34. Zusammenfassend zur
Diskussion auch BERTHOLD 2013, 275.

44 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 110-111.

45 So etwa OAYMIIIOX auf einem Chalcedon mit bogenspannendem Eros in Berlin:
ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 363, Abb. 171 oder ®PYT'TAAOZX. Vgl. dazu zuletzt WILLERS 2017.

46 Vgl. BERTHOLD 2013, 275.

47 Hier sei auf Werke des Hyperechios verwiesen. Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 446,
Abb. 674, 675, LANG 2012, 76 Anm. 732.

48 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 1990. Es handelt sich um ca. 40 bekannte, nahezu ausschliefs-
lich in griechischen Buchstaben signierende Handwerker. Ubersicht bei RICHTER 1971,
131-135. Zu den dort aufgefiithrten Beispielen trat jiingst ein weiterer Intaglio mit Signatur

63



64

Jérn Lang

lich ab. Im 2. Jh. n. Chr. treten sie selten auf, im 3.Jh. n. Chr. sind sie nicht mehr
uberliefert, obgleich sich bis ins frithe 4.Jh. n. Chr. hinein qualitativ hochwertige
Gemmen nachweisen lassen.*® Die Gestaltung der oft auf wenige Buchstaben be-
grenzten Formeln unterlag im betrachteten Zeitraum erkennbaren Verdnderun-
gen. So waren sie wahrend der archaischen und klassischen Zeit sehr klein und mit
besonderer Sorgfalt graviert und wurden im Hellenismus deutlich fliichtiger aus-
gefiihrt. Die Buchstaben sind in einer weniger akkuraten horizontalen Anordnung
gestaltet und springen nach oben und unten aus den Reihen (Abb. 4). Ab der spiten
Republik und frithen Kaiserzeit lassen sich erneut sehr akkurate Buchstaben be-
obachten, die aber mit Rundperlpunkten an den Enden der Buchstabenhasten ver-
sehen wurden (Abb. 1a-b, 6).50

Verhaltnis von Schrift und Darstellung

Werden die unterschiedlichen Signaturformeln nicht allein in Hinsicht auf ihren
Duktus und verwendete textliche Elemente betrachtet, so lassen sich drei Bezugs-
punkte unterscheiden, an denen sie sich orientieren. An der Form der Bildflache,
die zugleich diejenige des Objektes ist, sowie an den Horizontal- bzw. Vertikal-
achsen der bildlichen Darstellung. Nur in dufderst seltenen Fillen sind sie in die
Darstellung selbst integriert.

Géanzlich der Form des Bildfeldes bzw. Objektes folgen Signaturen wie dieje-
nige des Syries oder Epimenes. Fiir das Werk des Syries (Abb. 2) scheint die Be-
merkung Furtwénglers, dass die Signatur den Raum besetzt, den ihr die bildliche
Komposition ldsst, und damit einen ,Akt der Anerkennung‘ darstellt, durch die klei-
nen, regelrecht an den Rand gedriangten und schwer lesbaren Buchstaben nach-
vollziehbar. Es fallt jedoch schwer, diese Auffassung fiir den nur wenig jiingeren
Chalcedon des Epimenes zu teilen (Abb. 3a-b). So wird zwar durch die Unterbre-
chung der Formel epoie durch einen Huf des Pferdes deutlich, dass auch an die-
sem Werk die Anlage der Darstellung der Signatur selbst zeitlich vorausgegangen
sein diirfte.5! Es scheint aber dennoch kaum gerechtfertigt, eine derart harmonisch
komponierte Signatur in der Tradition Furtwéanglers als reine Zutat zu bezeichnen.
Denn sie befindet sich genau an den beiden schrédg gegentiberliegenden Bereichen
des querovalen Bildfeldes und erhélt dadurch auch einen bildsyntaktischen Eigen-
wert. Ware es dem Steinschneider auf eine mdglichst klare Lesbarkeit der Schrift

des Aulos: BOARDMAN/WAGNER 2018, 150, Nr.176. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 237-238, 465,
Abb. 822, weist zudem auf einen lateinisch signierten Nicolo der Jahre 420/21 n. Chr. hin.

49 Verwiesen sei etwa auf die hochwertigen Bildnisse der konstantinischen Zeit. Vgl. SPIER
2013, 17-27.

50 Vgl. zur Entwicklung detailliert bereits ZWIERLEIN-DIEHL 1990.

51 Ahnlich ist die Unterbrechung der Inschrift trotz zur Verfiigung stehendem Platz bei ei-
nem Jaspis-Skarabéoid des Anakles in New York zu beobachten: BERTHOLD 2013, 172.



Am Rande der Sichtbarkeit

angekommen, hétte die Signatur im Bereich vor dem Pferdekopf deutlich mehr
Platz gefunden. Es stand aber offenbar im Vordergrund, die Buchstabenfolgen ei-
nander gegeniiber zu platzieren und das Bild auch hinsichtlich des Textes in ein
optisches Gleichgewicht zu bringen. Diese Lesart der Verteilung der Buchstaben
wird insbesondere vor dem Hintergrund plausibel, dass Epimenes Wert auf feinste
Details legte, wie etwa an der wohl bewussten Durchbrechung des Rahmens durch
die Niistern des Pferdes deutlich wird.52

Die Orientierung der Signatur an der Form des ovalen Bildtrdgers lasst sich
noch in klassischer Zeit beobachten. So sind beim stehenden Reiher des Dexame-
nos%3 und seiner sitzenden Frau mit Dienerin in Cambridge (Abb. 8a-b) die Signa-
turen am begrenzenden Strichrand des Bildfeldes orientiert. Der bartige Kopf des
Dexamenos in Boston®* und noch deutlicher der fliegende Reiher in St. Petersburg
(Abb. 6) sind dagegen Beispiele fiir einen direkten Bezug der Signatur auf das Motiv.
Hier ist die Inschrift sogar prominent in die freie Bildflache unter die Darstellung
graviert und von ebenso grofder Sorgfalt wie das Bild selbst. Die Form des Objekts
hat keinerlei Einfluss auf den Duktus der Schrift, die als in sich geschlossener klei-
ner Schriftblock gestaltet wurde und konsequent an der horizontalen Achse der
Darstellung ausgerichtet ist.

Solche horizontalen, aber analog auch vertikalen Ausrichtungen der Signaturen
wurden ab der klassischen Zeit zur wichtigsten Erscheinungsform. So integrierte
zwar der Steinschneider Olympios beim Fliigel seines bogenspannenden Eros die
Darstellung geschickt in das Bildrund,55 doch folgt die Inschrift nicht diesem Duktus.
Sie ist vielmehr unter Nutzung der Freiflache vor der Figur streng von oben nach
unten ausgefiihrt. Auch bei diesen Beispielen ist nicht allein der zur Verfiigung ste-
hende Raum ausschlaggebend, wie die Signatur auf einem Chalcedon des Phrygillos
zeigt (Abb. 9).5¢ In diesem Falle hitten zwei Rdume, derjenige vor Herakles mit
Dreifufs des Apollon und derjenige dahinter, zur Verfligung gestanden. Die gro-
BBere Flache befand sich auf der Riickseite. Dennoch entschied sich Phrygillos fir
die Anbringung der Signatur vor der Figur. Sie verlauft dort nach oben, parallel

52 Vgl. zur Rahmendurchbrechung als bewusstes Stilmittel iiberzeugend BERTHOLD 2013,
107.

53 St. Petersburg, Ermitage Inv. T. 1864.2: NEVEROV 1976, 85, Nr.19; BOARDMAN 2001, 288,
Abb. 469; ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 359, Abb. 142. Hier ergibt sich jedoch zugleich eine be-
reits von BERTHOLD 2013, 164 erwédhnte, optische Korrespondenz zwischen der Signatur,
der Kontur des Objektes und dem Schwung des Fliigels. Darstellung und Signatur wur-
den als gleichwertige Bestandteile von Beginn an in den dufierst begrenzten Bildgrund
eingepasst.

54 Boston, Museum of Fine Arts Inv. 23.580: BOARDMAN/BEAZLEY 2002, 41-42, Nr. 50.

55 Berlin, SMB Antikensammlung Inv. FG 351: ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 363, Abb. 171.

56 Vgl. zu Phrygillos ZWIERLEIN-DIEHL 1992; BERTHOLD 2013, 192-194 (mit Auflisten zahl-
reicher Argumente fiir eine antike Entstehung, dann aber dennoch nicht iiberzeugen-
der Entscheidung, beide Gemmen mit der Signatur Phrygillos als nachantik anzusehen);
WILLERS 2017.

65



66

Jérn Lang

zur Kontur des Lowenfells und erhalt iiber die Tatzen eine Rahmung. Dadurch
schwebt sie nicht im Raum, sondern ist optisch eng an die Darstellung gebunden.
Dass fiir Signaturen solche bildimmanenten, visuellen Korrespondenzbereiche ge-
sucht wurden, belegen weitere Beispiele. So folgte auf einem frithkaiserzeitlichen
Amethyst in Neapel die Signatur AITTOAAONIOY (,,des Apollonios“) dem Pfeiler, auf
den sich die Gottin Artemis stiitzt.57 Und die Biiste der Athena Parthenos auf einem
Jaspis in Rom signierte Aspasios nicht im freien Feld vor dem Gesicht der Gottin,
sondern entlang des herabfallenden Helmbuschs.5® Im Gegensatz zum Kameo des
Protarchos (Abb. 4), auf dem offensichtlich der einzig freie Bildraum fiir die Signa-
tur genutzt wurde, lassen sich demnach regelhaft Beispiele finden, an denen Schrift
und Bild einen engen kompositorischen Bezug aufweisen.5°

Im Vergleich zu diesen Beispielen ausgesprochen selten sind dagegen solche
Signaturen, die in die Darstellung selbst integriert wurden.®® Beim hellenistischen
Tiefschnitt des Gaios aus der Sammlung Marlborough in Boston®?! folgt die Signatur
der Form des Bildfeldes, ist zugleich aber der Kontur des Hundefells angepasst und
in das Halsband integriert. Doch selbst flir eine Lesung als Teil einer Signatur muss
zur Erfassung der Buchstaben zunéchst eine eingehende Betrachtung des Bildes er-
folgen, um dieser versteckten Details gewahr zu werden.®? Der beriithmte Karneol
des Felix in Oxford (Abb. 5) zeigt schliefdlich die Inschrift ®HAIZ EIIOIEI (,Felix
hat [es] gemacht®) auf dem Altar, iiber den Diomedes steigt, wihrend die Besitzer-
inschrift KAAIIOYPNIOY ZEOYHPOY (,,des Calpurnius Severus®) im freien Bild-
feld iiber dem sitzenden Heros erscheint. Wahrend aber bei der sitzenden Frau des
Dexamenos (Abb. 8a-b) der Hinweis auf die Besitzerin noch in gréfieren Buchsta-
ben graviert war, sind diese auf dem Beispiel in Oxford (Abb. 5) hinsichtlich ihrer
Grofle kaum zu unterscheiden. Eine Hierarchie ergibt sich an diesem Objekt daher
allein aus der Position der Inschrift.

Die hier ausgewdéhlten Vertreter von Signaturen in der Glyptik lassen zwar keine
systematische Bewertung des Phdnomens zu, sind aber dahingehend représentativ,
als dass ein pauschales Urteil iiber einen verbindenden Charakter fiir die gesamte
Gruppe schwerfallt. Beispiele, bei denen kein direkter kompositorischer Bezug

57 Neapel, Museo Archeologico Nazionale Inv. 26070/232: PANNUTI 1994, 101-102, NT. 72.

58 Rom, Museo Nazionale Romano Inv. 52382: ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 408-409, Abb. 436.

59 Dies gilt auch fiir zahlreiche Portréits, an denen die Signatur dem schrag verlaufenden
Biistenabschnitt folgt und gerade nicht in den freien Bildraum neben den Kopf gesetzt
wurde. Vgl. etwa VOLLENWEIDER 1966, Taf. 16, 1.3, 29, 1, 43, 1. 2.

60 Unklar bleibt dagegen die Buchstabenfolge auf einem Chalcedon-Skarabéoid des 4. Jhs.
v. Chr. mit Nike und Tropaion im British Museum. Die Lesung der Buchstaben ONATA(Z)
als Teil der Siegerbinde, die an der Lanze angebracht ist, ist nicht gesichert. Berechtigte
Zweifel dufSert hier zuletzt ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 362-363, Abb. 17.

61 Boston, Museum of Fine Arts Inv. 27.734: BOARDMAN et al. 2009, 193, Nr.293; BOARDMAN/
BEAZLEY 2002, 71, Nr.114.

62 BERTHOLD 2013, 273 flihrt diese Form tiberzeugend auf Traditionen der Gestaltung von
Miinzbildern zurtck.



Am Rande der Sichtbarkeit

zwischen Signatur und Darstellung besteht, wie etwa bei der Aphrodite des
Protarchos in Boston (Abb. 4), stehen neben solchen, bei denen der Bezug bis hin
zu Integration in die Darstellung selbst getrieben ist (Abb. 5). Dabei oszillieren sie
zwischen einem deutlich zur Schau gestellten, nobilitierendem Zusatz und integ-
ralem Bestandteil der Darstellung selbst. Als grundlegende Tendenz lasst sich kon-
statieren, dass nach einer Phase des Auslotens verschiedener Moglichkeiten in der
archaischen und klassischen Zeit ihr Erscheinungsbild zunehmend von der Form
des tragenden Objekts entkoppelt wurde.®® Dadurch wird zugleich der Bezug zur
Darstellung selbst gesteigert. Als Zeichen von gestaltender Autorschaft sind sie als
,Gltesiegel‘ gleichermafien Ausdruck von Kiuferinteresse an Namen, die sich mit
den Objekten verbinden lassen, wie auch handwerklichen Kénnens. Dabei sind sie
nicht allein Ausdruck einer virtuosen Bildkomposition, vielmehr zeigt sich die Vir-
tuositatin der Bearbeitung geschnittener Edelsteine nicht zuletzt in den Signaturen
selbst. In ihnen wird der miniaturhafte Charakter bis in die Extreme gesteigert, so
dass der Rand der Sichtbarkeit weniger durch ihre Lokalisierung an der Grenze des
Bildraumes, sondern vielmehr hinsichtlich der Wahrnehmbarkeit selbst erreicht
wurde.

Doing Signatures

In Hinsicht auf das Aufkommen und die verwendeten Formeln stellen die Signatu-
ren auf den mit Bildern dekorierten Edelsteinen innerhalb der griechischen Hand-
werkskunst keine Ausnahmeerscheinung dar. Und dennoch unterscheiden sie sich
von anderen Artefakten durch die Doppelperspektive, die ihre Signaturen eréffnen.
Diese sind zum einen einmalige Einschreibungen in besonders dauerhafte Objekte,
konnen aber zum anderen bestdndig reproduziert werden und damit losgeltst vom
urspriinglichen Objekt existieren, auf das sie zugleich verweisen.5* Beide Aspekte,
die einmalige Einschreibung und das Potenzial zur seriendhnlichen Re-Produktion
ihrer Darstellungen wohnen all den betrachteten Beispielen grundlegend inne.
Der Akt des eigentlichen Signierens erfolgte analog zur Fertigung der Darstel-
lungen mit Hilfe von rotierenden Werkzeugen.®> Diese waren an das Ende einer
starren Achse montiert, die von einer Bogensehne angetrieben wurde.5¢ Jeder Be-
standteil der Darstellung — auch die Signatur — war somit das Ergebnis einer Kom-
bination von Werkzeugen, an die das Objekt herangefiihrt wurde. Der Prozess der
Bildgebung und Signatur ist nicht durch aktive Bewegung der Hand mit Werkzeug
zum Objekt gekennzeichnet, wie es beispielsweise aus der Dekoration von Gefafien

63 Dies wurde fiir die archaische Zeit bereits beobachtet von BERTHOLD 2013, 276.

64 Vgl. zu diesem Aspekt PLATT 2006; GRUNER 2014; AUENMULLER/MOUSTAKIS 2022.

65 Vgl. zum Herstellungsprozess ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 315-325; SCHMIDT 2015.

66 Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2007, 315-325 sowie zum Prozess des Entwurfs KRUG 1997;
BERTHOLD 2013, 23-82, insbes. 54-57.

67



68

Jérn Lang

bekannt ist.87 Es erfolgt vielmehr eine Bewegung des Objektes zum Werkzeug
hin.%8 Die Signaturen sind daher allein iiber den Namen selbst, nicht aber iiber das
visuelle Erscheinungsbild oder skripturale Eigenschaften der verwendeten Schrift
zu identifizieren.5®

Neben dem praktischen Aspekt der Herstellung erdffnen die Gemmen eine
zweite Perspektive auf die Thematik Signatur im Sinne der eindeutigen Kennzeich-
nung eines Werkes. Dem aus anderen Gattungen bekannten Modell folgen solche
Beispiele, deren Inschrift auf dem Intaglio selbst seitenrichtig lesbar war. Dies 1dsst
sich etwa fiir die Signaturen des klassischen Gemmenschneiders Dexamenos kon-
statieren (Abb. 6, 8a-b). Dies impliziert eine direkte Verbindung zwischen Hand-
werker und Artefakt, in das er sich selbst einschrieb. Die gleiche Verbindung muss
beim Chalcedon-Skarabé&oid in Cambridge (Abb. 8a-b) allerdings auch fir die im
Schriftbild deutlich prominentere Besitzerin MIKH gelten, deren Namensverweis
ebenfalls am Original seitenrichtig erscheint. In diesen Féllen lag der Fokus auf
einer Kennzeichnung des Werkes selbst, nicht der reproduzierbaren bildlichen
Darstellung.”® Diese Form einer werkbezogenen Signatur fand konsequent bei
Kameen Verwendung (Abb. 4, 7a-b).

Der Chalcedon-Intaglio, den Epimenes fertigte (Abb. 3a-b), zeigt dagegen bereits
fir die archaische Zeit eine Signaturform, die in ihrer Konzeption bereits die Funk-
tion des sie tragenden Objekts berticksichtigt. Sie zeigen die Schrift retrograd. Es
war hier demnach bei der Anfertigung bereits intendiert, dass der eingeschriebene
Name erst dann korrekt gelesen werden konnte, nachdem das Objekt in Gebrauch
gewesen war. Die Verbindung zwischen Handwerker und Objekt wird dadurch
mittelbar. Das Gros der erhaltenen Signaturen auf geschnittenen Steinen weist
ebendiese mittelbare Verbindung auf (Abb. 1a-b, 3a-b, 5, 7a-b, 9).7*

An den Objekten, an denen die Inschrift retrograd eingeschrieben und damit
bereits im Entwurf auf die Funktion des Gegenstands als Siegel festgelegt wurde,

67 Vgl. HURWIT 2015, 71—-96. Siehe dazu den Beitrag von Nikolaus Dietrich in diesem Band.
Wenn RICHTER 1968, 14 im Zusammenhang mit Signaturen den Begriff des ,handwri-
ting“ gebrauchte, so ist dies als Ausdruck einer individuellen Verwendung von Werk-
zeugen zu werten, die sich auch in unterschiedlichen Signaturen zwischen verschiede-
nen Handwerkern dufern. Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 1992, 111. Es lassen sich zudem auch
Unterschiede in den Signaturen des gleichen Handwerkers beobachten. Vgl. ZWIERLEIN-
DIEHL 1986, 110-114 Nr. 153, 154 (freundliche Hinweise E. Zwierlein-Diehl, Bonn).

68 Ab der spaten Republik musste sogar fiir zahlreiche Signaturen das Werkzeug getauscht
werden. So wurden etwa ab der Zeit der spaten Republik die Enden der ldnglich gravier-
ten Buchstabenhasten mit kugelkdpfigen Werkzeugen gestaltet. Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL
2007, 110, 117.

69 Autograph ist hier als Terminus schwierig, da er die Hinfithrung der Hand zum Objekt
impliziert. Anders HURWIT 2015, 38.

70 Dies zog bereits BERTHOLD 2013, 166 in Erwagung.

71 Unverstdndlich bleibt, warum SQUIRE 2011, 293, solche Signaturen nicht als Ausdruck der
Bildschaffenden selbst, sondern als Ausdruck des Versuchs einer Nobilitierung iiber be-
rihmte Namen versteht und die Existenz handwerklicher Traditionen a priori ausschlief3t.



Am Rande der Sichtbarkeit

trat die Sichtbarkeit des Handwerkers erst nach dem Gebrauch des geschaffenen
Werkes vollstdndig zum Vorschein. Hatte er sich selbst in das Objekt eingeschrie-
ben, war dieser Akt nun zwar eindeutig wahrnehmbar, der Hinweis daraufjedoch
physisch vom Objekt, in das die Einschreibung erfolgte, abgeldst. Bild und Signa-
tur eines Abdrucks setzten zwingend die Existenz des Originals voraus.”? Dennoch
blieb das gekennzeichnete Objekt selbst abwesend und nur tiber die Darstellung
und den Namen des Urhebers prasent.”® Die Darstellung und ihr Urheber wurden
aber — dhnlich den siegelnden Besitzern (Abb. 5) — lediglich tiber die erzeugte Dar-
stellung prasent.” Die Signatur ist daher primér auf die Darstellung im Abdruck
zu beziehen, das Wirken des ausfithrenden Steinschneiders wird erst im Gebrauch
des Gegenstands in der intendierten Form hervorgebracht. Diese Verbindung zum
geschaffenen Artefakt blieb bestehen - iiber die Entsprechung des Abdruckes mit
dem originalen Werk. Dies belegen vor allem die Funde von Siegelabdriicken, unter
denen sich auch zahlreiche von signierten Intagli erhalten haben.” Versteht man
die Signaturen auf Edelsteinen daher als Ergebnisse praktischen menschlichen Han-
delns, so muss ein solches ,,doing signatures“ neben dem einmaligen Akt der Ein-
schreibung zugleich immer auch die potenziell unzdhligen kommunikativen Akte
ihrer Re-Produktion umfassen, iiber die zugleich Differenz wie auch Komplemen-
taritdt von Original und potenzieller Reproduktion der Darstellung hervortreten.”¢

*%k%

Ich danke den Organisator:innen des Workshops, Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller
und Mandy Telle fiir die freundliche Einladung, die Gastfreundschaft in Heidelberg,
wertvolle Hinweise und die Geduld, die sie hinsichtlich der Fertigstellung der Gedan-
ken aufgebracht haben. Es handelt sich um die auf dem Workshop vorgestellten und
um Anmerkungen sowie Diskussionsergebnisse erweiterten sowie neu strukturier-
ten Uberlegungen. Ohne eine detaillierte Auseinandersetzung mit den Forschungen
seit dem ausgehenden 17. Jahrhundert bieten zu wollen, stellen sie den Versuch dar,
die Spezifika der Glyptik fiir den Kontext signaturentragender Artefakte insgesamt
fruchtbar zu machen. Besonders danken mdéchte ich Erika Zwierlein-Diehl. Nicht

72 Wenn SQUIRE 2011, 300 anmerkt, dass die Distanzierung vom Original dazu fithre, dass
der Eindruck entstehe ,the copy is the prototype“, berticksichtigt er nicht hinreichend
die zwingende Notwendigkeit der Referenz auf ein originales Siegelbild fiir die Bezeu-
gung der Authentizitdt des Abdrucks. Praziser hier GRUNER 2014.

73 Vgl. zum darin erkennbaren Konzept einer ,Erweiterung des Kérpers MACHO 2008, 102.

74 Vgl. zusammenfassend LANG 2022.

75 Aus den Siegeln aus Delos (Zerstérung 69 v. Chr.) sind allein 20 Signaturen uberliefert,
darunter die Signaturen des Boethos und Gaios, die bereits von Intagli bekannt waren.
Vgl. ZWIERLEIN-DIEHL 2005, 338-339.

76 Wenn AUENMULLER/MOUSTAKIS 2022, 10 fiir Siegel von einer ,,Hybriditdt zwischen Arte-
fakt und Handlung“ sprechen, impliziert dies jedoch m. E. eine zu kategorische Trennung,
da die Artefakte selbst Teil der skizzierten praktischen Handlung des Siegelns waren.

69



70

Jérn Lang

allein fiir ihr wissenschaftliches (Euvre, ohne das Uberlegungen wie die vorliegen-
den nicht hitten vorgelegt werden konnen, sondern vor allem auch dafir, dass sie
es auf sich nahm, das Manuskript durchzusehen und den Verf. so vor inhaltlichen
Fehlern, Mangeln hinsichtlich der Prizision und voreiligen Schliissen bewahrte. Da
sie selbst das Erscheinen dieses Aufsatzes nicht mehr erleben darf, sei er ihr in der
dankbarsten Erinnerung zugedacht.

ORCID®

Jérn Lang @ https://orcid.org/0000-0002-6331-9372

Literaturverzeichnis

Quellen

Anth. Gr., (Anthologia Graeca): Griechische Anthologie. Griechisch-Deutsch, hg. u. Gbers. von
Hermann Beckby, 2. Aufl., Mlinchen 1965.

Diog. Laert., (Diogenes Laertios, piloodpwv Biwv kal oyudtwy ouvaywyr): Diogenes Laertios, Leben
und Lehre der Philosophen, hg. u. aus dem Griechischen Ubers. von Fritz JirR, Stuttgart 1998.

Hdt. Hist., (Herodot, Historien): Herodot, Geschichten und Geschichte 1/2, Bd. 2, (ibers. von Walter
Marg, bearb. von Gisela Strasburger, 2. Aufl., Ziirich 1990.

Plin. nat., (C. Plinius Secundus d.A., naturalis historia): Plinius der Altere, Naturkunde. Buch XXXVIL
Lateinisch und deutsch, hg. u. ibers. von Roderich Kénig u. Joachim Hopp, Zirich 1994.

Poseidip., (Poseidipp): Posidippi Pellaei quae supersunt omnia, hg. von Colin Austin u. Guido
Bastianini, Mailand 2002.

Poseidip., (Poseidipp): Der Neue Poseidipp. Text - Ubersetzung - Kommentar. Griechisch und
deutsch, hg. u. komm. von Adrian Stahli, Bernd Seidensticker u. Antje Wessels, Darmstadt 2015.

Sekundarliteratur

Arnheim, Rudolf (2000), Kunst und Sehen. Eine Psychologie des schépferischen Auges, Berlin/New York.

Auenmiiller, Johannes/Moustakis, Nikola (2022), ,Gesiegelt - Versiegelt - Entsiegelt. Siegel(n) und
Kulturtechnik”, in: Johannes Auenmiiller u. Nikola Moustakis (Hgg.), Gesiegelt - Versiegelt -
Entsiegelt. Studien zum Siegel(n) als Kulturtechnik von der Antike bis zum friihen Mittel-
alter (Kasion 7), Miinster, 9-20.

Ballestrazzi, Chiara (2020), ,Arte senza storia? I nobiles artifices delle gemme e il loro destino®, in:
Revue Archéologique 70 (2), 359-385.

Baudelot de Dairval, Charles César (1717), Lettre sur le prétendu Solon des pierres gravées.
Explication d'une médaille d'or de la famille Cornuficia, Paris.

Berthold, Angela (2013), Entwurf und Ausfiihrung in den artes minores. Miinz- und Gemmen-
kiinstler des 6.-4. Jhs. v. Chr,, Hamburg.

Boardman, John (2001), Greek Gems and Finger Rings. Early Bronze Age to Late Classical, London.

Boardman, John/Beazley, John D. (2002), The Lewes House Collection of Ancient Gems, Oxford.


https://orcid.org/0000-0002-6331-9372

https://orcid.org/0000-0002-6331-9372

Am Rande der Sichtbarkeit

Boardman, John/Scarisbrick, Diana/Wagner, Claudia/Zwierlein-Diehl, Erika (2009),
The Marlborough Gems Formerly at Blenheim Palace, Oxford.

Boardman, John/Wagner, Claudia (2018), Masterpieces in Miniature. Engraved Gems from
Prehistory to the Present, London/New York.

Brunn, Heinrich von (18892), Geschichte der griechischen Kiinstler, Bd. 2: Die Maler. Die Architekten.
Die Toreuten. Die Mtinzstempelschneider. Die Gemmenschneider. Die Vasenmaler, Stuttgart.

Chatzidakis, Michail (2017), Ciriaco dAncona und die Wiederentdeckung Griechenlands im
15. Jahrhundert (CYRIACUS. Studien zur Rezeption der Antike 9), Petersberg.

Dietrich, Nikolaus (2020), ,Uberlegungen zum Layout griechischer Statueninschriften ausgehend von
der Nikandre-Weihung", in: Nikolaus Dietrich, Johannes Fouquet u. Corinna Reinhardt (Hgg.),
Schreiben auf statuarischen Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer
und friihklassischer Zeit (Materiale Textkulturen 29), Berlin/Boston, 147-193.

Furtwangler, Adolf (1900), Die antiken Gemmen. Geschichte der Steinschneidekunst im Klassischen
Altertum, Leipzig/Berlin.

Furtwéngler, Adolf (1913), ,Studien Uber die Gemmen mit Kiinstlerinschriften”, in: Johannes Sieveking
u. Ludwig Curtius (Hgg.), Kleine Schriften von A. Furtwdngler, Bd. 2, Berlin, 147-293.

Giuliano, Antonio (1989), I Cammei dalla Collezione Medicea del Museo Archeologico di Firenze,
Florenz.

Griiner, Andreas (2014), ,Antike Reproduktionsmedien. Miinze, Siegel und Stempel zwischen Serialitat
und Authentizitat”, in: Walter Cupperi (Hg.), Multiples in Pre-Modern Art, Zirich/Berlin, 59-93.

Heringa, Jan (1976), ,Die Genese von Gemmae Antiquae Caelatae", in: BABESCH. Bulletin Antike
Beschaving. Annual Papers on Classical Archaeology 51, 75-91.

Hurwit, Jeffrey M. (2015), Artists and Signatures in Ancient Greece, New York.

Instinsky, Hans Ulrich (1962), Die Siegel des Kaisers Augustus. Ein Kapitel zur Geschichte und
Symbolik des antiken Herrschersiegels, Baden-Baden.

Karampelas, Stefanos/Kiefert, Lore/Bersani, Danilo/Vandenabeele, Peter (2020), Gems and
Gemmology. An Introduction for Archaeologists, Art-Historians and Conservators, Cham.

Krug, Antje (1997), ,Zur Entwurfstechnik von Gemmen*, in: Archdologischer Anzeiger, 407-414.

Kiihner, Raphael/Blass, Friedrich/Gerth, Bernhard (18973), Ausfiihrliche Grammatik der griechischen
Sprache, Hannover/Leipzig.

Kuttner, Ann (2005), ,Cabinet Fit for a Queen: The AlBikd as Posidippus’ Gem Museum®, in: Kathryn
Gutzwiller (Hg.), The New Posidippus. A Hellenistic Poetry Book, Oxford/New York, 141-163.

Lang, Jérn (2012), Mit Wissen geschmtickt? Zur bildlichen Rezeption griechischer Dichter und
Denker in der romischen Lebenswelt, Wiesbaden.

Lang, Jérn (2022), ,Gems, Cameos and Social Practice”, in: Lea Cline u. Nathan Elkins (Hgg.),

The Oxford Handbook of Roman Imagery and Iconography, New York, 358-383.

Macho, Thomas (2008), ,Tiere zweiter Ordnung. Kulturtechniken der Identitdt und Identifikation”,
in: Dirk Baecker, Matthias Kettner u. Dirk Rustemeyer (Hgg.), Uber Kultur. Theorie und Praxis
der Kulturreflexion, Bielefeld, 99-118.

Micheli, Maria Elisa (2022), ,Gemme firmate e autorialita: qualche considerazione”, in: GEMMAE 4, 93-112.

Neverov, Oleg (1976), Antique Intaglios in the Hermitage Collection, Leningrad.

Pannuti, Ulrico (1994), Museo Archeologico di Napoli. La collezione glittica, Rom.

Plantzos, Dimitris (1999), Hellenistic Engraved Gems, Oxford.

Platt, Verity (2006), ,Making an Impression. Replication and the Ontology of the Graeco-Roman
Seal Stone”, in: Art History 29 (2), 233-257.

Platz-Horster, Gertrud (2012), Erhabene Bilder. Die Kameen in der Antikensammlung Berlin, Wiesbaden.

Prioux, Evelyne (2015), ,Poetic Depictions of Ancient Dactyliothecae”, in: Maia Wellington Gahtan
u. Donatella Pegazzano (Hgg.), Museum Archetypes and Collecting in the Ancient World,
Leiden/Boston, 54-71.

Richter, Gisela M.A. (1968), The Engraved Gems of the Greeks, Etruscans and Romans, Bd. 1: Engraved
Gems of the Greeks and the Etruscans. A History of Greek Art in Miniature, London.

Richter, Gisela M. A. (1971), The Engraved Gems of the Greeks, Etruscans and Romans, Bd. 2:
Engraved Gems of the Romans. A Supplement to the History of Roman Art, London.

71



72

Jérn Lang

Schmidt, Gerhard (2015), ,Die Technik der Steingravur”, in: Hans-Ulrich Cain u. Jérn Lang (Hgg.),
Edle Steine. Lehrreiche Schdtze einer Blirgerstadt (Begleitheft zur Sonderausstellung im
Antikenmuseum Leipzig, Mai - August 2015), Leipzig, 36-46.

Spier, Jeffrey (20132), Late Antique and Early Christian Gems (Spatantike - friihes Christentum -
Byzanz 20), Wiesbaden.

Squire, Michael (2011), The Iliad in a Nutshell. Visualizing Epic on the Tabulae Iliacae, Oxford/

New York.

Stosch, Philipp von (1724), Gemmae antiquae caelatae scalptorum nominibus insignitae, Amsterdam.

Vollenweider, Marie-Louise (1966), Die Steinschneidekunst und ihre Kiinstler in spétrepublikanischer
und augusteischer Zeit, Baden-Baden.

Vollenweider, Marie-Louise/Avisseau-Broustet, Mathilde (2003), Camées et intailles, Bd. 2:

Les portraits romains du Cabinet des médailles. Catalogue raisonné, Paris.

WeiB, Carina (2007), Die antiken Gemmen der Sammlung Heinrich Dressel in der Antikensammlung
Berlin, Wirzburg.

Wiegandt, Herbert Carl Lebrecht (2009), Die griechischen Siegel klassischer Zeit. Ikonographischer
Vergleich, Frankfurt am Main.

Willers, Dietrich (2017), ,Lesefriichte”, in: Hefte zur Archdologie des Mittelmeerraumes aus Bern 22,
75-79.

Zazoff, Peter (1983), Die Antiken Gemmen. Handbuch der Archéologie, Minchen.

Zazoff, Hilde/Zazoff, Peter (1983), Gemmensammler und Gemmenforscher. Von einer noblen
Passion zur Wissenschaft, Minchen.

Zwierlein-Diehl, Erika (1986), Glaspasten im Martin-von-Wagner-Museum der Universitét Wiirzburg,
Minchen.

Zwierlein-Diehl, Erika (1990), ,Griechische Gemmenschneider und augusteische Glyptik”, in:
Archdologischer Anzeiger, 539-557.

Zwierlein-Diehl, Erika (1992), ,Phrygillos. Zum Problem der Identitdt des Gemmenschneiders und
des Munzstempelschneiders”, in: Antike Kunst 35 (2), 106-117.

Zwierlein-Diehl, Erika (2005), ,Gemmen mit Klnstlerinschriften, in: Volker Michael Strocka (Hg.),
Meisterwerke (Internationales Symposion anldsslich des 150. Geburtstages von Adolf
Furtwdngler, Freiburg im Breisgau, 23. Juni-3. Juli 2003), Mlinchen, 321-343.

Zwierlein-Diehl, Erika (2007), Antike Gemmen und ihr Nachleben, Berlin/New York.

Zwierlein-Diehl, Erika (2008), Magie der Steine. Die antiken Prunkkameen im Kunsthistorischen
Museum Wien, Wien.

Abbildungsnachweise

Abb. 1: © Antikensammlung, Staatliche Museen zu Berlin, Foto: Johannes Kramer.

Abb. 2: Boardman, John (2001), Greek Gems and Finger Rings. Early Bronze Age to Late
Classical, London, Abb. 350.

Abb.3a:  © Museum of Fine Arts, Boston.

Abb.3b:  Boardman, John (2001), Greek Gems and Finger Rings. Early Bronze Age to Late
Classical, London, Abb. 246.

Abb. 4: © Museum of Fine Arts, Boston.

Abb.5: © Ashmolean Museum, University of Oxford.

Abb. 6: Neverov, Oleg (1976), Antique Intaglios in the Hermitage Collection, Leningrad, Abb. 20.
Abb. 7a-b: © Antikensammlung, Staatliche Museen zu Berlin, Foto: Johannes Laurentius.

Abb. 8a-b: © Fitzwilliam Museum, University of Cambridge.

Abb. 9: Zwierlein-Diehl, Erika (1992), ,Phrygillos. Zum Problem der Identitat des Gemmenschnei-
ders und des Miinzstempelschneiders”, in: Antike Kunst 35 (2), 106-117, hier: 22, Abb. 6.



Prasenz des Kiinstlers






IMAN AGHAJANI @

Signaturen in der iranischen Architektur
des 11. und 12. Jahrhunderts

Abstract This paper examines the use of signa-
tures in Iranian architecture during the 11th and
12th centuries, focusing on the period of the Saljuq
dynasty, a significant era in the architectural his-
tory of Iran. The study presents a systematic ana-
lysis of 40 architectural inscriptions and provides
a chronological list with detailed information about
the architectural function of the buildings bearing
these signatures, as well as their geographical lo-
cation, materials, epigraphic styles, and specific
wording. These rare but significant inscriptions
offer critical insights into the roles of architects,
craftsmen, and other key figures involved in buil-
ding projects at the time.

The results demonstrate that the majority of
these signatures were inscribed in Kufic script,
which was commonly used on materials such as
brick and stucco. In addition to documenting the
names and titles of the craftsmen involved, the

inscriptions provide a broader context, including
information about patrons, dates of construc-
tion, and occasionally religious or poetic texts. In
particular, the research highlights the extensive
geographic distribution of these inscriptions,
ranging from Khiva in Uzbekistan to Abarkuh
in Iran, and from Darband in Russia to Balkh in
Afghanistan, reflecting the widespread construc-
tion activity across the Iranian plateau during this
period.

Through the analysis of these inscriptions, the
study sheds light on the socio-cultural and artistic
dynamics of the period, illustrating how the status
of architects and craftsmen was conveyed through
their placement and wording. It also discusses the
development of epigraphic practices in Islamic ar-
chitecture and how these signatures contributed
to the broader narrative of architectural history in
the region.

Keywords Iranian Architecture; Saljuq Dynasty; Islamic Inscriptions; Medieval Islamic Iranian

Craftsmen; Islamic Building Decoration

Im vorliegenden Beitrag werden Signaturen an iranischen Bauwerken aus dem
11.und 12. Jahrhundert behandelt und diese dafiir einzeln in chronologischer Abfolge
aufgelistet.! Die Liste mit 40 Signaturen enthélt dariiber hinaus Informationen zur
Funktion der signaturtragenden Bauwerke, geographische und materialkundliche
Angaben, Hinweise zu Text, zu Schriftstil und Datierung, und bibliographische Hin-
weise (Tab. 1).2

Die Idee fiir eine umfassende Studie zu den Kiinstlern und Handwerkern in der
islamischen Welt wurde innerhalb der Kunstgeschichtsschreibung schon gegen
Ende des 19. Jahrhunderts geboren.2 Doch erst im Jahre 1956 wurde dieses Vorhaben

1 Die vorgestellten Beispiele sind ebenfalls als Teil meiner Dissertation zu Stuckdekoratio-
nen in der Seldschuken-Zeit im Iran (Otto-Friedrich-Universitdt Bamberg) behandelt.

2 Ein Teil dieser Zusammenstellung geht auf die Liste seldschukenzeitlicher Inschriften
zuruck, die von Lorenz Korn erstellt wurde. An dieser Stelle mdchte ich mich bei ihm fur
die Uberlassung seines unpublizierten Kataloges von Inschriften der Seldschukenzeit in
Iran bedanken.

3 BERCHEM 1888, 459—461.

© 2025 Iman Aghajani (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 75-99. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23227


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23227
https://orcid.org/0009-0008-2225-6249

76

Iman Aghajani

mit einer Verdffentlichung von Leo Mayer verwirklicht, als dieser sich mit den
Architekten und Handwerkern vom Westislam bis in den Iran beschéaftigte und
seine Arbeit gleichermafien auf archéologische wie schriftliche Quellen von den
Anféngen des Islam bis in die Zeit um 1830 A.D. griindete.* Die Namen von rund
dreihundert Architekten sind in seinem Werk in alphabetischer Reihenfolge mit
geographischen und bibliographischen Anmerkung sowie ihrer Datierung aufge-
listet, doch fehlt jegliche Information iiber die eigentlichen Objekte, die die In-
schriften trugen, ihre genaue Anbringung und den jeweiligen Schriftstil. Etwa die
Halfte der in der vorliegenden Arbeit vorgestellten und analysierten Inschriften
aus dem seldschukischen Iran ist auch in Mayers Arbeit verzeichnet.

Die Liste von Mayer wurde im Jahre 1976 von Donald Wilber in einem Auf-
satz erweitert, wobei er auch die Rolle der Baumeister und Handwerker zur frith-
islamischen Zeit im Iran beleuchtete.5 AufSerdem suchte Wilber in den schriftlichen
Quellen nach Hinweisen, um die Rolle von Baumeistern und Architekten nachzu-
zeichnen. Er lieferte damit ausgezeichnete Informationen zu Planungs- und Bau-
prozessen sowie konkret zu einigen Baumeistern wahrend des islamischen Mittel-
alters. Zudem diskutierte er die in den Signaturen verwendete Terminologie. Sein
Aufsatz wird aufierdem durch eine Liste von einhundert Baumeistern und Hand-
werkern aus der frihislamischen bis in die timuridische Epoche komplettiert.

Neben diesen beiden Autoren lieferten auch einige umfangreiche Studien sowie
Datenbanken iiber Bauinschriften zur islamischen Architektur wichtige Informa-
tionen, die in die vorliegende Arbeit einflossen. Das kollektive Projekt Répertoire
Chronologique d’Epigraphie Arabe® bietet eine hervorragende Zusammenstellung
von Bauinschriften aus der islamischen Welt. Die Bénde VI bis IX des RCEA sind re-
levant fir die vorliegende Arbeit, da diese sich speziell mit den Beispielen aus der
Zeit des 11. und 12. Jahrhunderts beschéaftigen. Zu nennen ist auch die Datenbank zu
islamischen Bauinschriften Thesaurus d’Epigraphie Islamique, die von der Max van
Berchem-Stiftung finanziert wird.” Weitere spezifische Informationen zu den Bau-
inschriften aus dem frithislamischen Iran sind einer Publikation von Sheila Blair
zu entnehmen, in der sie auch knapp die Rolle der Signaturen fiir die Bauwerke
diskutierte.®

Die hier untersuchte Periode féllt in die Herrschaftszeit der Seldschuken-Dynastie
(1040-1194 n. Chr.), die fiir einen Wendepunkt in der Architekturgeschichte des Iran
steht.® In zahlreichen neu errichteten Bauten verschiedenster Funktionstypen so-
wie durch die Entwicklung neuer Gebdudetypen konnten sich innovative Formen

MAYER 1956; zu Kiinstlern in der islamischen Gesellschaft vgl. GAIL 1982.

WILBER 1976.

Im Folgenden abgekiirzt mit RCEA.

Thesaurus d’Epigraphie Islamique.

BLAIR 1992.

Zur Kunst- und Architekturgeschichte in der Seldschuken-Zeit vgl. HILLENBRAND 1995;
CANBY et al. 2016.

W 00 N o U A



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

und Techniken innerhalb des Baudekors der iranischen Architektur in dieser Epoche
besonders deutlich entfalten. Das Vorkommen von Inschriften in Kombination mit
pflanzlichen und geometrischen Motiven erfuhr einen starken Aufschwung und
wurde in verschiedenen Baumaterialien, darunter Ziegelstein und Stuck, reali-
siert. Eine Analyse der Signaturen macht die Rolle der Baumeister und Handwer-
ker wiahrend der Seldschukenzeit flir die Forschung verstandlicher.

Ein GrofSteil der (Bau-)Inschriften besteht aus religiésen Texten und Formeln
beziehungsweise gibt Koranzitate wieder.1? Signaturen, das heifSt Inschriften mit
einem Namensbestandteil und einem bestimmten Verb oder Substantiv, wie im
weiteren Verlauf geklart wird, bilden innerhalb der Bauinschriften eine Kategorie
mit besonderem Inhalt, sind aber selten.

Die Bauinschriften nennen unterschiedliche Hintergrundinformationen zur
Errichtung des Bauwerkes, auch wenn hierzu keine allzu verbindlichen Vorlagen
existiert zu haben scheinen. Wir erhalten Informationen zu verschiedenen Sachver-
halten, wie zur Funktion eines Gebdudes, zu seinem Auftraggeber, zu dem Namen
des Stifters, Bauaufsehers oder Bauleiters, zu den Namen von Baumeistern, Hand-
werkern sowie zum Baujahr. Oft ist auch eine Lobpreisung der jeweiligen Herrscher
beinhaltet.!* Diese Texte werden in den meisten Fillen mit basmala (die Bezeich-
nung der islamischen Er6ffnungsformel mit der Bedeutung ,,Im Namen des barm-
herzigen und gnidigen Gottes*) eingeleitet, wahrend die Namen von Baumeistern
und Handwerkern normalerweise am Ende in einer jeweiligen Signatur festgehal-
ten sind.'? Es gibt allerdings auch Beispiele von Signaturen, die losgeldst und als iso-
lierte Inschriften am Bauwerk angebracht wurden.!® Als generelles Kennzeichen
fiir eine Signatur gilt ein ausdriicklich angefiihrtes Verb oder Substantiv, das auf
den Baumeister oder Handwerker hinweist. Bei einem Grofiteil der hier vorgestell-
ten Signaturen wurde das Substantiv ‘amal dokumentiert, das mit ,Werk von“ oder
werrichtet von“iibersetzt werden kann und somit die Inschrift eindeutig zu einer Si-
gnatur des am Werk Beteiligten macht.!* Dariiber hinaus kommen in den unten auf-
gelisteten Beispielen auch andere Schliisselwdrter vor, wie beispielsweise hurrira
hadihi l-kitaba (,Ausarbeitung dieses Schreibens durch®) in Nr. 19.1 oder bi-hindasat
(,Entwurf/Konstruktion von“) in Nr. 12.2.

Bei der genaueren Analyse der innerhalb der Bauinschriften benutzten Termi-
nologie fallt besonders die Phrase ‘ala yad /‘ala yadai (,,durch die Hand von“) auf, die
normalerweise auf die Durchfiihrung des Bauvorhabens durch einen Bauaufseher
oder Bauleiter hinweist.!5 Allerdings konnte die Untersuchung der seldschukischen

10 Zuden religiosen Inschriften vgl. DODD/KHAIRALLAH 1981; BLAIR 1992, 9—10.

11 Zu Bauinschriften vgl. GAUBE 1982, 213—215; BLAIR 1992, 4-8; BLAIR 1998a, 29—42.
12 BLAIR1992,5.

13 GAUBE 1982, 218.

14 BLAIR1992, 8.

15 ROGERS 1976, 94—96; BLAIR 1992, 8.

77



78

Iman Aghajani

Bauinschriften aufzeigen, dass diese Phrase dariiber hinaus noch weitere Informa-
tionen beinhalten kann.

In einer vielfach diskutierten Bauinschrift aus dem Stidtchen Khargird in
Khurasan werden beispielsweise zwei Personen genannt.'® Zunéchst lesen wir
den Namen des Auftraggebers, namlich des beriithmten Wesirs Nizam al-Mulk
(1018-1092), im Folgenden aber auch den bereits genannten Ausdruck ‘ala Yadai
(,durch die Hand von*), womit der Name einer weiteren zustindigen Person ein-
geleitet wird.

ala yadai al-shaykh al-‘amid al-asil al-sayyid Sadid al-Dawla abii-...

Wie Sheila Blair anfiihrte, deuten diese Titel in diesem Teil der Signatur nicht auf
den Baumeister oder Architekten, sondern auf die Einfiihrung des Bauaufsehers
wahrend der Errichtung hin.1” Sie stehen auch in keinem Zusammenhang mit dem
Bauhandwerk.

Gleichbedeutend ist die Funktion der Phrase in einer andere Bauinschrift des
Wesirs Nizam al-Mulk im stidlichen Kuppelbau der Freitagsmoschee von Isfahan,
wo nach dem Wort ‘ala yadai der Name des Bauaufsehers mit dem Titel ,Schatz-
meister® (al-khazin) erscheint.!8

Bei der Betrachtung des vorliegenden Korpus fallen zwei Signaturbeispiele auf,
die das charakteristische Substantiv ‘ala yad/‘ala yadai beinhalten. Die erste Bauin-
schrift umlauft den Kuppelfufs der Freitagsmoschee in Ardistan und gibt zuerst den
Namen des Auftraggebers, namlich ’Aba Tahir al-Husayn, wieder. Sie wird gefolgt —
noch vor der Angabe des Baudatums — von der Nennung des ustad (qualifizierter
Meister) Mahmd Isfahani al-ma'rif bi- (,bekannt als“) al-Ghazi, eingeleitet durch
alayad (Nr. 30.1). Es konnte sich hierbei um dieselbe Person handeln, die sich in der
Signatur des Siid-Ayvan tiberliefert hat, wo ganz am Ende der Bauinschrift mit der
Einleitung ‘amal der Baumeister Mahmiud b. Muhammad al-banna’ greifbar wird
(Nr. 30.2). Weiterhin erscheint in der Bauinschrift am Hauptayvan des Karawanse-
ralis von Ribat-i Sharaf in Khurasan eine Signatur mit der Einleitung hurrira hadihi
l-kitaba'ala yadai (,Ausarbeitung dieses Schreibens durch die Hand*“) (Nr.19.1).

Zwei weitere Beispiele sind ein konkreter Hinweis auf die Funktion des Substan-
tives ‘ala yad/‘ala yadai als Teil einer Signatur. In einer Bauinschrift am Mashhadak
genannten Grabmonument in Yazd treten zwei Signaturen in einer exklusiven
Form in Persisch in Erscheinung!® (Nr.40). Die Einleitung fiir die erste Signatur
wird durch bi-dast-i (,durch die Hand von®) erginzt, die persische Version der

16 Vgl. HERZFELD 1937, 84; BLAIR 1992, 149-152. Eine kirzlich abgeschlossene Studie in
Khargird, die von dem Autor durchgefiihrt wurde, steht kurz vor der Veroffentlichung
(AGHAJANI, im Druck).

17 BLAIR 1992, 150.

18 BLAIR 1992, 160-163.

19 AFSHAR 1348sh/1969, 177.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Phrase ‘ala yad /‘ala yadai. Nach der Einleitung folgt der Name des Baumeisters mit
dem Titel banna ’ Die zweite Signatur bezieht sich auf dieselbe Person, allerdings
unter Weglassung dieses Titels und stattdessen in der Funktion als Schreiber oder
Kalligraph der Inschrift. Das kann dahingehend interpretiert werden, dass der ge-
nannte Yasuf bei der Errichtung des Bauwerkes sowohl als Baumeister als auch als
Kalligraph tatig war.

Ein weiteres Beispiel stammt von der berihmten Madrasa Ghiyathiya in
Khargird, deren Entstehung in die Timuridenzeit fallt,2® und geht damit iiber den
zeitlichen Schwerpunkt der im Rahmen dieser Arbeit vorgestellten Signaturen hin-
aus: Laut Inschrift wurde die Madrasa von dem wéahrend der Bauzeit verstorbenen
ustad Ghiyath al-Din Shirazi errichtet und von dem ustad Qawam al-Din Shirazl
vollendet. Der erste Name wird mit der Phrase ‘ald yad, der zweite mit ‘amal kombi-
niert. Hier ist deutlich ersichtlich, dass ‘ala yad auch zur Anfiihrung des Handwer-
kers beziehungsweise Architekten diente.

Die genannten Beispiele unterstreichen Mayers Behauptung, dass das Auftreten
der Phrase ‘ala yad /’ala yadai das hohe Prestige und die Stellung des Handwerkers
oder Kiinstlers ausdriickte, indem sie nicht nur als Handwerker, sondern auch als
»gentleman“ bezeichnet wurden, wobei der gesellschaftliche Status gemeint ist.?!

Betrachten wir die Signaturliste, so sind darin auch zahlreiche Berufszeichnun-
gen (laqab) greifbar, die die Inschrift zu einer Signatur machen: banna (,Maurer*
oder ,,Baumeister®) in Nr. 3, 14, 26.1, 27, 30.2, 32, 37.2, 38 und 40.1; haddad (,,Schmied*)
in Nr. 4 und 6; jassas (,Stukkateur) in Nr.17.2; najjar (,Schreiner) in Nr.1und 17.3;
ustad (,Meister®) in Nr. 30.1.

Ein bedeutender Teil eines klassisch arabischen Namens ist das Element der
nisbha??, das mit dem Suffix ,-1‘ an einen Namen angebunden wird und die Zugeho-
rigkeit der Person zu einem Stamm oder die Herkunft aus einem bestimmten Ort
angibt. Ein interessantes Beispiel findet sich mit nisba al-Biyar1 in den Signaturen an
zwei Grabtiirmen in Damghan, ndmlich am Pir-i ‘Alamdar (Nr. 3) und am Grabturm
von Mihmanddast (Nr.11). Der Name eines Architekten aus dem Stiadtchen Biyar?3
wurde zum ersten Mal durch Sheila Blair auf dem Kuppelfufs des Mihmandast-
Grabturmes entziffert.2* Die Lesung ,al-Biyari“ fiir die nisha in der Bauinschrift
am Pir-i ‘Alamdar wird hiermit durch den Autor vorgeschlagen (Abb. 1). Adle und
Melikian-Chirvani lesen dieses Wort als bannawin (,Baumeister*), und Blair inter-
pretiert es als al-banna’ ibn (,Sohn eines Baumeisters®).25 Jedoch miissen bei ge-
nauer Betrachtung beide Lesungen als sehr unwahrscheinlich gelten.

20 HERZFELD 1943, 21.

21 MAYER 1956, 24.

22 Zudiesem klassischen arabischen Namen vgl. SCHIMMEL 1989.

23 Biyar (heute Biyarjumand) ist eine kleine historische Stadt in ca. 150 km westlicher Ent-
fernung zu Damghan. BOSWORTH 1960-2007.

24 BLAIR 1998, 60.

25 ADLE/MELIKIAN-CHIRVANI 1972, 251; BLAIR 1992, 94.

79



80 Iman Aghajani

sl

L,ﬁ 4"1 le,

Abb. 1: Pir-i ‘Alamdar Grabturm, Bauinschrift, Damghan.

Wie Pope und Blair unterstreichen, ist Biyar bei al-Muqaddas1 (945-1000) mehr-
fach erwédhnt, da dessen Familie miitterlicherseits mit dem Ort verbunden war.28
Al-Mugaddasi berichtet von den besonderen Fertigkeiten der Stadtbewohner im
Bereich der Bauplanung und -ausfithrung und beschreibt die Bauwerke in Biyar
als das Beste, was ihm unter die Augen gekommen sei.?”

Mit den Signaturen von Pir-i ‘Alamdar und Mihmandast (Nr. 3, 11) sind nun zwei
Bauwerke von Architekten aus Biyar bekannt, die auch aus kunsthistorischer Sicht
viele Gemeinsamkeiten in Bauform und Baudekoration aufweisen. Ein wichtiges
Merkmal ist die aufwendige Verwendung von Ziegelstein sowohl in der Baukon-
struktion als auch als unmittelbarer Bestandteil der Dekorelemente. Al-Muqgaddasi
selbst betont den virtuosen Umgang der Bewohner aus Biyar mit dem Baumaterial
Ziegelstein.?® Diese Merkmale lassen sich auch im Grabturm von Chihil Dukhtaran?®
(446/1054) in Damghan und an drei Minaretten aus dieser Region fassen, namlich
an der Tarikhana-Moschee in Damghan (ca. 418/1036), an der Freitagsmoschee in
Simnan (422-425/1031-1034) und an der Freitagsmosche in Damghan (ca. 450/1058).3°
Trotz des Mangels an Signaturen an den erwdhnten Bauwerken bleibt festzuhalten,
dass diese Bauten der ,Biyar-Schule‘ aus den genannten Griinden zugeordnet wer-
den konnen.

Wie in den Féllen von Pir-i ‘Alamdar und Mihmanddst, gibt es zahlreiche Bei-
spiele, in denen der Name des Baumeisters oder Handwerkers am Ende einer Bau-
oder Koraninschrift angefithrt wird, was als Norm einer Signatur gelten darf. Diese
Form kann an verschiedenen Stellen des Bauwerks platziert sein, mit grofdter Hau-
figkeit findet sie sich am Kuppelfufs (Nr.2, 3, 11, 16, 24.2, 28, 30.1). Es existieren da-
riber hinaus aber auch einzelne Beispiele, die den Mihrab umlaufen (Nr.24.1) oder
den Qibla Ayvan zieren (Nr. 30.2).

26 POPE 1965, 266; BLAIR 1998b, 61.

27 AL-MUQADDASI 1991, 356, 367.

28 AL-MUQADDASI 1991, 367.

29 Vgl. ADLE/MELIKIAN-CHIRVANI 1972, 235-238; BLAIR 1992, 123-125.
30 Zuden Minaretten in Simnan und Damghan vgl. BLAIR 1992.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Unter Bertuicksichtigung der Bautypen, denen die unten aufgelisteten Inschrif-
ten zugehoren, kann man feststellen, dass die Gruppe der Grabbauten mit 19 Bei-
spielen zahlenmé&flig an erster Stelle unter den signaturtragenden Bauwerken
steht. Hingegen sind trotz einer beachtenswerten Menge von erhaltenen Moscheen
aus der Seldschukenzeit solche mit echten Signaturen aufféllig in der Minderzahl.
Betrachten wir den Typus der seldschukischen Freitagsmoschee, die zweifellos
einen neuen Bautyp darstellt, so sind nur zwei signaturtragende Beispiele aus dem
Zentraliran fassbar (Nr.18 und 30).3! Generell liegt eine grofse Zahl erhaltener In-
schriften von Bauwerken dieses Typs vor. So weist beispielsweise allein die seld-
schukische Freitagsmoschee von Isfahan 15 erhaltene Inschriften aus dieser Epoche
auf, von denen jedoch keine einzige Informationen zu den tatigen Baumeistern und
Handwerkern tberliefert.32 Wir erfahren hingegen die Namen der machthabenden
Herrscher, der Auftraggeber, des Bauaufsehers und die Entstehungsjahre von Bau-
teilen. In Anbetracht der Tatsache, dass an diesen Bauwerken einige bedeutende
Weiterentwicklungen stattfanden, die das Bild der klassischen Moscheen modifi-
ziert haben, sind die fehlenden Signaturen ein ganz offensichtlicher Beweis fiir den
niedrigen, kaum erwdhnenswerten Status von Baumeistern und Handwerkern, die
an solchen meist fiirstlichen Bauprojekten des 11. Jahrhunderts mitwirkten.

Nach den drei bedeutenden, jedoch unsignierten Kuppelbauten der Freitags-
moscheen von Isfahan und Barsiyan tragt, chronologisch betrachtet, erst der im
Jahre 508/1114 errichtete Kuppelbau der Gulpayganer Freitagsmoschee erneut eine
Signatur (Nr.18).33 Diese befindet sich nicht nur in einem separaten Schriftband,
sondern auch an einer bedeutsamen Stelle, ndmlich in der Spitze (Liinette) eines
dreilappigen Blendbogens tliber der reich verzierten Mihrabnische, die die Gebets-
richtung zeigt und als der Mittelpunkt einer Moschee dient (Abb. 2).3* Wenn man be-
denkt, dass in meisten Fillen die Namen des Baumeisters oder Handwerkers, falls
vorhanden, am Ende der Inschriften nach den Namen anderer beteiligten Personen
wie Auftraggeber, Finanzier, Bauaufseher usw. genannt wurden, wird man in den
iberwiegenden Fallen diese Instanzen wie in Gulpayegan als eine Mafinahme zur
Hervorhebung des Prestiges des Baumeisters sowohl in sozialer als auch in kuiinst-
lerischer Hinsicht sehen diirfen.

Auch am gut erhaltenen Mihrab der Grofien Moschee von Zizan (Khurasan)
ist deutlich ersichtlich, dass der Kiinstler an bemerkenswert exponierten Stellen
seine Signatur platziert hat (Nr.5). Am Mihrab sind insgesamt vier Stellen durch
das Anbringen von Inschriften mit verschiedenen Inhalten besonders betont wor-
den (Abb. 3).

31 Zu den seldschukischen Freitagsmoscheen in Iran vgl. HILLENBRAND 1994, 102-106;
KORN 20009.

32 Vgl. GIUNTA 2011.

33 Zur Freitagsmoschee in Gulpaygan vgl. QUCHANTI 2004; KORN 2012.

34 Zur Rolle des Mihrabs in der Moschee vgl. FEHERVARI 1960-2007.

81



82  Iman Aghajani

A Y R
N
7%

Abb. 2: Freitagsmoschee, Signatur Gber dem Mihrab, Gulpaygan.

Die Hauptinschrift findet sich um den Mihrab, wo eine relativ breite Inschrift in
gelbem Bliithendem Kufi auf einem Lapislazuli-Hintergrund einen Korantext wie-
dergibt. Ein weiterer Korantext in weniger dekorativer Form sitzt auf der Archi-
volte des Mihrabs. Uber dieser Archivolte folgt in einem rechteckigen Feld eine
Bauinschrift, die den Namen des Patrons beinhaltet. Die letzte Inschrift ist in ge-
schickter Weise unterhalb des Tympanons im Zentrum des Mihrabs platziert: Hier
befindet sich die Signatur. Abgesehen von dieser bedeutenden Stelle besitzt diese
gelbe Inschrift dieselbe Hintergrundfarbe (Lapislazuli) wie das Koranzitat der
Hauptinschrift, wodurch sie bei einer Betrachtung sehr schnell ins Auge féllt. Wie
Chahryar Adle hervorhob, beweist diese Signatur an so prominenter Stelle in der
Mitte des Mihrab sowohl den hoheren sozialen als auch den kiinstlerischen Status
ihres Meisters.35

Weitere bemerkenswerte Stellen fiir die Anbringung von Signaturen findet
man auf den zwei benachbarten Grabtirmen in Kharragan (Nr.7 und 9). Zwei
Signaturen — héchstwahrscheinlich nennen sie denselben Baumeister — sind mit
einer zeitlichen Differenz von etwa einem Vierteljahrhundert an den Gebduden
angebracht worden. Die dltere Signatur befindet sich am Ost-Turm (errichtet im
Jahre 460/1067), und zwar in der Ubergangszone der Kuppelschale innerhalb eines

35 ADLE 2015, 106—-107.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts 83

Abb. 3: Moschee, Mihrab, Zazan.



84

Iman Aghajani

isolierten Schriftbandes (Abb. 4). Uber dieser Zone folgt ein weiteres Band mit der
Datierung des Bauwerkes. Es ist erwdhnenswert, dass neben den religidsen In-
schriften noch eine Bauinschrift mit dem Namen einer entweder dort bestatteten
Person oder eines Auftraggebers tiber der Eingangsnische existiert.

Die zweite Signatur am West-Turm (errichtet im Jahr 486/1093) unterscheidet
sich davon gleich zweifach, ndmlich sowohl in ihrer Form als auch durch ihren In-
halt. Die Bauinschrift des West-Turms ist verglichen mit der des Ost-Turms in einer
sorgfaltigen Anordnung iiber dem Eingang des Bauwerks innerhalb einer dreizei-
ligen Inschrift angebracht. Die Signatur besetzt deren erste Zeile — eine sehr unge-
wohnliche Reihenfolge innerhalb der bekannten Beispiele solcher Bauinschriften
(Abb. 5). Die folgenden beiden Zeilen sind mit der Datumsangabe und dem Namen
entweder von bestatteten Personen oder des Bauherrn des Bauwerks gefiillt.

Ein zweites bemerkenswertes Element dieser Signatur bildet der Titel des Bau-
meisters ,Vater der Eminenzen‘ (Abu I-Maalt), wodurch wiederum der hohe Status
dieser Person unterstrichen wird und sich die Signatur deutlich von der alteren
Signatur am Ost-Turm unterscheidet. Samuel Stern vertrat die Hypothese, dass
diese Person den Titel vielleicht erst wahrend der Bauzeit des zweiten Turms er-
langt hatte.¢ Wie bereits erwéhnt, bleibt die Interpretation der zweiten Namen in
den Bauinschriften beider Tiirme unsicher, da entweder ein Bauherr oder eine be-
stattete Person genannt wird. In einigen der vergleichbaren Bauinschriften wird
ablesbar, dass der Auftraggeber ein Mausoleum fiir sich und seine Familie errich-
ten liefs, zum Beispiel im Falle des Mihmandust-Grabturmes (Nr. 11). Daher sind
beide Vorschldge zur Identifizierung der zweiten Namen in den Bauinschriften
der Kharraqgan-Turme giltig und konnen als plausible Erklarungen betrachtet
werden.

Die Grabtiirme von Nachitschewan stellen die ndchsten Beispiele von zwei signa-
turtragenden Gebduden, die die Nennung des Baumeisters beinhalten (Nr. 32, 38).
Der Baumeister ‘Ajami b. Aba Bakr aus Nachitschewan hat diese Mausoleen wéh-
rend einer Bauzeit von 25 Jahren errichtet. Seine Signatur an der Fassade des Mau-
soleums des Yasuf ibn Kuthayyir wurde in einem isolierten Schriftband unter-
halb des Kuppelfufies neben dem Haupteingang platziert (Abb. 6). Die gleiche
Baumeister-Signatur am zweiten Turm, dem Mausoleum der Mu‘mina Khatan,
ist an einer bemerkenswert exponierten Stelle platziert, was auf einen (dann)
hoheren Sozialstatus des Baumeisters hinweist (Abb.7): Sie ist in einem isolier-
ten Schriftband tber der Eingangsnische zu finden. Interessanterweise hat die
Eingangsnische des Yasuf ibn Kuthayyir Mausoleums die gleiche Gestaltung, al-
lerdings wurde die Tafel iiber der Nische mit komplizierten geometrischen Mus-
tern (sogenannten Girih-Mustern) ausgefiillt. Es ist daher zu vermuten, dass die Er-
wahnung des Baumeisters Nakhjavani in der Zeit der Errichtung des Mausoleums

36 STERN 1966, 24.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11.

-~ - . i

Abb. 4: Ostlicher Turm, Kharragan.

und 12. Jahrhunderts

85



86  Iman Aghajani

/L

I ¥
S

Vi

i

ST
he R

Abb. 5: Westlicher Turm, Kharragan.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Abb. 6: Yasuf ibn Kuthayyir Mausoleum, Nachitschewan.

87



Iman Aghajani

88

Abb.7: Mu‘mana Khatin Mausoleum, Nachitschewan.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

des Yusuf ibn Kuthayyir an einer so emblematischen Stelle wie iber der Eingangs-
nische noch unbedeutend war.

Der Schriftstil der Signaturen an iranischer Architektur des 11. und 12. Jahrhun-
derts folgt der allgemeinen Entwicklung der Inschriften dieser Zeit. Am Anfang die-
ser Epoche hat der Kufi-Stil noch eine unbestrittene Vormacht, bevor in der zweiten
Halfte des 11. Jahrhunderts mit Einfiihrung der Kursivschrift verschiedene epigra-
phische Stile den Dekor der Architektur bereichern.3” Die Signatur auf dem Ein-
gangsportal eines Mausoleums in Rayy ist das einzige erhaltene Exemplar mit einer
frithen Kursivschrift aus dem 11. Jahrhundert (Nr.10). Bei Betrachtung der unten
aufgelisteten Signaturen féllt auf, dass die Verwendung der Kursivschrift erst ab
Mitte des 12. Jahrhunderts deutlich zunimmt.

Als Tragermaterial der Inschriften und damit auch der Signaturen ist in den
unten aufgelisteten Inschriften das standardmaéafiige Baumaterial dieser Zeit zu
verstehen: Ziegelstein und Stuck sind die hdufigsten Materialien fiir Baudekora-
tionen.38

Ergebnisse

In dieser Arbeit sind Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahr-
hunderts behandelt, die einen kleinen Teil von dem umfassenden epigraphischen
Programm des Bauwerks bilden. Zur tibersichtlichen Dokumentation dient eine
chronologische Liste der Signaturen, die verschiedene Angaben zum Ort der An-
bringung, dem Wortlaut der Nennung, dem Stil und der Datierung enthalt.

Dieses Korpus umfasst 40 Signaturen, deren geografische Verbreitung von
Khiwa in Usbekistan bis nach Abarkuh in Iran und von Darband in Russland bis
nach Balkh in Afghanistan reicht. Diese rdumliche Streuung spiegelt die Bauaktivi-
taten dieser Zeit im Iranischen Hochland wieder.

Die Signaturen folgen bestimmten Vorgaben der iranischen Architektur des
11. und 12. Jahrhunderts, wenn wir die verwendeten Materialien sowie den Stil und
die Sprache der Inschriften berticksichtigen. Es zeigt sich, dass die Signaturen am
héaufigsten in Ziegelstein und Stuck umgesetzt wurden, und fiir die iberwiegende
Mehrheit der Inschriften der Kufi-Stil zur Anwendung kam. Mit Ausnahme eines
einzigen Exemplars, das in persischer Sprache verfasst ist (Nr.40), wurden alle
untersuchten Exemplare in Arabisch ausgefiihrt, das noch in dieser Zeit im Iran als
die Sprache fiir formale Inschriften dient.?® Die Verwendung der persischen Sprache
in dieser Signatur kann als erste Abweichung von der Norm betrachtet werden.
Es ist wichtig anzumerken, dass sich in der islamischen Epigraphik im Iran und

37 BLAIR 1992, 13—14; BLAIR 1998a, 88-91.
38 Vgl. ETTINGHAUSEN/GRABAR/JENKINS-MADINA 2002, 159-160.
39 BLAIR 1992, 10.

89



20

Iman Aghajani

den angrenzenden Gebieten die Verwendung des Persischen in Inschriften allméah-
lich durchsetzte. Dieser Prozess erstreckte sich iiber mehrere Jahrhunderte und er-
reichte schliefdlich im 16. Jahrhundert seinen Hohepunkt.*®

Man kann die Rolle des Baumeisters oder Handwerkers in dieser Epoche recht
gut anhand des Funktionstyps der signaturtragenden Gebdude analysieren. Diese
Analyse erschliefst auch den Auftraggeber des Bauwerks, was auch impliziert, wie
die Konstruktion finanziert wurde. Im Falle von Grofiprojekten — wie Freitags-
moscheen — werden Namen verschiedener Beteiligter wie zum Beispiel der Auf-
traggeber und der Bauaufseher - aber selten der Handwerker — in Bauinschriften
erwahnt (Nr.18, 30). Die zwei Kuppelbauten der Freitagsmoschee von Isfahan sind
geeignete Beispiele, um die Dynamik wéhrend einer kurzen Zeitspanne unter zwei
aufeinander folgenden Grofdvisieren zu beleuchten: Obwohl die Architekten und
Handwerker dieser Konstruktionen eine immens wichtige Rolle fir die Baukon-
struktion und -dekoration innerhalb der iranischen Architekturgeschichte spielen,
sind uns zu ihnen keine Informationen iiberliefert. Genauso wenig wissen wir iiber
die Baumeister und Handwerker weiterer grofier Moscheen oder Bauwerke die-
ser Zeit, wie den Kuppelbau in Barsiyan, die Grofse Moschee von Qazvin, den als
Madrasa Haydartya bekannten Moscheebau in Qazvin und die Grofe Moschee von
Zavara —und dies, obwohl in einigen dieser Beispiele sehr wohl in den Bauinschrif-
ten unterschiedliche Informationen zu den machthabenden Herrschern und den
Auftraggebern ibermittelt wird. Dahingegen sind in den Bauinschriften kleiner
Bauwerke deutlich weniger Informationen tiber die administrativ an der Errich-
tung beteiligten Personen zu lesen, wie etwa zu den Machthabern oder Bauaufse-
hern. Eine wichtige Tatsache ist hier, dass laut der unten angefiigten Liste der Grof3-
teil der am haufigsten erhaltenen Signaturen an eben diesen kleineren Bauwerken,
wie den Grabtliirmen, angebracht ist. Daraus wére zu lesen, dass deren Baumeister
die Gelegenheit zu nutzen wussten, ihren Namen fiir eine dauerhafte Présenz zu
verewigen.

Bei der Betrachtung der Signaturliste wird deutlich, dass es keinen festen Platz
fiir die Anbringung der Signaturen an den Gebduden gab. Dieser Ort variierte je
nach Funktion und Bedeutung des Gebdudes bzw. des signaturtragenden Objekts
und dem Status der Baumeister und Handwerker, was sich eben auch auf die Mog-
lichkeit der Rezeption der signaturtragenden Inschrift auswirkt. Die Mehrzahl der
Signaturen aus dieser Zeit beruht auf einer tatsdchlichen Lesung. Das bedeutet,
dass die gebildeten Besucher diese Inschrift lesen konnten.

Es gibt jedoch auch Inschriften aus dieser Zeit, die visuell sehr schwer oder gar
nicht zu lesen waren (Nr. 11, 15, 16, 17, 18, 33). Die Griinde dafir konnten folgende
sein: der Abstand zum Betrachter, die Komplexitit der Schrift durch die Verflech-
tung mit Pflanzenmotiven und geometrischen Elementen und das winzige Format
der Inschrift.

40 Zur Entwicklung der persischen Epigraphie in der islamischen Kunst vgl. O’KANE 2009.



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu erwédhnen, dass abgesehen von der
dekorativen und narrativen Rolle der Inschriften in dieser Zeit in einigen dieser
signaturtragenden Inschriften ein jenseitiger Aspekt zu erkennen ist. So ist davon
auszugehen, dass die am Bau Beteiligten mit ihren Signaturen die Gnade Gottes er-
langen wollten. Dies mag dem Begriff ,Baqiyat al Salihat‘ aus dem Koran entspre-
chen, der sich auf gute Taten bezieht, deren Belohnung im Jenseits wahrt (Koran
18:46 und 19:76). Dartiiber hinaus gibt es zahlreiche Beispiele fiir demiitige Worte,
die in den Inschriften der damaligen Zeit um Gottes Gnade bitten, nicht nur fiir den
Signaturinhaber, sondern auch in einigen Féllen fiir seine Kinder (Nr. 14, 17, 19.1, 26.1,
27, 28, 31, 35, 40).

Neben diesen Signaturen, die darauf abzielen, von Gottes Gnade zu profitie-
ren, gibt es eine bemerkenswerte Inschrift, die von der dominierenden Rolle des
Todes im Universum spricht. Ein persisches Gedicht am Ende der Bauinschrift am
Kuppelfufs des bereits diskutierten Mausoleums der Mu‘'mina Khatan kann uns die
Entstehung der Signatur als dauerhaftes Symbol in einer vergénglichen Welt ver-
standlich machen:

SB b Sl el sy Lo 3Bigy Sl g @2 3550 o
Ma bigardim pas bi-manad ruzigar, ma bimirim in bimanad yadigar

~Wir vergehen, aber diese Welt bleibt; wir sterben, aber dies bleibt in Erinnerung.“

Dank

An erster Stelle mochte ich mich bei meinem Betreuer der Dissertation, Professor
Lorenz Korn, fiir die hilfreichen Anregungen und Kommentare bei der Durchsicht
des Manuskripts bedanken. Dr. Anja Heidenreich méchte ich besonderes fiir das
Korrekturlesen dieser Arbeit danken. AufSerdem gilt mein Dank Maryam Moeini,
die mir ihre Fotos aus Nachitschewan zur Verfiigung gestellt hat.

91



Iman Aghajani

92

"09 ‘q8661 ¥1V19 19T ‘TL6L

INVAYIHD-NVINITIN/3TaQY LpAIg-Io snyjaddny isnpuewyii 1-ling
'8961/US/YEL IAVAVISNIA 9601/06¥ SLP] "q WIYpIq] [oWD, urR1s|abalz 13Ny neqqeso ueJ ‘ueybweq |1
}G81 ‘Z661 ¥IV1g 66-17601  [pnjwgopy aydsiubuebuig Jap [IMZ w] wizy -|e pay, yeys
L1V '0L61/US6YEL NYAININYY /26-18% 8> [poww]ogniy “q 1jy, [owDp, LRI AlsIny neqqelts ueiy ‘Ahey 0L
1uplunz-jp ppyoY “q Buebuig wap Jaqn  wuNIge.D JSYDIASIM
}TL1 ‘7661 ¥1Y1g 1996 NY3ILS €601/98Y7 1[B.DN-| NQY [PWD, utaasjabalz 4Ny neqqe.in ues] ‘uebesseyy 6
'LOL ‘9G61 YIAVIN ‘89 ‘€Z61 { 1alasuemeue) jueiejez
731Q 68 ‘1981 40MINVH) 7601/98Y wispd ‘q powwnyniy 12 4Ny peq ueJ] ‘Jenizqes g
'9€L-YEL 1uplunz-ip ppyoY “q 9yassbuebuig Jap auozjaddny wJanygesn J3YdijasQ
‘7661 ¥Iv1g ‘9961 N¥1LS £901/09% powwoynyy jowo, urRis|abaiz T neqge.o uesi ‘uebenteyy ¢/
PopPPOH-|D
'6¥9¢ 'TIA VADY oAnpay, ‘q ubwyin, °q 101 efuep ezenteq
‘8E€C-LET 'LEYL QTYMHIIT €901/9GY [wiyJoiqr jowp,  (13ydny) [[BIBN 4N lonpeis uefiequazy ‘efuen 9
‘7LL-001 ‘SLOZ 31aV upquPS-Ib PoWWOYNY °q qelyin 93YISON lleiN
'6661/US8LEL INVHY-dvaavT "y L1/ 9N Po,0S NqY [oWD, 3pms ny esselpej\/as3ydsoiN uel] ‘uveznz S
1upynfSr-|p
‘vLL-LLL ‘2661 ¥Iv1g poppoH-p boygsr-nqo “q Jol eJiZeH ezealeq
'069-889 ‘SL6L/USYSEL ¥YHSIY ovoL/zey powwpynpy jowp,  (ussid) ||eIBN 1Ny Jonpeis uel‘pzep v
Jouung-|o LipAig-jo
"Bunsa auabis ‘56-£6 ypys *q uhosnpy-jo q gnjjaddny Jepweyy, I-1id
‘7661 ¥IV1g '€ '956 | YIAVIA 920L/LLY powyy q 1y, [pwn, urR1s|abaiz LNy neqge.o ues ‘veybweq ¢
gnyaddny wifeq1-ling
"1Z1-601 ‘9€61 Q¥VA0H ceoL/ely 11y, *q uAosny [pwo, utaasjabalz 4N neqqe.in uedy ‘wifeq [4
Jpllon-ip 11y, “q 3|nes aaydsowsheyaly
‘LL-9L 'T661 ¥1V1g 600L/007 powiwpgny [owDo, Z|0H 4Ny 93YISON ueispjagsn ‘eAlyy l
aend T L eLen 1ns 31ydsug 13p buniaizield sydamneg sap aweN -

pun uoiyunysyIamneg

punio

apunyJyef “gL-"L1 Jap Ul JNDRUYIIY UsydSiuel] Jap ul uainieubis ‘| ajjageL



93

Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

nyoj jpjjo

anfoyb Jpffon-jp upwyny
-Inpqv, ‘q yojinpqy, €
wispO-| 19y “q »yog

19y "q upwyin, (spsof 'z
YAbpojom-j-om

nyoj [ojjo 4ofoyb piinf-|p

pun uoiunjsyIamneg

pun 10

wigny-jo-pqy, *q upwyoy 4Ny "€
T4 74" “[P-pPqy, 11B,NN-[D-] 1IY, “q PNS BNy e 13JeulN peqelejneq
‘€661 INIWOHL-13Q¥NOS 8011/20S powwpyny [pwo, | JuRISIBBaIZ Yy L NaleulN ueisiueybyy ‘yileg /1
wnajos
“(1on4Q wi) N¥OY 6L61 gnyaddny -nep quypef uejesiy
INIWOH]-130¥N0S/13a¥N0S ‘ul-zL/9 [1syxp]ios-|o urais|ebalz 1Ny neqqeJo ueJ] ‘aseqbues 9|
“(3N1Q W) NYOY ‘6761 zehy I-IIN
INIWOH]-130¥N0S/13A¥N0S ylzL/'9  ISyypins-jo powyy [ouwp, urals|abalz 1Ny NaJeuln ueJ] ‘aseqbues G|
yAopojom-j-om
nyoj [ojjo 10foyb
1ypiwdii-jp puuog-|o
'¢0Z-861 powyy g powwoynpy SqeIylIA sap a1aun eAyeA epezwew]
‘7661 ¥I¥1g 1996 ¥VYAIg (90017005 "ed) JSON Nqy [owo, )INIs yny neqges uelsiueybyy ‘Ind 1-es |
3681 90L1L SQeJyIIN S3p a1aunT  3aydso uebuepueg
‘7661 ¥1V1g 19€ ‘9561 ¥IAVIN —960L/X6v ‘q fbg nqy [bwp, MEUEN 4y 99YISON ueisjusunjanl ‘ney €l
ueAusIN-le peyysen
1opohiz UOA 112JeulN
['q] 11y, 3osopuiH-iq °Z urR1s|abalz 4Ny uejsiuswant
'}/81 ‘7661 ¥1V1g LoLL/se6ly] poAiz [q] 1}y, jowp, *| urR1s|abalz 4y NaleuliN ‘ueisiyia 7l
ajand T o eLsIE 1 ydsug Jap buniaizie|d s)Jamneg sap aweN T

(bunzjasyiod) | *qel



Iman Aghajani

94

JDARIYNDS G IUINZDD-|D

Buebuiz wap Jaqn

[naybny 1-ling

"9%-G ‘996 ¥vavdD ovLL/vES qoYypA-Inpqy, [owp,  (Udsi3) ||eIBN yny neqqe.i uesy ‘AMey sz
1ZoAIp-jo 1pg 19y Uq! gnyaddny -z
powiwpynpy [owp, 'g PRI 1Ny qedyin ‘L pequno I-pifsey
‘0L0Z N¥OY LELL/LES powiwpyniy [owo, °| NS 1y 93YISON ueJ] ‘uled 1-uebues 7
1UINZDO-|D qedyiin Jediey epezwew]
‘GE6L 0134Z¥3H YELL/SZS  LDSUY-|D POZIIYS “q IfY, PNS  AlsINY neqqgeio uel] ‘ueyeys]  €¢
....Hmﬂ
pewweyni ‘q iy, ‘q
ujpsn-|o puql WisLO-| Jequiiy é
"7€0€ 'TIIA V3D 0€LL/YTS nqy om powqy [pw(n,] Z|oH 1Ny {3AYISON uel ‘pzex 7z
12Jeuly uebany sef
'Tz0T 9SLL-9zLL/ Isyxyp.os-jo ueispagsn
NYOY ‘#91-6GL ‘0Z0Z AYYIDIIN  0SG-0TS 'BD  POWWDYNN “q 1jY, [DWD, urassjabalz 1Ny naJeuly ‘uebuny se[ 17
(¢) bjnyprof
‘q 1|V, byp[ow, pis! bM
"9€ ‘9/61 ¥IGTM (¢) oAb powyy “q qelyIN yebwepeys
‘¥8€ '6961/US8YEL YYHSIY 8LLL/TLS yo||npqy, jowo, urRls 14Ny 93Y2SON ueJ] ‘eysesej Qg
SbH-|b ngp [bwWD, ‘7
yAobpojom-j-om
nyoj ojo 10foyb
ISYXDIDS-SD 1f1.0I0j-|D
GSLlL powwoyny “q po,sy JOH Wi aydsiupus|g 'z
“VLLL/6YS Ansubyy nqy 1opoA pip, uisipbalz  uny 'z ueady 1dney | jeseys I-ieqry
'89-/ ‘6%761 @¥vaoo -80S DqoIY-| 1YIPLY DILLINY * | uiis|abaiz yny ‘| 19J9suemeley ueJ] ‘syjeses gl
ADIDUNDSOA-1] fnd bU-jo puem-e(qid
‘022 ‘2102 N4O)Y IAZDO-b powwbyny *q 13p 3]|31S J31J31|0SI Uy daydsowsheyaly
‘91 '¥00Z/Usz86L INYHIND ¥111/80S Jowin,nqy [owio, utaasabalz ynyl 93YdSON ues] ‘uebAedinn gy
alend wnjeq ol [eLis1ely s ydsug Jap bunuaizie|d S)}Jamneg ssp saweN .

pun uoipjunysyIamneg

pun uQ

(bunzjasyiod) | *qel



95

Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

wnajosnep
21AKeyany| uqi Jnsn

‘L 9561 1upAofyyoN-up puung-jo ueflieqiazy
YIAVIN LPZE-91ZE "XI VDY 29LL/LSS  bg nqy “q 1woly, jpwo, urais|abalz 4Ny neqqe.in ‘uemaydsyydeN g€
peyysen 1-yeys
"£91 'SLOZ INIYN 9/-59LL  nyoj jojjp 4nfoyb 1up4-jo uenly buebuig uessiueybyy
‘9G ‘L /61 ¥IZLYID/HINISY) /LL-195  pnWwyoy "q powyy |owo, uaisjabaiz 1Ny esepep ‘ueisilieyn |
DUUDG-[D POWIWDYNN
‘q powyoy [pWo, ‘7
120YD-J-1q fnd pw-ip uendy-pns -z
09L1/SSS T 1upypfsr-jo pnwyppy gnyaddny °| aaydsowsbelaly
‘067 '9£61 A¥YA0D  8SLL/ESS 'L po3sn-1o poA ojo, | PNS  AlsIny 292501 uelf ‘uelsiply 0
ISYYDIDS-|D Jefues ueyns
‘€7 '6861 ZIS)Y UIq powwDyNy sap wnajosnep
MIZINTIWHD Y6 ‘956 YIAVI [SLL/1SS DJIWD, DWW uR3sjabaiz 1Nyl neqqe.o uejsiuaunjanl ‘Ade|N 67
yAobpojom-j-om
'8861 INVANIHD nyoj [pjjp Jofoyb weleq eqeg
-NVINIT3IN ‘9€ ‘9/61 ¥38TIM ‘uleir9 pnwyoy “q powyy “q gnyjaddny uessiueyhyy
‘L1 '7L61 INVASIHD-NVINITIN A SIG "LL/'S poWwWoYnyy [ow, NS Ly neqqe.o ‘Jlleys Jezey 8z
nyoy
‘8Ll Jojj0 4pfoyb puupg-jo 1aJeully peqgeznai4
'9G61 ¥IAVIN (1S ‘8161 Z31Q Ul 'ZL/ 9 IMIN 4oJpf *q p1oS [pWD, urR1s|9631z LNy naJeUIN ueJ] ‘ueysepleg /g
1yboipyy-|o
usgny “q  Jppuld *q
powwpyny " [oWo, "7
1YybpIoN -0 UISYN “q 3||andey-uajnesyd3
.buupg-jo Jppuld ‘q ‘3peSSeHSIM T
powwoyny 1yog nqy aydsiupualg Jap
‘9€ L€ "TIIA VIDY yojjy mfo, oji 1fo.-jo uRlIS T UM T 13qn ‘apessesisam ‘| y1ns 1-pequny
'SEL-GT1 '9€61 Q¥VA0D SYLL/TYS QIUYPNA-D PQY,-fo jown, "L uiRisiebalz L uny °| neqgeo uedp ‘eybesely 9z
ED wneg ol Ve I Buydsug 19p buniaizield syJamneg sap aweN n

pun uoiunjsyIamneg

pun 10

(bunzjasyiod) | *qel



Iman Aghajani

96

powwoynpy ‘q

11y, “q Jnsng nyoqoioy 7

puung powwbyny ‘q (1s4e4)
‘L€ '9/61 ¥ITIIM 11V, *q fisnA 1-ypunb ulels 'z Alsiny g qedyin JepeyyseiN
‘111 '6961/US8YE| YYHSIY 6611/565 And I-Jipz 1-1s0p 1q | ulRlS | AlsIny °| neqqe.in ueJ] ‘beueseyy  op
©) buebuig pngey I-pequno
b ‘9561 ¥IAVIN L6LL/S6S  pOWYDY "q powyy [owp, ussally 14Ny} neqqge.o ueJ] ‘eybesey  6€
1upApfyypN-UD unleyyl eujw,niy
/¥ '9G6 1 YIAVIA Jbuupg-|p 1jpg Buebui3 ueliequazy
PLyE-0LYE XIVIDY 9811/¢8S nqy q 1woly, jown, utaasjabalz 4Ny neqqe.in ‘uemaydsyuydeN 8¢
"€ '£10T INYHINO s "q JDSUbW buubg 7
‘€6 ‘€61 a134Z¥3H psnw ‘q Jnsupyy  uRIS|PbaIZ ‘7 Uy T Buebuiz pequno es
‘8L ‘7981 440MINHVYY 7811/08S Jiop-j0 pqy-jo [pwo, °| uzasebalz °| Yyl neqqe.in ues ‘efluin /€
wiybaqr
"96€€ 1Iv, *q bqog “q fnsoj -q
‘XL VDY ‘911 ‘7981 440MINVH)] ¥8L1/08S  POWYDY *q POWWDYN)Y upls  AIsINy Janewnpess pue|ssny ‘pueqieq 9¢
nyoj |ojjo
"G10Z 13003V 10H veLL-vLLL A0foyb 1bpig-|p foip4-| QeJYIN  Ysnd zqes ezwe Jid
/AWIYY] ‘P ‘9E6| a¥Va0D /065-04S 19V "q powiwnygniy [own, PMS  AsINy neqqge.n ueJ] ‘'ympleqy  G¢
T pobwiwbyniy UbsbH q
uAbssny “q powwpGny
‘q 1|y, 'q wojsny “q puem yebwepeyn
"98€ '6961/US8YE L YYHSY €8L1/6LS powwoynyy pbgpIvY XPmsS AIsIny 99O ueJ] ‘eyseed g
"bunsasuabis '6/- 8/ (1ppH "po) 1zDYyY-1q
‘€S '910T/USS6EL IAVZVH) Jniow Lndpysin-jo HaJeulN
‘v€1 'P00Z ININOH]-13a¥N0S YLLL/0LS wiyp.qr q 1y, [pwo, uRisRbalz  misuny naJeUIN ueysiueybyy ‘wel ¢
R e el LR e ydsug Jap buniaizie|d syJamneg sap aweN -

pun uoipjunysyiamneg

pun 10

(bunziasuio4) | "qel



Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

ORCID®

Iman Aghajani @ https://orcid.org/0009-0008-2225-6249

Literaturverzeichnis

Abkirzungen

RCEA  Répertoire Chronologique d'Epigraphie Arabe, hg. von Etienne Combe, Jean Sauvaget,
Gaston Wiet, Nikita Elisséeff, Dominique Sourdel u. Janine Sourdel-Thomine, 17 Bde., Kairo
1931-1996.

Literatur

Adle, Chahryar (2015), ,Trois mosquées du début de I'ére islamique au Grand Khorassan:

Bastam, Noh-Gonbadan/Haji-Piyadah de Balkh et Zuzan d'aprés des investigations archéo-
logiques”, in: Rocco Rante (Hg.), Greater Khorasan. History, Geography, Archaeology,
and Material Culture (Studies in the History and Culture of the Middle East 29), Gottingen,
89-114.

Adle, Chahryar/Melikian-Chirvani, Assadullah Suren (1972), ,Les Monuments du Xie siecle du
Damqan“, in: Studia Iranica 1 (2), 229-297.

Afshar, Traj (1348sh/1969), Yadigarhay-i Yazd, Bd. 1, Teheran.

Afshar, Iraj (1354sh/1975), Yadigarhay-i Yazd, Bd. 2, Teheran.

Aghajani, Iman (im Druck), ,Reconsidering the So-Called Madrasa-i Nizamiyya of Hargird: New
Evidence of Iran’s Earliest Ayvan-Mosques”, in: Martina Massullo u. Sandra Aube (Hgg.),
Proceedings of Conference Through the Lens of Henry Viollet: Islamic Monuments Through
an Undisclosed Archival Material (1904-1913), Paris.

Berchem, Max van (1888), ,Le chateau de Banias et ses inscriptions”, in: Journal Asiatique 8 (12),
440-470.

Bivar, Adrian David Hugh (1966), ,Seljtqid ,ziyarats' of Sar-i Pul (Afghanistan)”, in: Bulletin of the
School of Oriental and African Studies 29 (1), 57-63.

Blair, Sheila S. (1992), The Monumental Inscriptions from Early Islamic Iran and Transoxiana
(Mugarnas Supplements 5), Leiden.

Blair, Sheila S. (1998a), Islamic Inscriptions, Edinburgh.

Blair, Sheila S. (1998b), ,Inscriptions and Texts. Evidence from Early Islamic Iran”, in: Quaderni di
Studi Arabi 16, 59-68.

Bosworth, Clifford Edmund (1960-2007), ,Biyar, al-Biyar”, in: Peri J. Bearman, Thierry Bianquis,
Clifford Edmund Bosworth, Emeri J. van Donzel u. Wolfhart P. Heinrichs (Hgg.), Encyclopaedia
of Islam. Second Edition, http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_8420.

Canby, Sheila R./Beyazit, Deniz/Rugiadi, Martina/Peacock, Andrew C.S. (2016) (Hgg.), Court and
Cosmos. The Great Age of the Seljuqs, New York.

Casimir, Michael J./Glatzer, Bernt (1971), ,Shah-i Mashhad, a Recently Discovered Madrasah of the
Ghurid Period in Gargistén (Afghanistan)”, in: East and West 21 (1/2), 53-68.

Chmelnizkij, Sergej (1989), ,Das Mausoleum des Sultans Sandschar in Merv”, in: Architectura 19 (1),
20-35.

Diez, Ernst (1918), Churasanische Baudenkmdiler, Bd. 1, Berlin.

Diez, Ernst (1923), Persien. Islamische Baukunst in Churasén, Hagen.

97


https://orcid.org/0009-0008-2225-6249
https://orcid.org/0009-0008-2225-6249
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_8420

928

Iman Aghajani

Dodd, Erica Cruikshank/Khairallah, Shereen (1981), The Image of the Word. A Study of Quranic
Verses in Islamic Architecture, Bd. 1: Text and Photographs: A Study of Quranic Verses in
Islamic Architecture, Beirut.

Eichwald, Karl Eduard (1837), Reise auf dem Caspischen Meere und in den Caucasus: unternommen
in den Jahren 1825-1826, Stuttgart.

Ettinghausen, Richard/Grabar, Oleg/Jenkins-Madina, Marilyn (2002), Islamic Art and Architecture,
650-1250, New Haven/London.

Fehérvari, Géza (1960-2007), ,Mihrab”, in: Peri J. Bearman, Thierry Bianquis, Géza Fehérvari, Emeri
J. van Donzel u. Wolfhart P. Heinrichs (Hgg.), Encyclopaedia of Islam. Second Edition, http://
dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0733.

Gail, Adalbert Johannes (1982), Kiinstler und Werkstatt in den orientalischen Gesellschaften,
Graz.

Gaube, Heinz (1982), ,Epigraphik”, in: Wolfdietrich Fischer (Hg.), Grundriss der arabischen
Philologie, Bd. 1: Sprachwissenschaft, Wiesbaden, 210-226.

Giunta, Roberta (2011), ,The Saljuq Inscriptions of the Great Mosque, Isfahan”, in: Bruno Genito u.
Fariba Saiedi Anaraki (Hgg.), Adamiji Project. From the Excavation (1972-1978) to the Archive
(2003-2010) in the Masjed-e Jom'e Isfahan, Teheran, 89-116.

Godard, André (1936), Athar-é Iran, Bd. 1, Haarlem.

Godard, André (1949), Athar-é Iran, Bd. 4, Haarlem.

Grabar, Oleg (1966), ,The Earliest Islamic Commemorative Structures, Notes and Documents”, in:
Ars Orientalis 6, 7-46.

Herzfeld, Ernst (1935), ,Imam Zadé Karrar at Buziin, a Dated Seldjak Ruin”, in: Archdologische
Mitteilungen aus Iran 7, 65-81.

Herzfeld, Ernst (1937), ,Arabische Inschriften aus Iran und Syrien”, in: Archdologische Mitteilungen
aus Iran 8, 78-102.

Herzfeld, Ernst (1943), ,Damascus: Studies in Architecture - I, in: Ars Islamica 10, 13-70.

Hillenbrand, Robert (1994), Islamic Architecture, Form, Function and Meaning, Edinburgh.

Hillenbrand, Robert (1995), ,Saljukids, Art and Architecture, Bd. 1: In Persia”, in: Peri . Bearman,
Thierry Bianquis, Clifford Edmund Bosworth, Emeri ). van Donzel u. Wolfhart P. Heinrichs
(Hgg.), The Encyclopaedia of Islam, Second Edlition, 959a-964a.

Karimiyan, Husayn (1349sh/1970), Rayy-i Bastan, Bd. 2, Teheran.

Karimy, Amir-Hossein/Holakooei, Parviz (2015), ,Analytical Studies Leading to the Identification
of the Pigments Used in the Pir-i Hamza Sabzpash Tomb in Abarqd, Iran: A Reappraisal”, in:
Periodico di Mineralogia 84 (3A, Special Issue), 389-405.

Khanikoff, Nicolas (1861), Mémoire sur la partie méridionale de I’Asie centrale, Paris.

Khanikoff, Nicolas (1862), ,Mémoire sur les inscriptions musulmanes du Caucase”, in: Journal
Asiatique 5 (20), 57-155.

Khazayi, Muhammad (1395sh/2016), Minar-i Jam; Katiba-ha va Nuqdsh-i Tatyini va Mafahim-i
Namadin, Teheran.

Korn, Lorenz (2009), ,Salique Dome Chambers in Iran: A Multi-Faceted Phenomenon of Islamic Art
in Iran”, in: Archdologische Mitteilungen aus Iran und Turan 39, 235-260.

Korn, Lorenz (2010), ,Der Masgid-i Gunbad in Sangan-i Pa'in (Hurasan/Iran): Architektur, Baudekor
und Inschriften”, in: Markus Ritter u. Lorenz Korn (Hgg.), Beitrdge zur Islamischen Kunst
und Archéologie, Bd. 2, Wiesbaden, 81-103.

Korn, Lorenz (2012), ,Architecture and Ornament in the Great Mosque of Golpayegan®, in: Lorenz
Korn u. Anja Heidenreich (Hgg.), Beitrdge zur Islamischen Kunst und Archéologie, Bd. 3,
Wiesbaden, 212-236.

Korn, Lorenz (2022), ,Das Minarett von Jar Kurgan und seine Inschriften”, in: Sebastian Hanstein,
Aram Vardanyan u. Peter Ilisch (Hgg.), Studia Numismatica et Islamica in Honorem Lutz
Ilisch. Festschrift zum 70. Geburtstag von Lutz Ilisch, Berlin, 303-323.

Korn, Lorenz (im Druck), ,The Mausoleum at Sangbast. Touchstone for the Understanding of
the Pre-Mongol Architectural History of Khurasan”, in: Robert Hillenbrand (Hg.), Iranian
Architecture, 1000-1250, Edinburgh.


http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0733
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0733

Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Labbaf-Khaniki, Rajab‘ali (1378sh/1999), ,Siyr-i tahavvul-i Masjid-i Jami*-i Zazan", in: Muhammad
Qarah Chamant (Hg.), Majma'i Maqalat-i Hamayish-i Mimari-yi Masjid: Guzashta, Hal,
Ayanda, Bd. 1, Teheran, 565-590.

Mayer, Leo Aryeh (1956), Islamic Architects and Their Works, Genf.

McClary, Richard P. (2020), Medieval Monuments of Central Asia, Qarakhanid Architecture of the
11th and 12th Centuries (Edinburgh Studies in Islamic Art 1), Edinburgh.

Melikian-Chirvani, Assadullah Suren (1972), ,Baba Hatem. Un chef d'ceuvre inconnu d'époque
ghaznévide en Afghanistan”, in: Muhammad Yusuf Kiani u. Ali Akbar Tajvidi (Hgg.), The
Memorial Volume of the Vth International Congress of Iranian Art and Archaeology, Bd. 2,
Teheran, 108-122.

Melikian-Chirvani, Assadullah Suren (1988), ,Baba Hatem”, in: Ehsan Yarshater (Hg.), Encyclopcedia
Iranica, vol. 3, 3, 291-292.

Al-Mugaddasi, Muhammad b. Ahmad (1991), Kitab Ahsan al-Tagasim fi Ma'rifat al-Aqalim, Kairo.

Mustafavi, Muhammad TaqT (1347sh/1968), ,Burj-i Mihman Dast" in: Yaghma 244, 570-571.

Najimi, Abdul Wassay (2015), ,The Ghurid Madrasa and Mausoleum of Shah-i Mashhad Ghur,
Afghanistan”, in: Iran 53, 143-169.

O’Kane, Bernard (2009), The Appearance of Persian on Islamic Art, New York.

Pope, Arthur Upham (1965), Persian Architecture, London.

Quchant, ‘Abdullah (1982sh/2004), Bar-rasi-ya katiba-hay-i Masjid-jami*-i Gulpaygan, Teheran.

Quchant, ‘Abdullah (1395sh/2017), ,Bar-rasi-ya katiba-hay-i Burj-i Sa Gunbad va Masjid-i Jami“I
Uramiya®, in: Athar 75, 39-48.

Rogers, John Michael (1976), ,Waqf and Patronage in Seljuk Anatolia: The Epigraphic Evidence”, in:
Anatolian Studies 26, 69-103.

Schimmel, Annemarie (1989), Islamic Names. An Introduction, Edinburgh.

Sourdel, Dominique/Sourdel-Thomine, Janine (1979), ,A Propos des monuments de Sangbast”, in:
Iran 17, 109-114.

Sourdel-Thomine, Janine (1953), ,Deux minarets d'époque seljoukide en Afghanistan®, in:

Syria 30 (1/2), 108-136.

Sourdel-Thomine, Janine (2004), Le minaret ghouride de Jdm, Un chef d'ceuvre du XII® siécle
(Mémoires de I'Académie des Inscriptions et Belles-lettres 29), Paris.

Stern, Samuel Miklos (1966), ,The Inscriptions of the Kharragan Mausoleums”, in: Iran 4, 21-27.

Thesaurus d’Epigraphie Islamique (0.).), Thesaurus d’Epigraphie Islamique, gegriindet, konzipiert
und geleitet von Ludvik Kalus, seit 2025 von Frédéric Bauden, https://www.epigraphie-
islamique.uliege.be/Thesaurus (Stand: 16.11.2022).

Wilber, Donald N. (1976), ,Builders and Craftsmen of Islamic Iran: The Earlier Period”, in: Art and
Archaeology Research Papers 10, 31-39.

Abbildungsnachweise

Abb.1: Foto: Iman Aghajani.

Abb. 2: Foto: Lorenz Korn.

Abb. 3: Foto: Iman Aghajani.

Abb. 4: Bildarchiv der Islamischen Welt, 1970er Jahre, Universitdt Bamberg, Foto: Barbara Finster.
Abb.5: Foto: Iman Aghajani.

Abb. 6: Foto: Maryam Moeini.

Abb.7: Foto: Maryam Moeini.

29






MANDY TELLE

Orate pro eo

The Signatures of the Goldsmiths’ Works of Hugo d'Oignies

Abstract Hugo d'Oignies’ case holds a unique
position in the field of signatures, as no other
treasury ensemble displays the presence, work
and influence through various artefacts of one
particular goldsmith to such an extent. The works
all stem from, were housed in and created for the
former treasury of the priory of canons regular of
Oignies, where Hugo himself held various social
roles. Hugo was not only a goldsmith in Oignies’
priory, but also a donor and a regular canon—
maybe even a scribe and illuminator. Thus, he
was deeply entangled in the matters of the
priory.

Hugo d'Oignies is one of the most important
medieval goldsmiths known by name, due to his
six name inscriptions and two self-portraits on and
in several artefacts: on the bookbinding plates of
agospel book, on one of its" manuscript pages, on
a chalice, and on a relic label in a reliquary, all cre-
ated between 1228 and 1238. Some of the works

were made for newly acquired relics, generously
donated by Jacques de Vitry (1160/70-1240), once
himself a canon regular in Oignies, later Cardinal
of Tusculum.

By analyzing the wording, the layout, the (in)
visibility of the signatures in the interplay of the
work as a whole, their spatial arrangements and
thus their accessibility by different actors and au-
diences, the present paper discusses central com-
municative functions and the reception of the
presence of the artist through his signatures and
self-portraits within the ritual and liturgical struc-
ture and (choreographed) action scenarios of the
priory and community of Oignies. Furthermore,
means of communication of Hugo's self-referen-
tial works with supra-temporal and -spatial di-
mensions are discussed, as the community of the
living was reminded to whom gratitude was due
for the precious artefacts they used over many
centuries, thus transcending Hugo's death.

Keywords Goldsmith's Art; Artists’ Signatures; Praxeology; Hugo d'Oignies; Self-Representation of Artists

Introduction

Hugo d’Oignies is one of the most important goldsmiths known by name from the
Meuse region, a leading religious and artistic hub, famous for the Romanesque
style that radiated into various art genres and reached its peak from the 11th to
the 13th century. Hugo’s works display a mise-en-ceuvre of various techniques and
materials translated into the emerging Gothic style. Six name inscriptions and two
self-portraits, all created between 1228 and 1238, bear witness to his authorship.
Throughout the Middle Ages, signatures of goldsmiths are to be found on artefacts
mainly intended for liturgy, such as chalices, patens, and reliquaries.! Though
Hugo’s signatures are not an isolated case, it is striking that several inscriptions that
mention the name of one particular goldsmith are preserved in a single ensemble:

1 Examples in DIETL 2009, esp. in his catalogue and tables; see also LECLERCQ-MARX 2000
and LECLERCQ-MARX 2001.

© 2025 Mandy Telle (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 101-127. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23228


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23228

102

Mandy Telle

on bookbinding plates of an Evangeliary, on a manuscript page of the Holy Scrip-
ture these plates once contained, on a chalice, and on a relic label in a rib reli-
quary.2 The works all stem from and were housed in the former treasury of the pri-
ory of canons regular of Oignies.® Besides being partly a local production created
in and specifically for the priory by Hugo and his workshop, the thesaurus took on
an international dimension due to significant donations of relics, precious stones,
and ornamenta ecclesiae by Jacques de Vitry (1160/70-1240).* He joined the priory as
canon regular (1211-1216) before making a career, first as a crusade preacher, then
as bishop of Acre (1216—1225), and later as Cardinal of Tusculum (1228-1240). His
effort to work towards the canonization of Marie d’Oignies (1177-1213), a Beguine
and mystic who lived close to the priory, brought a broader reputation to Oignies
and, hence, more pilgrims.5 This development required the production of specific
reliquaries and liturgical artefacts. It is at this intersection of different, but closely
related devotional trends and movements, encompassing the crusades, the cult of
relics, and the establishment of the gothic style, that Hugo d’Oignies was active
within the priory, where he performed various social roles. He served as a donor,
goldsmith, draughtsman, illuminator, and possibly even as a scribe. Much has been
written on Hugo’s works.® Hitherto, no detailed account sheds light on the spatial
context and ritual practices in which Hugo’s signed artefacts (all linked to Jacques
de Vitry) were implemented. These are the topics this paper will discuss, with a par-
ticular focus on the visibility of the signatures, the associated presence of the artist,
and his reception within this praxeological agenda.

Life and Work of Hugo d’Oignies Based on the Sources

Except for his artefacts, which provide the earliest surviving mentions of his name
and are thus important primary sources, Hugo is only referred to by name and
function in a 15th century copy of a manuscript containing a chronicle of the pri-
ory of Oignies (Historia fundationis venerabilis ecclesie beati Nicolai Ogniacensis).”
The now lost original document is dated to shortly after 1289.% The chronicle tells

2 See inventory lists of the priory from 1628: Arnoldus Rayssius, Hierogazophilacium
Belgium, 386-387; and from 1648: COURTOY 1953, Appendices, II, 139; DIDIER/TOUSSAINT
2003, 191-304

3 Now on permanent display at the Musée des Arts Anciens du Namurois-Trésor d’Oignies
(TreM.a).

4 See PONCELET 1912, XXXI, 102-103; DIDIER 2013, 78; FORMIGIONI 2003, 37-45.

5 See COLLET 2012, 18-20, 26.

6 For an overview of the secondary literature see DIDIER/TOUSSAINT 2003, 191-304,
esp.191-192.

7 The document is contained in the Archives de ’Etat in Mons, no. 54, Cartulaire du prieuré
d’Oignies, fol. 1r-3r.

8 PONCELET 1912, I, note 1; cf. BERLIERE 1890-1897, 450.



Orate pro eo

of a man who lived in Walcourt around 1187 and had four sons, three of whom be-
came priests—Aegidius, Robertus, and John. The fourth was Hugo, a famous gold-
smith: alter dictus est Hugo qui fuit in arte aurifabrice operator famosissimus.® It
is reported that Aegidius sold his property in and around Walcourt, moved to an
area on the Sambre called Oignies along with his mother and brothers around 1190
(after the death of the husband/father). They settled around a chapel dedicated to
St. Nicholas, gathered like-minded people, professed to the rules of St. Augustine??,
and elected Aegidius as their prior.!* They lived in communi and were requested
to relinquish any personal property or income of their own.'2 According to this
foundation story, Hugo would have been directly involved in the founding of the
priory.

The initial development of the priory is evident from the earliest donations of
landed property to the chapter of canons of 1192 and 1198, which enabled them to
build a new church that was consecrated by the bishop of Liége, Hugues de Pierre-
pont, in 1204.13

We know neither of Hugo’s life and activities before and after his creative pe-
riod between 1228-1238, nor of his place of training or the location and organisation
of his workshop, but most probably the latter was located in or close to the priory
of Oignies, and it was there that Hugo created the precious artefacts for use in the
priory itself.14

Critical questions remain, however. Why are only works from within a lim-
ited time span of ten years preserved? What about Hugo’s occupation during the
roughly 35 years between the foundation of the priory and his first attested works?

9 A critical edition of the founding chronicle is provided in: HUYGENS 2012, Appendix II,
207-213, here 209.

10 See JOCQUE 2004, 45-63: The same cartulaire (see note 7) contains a 15th-century copy of
the priory’s Constitutiones seu statuta monasterii nostri Oigniacensis. The regular canons
of Oignies followed the Regula recepta, i. e. the Praeceptum, preceded by the first phrase
of the ordo monasterii, thus belonging to the ordo antiquus. The regula recepta is a mod-
erate and the most widely used version of the Augustinan rules. The brothers wrote it
down in 1251, after they had been ordered to do so twice (1243, 1250) during visitations.
What kind of institutions the canons followed during the first 50 years after the founda-
tion of the priory of Oignies seems to be an open question.

11 HUYGENS 2012, App. IL, 211, 63-64; see JOCQUE 2004, 51.

12 Cf.JoCQUE 2004, 51.

13 LINK 1964, 32, esp. ibid., notes 2 and 3: Until their destruction in 1940, the 1198 and 1204
documents were located in the Archives de I’Etat in Mons. The 1192 document is in the
States Archive in Namur. For the wording of these documents, see PONCELET 1912, 2 (for
1192), 1 (for 1198) and 4 (for 1204). NOEL 2013, 53, is convinced the 1192 document must be
a forgery from ca. 1250 due to paleographic characteristics; further, he lists more docu-
ments containing privileges for and land donations to the priory during the 13th century.

14 Recent excavations found only the 13th century refectory, but no indications of the pres-
ence or location of a scriptorium or a goldsmith’s workshop yet, but it is likely that the
latter was located in the priory’s proximity.

103



104

Mandy Telle

Other sources indirectly point to the goldsmith and provide the basis for the
institutional and religious context he was living in. In 1207, Marie of Nivelles, later
known as Marie d’Oignies, joined a beguinage near the priory, where she died in
1213.15 Around 1215, Jacques de Vitry, her confessor, wrote her vita, which was ex-
panded by a supplementum of Thomas of Cantimpré (dated to around 1230 and
commissioned by prior Aegidius).1¢ Both authors refer to the prior’s mother (who,
like Marie d’Oignies, lived in the beguinage) as mater fratrum de Oegnies and mater
prioris and as almost a hundred years of age—anus fere centenaria.'” This would
confirm both the presence of the mother and her four sons in Oignies, as described
in the chronicle. Due to the mother’s advanced age in this time period between
1207 and 1213, Link suggests that Hugo must have been a readily trained goldsmith
in his mid-forties on his arrival in Oignies in or around 1190, as he must have had
little opportunity for education in the surrounding ‘wasteland’.'® Shortly after
1238 (dating of the rib reliquary), he probably passed away, concludes Link. While
I agree that the rib reliquary should be considered one of Hugo’s latest works, it is
hard to imagine that a fully trained goldsmith did not create more precious objects
during more than three decades between the founding of the priory and his first
documented works around 1228. It seems more plausible that in the early years of
the priory (which was not a secluded monastery),!® Hugo ventured into the sur-
rounding areas, which rather than being a ‘wasteland’ as Link insisted, offered
monastic and episcopal workshops, such as Malonne, Namur or Liege. Perhaps he
attended the influential school of Cambrai to learn his skills before he eventually
established a workshop in Oignies. Because his brothers lived in relative poverty,
they might not have been able to afford the costly materials Hugo needed for his
work. However, they must have had at their disposal at least some form of make-
shift or improvised liturgical objects in order to celebrate mass. Hugo most likely
melted down pre-existing artefacts and used materials that were donated to the
priory.20

15 For further reading on Marie d’Oignies: MULDER-BAKKER 2006.

16 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 167, 1-3; cf. OSTEN-
SACKEN 2010, 86.

17 lacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies (CCCM), ed. by Huygens, 106, Liber II, 296-299;
Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 179, § 10, 355.

18 See LINK 1964, 34—-35.

19 Jacques de Vitry, Historia Occidentalis, ed. by Hinnebusch, Cap.XXI, 130-132. J.d. Vitry
mentions the virtuous canons regular of sancti Nicholai de Oignies (ibid., 132, 9). He
stressed that canons regular in general are permitted to perform pastoral care and pre-
side over parish churches (Animarum curas licitum est eis suscipere et ecclesias parochia-
les regere; ibid., 131, 8-14) as the priests of Oignies did in the vicinity of their priory on
various occasions (cf. JocQUE 2004, 45-63). However, Jacques de Vitry’s writings never
mention our goldsmith explicitly, probably because they precede Hugo’s signed arte-
facts.

20 See COLLET 2012, 18, 32.



Orate proeo 105

The Evangeliary of Oignies

The Evangeliary bookbinding plates (Fig.1) were made between 1228 and 1230.%!
Two oak boards are decorated lavishly.

On the front and back, the lid is framed on the outside by a filigree leaf ornament
of gilded silver, bordered by a golden beaded band, and adorned with precious
stones and intagli. This is complemented by a frame of silver plating with a vine
ornament. The front shows a central crucifixion scene with Mary and John, framed
by mounted metal strips with vegetal ornamentation, while the central scene on the
back, a Majestas Domini, is framed on all four sides by inscription strips. The latter
depiction with the symbols of the four Evangelists in the corners refers to the vision
of God’s throne in the Apocalypse (4:6-8). Six niello plates are in the outer frame
zone. The top left and right show incense-bearing cherubs. The upper plate shows
drolleries, the lower one dragons. On the lower right niello plate, an enthroned
bishop figure is identified as St. Nicholas. On the left is a figure wearing a tonsure,

Fig.1: Hugo d'Oignies, Evangeliary bookbinding plates, oak base, silver, niello, gilt, precious stones, intaglios,
cameos, enamel, 32.5 x 23.2 x 2.cm, post 1228 - ¢. 1230, Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin
Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 01.

21 HERMAND 2003, 165-179.



106

Mandy Telle

identified by the inscription hVGO (Fig. 2). Kneeling, he raises his hands and offers
Christ a hook—more specifically, the Evangeliary.

The layout of the inscription is very suggestive, for it “surrounds the central
Majestas Domini on all sides [Fig. 3], as if Hugo wanted to bring his plea and his
hymn of praise as close as possible to God”.22

The inscription reads:

+ LIBER : SCRIPTVS : INTVS : ET : FORIS : /

HVGO : SCRIPSIT : INTVS : QUESTV : FORIS : MANV : + ORATE : PRO: EO :/
+ ORE : CANVNT : ALII : CHRISTVM : CANIT :/

ARTE : FABRILI : HVGO : SVI: QUESTV : SCRIPTA : LABORIS : ARANS.23

The inscription is interpreted in different ways, especially due to different possi-
ble translations of the word questu, which is used twice. The first interpretation
translates questu as “acquisition” or “cost” and assumes a commissioning aspect of
questus: “The book is written. Hugo wrote it from the inside and the outside. Inside
he had it written at his own expense, outside with his artist’s hand. Pray for him.
Others sing of Christ with their mouths, with his goldsmith’s art Hugo sings of him,
having the Gospels copied with the wages of his labour.” In this case, Hugo made
the binding and had the Gospels written by a scribe at his expense. Leclercq-
Marx thinks that this is supported by the fact that the words scripsit manu refer
to foris but not to intus, which would only emphasize the goldsmith’s own hand-
work.24

I lean towards the second interpretation of questu as “lamentations” or “labo-
riousness of work”. Following Toussaint’s translation, the inscription reads: “Livre
écrit a l'intérieur et I’extérieur par le travail de sa main. Priez pour lui. D’autres
emploient leur voix a chanter le Christ, Hugo chante par son art, tracant son sujet
malgré les difficultés du travail.”25 Courtoy accepts this translation: “Hugo I’a écrit
alinterieur avec des gémissements.”26 Tino Licht recommends translating questus
as “performance/activity/care” and arans from arare as “ploughing”, a metaphor
for the strenuous work of creating or writing.

As we will see further, Hugo might have had more functions in the creation of
the Evangeliary and might not only have been the donor and goldsmith of the plates.
We must consider though, that the differentiation of manu and questu excludes the
possibility of a single person who was responsible for all the work stages that were
necessary to create the book of gospels (e. g. the procurement of the materials, the

22 Translation by M. T.; original quote in: BERGMANN 1985, 136-137.

23 DIDIER/TOUSSAINT 2003, 195.

24 See LECLERCQ-MARX 2003, 146.

25 TOUSSAINT 1880, 45.

26 See COURTOY 1953, 20. A correction is due, as Courtoy translates questu in the plural form
(“gémissements”), whereas it should be a singular form (“gémissement”).



Fig.2: Hugo d'Oignies,
Evangeliary book-
binding plates, detail:
Hugo's self-portrait,
post 1228 - c. 1230,
Namur, Museum of
Ancient Arts (TreM.a),
Coll. King Baudouin
Foundation, donated
by the Sisters of Notre
Dame de Namur,

Inv. No. TO 01.

Orate proeo 107

i

Fig. 3: Hugo d'Oignies, Evangeliary bookbinding plates, detail: back with Majestas
Domini framed by the inscription, post 1228 - ¢. 1230, Namur, Museum of Ancient Arts
(TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame de
Namur, Inv. No. TO 01.



108

Mandy Telle

preparation of the manuscript pages, and the binding). So, to avoid a strict defini-
tion of Hugo’s part in the interior of the book, but rather to leave the matter open,
the translation would read: “[...] Hugo wrote it, inside by his performance, outside
with the hand of an artist. Pray for him. Others sing of Christ with their voice, Hugo
sings of him with his artistry and ploughs the scriptures with the performance of
his work.” If Hugo was indeed the scribe, Tino Licht suggests the following trans-
lation: “The book is written inside and out. Hugo wrote it inside with care, outside
with an artist’s hand. Pray for him. Others use their voice to sing of Christ, where
Hugo copied the gospels (scripta) with his thorough care (questu sui laboris).”?’

The evocation of the laboriously executed work accompanied by lamentation,
meant to atone and to serve God in expectation of a heavenly reward, is a topos
of the writer.2® From sources we also know of personalities who were virtuously
trained, such as Odorannus of Sens (d. ca. 1046), a Benedictine monk in the abbey
of Saint-Pierre-le-Vif in Sens—a goldsmith, architect, music theorist, biographer,
and author of various theological and liturgical writings;2® as well as the priest-
monk and goldsmith who called himself “Theophilus presbyter”2? and wrote in his
Schedula diversarum artium about the various materials and techniques, and the
liturgical purpose of goldsmiths’ work.3! Hence, a goldsmith like Hugo, with access
to a priory with a vivid vita religiosa, could have been a literatus, knowledgeable of
sacred scripture, scriptural practices, and skilled in various arts.32

Following this hypothesis further, the inscription has a learnt form. The first
part of the inscription (including orate pro eo) is written in prose, the second in
leonine hexameter (ORE CANVT ALII CRISTVM CANIT ARTE FABRILI HVGO).33
The “book written within and without” alludes to both the Book of Ezekiel (2:10)
and the Apocalypse (6:1)34, whose first large vision is located centrally on the back
plate.?5 The signature also tells us that Hugo understood his goldsmithing as a form
of praising Christ.

Inventories often list precious Evangeliaries amongst the ornamenta ecclesiae
as part of the treasury according to two categories: cover material and text genre.
In the case of Hugo’s bookbinding plates, this is no different in the inventory of
1648: “Premieére, le livre de ’Evangille, manuscrit en parchemin, couvert de lames

27 Ikindly thank Tino Licht for his thoughtful suggestions.

28 See REUDENBACH 2020, especially the paragraph “Korperliche Qualen”, 181182 and
186-187.

29 See Odorannus de Sens. Opera omnia, ed. and transl. by R. H. Bautier and M. Gilles, musi-
cological part by M.-E. Duchez and M. Huglo.

30 For a discussion of the identity of Theophilus see BREPOHL 2013, esp. 26-30.

31 Theophilus Presbyter, De diversis artibus, in: BREPOHL 2013, esp. Book 3 (Goldsmithing).

32 More examples of literate goldsmiths who had knowledge of biblical texts: DIDIER 2013,
71-72.

33 LINK 1964, 23, note 3.

34 LINK 1964, 23.

35 Cf. LECLERCQ-MARX 2003, 146.



Orate pro eo

d’argent relevé en bosse.”36 As the book of gospels contained the verbum Dei, it rep-
resented Christ himself.3” The sacramental implication of the holy scripture legiti-
mized an appropriate splendid binding,3® which revalues not only the book cover
and the sacred scripture itself but also the donor-artist. Hugo’s name is inscribed
three times on the back side, very close to important actors in the pictorial pro-
gram. The composition and deposition of the self-references are intended to be as
close as possible to sacred texts and the events of salvation. On the right side, his

name begins at the top next to an eagle, the
symbol of John the Evangelist. This results in
a doubling of the name Hugo from the niello
plate to the inscription strip next to it on the
throne level of Christ. The visual axis leads
from Hugo directly to Christ. The inscription
leaves no doubt that Hugo’s hand made the
binding and that he also donated it.3°

Hugo also left his name and image in the
manuscript of the Book of the Gospels (Fig. 4).
In the lower left margin of fol. 11r, we can see
a tonsured kneeling figure that is identified
by the writing on the rotulus in his left hand:
“hVGO”, written in identical letters as on the
bookbinding plate, thus giving the impression
of a standardised label.

The figure seems to hold another tool in his
right. Is it supposed to be a stylus for drawing,
writing, or illuminating?

As for Hugo’s skills as a draughtsman, Didier
pointed to the detailed crucifixion scene on
Hugo’s chalice (see below), which suggests that
he was familiar with Villard de Honnecourt’s
drawing of a crucifixion or that both men drew
from a similar source.*®

36 COURTOY 1953, Appendices, II, 139, no 9.
37 REUDENBACH 20009, 71.

Fig.4: Hugo d'Oignies, Book of the
Holy Scriptures of the Priory of Oignies,
detail: Hugo in the margins, fol. 11r,
post 1228 - ¢.1230, Namur, Museum

of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King
Baudouin Foundation, donated by

the Sisters of Notre Dame de Namur,
Inv. No. TO 02.

38 InFrauke Steenbocks work on ecclesiastical splendour binding, more than 60 of 127 cata-
logue entries are gospel books. That shows the custom to equip Evangeliaries with lavish

bindings. See STEENBOCK 1965.
39 Cf. BERGMANN 1985, 136.

40 See DIDIER 2013, 79-81; see also Crucifixion, Villard de Honnecourt, Recueil de dessins.
Paris, Bibliothéque nationale de France, ms. fr. 19093, fol. 8 r. For the usage of models
from 12th—15th century see: BORLEE/TERRIER ALIFERIS 2018, as well as TERRIER ALIFERIS

2020.

109




110

Mandy Telle

Was Hugo the scribe of the manuscript? While we may assume that Hugo
d’Oignies could read and write, we lack adequate handwritten sources that are un-
doubtedly attributable to Hugo himself for paleographical comparison. Usually, the
production of manuscripts required more hands and a division of labour for the
preparation of the pages, the illumination of initials, and the writing.4

Hermand examined the content and layout of the manuscript and concluded that
the manuscript was written by one hand, meaning a single scribe, in a large-format
littera gothica textualis, a common font for liturgical books of the 13th century.*?
Hence, there is no clear indication that Hugo was the scribe, though there is also no
undisputable evidence that speaks against it.

It is, however, highly likely that Hugo was (at least) an illuminator, as the man-
uscript’s pictorial evidence implies. A comparison of both self-portraits, the one in
metal and the one on parchment, marks Hugo as a donor in the type of a devotional
image,*3 as there are no tools in his hand but only the book he offers to Christ him-
self. Only the inscription reveals his function as an artist and might hint towards
him being a scribe. By contrast, the illuminated self-portrait, though showing Hugo
in the same posture, shows a rotulus** and a tool in his right hand. Thus, the same
artist who depicted himself twice apparently wanted to show his various functions
through different materials and image solutions.

Secondly, Hugo’s figure is depicted on a light brown background that also frames
a vertically elongated I-initial on the left side, consisting of stylised leafy tendrils
ending in two entwined dragons at the top. The latter seems to emerge from Hugo’s
head (Fig. 5)—which could be interpreted as a hint that it was indeed Hugo who
invented the written and pictorial program of the manuscript. While Hugo’s depic-
tion is the only figural miniature, more initials in a great variety of shapes can be
found at points in the manuscript where various biblical texts of the gospels begin;
yet these are simpler, making folio 11r the real eye-catcher of the manuscript.

The text on the right of the I-initial ends with the shepherds parting from wit-
nessing baby Jesus (Luke 2:20). The “I” of the Incipit marks the beginning of the open-
ing gospel reading of the Christmas Mass (John 1:1-14): “I(n principio erat Verbum)”,
1. e. the beginning of the book of Genesis. A correlation can be identified between
the concept of God as Deus artifex, who creates the world through his divine opera-
tio, his labor Dei, and the artifex, who creates his works through divine inspiratio*>:
Hugo, who is responsible for this page, kneels humbly under the mighty story of
God’s creation, the very beginning of the world, which ultimately also hints at the
end, the apocalypse, and hence, at the eschatological concept of salvation.

41 For further reading see EBERLEIN 1995. See also HERMAND 2003, 172.

42 HERMAND 2003, 166—167.

43 See BERGMANN 1985, 142.

44 Example of another donor holding a rotulus: ROLAND 2008, 222-223 (“Ditricus-Bible”,
ca. 1341).

45 More on that concept: REUDENBACH 2006, esp. 20.



Orate proeo 111

ol eclazwambcum 1 ommibts
quaaudxzmnt ecmdmwﬁnwdiﬂnm oy
| adﬂlos.;n dienmits enfigl.sedin Jobanmem.
ggpnapw aattetbum. B netbum etay a
,puchmw d5 etar uerbum. Boc aavmpn
‘!apw apud difv-Ommmra p1fm fada funceeft
nctﬁofa&um eft nuchytl. Qu100 fadum efb
7 , ﬁ:foumm“etmuarm}bonmm &’
ﬂhycmmte’anshuw “ec enebye cam non o
{er)mmﬁw hotno miffits 000 o B
| mmetat“wﬁes brottenir nmtmonumter |
’ ) ;rdhmmuuu phbetto e e 1w O1fis cte
mfgtﬂum.ﬁon et e e feous ey
A momm phtberer velumme: Grarlu wed,
| quedimmnar omnem honnnem nenienrem,
mbunc mundim.n munto earcemumy’
m fadus b ewmundus cum i ogno-
jngpmumw erfity ertm firtoeperunt:
2 Quonye aur toepetting cum: dt 65 pomes
| mrmilos oe fievt-byfouy ceduncmndie’

™

Fig.5: Hugo d'Oignies, Book of the Holy Scriptures of the Priory of Oignies, fol. 11r, post 1228 - c. 1230,
Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre
Dame de Namur, Inv. No. TO 02.



112

Mandy Telle

Itis no coincidence that Hugo places his self-portrait exactly there. He is forever
linked to this supratemporal narrative by name and portrait. His white habit could
be linked not only to his affiliation to the priory but also to the Secret Revelation:
“the Victor will thus be clothed in white robes, and I will never blot out his name
from the book of life, and I will confess his name before my Father and before his
angels (Rev. 3:5)”.46 Thus, the Evangeliary that contained the gospels symbolises the
book of the living and the dead, the liber vitae.*” It is this book that Christ is holding
in Hugo’s depiction of the Majestas Domini. Mary and John also hold books in the
crucifixion scene on the front. Hugo refers to his book in both his inscriptions and
images. “These self-referential moments of the book communicate symbolically
with other (in)visible sacred writings.”4® Hence, as Ganz concludes, the book covers
evoked a communication “between earth and heaven”, “between the ritual present,
the past history of salvation”, and “the eschatological future”.*®

According to the Revelation, only those whose names are recorded in the Liber
vitae, the celestial book that contains the names of the righteous, will be saved.5°
Therefore, the name has a great significance for personal salvation.

Who could see the signatures and inscriptions, which required a close-up of the
beholder—and under what conditions?

The prior, as head of the community, held the highest authority, but there would
have also been liturgical offices such as a sub-deacon and a deacon. Chapters of
canons were staffed by ordained clerics, who could be assisted by lay servants who
were not necessarily full members of the community. An appointed custodian, com-
monly a treasurer or sacristan, would take care of the precious objects and liturgi-
cal vessels.5!

At least on holidays and important church festivities, lay participation in the
masses and processions was common, especially for religious houses that adminis-
tered parish churches, and whose members performed the cura animarum. Jacques
de Vitry reports that on Sundays, lay people from different areas usually attended
the canons’ service in their conventual church.52 However, one must reckon with
aspatialseparation ofsomekindbetweenthesecularandclericalspheresandbetween
the male members of the community and the women, such as the Beguines, who seem
to have been attached to the priory of canons of Oignies in one form or another.53

46 See EUW 1996, 22.

47 See EUW 1996, esp. 30.

48 GANZ 2014, 106 f. Translation by M. T.

49 GANZ 2014, 110. Translation by M. T.

50 See cf. BERGMANN 1985, 128; BURG 2007, 62. See Rev. 3:5, 13:8, 17:8, 20:12-15, 21:27.

51 See JUNGMANN 1962, vol. 1, 565-583.

52 Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies (CCCM), ed. by Huygens, 151, Lib. II, 1396-1399:
Prior autem domus nostre gravisus est, eo quod die sequenti, scilicet die dominica, de diver-
sis partibus solent homines seculares ad ecclesiam nostram convenire...

53 Ikindly thank Jirgen Bérsch for this specification.



Orate pro eo

According to Thomas of Cantimpré, at the feast for the Holy Trinity, the prior cele-
brated mass with the women of Oignies, seemingly without the male members of
his community.5*

In what manner was the Evangeliary of Oignies included in performative rites?
By the structure of the manuscript, it is a book specifically designed for liturgical
use according to the Roman rite, as it includes successive cycles of the Temporal
and Sanctoral, with periscopes that guide the user through the liturgical readings.55
The staging of the Evangeliary in the Liturgy of the Word is one of the highlights
of the mass. As the book of the gospels represents Christ himself, every place, per-
formance, and attendant needed to be dignified accordingly.5¢ During mass, litur-
gical books are subject to a hierarchy of differing practices and rituals and han-
dled by various actors. In the beginning, the Evangeliary book is carried into the
church, escorted by candle, and incense bearers.5? In this context, the depiction of
the incense-waving cherubs on the niello plates on the reverse of the book are in-
teresting. Do they refer to the praxeological agenda of the entry of the Evangeliary
into the church? The angels not only adulate Christ in the Majestas Domini but are
in a framing zone with the images of St. Nicholas and the book-bearing Hugo, en-
nobling the depicted. Donating a precious Evangeliary meant high prestige for the
donor because the book was an indispensable part of the celebration of mass.58

After entering the church, at the solemn mass (Missa sollemnia) the proclama-
tion was given to the deacon, who received the blessing of reading from the priest
in front of him, and carried the Evangeliary to the ambo. He became the medium
of the verbum Dei by reciting what is written and what only he could see.5® The
congregation was reached by the spoken or sung word. Hence, the ritual texts re-
flected a “restringierte Schriftprasenz” (“restricted presence of writing”) because
the writing was physically present, but not visible for all.®° Finally, the closed book
was placed on the altar and eventually returned to the church treasury.5! During
mass, the book cover was only partially visible when it was carried to the ambo
for reading. The back of the Evangeliary came into direct contact with the altar
table when it was laid down. The depiction of the moment of the donation and
Hugo’s signatures and portrait, as well as the Majestas Domini, then remained hid-
den from earthly viewers. Even if Hugo’s name was not read out loud, his pres-
ence inside and outside of the sacred book that touched the main altar, the Blessed

54 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 179-180, § 10.

55 More on the structure of the content of the gospel book manuscript of Oignies: HERMAND
2003, 167-170.

56 See HEINZER 2009, 45—48.

57 GANZ 2014, 91; cf. ibid., note 26; cf. GUSSONE 1995, 202—209; cf. LENTES 2006, 136—138.

58 Cf. BERGMANN 1985, 138.

59 See JUNGMANN 1962, vol. 1, 565-583.

60 GANZ 2014, 85, 87. For “restringierte Schriftprdsenz” see FRESE 2014, 1-15.

61 GANZ 2010, 202.

113



114  Mandy Telle

6

Badabiasz B 0 ¢

Fig. 6: Hugo d'Oignies, Evangeliary book-
binding plates, detail: traces of use and vari-
ous restorations, post 1228 - ¢. 1230, Namur,
Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King
Baudouin Foundation, donated by the Sisters
of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 01.

Sacrament, evoked a transcendental proximity to
the heavenly recipients of his pious works (that
were made to praise them) and (in a moment of
reciprocity), reflected Hugo’s request for the in-
tercession of the saints.

Evangeliaries could also be carried in pro-
cessions.’2 We are lacking the proper sources
on a possible processio per officinas claustra in
Oignies as a form of a special rite of entry with
heightened performative acts on Sundays and
feast days before the main Mass. Such solemn
processions commonly included carrying other
sacred artefacts, such as crosses and reliquaries,
which sanctified the spaces with their presence.53
Certainly, the precious material had an immense
effect in candlelight or daylight, but details were
not legible due to their scale and the light reflec-
tion, and likely, the back of the bookbinding was
not visible throughout the rite. The outlines of the
prominent crucifixion scene on the front could
certainly be understood in its symbolism by the
audience. We do not know if certain individuals
engaged in a lectio divina with Hugo’s Evangeli-
ary, memorising the verbum Dei in contemplation,
and responded to Hugo’s call to prayer.®4

Furthermore, an analysis of the material as-
pect, especially the state of conservation of the

Evangeliary implies that the magnificent book was appreciated and used for cen-
turies. Indications of this are the traces of use on the bookbinding plates, and var-
ious restorations through time of varying quality (Fig. 6).%% In conclusion, Hugo’s
name, image and pious contribution in life, as well as his request for prayer tran-
scended his death, as it was transmitted throughout time and many generations of

beholders.

62 Cf. GANZ 2010, 200—201: e. g. the closed Evangeliary of Bernward of Hildesheim was car-

ried in processions.
63 HEINZER 2009, 52-55.
64 GANZ 2014, 110.

65 According to Francoise Urban, a metal restorer who worked on the binding plates (clean-
ing without dismantling), and from the X-rays taken, it is clear that in particular, some
filigrane parts have been completed, in parts with melted silver coins, others reassem-
bled in reverse. For the nielloed plates, it is indeed not so clear. I thank Fiona Lebecque
from the Sociéte archéologique de Namur for this information.



The Chalice of Oignies

The chalice (Fig.7), which came in
a set together with an unsigned paten
(which is also attributed to Hugo),%6
bears written testimony to Hugo’s au-
thorship and his affiliation with the
priory of Oignies. The uncial inscrip-
tion decorates the entire foot rim
(Fig. 8).

The inscription reads: + HUGO :
ME : FECIT : ORATE : PRO : EO :
CALIX : ECCLESIE : BEATI
NICHOLAI : DE : OIGNIES : AVE :
It translates to: “Hugo made me,
pray for him. Chalice of the blessed
church of Nicolaus of Oignies. Ave.”

The position of this inscription
is not innovative. Other goldsmiths,
like brother Bertinus in 1222,87 also
used the circumferential bases of
chalices for their signatures.

The position of Hugo’s signature,
which is in the same lettering as on

Orate proeo 115

Fig.7: Hugo d'Oignies, Chalice, silver gilt and niello, 17.8 x
15.4 ¢m, 1228, Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll.
King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre
Dame de Namur, Inv. No. TO 03.

Fig. 8: Hugo d'Oignies, Chalice, silver gilt and niello, 17.8 x 15.4 cm, detail: Hugo's signature, 1228, Namur,
Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame
de Namur, Inv. No. TO 03.

66 See COURTOY 1953, 30, fig. 10. See SKUBISZEWSKI 2003, 99-131.

67 DIDIER 2013, 76; cf. EUW 1985, 455-457, no. C37. Brother Bertinus, Chalice, silver and silver
gilt, 1222, made in possibly Meuse Valley, Northern Europe, The Cloisters Collection, New
York, Inv. No. 47.101.30. Inscription on the chalice: AD HONOREM B[EATE] MARIE VIR-
GINIS F[RATER] BERTINUS ME FECIT + A[N] MCCXXII (“To the honor of the blessed
virgin Mary brother Bertinus made me in the year 1222”); cf. BARNET/WU 2012, 73.



116

Mandy Telle

the bookbinding plate and on fol. 11r, is directly behind the single invocation cross
of the inscription. The symbol of the cross, the most common sign of salvation in
medieval Christian art, amplifies the request for prayer in combination with the
performative act of striking the sign of the cross, which each consecration of a sa-
cred artefact required.®® Furthermore, the cross directs the gaze both to the right,
i. e. to the name of the goldsmith directly behind it, and up to the crucifixion scene
directly above it. In the first third of the 13th century, the crucifixion is the most fre-
quent and most important scene on chalices and patens,%® whose semantic value
for the Eucharist lies in the transformation and “participation in the blood and
body of Christ” (1 Cor. 10:16).7°

As for the chalice communion, various prayers initiated the consecration,
amongst them the Memento vivorum and Communicantes that could include an in-
tercession for the living and the dead. Generally, the consecration takes place after
these introductory prayers by the celebrant, who acts as Christ’s representative. De-
pending on the time and place, an elevatio of the host and chalice took place before
or after this consecration in order to present them to the faithful present. Then,
more canon prayers follow, introduced by the Unde et memores’*, which commemo-
rates Christ’s passion, his sacrifice on the cross, his resurrection, and his ascension.”?
It is this sacrifice on the cross and the intrinsic symbolic meaning of salvation, that
is depicted as the most important scene on Hugo’s chalice.

After this introduction, the priest’s communion took place without any accom-
panying prayers, followed by the communion of the rest of the faithful.”® Due to the
high material value and the nature of the inscription on the chalice, I assume that the
chalice of Oignies did not serve as a donation or absolution chalice, but as a consecra-
tion chalice, in which the wine was transformed—a task incumbent on the priest pre-
siding at the mass.” There might have been a lay communion in the convent church
of Oignies on special occasions, but the appropriate documentation is lacking.

Touching the host and the chalice was the sole responsibility of the priest and
deacons in the 13th century. The priest communicated directly from the chalice. If
lay communion was not customary, he consumed the bread and wine on behalf of
the whole congregation.”s In the case of the Oignies chalice, we may assume that
the celebrating priest held the chalice in front of him, perhaps with the crucifixion
scene as the most important scene before his eyes. In this important liturgical mo-

68 See “Kreuzeszeichen”, in: ANGENENDT 1997, 415.

69 SIEBERT 2015, 86, with examples. See also BRANDT 2019, 90-107, and SKUBISZEWSKI 2003,
99-132.

70 ANGENENDT 1994, 33. Translation by M. T.

71 SIEBERT 2015, 8-9.

72 SIEBERT 2015, 8-9.; Luke 22:19.

73 SIEBERT 2015, 9; ibid. note 19; JUNGMANN 1958, vol. 2, 446 ff..

74 JUNGMANN 1958, vol. 2, 474.

75 SIEBERT 2015, 13.



Orate proeo 117

ment, only he could see Hugo’s signature directly under the crucifixion scene. Yet
Hugo’s name might have been included in the introductory prayers and interces-
sions for the living and the dead.

It is plausible that the chalice was made for the occasion of Jacques de Vitry’s
consecration of the new conventual church between 1228 and 1229.7¢ If this is in-
deed the case, and the chalice was designated for use at the main altar of Saint-
Nicolas d’Oignies, Jacques de Vitry, at that time a high ranking official of the Roman
church, would have led the ceremony. This would add another dimension to the
meaningfulness of the chalice for the artist whose name and request for prayer
it bears: the higher the rank of the advocate and the higher the value of his good
deeds, the more success the prayer provided.””

The Rib Reliquary of Oignies

The rib reliquary (Fig.9) stands on a circular
foot that is supported by three dragons and
is divided into eight sharp-edged lancets that
extend up to the neck of the foot. Each lancet
shows a chased figure in front of a smooth
ground, always alternating between an en-
throned Mary with the baby Jesus and a seated
bishop, which is directly linked to the priory of
Oignies: Augustine, Lambertus, Saint Nicholas,
and Servatius. Above the lancets, columns
reach up to support a strong nodus in the form
of a depressed sphere. A smooth shaft with
leaf friezes follows. On either side, two round
sculptural volutes emerge, supported by thin
segmental struts. This formula is also found
in the drawing of the Crucifixion on folio 8 of
Villard de Honnecourt’s famous book of draw-
ings.”® The diverging volutes frame a small relic

Fig.9: Hugo d'Oignies, Rib reliquary of St Peter,
1238, Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a),

Coll. King Baudouin Foundation, donated by the
which is about the same diameter as the base. Sisters of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 05.

chamber, and they support a strong semicircu-
lar arch opening upwards, the inner circle of

76 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 193-194, § 19. Cf. COLLET
2012, 13. Collet suggests that Hugo might have been the donor of the chalice, but does not
give reasons for this hypothesis; ibid, 8.

77 ALTHOFF 2014, 93.

78 See above in the subchapter on the gospel book (note 40).



118

Mandy Telle

Fig.10: Hugo d'Oignies, Rib reliquary of St Peter, detail: backside with inscription, 1238, Namur,
Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre
Dame de Namur, Inv. No. TO 05.

The front and back of the semicircle are similarly designed with small tendrils, fo-
liage, and precious stones.

The back of the semicircle (Fig. 10) shows a small panel both on the left and right,
decorated with ornamentation and an inscription, both nielloed. Starting with the
left panel, the nielloed inscription in uncials on the outer edge says: IN HOC VAS
HABETUR and continues on the right panel, COSTA PETRI APP. — “In this vessel
is arib of the apostle Peter.” The semicircular form that houses the relic allows the
beholder to assume from which body part of the saint a relic was taken. It is thus
a ‘talking reliquary’.”®

79 DIDIER/TOUSSAINT 2003, 204—210; cf. BRAUN 1940, 386-388. See ibid., “Redende Reliquiare”,
380.



Orate proeo 119

In the centre of the round arch, as an extension of the reliquary shaft and framed
by four gild columns with nielloed ornaments, a rock crystal cylinder with a conical
roof and nodus rises. This central piece protrudes minimally above the side pieces.

Inside the cylinder, wrapped in red fabric, is a parchment with writing on both
sides (Figs. 11a-b): The front reads: Reliq(ui)e iste fueru(n)t hic reco(n)dite. Anno
D(omi)ni M.CC.XXX. oct(avo). The back reads: Frat(er) Hugo vas istud op(era)t(us) est.
Orate pro eo (“These relics were buried (stored) here in the year of our Lord 1238.
Brother Hugo made this vessel. Pray for him”).

The parchment provides the only indication as to the dating of Hugo’s oeuvre.
The fact that the relics were transferred to the precious reliquary in 1238 makes it
plausible that the artefact and its relic label were created around that year.

Interestingly, the relics inside are specified on the niello plates on the reliquary
itself, while the relic label does not name the saint from whom the relic was taken.
Instead, it provides a date for the sealing of the relic in that very vessel, together
with the name of the artist, his function as frater (a member of a religious commu-
nity), and requests to pray for him.

Throughout medieval times, we find signatures of artists inscribed on the reli-
quaries they made, as well as relic labels inside the vessel that name a scribe and
maybe a donor, but as to my current state of research, the relic label of the rib rel-
iquary of Oignies is the only known example that gives the name of the artist who
made the very reliquary that housed the relics.8? Hugo’s name is to be found in the

N

— 4 - o s o o & }
e lyre cetopTe demro BRY 69+ cCagc. 06t

1a

A (" Lhram aum e “,',.
Yoot guge ~oA} 1RUR G0 G oacree Y0 60 -

11b

Figs. 11a-b: Hugo d'Oignies (?), Relic label from the Rib Reliquary of Saint Peter, 1238, Namur, Museum of Ancient
Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 05.

80 Ithank Kirsten Wallenwein for that information. Example of a scribe’s name on an early
medieval relic label from the cathedral treasury in Sens, though not directly linked to
a reliquary: PROU 1898-1899, 160, no. 121: (verso) et scripsit Bernoinus presbyter indignus



120

Mandy Telle

intimate interior of the vessel, close to the relic of St. Peter, the prince of the apostles,
who holds the keys to the gates of paradise (Mt. 16:18f.).81 Likely, the goldsmith would
have reflected on the high ranking position and function of the saint for whom he
created a reliquary. His request for prayer close to St. Peter is no coincidence.

Who wrote the label? It is likely that the same person inscribed both sides. The
writing is common in Hugo’s time.?? Hermand states, “selon toute probabilité, la
main qui exécuta 'Evangéliaire n’est pas celle qui traca cette inscription.”®3 Seem-
ingly, according to Hermand, we cannot attribute both the relic label and the man-
uscript of the Evangeliary to Hugo. That does not need to hold true, because the
handwriting on a short label might look different than a skilfully calligraphed
scripture for a gospel book.8* Further paleographic analysis is due, however.

According to Marténe and Durand, the relic was donated by Jacques de Vitry.8s
The tomb of St. Peter belonged to the most prestigious pilgrimage destination in
Latin Christianity, and since Jacques de Vitry was appointed as cardinal bishop of
Tusculum in 1229, he had every opportunity to access and donate the relic and cer-
tify its authenticity.®®

In which scenario was the rib reliquary accessible, and for which audience? Was
it carried in processions or shown at the Feast of St. Peter?8” Was one of the side altars
dedicated to him, and the reliquary adorned it? Other priests/canons could celebrate
numerous masses at side altars, usually without the participation of the faithful 8

Whatever the liturgical custom, the relic label remained hidden from the eye of
the earthly beholder, except for possible instances of an examination of the relics.2°
We encounter yet again moments of a ‘restricted presence of writing’. The latter,
and thus its function and effect (memoria, authentification), was present but rarely
visible.%0

peccatur. One of the relic labels from the crucifix of Ringelheim (Hildesheim, Dom-
museum) reads: (verso) Bernwardus episcopus. Bernward might have been the writer of
thelabel and the donor of the cross (see SCHUFFELS 1993, 247-250 and catalogue entry 497).

81 ANGENENDT 1994, 225-229.

82 COURTOY 1953, 152.

83 HERMAND 2003, 178, note 33.

84 See LICHT/WALLENWEIN 2021, XVI and XXXIV refer to the writing on the label as “Alltags-
schriftlichkeit”.

85 DURAND/MARTENE 1724, 119.

86 VANDECAN 2003, 49.

87 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 182, § 12, 431-435 tells us
about the prior who prepared the altar with relics and vestments in preparation of the
feast of a saint: Dies alicuius sancti sollempnis instabat, et contigit ut predictus prior de
Oingnies, prolatis sanctorum reliquiis ac vestibus serivis, quas pauculas ac pauperes ipsa
adhuc domus habebat, altare secundum consuetudinem dierum sollempnium prepararet.

88 Cf. ANGENENDT 2014, 138-147.

89 Mentions of relic examinations: LICHT/WALLENWEIN 2021, XIII, XXVII; on opening of rel-
iquaries: GEORGE 2021, 104.

90 See FRESE/KEIL/KRUGER 2014, esp. ibid., FRESE 2014, 1-15.



Orate pro eo

Summary

Hugo’s case holds a unique position in the field of signatures on medieval gold-
smiths’ art as no other treasury ensemble displays the presence, work and influ-
ence through various artefacts of one particular goldsmith to such an extent.®! His
artefacts invoke the liturgical practices and daily life of the regular canons in the
priory of Oignies and shed light on Hugo’s social functions as a versatile and skilled
artist and a member of the religious community there. The layout of the examined
works testifies to a refined engagement with image-text relations by purposefully
directing the gaze of the beholder. By depicting himself on the hierarchically bet-
ter side of Christ on the bookbinding plate, Hugo approximates himself as close as
possible to Christ and the Book of Life he is holding in his hand. The dichotomy be-
tween the crucifixion scene on the front and the Majestas Domini on the back of the
plates pre-eminently reflects the history of salvation: the recipient is reminded that
Christ sacrificed Himself for the sins of man on the cross and that on Judgement
day, He has the power to gauge who will be redeemed.

Salvation could be reached by way of a pious lifestyle, pious works, or in life in
a form of commutatio, an interchange of one service through another.92 The system
of salvation of one’s soul was founded upon good deeds, which were deemed to be
especially successful if directed to a saint or pious advocate, such as priests who
could pray for the saving of one’s soul during mass both in this life and the next.%3 In
the case of the gospel book, and maybe also the chalice, Hugo’s activity as a donor is
certainly the driving force behind his intent to leave his name in writing and image.
It seems contradictory that Hugo could have been a donor when the community of
Oignies was requested to relinquish any personal property or income of their own;
yet there might have been exceptions; or Hugo’s role as a benefactor meant he do-
nated his own hand’s work that he created with material that was given to the pri-
ory beforehand.

The community of the living was reminded by Hugo’s self-referential works to
whom gratitude was due for the liturgical objects they used over a long period of
time, even transcending Hugo’s death.®* What Ulrike Bergmann so aptly said ap-
plies here: “No art without the donor” (“Ohne den Stifter keine Kunst.”)?5 — In the

91 Interestingly, the former Augustinian Hermit-Church S. Agostino in Siena, held four chal-
ices (now lost) in its treasury, all made before 1343 and signed by Tondino di Guerrino,
See DIETL 2009, vol. 3, 1594-1597; cat. nr. A 685-687, 689. Tondino’s inscriptions tell us his
name and origin, the chalices were likely mass-produced for various religious institu-
tions he was not affiliated with. Hence, his signatures had, amongst others, also an eco-
nomical purpose to advertise his work/ workshop amongst many rivaling workshops in
Siena at that time.

92 ALTHOFF 2014, 93.

93 ALTHOFF 2014, 89.

94 See ALTHOFF 2014, 97.

95 BERGMANN 1985, 132.

121



122

Mandy Telle

same way, there was no art without an artist, and no liturgy that included dignified
artefacts of precious metal without the labour of the goldsmith.?® That correlates
to Theophilus presbyter, who legitimises the activity and works of goldsmiths with
their religious-liturgical purpose.®”

Bredekamp explores the tension between an artist’s pride and humility, and
characterises the Middle Ages as an era of individuality (“Epoche der Individuali-
tat”%8). According to him, if artists ever showed humility and modesty, it was af-
fected, and the motivations to sign their works resulted from artistic pride, the “en-
richment of the individual grace” and “standing out against the competition”.%° In
my point of view, that interpretation is too narrow in Hugo’s case, as an artist’s pride
and an artist’s humility need not be mutually exclusive. Hugo’s self-representations
are present but often hidden or pushed to the margins, visible at close range and by
a small group of recipients only. This speaks of a relative modesty. However, Hugo
d’Oignies did not want to remain anonymous. He hoped for permanent memoria
and a heavenly reward for his earthly labours. His multiple signatures and self-
portraits amplified the urgency of fulfilling that plea to a dramatic extent.1°®

Hugo’s artefacts oscillate in a field of tension between the earthly and the heav-
enly recipients, between the visibility and invisibility of his presence in writing
and image, between a private and communal interest. The generous donations by
Jacques de Vitry and his personal involvement in and support of the priory’s trea-
sury and reputation as a place of devout religious commitment enabled the gold-
smith Hugo to take the necessary steps as an artist-donor and member of the priory
for his own salvation. He did so partly to preserve his lasting memory within the
religious community by including his name and memory in their prayers for the
heavenly recipient, partly to provide that very community with worthy liturgical
vessels for newly acquired relics, thus contributing to the prosperity of his priory
in the material and the immaterial world.

Acknowledgments

I kindly thank Rebecca Miiller, Nikolaus Dietrich and Wolf Zéller for their thoughtful
proofreading and valuable advice. I am also grateful to the latter, as well as to Jiirgen
Béarsch and Jorg Bolling for their precisions on the vita religiosa of Augustinian
regular canons. Furthermore, I kindly thank Kirsten Wallenwein for the helpful

96 Similar things hold true for the makers of Attic vases whose signatures are discussed in
the chapter by N. Dietrich. Indeed, “no symposium without cups, no cups without potter-
painters.” See above p. 45.

97 See REUDENBACH 2006, esp. 248.

98 BREDEKAMP 2000.

99 BREDEKAMP 2000, esp. 201 and 234, translation by M. T.

100 See ALTHOFF 2014, €Sp. 97.



Orate proeo 123

correspondence on relic labels, and Tino Licht for his indispensable advice on
translations from Latin. Finally, I thank Julien De Vos, Fiona Lebecque and Marie
Dewez, for the opportunity to study the artefacts at the TreM.a in Namur and the
premises of the former priory of Oignies on site, as well as for granting me access
to valuable publications.

Bibliography
Abbreviation

CCCM  Corpus Christianorum Continuatio Medievalis, Turnhout 1971-.

Primary Sources

Arnoldus Rayssius, Hierogazophilacium Belgium sive Thesaurus sacrarum reliquiarum Belgii,
Douai 1628, http://data.onb.ac.at/rep/1069A45C (accessed 15/06/2023).

Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies, ed. by Robert Burchard Constantijn Huygens (Corpus
Christianorum Continuatio Medievalis 252), Turnhout 2012.

Jacques de Vitry, The Historia Occidentalis of Jacques de Vitry. A Critical Edition, ed. by John
Frederick Hinnebusch (Spicilegium Friburgense 17), Fribourg 1972.

Odorannus de Sens, Opera omnia, ed. and transl. by Robert-Henri Bauthier and Monique Gilles,
musicological part by Marie-Elisabeth Duchez and Michel Huglo (Coll. Sources d'histoire
médiévale 4), Paris 1972.

Thomas Cantipratensis, Supplementum, ed. by Robert Burchard Constantijn Huygens (Corpus
Christianorum Continuatio Medievalis 252), Turnhout 2012.

Villard de Honnecourt, Crucifixion, Recueil de dessins, Paris, Bibliothéque nationale de France,
ms. fr. 19093, fol. 8r.

Secondary Sources

Althoff, Gerd (2014), “Zur Vorstellungswelt des mittelalterlichen Gebetsgedenkens und der
Stiftungen fiir das Seelenheil”, in: Petra Marx (ed.), Geschichte, Funktion und Bedeutung
mittelalterlicher Goldschmiedekunst. Interdisziplinére Forschungsbeitrége zur Ausstellung
‘Goldene Pracht. Mittelalterliche Schatzkunst in Westfalen’ (2. Februar - 28. Mai 2012,
Westfalen. Hefte fiir Geschichte, Kunst und Volkskunde 91), Miinster (Westphalia), 87-106.

Angenendt, Arnold (1994), Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom friihen Christen-
tum bis zur Gegenwart, Munich.

Angenendt, Arnold (1997), Geschichte der Religiositdt im Mittelalter, Darmstadt.

Angenendt, Arnold (20143), Offertorium. Das mittelalterliche MefSopfer (Liturgiewissenschaftliche
Quellen und Forschungen 101), Munster.

Barnet, Peter/Wu, Nancy Y. (20122), The Cloisters: Medieval Art and Architecture, New York/

New Haven.

Bergmann, Ulrike (1985), “Prior omnibus autor - an hdchster Stelle aber steht der Stifter”, in: Anton

Legner (ed.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Kiinstler der Romanik, vol.1, Cologne, 117-148.


http://data.onb.ac.at/rep/1069A45C

124

Mandy Telle

Berliére, Ursmer (1890-1897), Provinces de Namur et de Hainaut (Monasticon Belge 1), Abbaye de
Maredsous.

Borlée, Denise/Terrier Aliferis, Laurence (eds.) (2018), Les modéles dans I'art du Moyen Age
(XIIe-XVe siécles) - Models in the Art of the Middle Ages (12th-15th Centuries), (Répertoire
Iconographique de la Littérature du Moyen Age; Les études du Rilma 10), Turnhout.

Brandt, Mirjam (2019), Die Patene im Hochmittelalter. Theologie im Bild - Bild in der Liturgie
(EIKONIKA. Kunstwissenschaftliche Beitrige 9), Regensburg.

Braun, Joseph (1940), Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre Entwicklung, Freiburg im
Breisgau.

Bredekamp, Horst (2000), “Das Mittelalter als Epoche der Individualitat (Akademievorlesung am
20. Januar 2000)", in: Berichte und Abhandlungen / Berlin-Brandenburgische Akademie der
Wissenschaften (vormals PreufSische Akademie der Wissenschaften) 8, 191-24o0.

Brepohl, Erhard (20132), Theophilus Presbyter und das mittelalterliche Kunsthandwerk, Gesamt-
ausgabe der Schrift “De diversis artibus”, Cologne/Weimar/Vienna.

Burg, Tobias (2007), Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17. Jahrhundert,
Berlin.

Collet, Emmanuel (2012), Le Trésor d'Oignies, Brussels.

Courtoy, Ferdinand (1953), Le trésor du prieuré d’Oignies aux sceurs de Notre-Dame a Namur et
I'ceuvre du Frére Hugo, Brussels.

Didier, Robert (2003), “Cuvres de I'atelier d'Oignies et d'autres ateliers”, in: Robert Didier and Jacques
Toussaint (eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted
by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November 2003), Namur, 319-384.

Didier, Robert (2013), “Magister Nicolaus, Gerardus, Frater Hugo et autres orfévres connus-
inconnus. A propos de la croix de I'empereur Henri & Venise et de celle de I'abbé Hugues
de Laon”, in: Jacques Toussaint (ed.), Actes de la Journée d’Etude. Hugo d'Oignies. Contextes
et Perspectives (Monographies du Musée provincial des Arts anciens du Namurois - Trésor
d'Oignies), Namur, 69-103.

Didier, Robert/Toussaint, Jacques (2003), Autour de Hugo d'Oignies (Catalogue Accompanying
the Exhibition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November
2003), Namur.

Dietl, Albert (2009), Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Kiinstlerinschriften Italiens
(Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, Max-Planck-Institut),
4 vols., Berlin/Munich.

Durand, Ursin/Marténe, Edmond, “Historia fundationis venerabilis ecclesiae beati Nicolai
Oigniacensis ac ancillae Christi Mariae Oig”, in: Johannes Dominicus Mansi (ed.), Sacrorum
Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, vol. 6, Paris, 327-330.

Eberlein, Johann Konrad (1995), Miniatur und Arbeit. Das Medium Buchmalerei, Frankfurt am Main.

Euw, Anton von (1985), “Bertinuskelch”, in: Anton Legner (ed.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und
Kiinstler der Romanik, vol.1, Cologne, 455-457, no. C37.

Euw, Anton von (1996), “Friih- und hochmittelalterliche Evangelienbiicher im Gebrauch”, in: Christel
Meier, Dagmar Hipper and Hagen Keller (eds.), Der Codex im Gebrauch (Akten des Interna-
tionalen Kolloquiums 11. - 13. June 1992), Munich, 21-30.

Formigioni, Edoardo (2003), “Le monde du frére Hugo. Jacques de Vitry et le prieuré d'Oignies”, in:
Robert Didier and Jacques Toussaint (eds.), Autour de Hugo d'Oignies (Catalogue Accompanying
the Exhibition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November 2003),
Namur, 37-45.

Frese, Tobias (2014), “Denn der Buchstabe totet - Reflexionen zur Schriftprasenz aus mediavis-
tischer Perspektive”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil and Kristina Kriiger (eds.), Verborgen,
unsichtbar, unlesbar - zur Problematik restringierter Schriftprdsenz (Materiale Text-
kulturen 2), Berlin/Boston, 1-15.

Ganz, David (2010), “Geschenke fiirs Auge. Bernwards Prachteinbdnde und ihre Betrachter”,
in: Monika E. Mller (ed.), Schdtze im Himmel - Blicher auf Erden: mittelalterliche
Handschriften aus Hildesheim (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted by the



Orate pro eo

Herzog-August-Bibliothek Wolfenbiittel [Bibliotheca Augusta: Augusterhalle, Schatzkammer
und Kabinett], 5. September 2010 - 27. February 2011), Wolfenbdittel, 197-211.

Ganz, David (2014), “Von Innen nach AuRRen. Die Verborgenheit des rituellen Texts und die Sicht-
barkeit des Prachteinbands”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil and Kristina Kriiger (eds.),
Verborgen, unsichtbar, unlesbar - zur Problematik restringierter Schriftprédsenz (Materiale
Textkulturen 2), Berlin/Boston, 85-116.

George, Philippe (2021), “De sanctorum nominum gratia etpotentia [...] in schedulis digesta:
Bestandserhaltung, Uberlieferung und Interpretation der Reliquienauthentikenaus dem
frihmittelalterlichen Maasgebiet”, in: Tino Licht and Kirsten Wallenwein (eds.), Reliquien-
authentiken. Kulturdenkmdiler des Friihmittelalters, Regensburg, 95-124.

Gussone, Nikolaus (1995), “Der Codex auf dem Thron. Zur Ehrung des Evangelienbuches in Liturgie
und Zeremoniell”, in: Hanns Peter Neuheuser (ed.), Wort und Buch in der Liturgie. Inter-
disziplindre Beitrdge zur Wirkmdchtigkeit des Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches,
St. Ottilien, 191-231.

Heinzer, Felix (2009), “Die Inszenierung des Evangelienbuchs in der Liturgie”, in: Stephan Miiller,
Lieselotte Saurma-Jeltsch and Peter Strohschneider (eds.), Codex und Raum (Wolfenbiitteler
Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden, 43-58.

Hermand, Xavier (2003), “L’Evangéliaire d'Oignies”, in: Robert Didier and Jacques Toussaint (eds.),
Autour de Hugo d'Oignies (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted by the Musée
des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November 2003), Namur, 165-179.

Huygens, R.B. C. (2012), “Appendix II", in: Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies; Thomas
Cantipratensis, Supplementum, ed. by R. B. C. Huygens (Corpus Christianorum Continuatio
Medievalis 252), Turnhout, 207-213.

Jocqué, Luc (2004), “Sous la Régle de Saint Augustin. Les chanoines réguliers d'Oignies, leur reégle et
leur coutumier médiéval”, in: Robert Didier and Jacques Toussaint (eds.), Actes du colloque
Autour de Hugo d'Oignies’ (Monographies du Musée provincial des artes anciens du
Namurois 25), Namur, 45-63.

Jungmann, Josef Andreas (1958%), Missarum Sollemnia. Eine genetische Erkldrung der Rémischen
Messe, vol. 2: Opfermesse, Vienna/Freiburg im Breisgau/Basel.

Jungmann, Josef Andreas (1962°), Missarum sollemnia. Eine genetische Erklidrung der Rémischen
Messe, vol. 1: Messe im Wandel der Jahrhunderte, Messe und kirchliche Gemeinschafft,
Vormesse, Vienna.

Lechner, Joseph (1953°), “Das eucharistische Gebet (Prafation und Kanon)”, in: Joseph Lechner (ed.),
Liturgik des rémischen Ritus, begriindet von Ludwig Eisenhofer, Freiburg im Breisgau, 233-248.

Leclercg-Marx, Jacqueline, (2000), “Les signatures d'orfévres au Moyen Age. Entre sociologie,
théologie et histoire”, in: Michele Grégoire, Huguette Jones, Frangois Jongen, Jacqueline
Leclercg-Marx, Boris Libois, Paul Martens, Jacques Marx, Jean-Francois Neuray, Andrée
Puttemans, Monique Remy, Isabelle Rorive, Valérie Simonart, Philippe Toussaint, Viviane
Vannes, Nicole Verheyden-Jeanmart, Dirk Voorhoof, Hendrik Vuye, Mélanges offerts & Michel
Hanotiau, Brussels, 89-112.

Leclercq-Marx, Jacqueline (2001), “Signatures iconiques et graphiques d'orfévres dans le haut
Moyen Age. Une premiére approche”, in: Gazette des beaux-arts 6 (137), 1-16.

Leclercqg-Marx, Jacqueline (2003), “Les inscriptions dans l'oeuvre de frére Hugo”, in: Robert Didier
and Jacques Toussaint (eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying the Exhi-
bition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November 2003),
Namur, 133-152.

Lentes, Thomas (2006), ““Textus Evangelii’. Materialitat und Inszenierung des ‘textus’ in der
Liturgie”, in: Ludolf Kuchenbuch and Uta Kleine (eds.), ‘Textus’im Mittelalter. Komponenten
und Situationen des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld (Verdffentlichungen des
Max-Planck-Instituts fir Geschichte 216), Géttingen, 133-148.

Licht, Tino/Wallenwein, Kirsten (2021), “Friihe Authentiken. Eine Einfihrung”, in: Tino Licht and
Kirsten Wallenwein (eds.), Reliquienauthentiken. Kulturdenkmdler des Friihmittelalters,
Regensburg, IX-XXXVL

125



126

Mandy Telle

Link, Eva Maria (1964), Hugo von Oignies (Dissertation zur Erlangung der Doktorwiirde der
Philosophischen Fakultat der Albert-Ludwigs-Universitat zu Freiburg im Breisgau), Freiburg
im Breisgau.

Mulder-Bakker, Anneke B. (2006), Mary of Oignies. Mother of Salvation (Medieval Women: Texts
and Contexts 7), Turnhout.

Noél, René (2013), “Oignies entre Brabant et Namurois au XIII® siecle”, in: Jacques Toussaint (ed.),
Actes de la Journée d’Ftude. Hugo d'Oignies. Contexte et Perspectives (Monographies du
Musée des Arts Anciens du Namurois 58), Namur, 53-67.

Osten-Sacken, Vera von der (2010), Jakob von Vitrys “Vita Mariae Oigniacensis”: Zu Herkunft und
Eigenart der ersten Beginen (Veréffentlichungen des Instituts fir Europdische Geschichte
Mainz 223), Géttingen.

Poncelet, Edouard (1912), “Chartes du Prieuré d'Oignies de I'Ordre de Saint-Augustin”, in: Annales
de la société archéologique de Namur 31 (A), Namur.

Prou, Maurice (1898), “Authentiques de Reliques conservées au Trésor de la Cathédrale de Sens”,
in: Bulletin et Mémoires de la Société Nationale des Antiquaires de France 59, 129 - 172.

Reudenbach, Bruno (2006), “Wie Gott anfangt. Der Genesis-Beginn als Formgelegenheit”, in:
Steffen Bogen, Wolfgang Brassat and David Ganz (eds.), Bilder - Rdume - Betrachter.
Festschrift fir Wolfgang Kemp zum 60. Geburtstag, Berlin, 16-33.

Reudenbach, Bruno (2009), “Der Codex als heiliger Raum. Uberlegungen zur Bildausstattung friiher
Evangelienbiicher”, in: Stephan Mdller and Lieselotte Saurma-Jeltsch, (eds.), Codex und
Raum (Wolfenbltteler Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden, 59-84.

Reudenbach, Bruno (2020), “Kinstlermdnche’ und die Last des Schreibens: Schreiber- und
Malervermerke in Handschriften des friihen Mittelalters”, in: Helen Barr, Dirk Hildebrandt,
Ulrike Kern and Rebecca Miller (eds.), Vom Wort zur Kunst. Kiinstlerzeugnisse vom friihen
Mittelalter bis zur Gegenwart, Emsdetten/Berlin, 169-189.

Roland, Marin (2008), “Zierschriften und Miniaturen als Mittel der ‘Selbstdarstellung’ von Stiftern”,
in: Otto Kresten and Franz Lackner (eds.), Régionalisme et internationalisme. Problémes de
paléographie et de codicologie du Moyen Age (Vienna, 13. - 17. September 2005) (Verdffent-
lichungen der Kommission fiir Schrift- und Buchwesen des Mittelalters IV/5) (Denkschriften
der philosophisch-historischen Klasse 364), Vienna, 205-225.

Schuffels, Hans J. (1993), “Aulicus scriba doctus’ - Bernward in der Kdnigskanzlei”, in: Michael
Brandt (ed.), Bernward von Hildesheim und das Zeitalter der Ottonen (Catalogue Accom-
panying the Exhibition Hosted by the Dom- und Diézesanmuseum in Hildesheim, 1993),
Hildesheim, vol. 2, 247-250.

Siebert, Kristine (2015), Kelche der ausgehenden Romanik bis zur Spétgotik. Ihre Ikonographie
und formale Gestaltung (Dissertation zur Erlangung des philosophischen Doktorgrades an
der Philosophischen Fakultdt der Georg-August-Universitat Gottingen), Géttingen.

Skubiszewski, Piotr (2003), “L'iconographie de la paténe et du calice du frére Hugo”, in: Robert
Didier and Jacques Toussaint (eds.), Autour de Hugo d'Oignies (Catalogue Accompanying
the Exhibition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November
2003), Namur, 99-132.

Steenbock, Frauke (1965), Der kirchliche Prachteinband im Friihen Mittelalter. Von den Anfdngen
bis zum Beginn der Gotik (Jahresgabe des Deutschen Vereins fiir Kunstwissenschaft), Berlin.

Terrier Aliferis, Laurence (2020), Questions de mobilités au début de la période gothique. Circu-
lation des artistes ou carnets de modéles? (Répertoire Iconographique de la littérature du
moyen Age; Les études du Rilma 11), Turnhout.

Toussaint (Abt) (1880), Histoire du monastére d’Oignies, Namur.

Vandecan, Suzanne (2003), “L'histoire du Trésor d'Oignies”, in: Robert Didier and Jacques Toussaint
(eds.), Autour de Hugo d'Oignies (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted by the
Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May - 30. November 2003), Namur, 47-59.



Orate pro eo

Copyright

Figs.1, 2:
Fig.3:
Fig.4:
Fig.5:
Fig. 6:
Fig.7:
Fig.8:
Fig.9:
Fig. 10:
Fig. 11a:

Fig.11b:

© Hughes Dubois, https://www.heritage-kbf.be/collection/evangeliary (accessed
16/10/2022).

© Hughes Dubois, https://oignies.collectionkbf.be/en/evangeliary-bookbinding-plates
(accessed 16/10/2022).

CC BY 4.0 - KIK-IRPA, Brussels, cliché DIo71298, photograph: Jean-Luc Elias, https://balat.
kikirpa.be/object/10005144 (accessed 31/05/2023).

© Guy Focant, source: King Baudouin Foundation, https://oignies.collectionkbf.be/en/
oignies-evangeliary-or-lectionary (accessed 16/10/2022).

© Frank Toussaint, source: King Baudouin Foundation, https://oignies.collectionkbf.be
(accessed 30/05/2023).

© Hughes Dubois, source: King Baudouin Foundation, https://oignies.collectionkbf.be/
en/chalice-said-have-belonged-gilles-de-walcourt-and-paten (accessed 20/05/2023).

© Hughes Dubois. Source: King Baudouin Foundation, https://www.heritage-kbf.be/
collection/chalice (accessed 30/05/2023).

Hughes Dubois. Source: King Baudouin Foundation, https://www.heritage-kbf.be/
collection (accessed 08/06/2023).

CC BY 4.0 - KIK-IRPA, Brussels, cliché KN008484, photograph: Daniel Soumeryn-Schmit,
https://balat.kikirpa.be/object/10108038 (accessed 21/10/2023).

CC BY 4.0 - KIK-IRPA, Brussels, cliché X113648, photograph: Katrien Van Acker, https://
balat.kikirpa.be/object/11073857 (accessed 30/05/2023).

CC BY 4.0 - KIK-IRPA, Brussels, cliché X113647, photograph: Katrien Van Acker, https://
balat.kikirpa.be/object/11073857 (accessed 30/05/2023).

127


https://www.heritage-kbf.be/collection/evangeliary
https://oignies.collectionkbf.be/en/evangeliary-bookbinding-plates
https://balat.kikirpa.be/object/10005144
https://balat.kikirpa.be/object/10005144
https://oignies.collectionkbf.be/en/oignies-evangeliary-or-lectionary
https://oignies.collectionkbf.be/en/oignies-evangeliary-or-lectionary
https://oignies.collectionkbf.be
https://oignies.collectionkbf.be/en/chalice-said-have-belonged-gilles-de-walcourt-and-paten
https://oignies.collectionkbf.be/en/chalice-said-have-belonged-gilles-de-walcourt-and-paten
https://www.heritage-kbf.be/collection/chalice
https://www.heritage-kbf.be/collection/chalice
https://www.heritage-kbf.be/collection
https://www.heritage-kbf.be/collection
https://balat.kikirpa.be/object/10108038
https://balat.kikirpa.be/object/11073857
https://balat.kikirpa.be/object/11073857
https://balat.kikirpa.be/object/11073857
https://balat.kikirpa.be/object/11073857




LISA HORSTMANN @

Selbsteinschreibung in das Bild

Form und Funktion der Signaturen bei Conrad von Soest

Abstract This study examines the function and
meaning of artist signatures, specifically in the
works of Conrad von Soest. The central thesis
suggests that signatures serve not only to attri-
bute a work to an artist but also fulfill broader
socio-artistic and iconographic roles. The focus is
on analyzing signatures in medieval panel pain-
tings, particularly Conrad's two major works, the
Wildunger Altar and the Marien Altar.Building
on theories by Tobias Burg and Albert Dietl, this
study goes beyond viewing signatures merely
as text. Instead, it considers their visual design,
positioning, and materiality as integral compo-
nents of the artwork. In Conrad's works, both
a clearly visible signature on the frame and “cryp-
tic signatures” embedded within the composition

can be found. These hidden signatures, such as
those concealed in the pages of books held by
figures, serve not just as tools for attribution but
also as symbols with religious or liturgical sig-
nificance. Moreover, the study highlights how
Conrad utilizes the materiality and form of the
lettering in his compositions. By seamlessly in-
corporating his name into the pictorial reality,
Conrad achieves a multi-layered presence, emp-
hasizing both his role as the creator and his conti-
nuous involvement in religious practices. Exami-
ning the form and function of these signatures
not only deepens our understanding of authors-
hip in medieval art but also reveals the cultural
and spiritual significance attached to these in-
scriptions.

Keywords Cryptosignatures; Materiality; Panel Painting; Characters

Die primére Funktion einer Kiinstlersignatur ist die ,,bewusste Bezeichnung der
Autorschaft durch den Kiinstler auf seinem Werke, mdgen es Unterschriften,
Monogramme, Piktogramme oder jegliche anderen sein“.! Bei ihrer wissenschaft-
lichen Untersuchung lag der erkenntnistheoretische Mehrwert zu Beginn fast aus-
schliefilich in der Zuschreibung eines Werkes.2 Dariiber hinaus kann die Analyse
von Kinstlersignaturen als authentische Textquelle aber auch kunstsoziologische
Aspekte ergriinden, die iber den rein auktorialen Informationsgehalt hinaus-
gehen, wie bereits bei Peter Cornelius Claussen® und spéatestens mit der umfas-
senden Arbeit von Albert Dietl deutlich geworden ist.* Dietl sammelt und analysiert
unterschiedliche Formulierungen der Inschriften und verweist gleichwohl auf

1 LIEBMANN 1973, 129.

2 BURG 2007, 11, Anm. 2 verweist auf einen italienischen Brief aus dem 17. Jahrhundert, in
dem bereits auf die Problematik der Zuschreibung hingewiesen wird. So d&hnelten sich
die Gemalde der Kinstler Marco Basaiti, Benedetto Diana, Gio. Buonconsiglio, Lazzero
Silvestrini, Christofano Parmese, Vittore Belliniano und Giromlamo Santacroce in der
Ausfiihrung so sehr, dass eine eindeutige Unterscheidung nur durch die Gewohnheit der
namentlichen Signatur maglich sei.

3 CLAUSSEN 1987.

4 DIETL 20009.

© 2025 Lisa Horstmann (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miiller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 129-152. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23229


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23229
https://orcid.org/0000-0002-2410-5937

130

Lisa Horstmann

ikonologische Erschlieffungsmethoden, durch die die Signaturen ,auch nonverbal,
qua Position im Bau- und Bildensemble, neue Horizonte kiinstlerischer Bildungs-
standards“S eréffnen konnen. Einen besonderen Fokus auf die Beweggriinde fiir
Kiinstlersignaturen im Mittelalter legt Tobias Burg in einer umfassenden Studie.®
Burg kann dabei drei Motivationen fiir signierende Kiinstler herausarbeiten: eine
religios determinierte devotionale Praxis, den Stolz des schaffenden Subjekts oder
ganz pragmatisch 6konomische Uberlegungen. Er untersucht Signaturen auf ihre
»<Form*“ und erweitert damit Peter Cornelius Claussens Quellenverstandnis der Si-
gnatur, die tiber den Wortlaut als Indiz fiir die Bestimmung des gesellschaftlichen
Status des Kiinstlers fungieren kann. Mit der ,,Form* einer Signatur meint Burg da-
bei sowohl ihren Wortlaut als auch ihre ,,,Gestalt“.

Die Gestalt der Signatur kann aber ebenfalls Riickschliisse auf ihren Zweck so-
wie auf das Selbstverstandnis dessen, der signierte, ermdglichen, wobei der Be-
griff Gestalt vielerlei umfasst: die verwendete Schriftart, die Gréfe der Lettern,
ihre Lesbarkeit und nicht zuletzt auch die Position der Signatur in oder an einem
Werk.”

Dieser Zugriff, der die Signatur bei Dietl und Burg dem Status einer reinen
Textquelle enthebt, sie in einen grofleren Zusammenhang stellt und auch ihre Ge-
staltung der Buchstaben und Positionierung als Informationstrager versteht, liegt
der vorliegenden Studie zugrunde. Dabei wird Burgs Begriff der ,,,Gestalt* der Si-
gnatur um ihre Materialitit von Schriftzeichen sowie die Materialitdt des Schrift-
tragers erweitert, da diese gleichsam Ruckschliisse zulassen, denn die Materialitat
von Schrift ist immer semantisiert.® Besonders deutlich wird dies bei Signaturen
in der Malerei, die innerhalb des Bildraums angebracht sind und Schrifttrager
sowie Schriftzeichen in ihrer Stofflichkeit und in ihrer zugehdérigen Schreibtech-
nik?® fingieren. Mit diesem Ansatz sollen im Folgenden die Tafelwerke Conrads von
Soest und dessen Signaturen beziehungsweise ,Kryptosignaturen“!? analysiert
werden.

Um Signaturen in dieser Art zu untersuchen, also Funktionen iber die Werks-
zuschreibung hinaus zu ergriinden und die Gestaltung als Bedeutungstrager ernst
zu nehmen, beziehe ich mich auf die Definition von André Chastel. Als Signatur er-
fasst er jeden Hinweis auf den Autor eines Werkes, der vom Kiinstler als Zeichen
gegeben wird. Dabei schliefst er nur die kiinstlerischen Mittel zur Erkennung aus:
»[La] signature [est] toute indication sur 'auteur de I’'ceuvre fournie par un procédé
signalétique autre que les ressources mémes de I’art.“* Nach Chastel konnen so

DIETL 2009, Bd.1, 9.

BURG 2007.

BURG 2007, 13.

Vgl. KRAMER 2003.

Zu den verschiedenen Praktiken des Schreibens vgl. MEIER/OTT/SAUER 2015, 471-567.
10 FRITZ 1950, 111.

11 CHASTEL 1974, 11; Ubersetzung bei BURG 2007, 13.

W 00 N o un



Selbsteinschreibung in das Bild

unterschiedlichste Kinstlersignaturen — von einer ausfiihrlichen Inschrift bis zur
blofien Namensnennung, die auch nur aus einzelnen Buchstaben bestehen oder
rein ikonisch sein kann - in ihren Formen untersucht werden.

Was dabei allen Kinstlersignaturen gemein ist: Sie machen den Kiinstler pra-
sent. Jedoch kann die Wirkung des Priasentmachens differieren — deutlich wird
dies besonders dann, wenn es gleich mehrere Inskriptionen des Kiinstlers an/in
einem Werk gibt, wie etwa bei Conrad von Soest. Da im Wildunger-Altar sowohl
eine Signatur am Rahmen als auch zwei Namenseinschreibungen in den Darstel-
lungen erhalten sind, ist davon auszugehen, dass es sich hier um Inschriften mit
unterschiedlich intendierter Wirkung handelt. Was sagt die Form der Inschriften,
also Wortlaut, Positionierung und Gestaltung der Schriftzeichen und Schrifttrager
Conrads tber ihre Funktion aus?

Conrad von Soest

Conrad von Soest gilt heute als pragend fiir die gotische Tafelmalerei um 1440 in
Norddeutschland.'? Als Dortmunder Biirger, der 1384 urkundlich belegt werden
kann,!2 leitete er wahrscheinlich eine Werkstatt, zu deren Auftraggeber reiche, weit
gereiste und gebildete patrizische Kaufleute gehorten.'* Zu den Hauptwerken des
westfalischen Malers zdhlen der um 1403 entstandene Wildunger-Altar in der Stadt-
pfarrkirche von Bad Wildungen und der um 1420 entstandene Marien-Altar in der
Dortmunder Marienkirche. Conrads kiinstlerisches Geschick ist in der Ausfiihrung
der beiden Tafelwerke zu erkennen: In der Verwendung der strahlenden Farbigkeit,
erzeugt durch Lasuren in transluziden Pigmenten in einem ungewdhnlich grofien
Spektrum tonaler Nuancen, sowie mit der virtuosen Punzierung des Goldgrundes
demonstriert er seine Kunstfertigkeit.15> Conrad wurde durch die westfélische Tradi-
tion,'® durch seine Reisen, aber auch durch die franzdsische (Buch-)Malerei gepragt,

12 Eine umfassende (ohne Anspruch auf Vollstandigkeit) Bibliographie zum Leben und Werk
von Conrad von Soest bis ins Jahr 1990 findet sich bei RINKE 1991. Eine ergdnzende Bib-
liographie findet sich bei BUBERL 2004, 195-202; danach widmeten sich weitere Sammel-
bénde und einzelne Artikel dem gotischen Tafelmaler und beleuchteten aus interdiszip-
linérer Perspektive sein Schaffen, seine Werke, seine Person und sein soziales Umfeld (in
Auswahl): OHM/SCHILP/WELZEL 2006; OFFERMANNS 2018; GROTECKE 2019.

13 Auf den 11. Februar 1394 ist ein Ehevertrag vor Zeugen zwischen Conrade van Sost und
Gertrude, dey dochter was wanner Lamberts van Munster datiert. Eine Abbildung, Tran-
skription und Ubersetzung nach Monika Fehser findet sich bei SCHILP/WELZEL 2004,
230-232; U. bei SCHILP 2006, 172-173.

14 Vgl. CORLEY 2000, 21-31; CORLEY 2004.

15 CORLEY 2004, 61. Technische Details untersuchte dieselbe ausfiihrlich in CORLEY 2000,
35—42; REINHOLD 2019.

16 Vgl. CORLEY 2000.

131



132

Lisa Horstmann

deren Einfliisse sich in seinen Werken wiederfinden.!” Fiir seine Zeitgenossen und
Nachfolger war er nicht nur stilpragend, sondern er hat auch aufikonographischer
Ebene zu neuen Lésungen gefunden, indem er die Darstellungen in ihrer Tradition
aufbrach und Anordnung sowie Gestaltung der Bildelemente variierte.®

Im gedffneten Zustand erzihlt der Wildunger-Altar (Abb. 1) in zw61f kleinen und
einem grofien Bildfeld die Geschichte von der Kindheit Christi, seiner Passion und
seiner Auferstehung.'® Zu einer bildlichen Erzdhlung zusammengefasst, werden in
den einzelnen Szenen die verschiedenen Evangelienberichte sowie apokryphe Texte
verarbeitet und dabei Akzente gesetzt.2? Die Chronologie der Szenen verlauft dabei
nicht in linearer Leserichtung, sondern variiert auf den verschiedenen Tafeln.?!
Aufden auf der Werktagsseite sind vier grofie, die Hohe der Tafel ausfiillende Stand-
figuren mit ihren Attributen zu sehen: die Heilige Katharina von Alexandrien,
Johannes der Téaufer, die Heilige Elisabeth von Thiiringen und Nikolaus von Myra.
An der Rahmung der Aufienseite tragt das Retabel eine Signatur mit Jahresangabe,
die im Folgenden noch genauer in den Blick genommen wird. Auf der Riickseite der
Mitteltafel sind Uberreste von Schrifttafeln mit einer értlichen Chronik der Jahre
1319 bis 1420 angebracht.??

Der Marienaltar (Abb. 2) zeigt heute fiinf Szenen aus dem Leben Marias auf je-
weils einer Tafel. Urspriinglich waren diese Teil eines gotischen Fligelaltars, wur-
den aber 1720 beschnitten, um sie in einen barocken Altaraufsatz einzupassen.23
Seit 1957 befinden sich die Tafeln in ihrem heutigen Rahmen und wurden in ihre
mutmaflich urspringliche Anordnung zurtckgefiihrt. Zu sehen sind auf der stark
verwitterten Riickseite die Kronung von und Verkiindigung an Maria, auf der Vor-
derseite die Geburt Jesu, die Anbetung der Kénige und der Tod Marias.

Beide Tafelwerke enthalten eine Reihe unterschiedlich gestalteter Inschriften,
die nicht zuletzt aufgrund ihrer Grofie im Vergleich zu den Figuren in den Hinter-
grund treten. Bei den Inschriften handelt es sich inhaltlich unter anderem um Be-
nennungen der Figuren, Wiedergabe wortlicher Rede und abgekirzte Bibelzitate.
Dabei werden die Inschriften in den Bildern unterschiedlich inszeniert. Wahrend die
Schriftzeichen auf den wenigen Spruchbéndern durch ihren fingierten materialen
Texttrager deutlich visuell hervortreten, sind die Bezeichnungen der Heiligen eher

17 CORLEY 2004, 69; CORLEY 2000, 43-55, 135-153. Weiteres zum Einfluss der gotischen Minia-
turmalerei aus Frankreich und seinen Reisen nach Paris s. WELZEL 2004.

18 Vgl. CORLEY 2000, 95-120.

19 NIEHR 2019.

20 GROTECKE 2004, 118-119.

21 FISCHER 2005, 23; ENGELBERT 1995, 32 mit schematischen Abbildungen der Bildreihen-
folge; GROTECKE 2019, 235.

22 CORLEY 2000, 199-200, mit Abbildung.

23 Ausfihrlich zur Geschichte des Marienaltars und seiner Umgestaltung: RINKE 2004;
CORLEY 2000, 211-216, rekonstruiert die urspriinglichen Mafde und das Aussehen der be-
schnittenen Tafeln und zeigt Abbildungen anderer Rekonstruktionen.



Selbsteinschreibung in das Bild 133

Abb. 1: Conrad von Soest, Wildunger-Altar, Tempera auf Eichenholz, gedffnet inklusive Rahmung 188,4 x 611.cm,
1403, Bad Wildungen, Hochaltar der Stadtkirche.

Abb. 2: Conrad von Soest, Marienaltar, Tempera auf Eichenholz, heute inklusive (beschnittener) Tafeln ca. 140 x 360 cm,
um 1420, Dortmund, Hochaltar Marienkirche.



134

Lisa Horstmann

unauffillig in ihre goldenen Nimben punziert.2* Weitere Inschriften sind soweit
illusionistisch in die Darstellungen eingefligt, dass sie erst bei genauem Betrachten
als solche zu erkennen sind: Kronen mit Inschriften aus Perlenbesatz bei Maria,
eingestickte Buchstaben in den kostbaren Brokatstoffen, beschriebene Pergament-
seiten in Biichern. In drei Darstellungen der zwei Retabeln ist in einem solchen
Buch der Name des Malers zu lesen, der sich somit an verschiedenen Stellen in die
Bildrealitéat illusionistisch, gar versteckt einschreibt.25 Der Wildunger-Altar ist mit
einer Rahmensignatur und den Namenseinschreibungen , méglicherweise sogar
mehrfach und in unterschiedlicher Weise signiert“.26 Im Folgenden sollen diese
potenziellen Kinstlersignaturen am Rahmen und in den Bildern untersucht wer-
den. Mit besonderem Augenmerk auf die Positionierung der Signaturen und die
Gestaltung sowie der Materialitdt von Schrift als Bedeutungstréager, soll der For-
schungsdiskurs um diese ,Kryptosignaturen‘ um eine Perspektive ergdnzt werden,
die das ikonische Potenzial von Schrift — speziell durch ihre Positionierung und Ge-
staltung - fiir die Erforschung von Kiinstlersignaturen verdeutlicht.

Die Positionierung der Signaturen

Auf der Werktagsseite des Wildunger-Altars befindet sich zu Fiifen der Heiligen
auf dem hoélzernen Rahmen eine Kiinstlersignatur mit Jahresangabe. Der Rahmen
sakraler Tafelbilder als Grenze zwischen Innen und Aufien, zwischen Bildraum
und Betrachterraum, wird seit dem spéaten 13. Jahrhundert in Italien mit Schriftzei-
len versehen, die den Kiinstler nennen oder auch Jahreszahlen angeben.2’ Durch
diese Positionierung markiert die Kiinstlersignatur ihre vermittelnde Funktion. An
dieser Schwellenposition beschriftet Conrad von Soest das Retabel aus Wildungen
und gilt damit als erster Kiinstler nérdlich der Alpen, der sein Tafelwerk signierte
(Abb. 3a-Db).28

24 Das Punzieren der Nimben ist tiblich in der Tafelmalerei dieser Zeit. Dazu weiterfiih-
rend: SCHULZ 2016; SCHULZ 2018.

25 CORLEY 2000, 209.

26 BURG 2007, 448-449.

27 GLUDOVATZ 2005, 115. Beispiele finden sich bei BURG 2007, Kapitel X u. XI.

28 BURG 2007, 449. Allerdings sind uns heute viele Tafelbilder ungerahmt oder in spateren
Rahmungen tiberliefert, sodass der Entwurf einer prazisen Chronologie bei der Ver-
wendung von Rahmensignaturen in der sakralen Tafelmalerei kaum madglich ist. Mit
der flimischen Malerei des 15. Jahrhunderts zeichnet sich jedoch eine neue Quantitat
der Signaturen nordlich der Alpen ab, die zunéchst um Jan van Eyck zu entstehen schei-
nen. GLUDOVATZ 2005, 115, erfasst Conrad von Soest nicht als frithstes Beispiel der Signa-
turpraxis, sondern nennt als ,ersten Tafelmaler nérdlich der Alpen“ Jan van Eyck, ,der
sich seinen Werken buchstéblich als deren Hersteller inskribierte“ zwischen 1432 und
1441.



Selbsteinschreibung in das Bild 135

Abb. 3a-b: Inschriften auf dem unteren Rahmen der Werktagsseite des Wildunger Altars.

Wiewohl die Inschrift durch die Einpassung in einen anderen Rahmen heute weitest-
gehend zerstort ist, kann diese Inschrift durch eine Abschrift von Ludwig Varnhagen
von 1793 rekonstruiert werden.?® Am linken Fliigelrahmen stand geschrieben: hoc
opus erat completum per [conradum pictorem de susato].3° Dariiber am unteren Bild-
rand: temporibus rectoris divinorum conradi stollen plebani.3* Am rechten Fliigelrah-
men befand sich die Datierung, die in der Forschung intensiv diskutiert wurde: sup
anno domini m°ccc [c° terci]o [i]pso die beati egidij confessoris. Die Inschrift nennt den
verantwortlichen Kiinstler und den Tag der Fertigstellung: ,Dieses Werk wurde voll-
endet durch Conrad von Soest im Jahre des Herrn 1403 am Tag des Heiligen Egidius
[1. September], zur Zeit des Rektors des Gottesdienstes, des Priesters Conrad Stollen“.

Sowohl Grofie als auch Platzierung des Teils der Signatur, die den Stifter nennt,
scheint nicht zur sonst einheitlichen Inschrift auf dem Rahmen zu gehdéren. Da
diese Inschriftenzeile zwar im Bildraum platziert wird, aber sich nicht wie die an-
deren Inschriften Conrads in die Bildwirklichkeit zu integrieren vermag, sondern
die steinernen Sockel ohne Rucksichtnahme auf ihre Dreidimensionalitit tiber-
schreibt, vermutet Burg, dass ,die Initiative zu dieser nachtréglichen Stifternen-
nung weder vom Kiinstler ausging, noch von ihm gestaltet wurde“.32 So stiinde die
Kinstlernennung nicht im origindren Zusammenhang mit der Nennung des Stif-
ters, sondern ware unabhéngig von dieser, was ihren Stellenwert erhdhte.

29 CORLEY 2000, 199, enthélt Fotografien der Inschrift im heutigen Zustand und eine Abbil-
dung des Manuskripts von Varnhagen. Der Historiker bestéatigt in seiner Schrift die Rich-
tigkeit der Abschrift des Christianus Dickius aus dem Jahr 1617, WOLLENSTEIN 2003, 8.

30 Die Inschrift wird wiedergegeben nach BRIEL 2015, 11.

31 Beidem Vorsatz handelt es sich wahrscheinlich um eine spétere Ergdnzung, WOLLENSTEIN
2003, 8.

32 BURG 2007, 49.



136

Lisa Horstmann

Die Positionierung des Namens auf dem Rahmen des Bildes machte den Kiinst-
ler zwar préasent, schloss ihn aber aus dem Bildraum aus. Indes scheint die Signatur
auf dem Rahmen gewisser Usus der Signaturpraxis zu sein und wohl auch als solche
von den Kiinstlern empfunden worden zu sein, doch gibt es auch Anhaltspunkte,
dass die Signatur durch ihre Positionierung neue Wirkméachtigkeit erlangen kann.
Jan van Eyck beispielsweise 16st einige Jahre nach Conrads Schaffen diese Trennung
auf, indem er ,,die Malschicht iber die Grenzen des eigentlichen Bildtragers hinaus
ausbreitet“.33 Der Rahmen wird durch die kiinstlerische Bearbeitung zum untrenn-
baren Bestandteil der Tafelwerke und die Signaturen werden materialkonform auf-
getragen, also in der Schreibtechnik der durch die Malerei fingierten Materialitat
des Rahmens angepasst. In zwei seiner Werke platziert er seine Kiinstlersignatur
im Bildraum selbst. Sowohl beim sog. Timotheos von 1432 als auch beim Doppelbild-
nis der Arnolfini von 1434 werden die Kinstlerinschriften bei der Interpretation
des Bildinhalts von der Forschung miteinbezogen — wobei sowohl der Wortlaut als
auch die Gestalt der Inschrift eine Rolle spielt.3* Beim Doppelbildnis der Arnolfini
(Abb. ga-b) hat dies u. a. zu unterschiedlichen Deutungen der Signatur selbst ge-
fihrt. Denn gerade diese zunéchst schlichte und eindeutig erscheinende Inschrift
eroffnet ,ein schillerndes Spektrum von Mehrdeutigkeiten und Assoziationen.33

Das Gemaélde von Jan van Eyck zeigt ein als Standfiguren portraitiertes Paar in
einem Innenraum. Mann und Frau sind in biirgerliche Gewéander gekleidet und
haben die Hinde ineinandergelegt. Uber dem Spiegel an der Riickwand des Rau-
mes ist die Kunstlersignatur zentral ins Bild gesetzt: Johannes de Eyck fuit hic 1434 -
»Jan van Eyck war hier“. Zunichst erfillt die Inschrift die primédre Funktion einer
Kinstlersignatur, indem sie das Werk dem Kiinstler zuschreibt, jedoch weicht Jan
van Eyck von den iiblichen Worten in seinen Signaturen (Johannes de Eyck fecit) ab.
Hic als lokales Pronomen mit demonstrativem Charakter weist die Struktur einer
seit der romischen Antike bekannten Anwesenheitsnotiz auf.3¢ Nicht nur im Wort-
laut ist die Inschrift in diesem Gemadlde besonders, sondern auch auf gestalteri-
scher Ebene. Im Gegensatz zu den angesprochenen Inschriften auf den gemalten
Rahmen geht diese Inschrift keine direkte Verbindung mit ihrem vermeintlichen
Trager, der Wand, ein. Auch die Grofie der Buchstaben steht in keinem realisti-
schen Verhéltnis zu den anderen Bildelementen. Vielmehr wirkt die Signatur wie
ein handschriftlicher Vermerk, mit Tinte in kalligraphierter gotischer Schrift, die
mit den verzierten Ober- und Unterldngen der Buchstaben und den an- und ab-
schwellenden Schéften an eine Urkundenschrift erinnert und normalerweise mit
Tinte und Feder auf Papier oder Pergament genutzt wird. Das disparate Verhalt-
nis zwischen impliziertem Schreibgerét (Feder) und Schrifttrager (Wand) enthiillt

33 GLUDOVATZ 2005, 124.

34 GLUDOVATZ 2005, 141, N. 65 enthélt eine ausfiihrliche Literaturliste.
35 YIU 2001, 40.

36 YIU 2001, 43.



Selbsteinschreibung in das Bild 137

Abb. 4a-b: Jan van Eyck, Doppelbildnis der Arnolfini, Ol auf Holz, 81,8 x 59,7 cm, 1434, London, National Gallery.

die Illusion des Bildes fiir den Betrachter. Denn statt der Wand ist der Tréger der
Schrift die unsichtbare Oberfldche des Bildes selbst. So sorgt sie allein in ihrer Ge-
staltung fiir einen Moment der Irritation im sonst harmonischen Bildraum. Durch
ihre Positionierung ist sie dennoch Teil des Bildes und ihre Funktion darf nicht nur
als reine Kunstlersignatur qua Definition begriffen werden. Folgt man beispiels-
weise Erwin Panofsky, der das Gemadlde als Darstellung einer Trauung per fides
deutet, kann man die Inschrift als Zeugenschaft des Kiinstlers in einem juristischen
Sinne verstehen.” Dariiber hinaus stellt die Inschrift einen Bruch auf der bildli-
chen Ebene dar, betrachtet man ihre Gestalt: Zwar verhdlt sie sich neutral gegen-
uber der Raumkonstruktion und kénnte als gemalte Inschrift auf der hinteren
Wand gesehen werden, aber durch die Form einer Kiinstlersignatur weist sie zu-
gleich aus dem Bild heraus in die reale Welt. Karin Gludovatz beschreibt die Schrift
im Bild als ,,Scharnier zwischen Realitdt und Illusion, Betrachter und Kiinstler<,
das auf unterschiedliche Wirklichkeiten verweise und eine zeitliche Differenz ver-
anschauliche.3®

37 PANOFSKY 1934. Speziell zur Inschrift und der Rechtspraxis des 15. Jahrhunderts: SEIDEL
1993, 131-141. Dabei handelt es sich um eine Deutung, die in der weiteren Forschung nicht
unumstritten bleibt. Verschiedene Interpretationen und ihre Argumentationen werden
bei GLUDOVATZ 2005, 141 zusammenfassend dargelegt. Eine ausfithrliche Diskussion der
methodischen Ansitze und Argumentationen sowie eine kritische Reflexion dieser zum
Arnolfini-Doppelbildnis liefert Yiu 2001, 92-117.

38 GLUDOVATZ 2005, 146.



138

Lisa Horstmann

Ob die Signatur des Kunstlers sich nun auf dem Rahmen befindet, an der Grenz-
position zwischen Bildraum und Betrachterraum, oder im Bildraum selbst: Sie ver-
mittelt in jedem Fall zwischen Innen und Aufden, zwischen geschaffener Bildrea-
litdt und Betrachterwelt. Die ehemalige Anwesenheit der konkreten historischen
Figur des Kiinstlers wird aufgerufen und die Signatur vermag den ,Autor nachhal-
tig zu ,reanimieren‘“.?® Die Positionierung des Kiinstlernamens im Bildraum hebt
eine vermeintliche Dichotomie von Inschrift und Bild auf und lasst die Kunstler-
signatur zu einem Element der Bildrealitdt werden, das bei der Deutung des Wer-
kes eine mafigebliche Rolle spielen kann. Das Wechselspiel zwischen Bildinhalt
und Inschrift im Bildraum l4sst eine Reihe an Interpretationen zu, je nachdem wie
ihr Zusammenwirken verstanden wird. Diese Mehrdeutigkeit, die bei Jan van Eyck
als bewusste Entscheidung wahrgenommen und in unterschiedlicher Weise inter-
pretiert wird, fiihrt bei den Namenseinschreibungen bei Conrad zu Zweifeln an
der Lesart der ,Kryptosignatur‘. Wie Jan van Eyck schreibt auch Conrad von Soest
seinen Namen in den Bildraum ein. Doch sind Conrads Inschriften deutlich ver-
steckter und durch die Unvollstdndigkeit des Namens verrétselter als die zentral
positionierte Signatur im Doppelbildnis der Arnolfini.

Im (Gebets-)Buch von Maria in der Verkiindigungsdarstellung des Wildunger-
Altars (Abb. 5) finden sich die Buchstaben nr a d auf der Seite, die Maria als Nachstes
aufschlagen wird (Abb. 6a-b). Wahrend ihr diese Buchstaben also noch verborgen
sind, kann der Betrachter in ihnen bei genauem Hinsehen den Namen des Kiinst-
lers lesen beziehungsweise die fehlenden Buchstaben erganzen: (Co)nrad. Auch
im Pfingstbild im rechten Fliigel, im Buch des brillentragenden Apostels, ist eine
Inschrift des Kiinstlers enthalten (Abb. 7a-b). Wieder liegen die aufgeschlagenen
Seiten des Buches nicht direkt aufeinander, so dass der Betrachter einen einge-
schrankten Einblick auf die Riickseite erhélt. Alfred Stange liest die sichtbaren An-
fangsbuchstaben der Textzeilen als Akrostichon: c o nr a d.4° Eine weitere Namens-
einschreibung im Marienretabel konnte 1950 erstmals von Rolf Fritz entdeckt und
entziffert werden.#! Der ,Marientod‘ auf der mittleren Tafel zeigt links neben dem
Bett ein hdlzernes Lesepult, auf dem ein in braunes Leder geschlagenes Buch liegt
(Abb. 8a-b). Die Buchschliefien liegen zwischen den Seiten wie ein Lesezeichen und
offnen es ein Stiick, so dass gerade die Anfangsbuchstaben jeder Zeile zu erkennen
sind: (co)*2nrad*?

Besonders die unterschiedlichen Schreibweisen des Kiinstlernamens, die Unein-
deutigkeit der einzelnen Buchstaben in ihrer Ausfithrung und die Mehrdeutigkeit

39 GLUDOVATZ 2011, 11.

40 STANGE 1967, NT. 454.

41 FRITZ 1950, 111-112.

42 Die ersten beiden Buchstaben werden mit einem zu der Zeit gangigen Kiirzungszeichen
geschrieben, FRITZ 1950, 113.

43 Die folgenden Buchstaben a und d sind zu erahnen, werden aber von der unteren
Schliefde teilweise verdeckt, SCHILP 2004, 24.



Selbsteinschreibung in das Bild 13

|
i
1
1
i {

s

Abb. 5: Verkiindigung, Wildunger-Altar, linker Fligel.




140 Lisa Horstmann

Abb. 6a: Verkindigung (Ausschnitt), Wildunger-Altar, Abb. 6b: Umzeichnung von Arthur Engelbert
linker Fligel, Buch mit Signatur: (Co)nrad.

- pomin/
¢8 - dentor
e

Abb. 7a: Pfingstszene (Ausschnitt), Wildunger-Altar, Abb. 7b: Umzeichnung von Arthur Engelbert.
rechter Fligel, Buch mit Signatur:conrad.

Abb. 8a: Tod Marias (Ausschnitt), Marienaltar, Mittel- Abb. 8b: Ausschnitt, gedreht.
tafel, Buch mit Signatur: (c)onra(d).



Selbsteinschreibung in das Bild

bei der Entschliisselung des Textsinns an dieser Stelle werfen in der Forschung
Zweifel an einer Kinstlersignatur in Conrads Bildern auf. Die Lesart nach Stange
und Fritz, die sonst weitestgehend von der Forschung iibernommen wird,** stellt
Tobias Burg in Frage. Man brauche in allen drei Féllen ,einige Phantasie, um dort
tatsdchlich den Namen Conrad [...] erkennen zu konnen*.43

Fir den Marienaltar lehnt Winfried Offermanns die Lesart von Fritz gdnzlich
ab.%6 Die Transkription sei von der Literatur bis heute iibernommen, ,,sodass sich
der Mythos einer versteckten Signatur ohne Korrektur erhalten konnte“.#” Statt
einer Namenseinschreibung schlagt er eine andere Lesart vor. Drehe man die
Schnittkante des Buches im Bild um 180 Grad, ergeben sich die folgenden sicht-
baren Buchstaben: a D m n 0. Weitere Buchstaben seien durch die Schliefden ver-
deckt. Offermanns liest an dieser Stelle so den Beginn von Psalm 98 (97): [Cant]a[te]
Domino.*® Damit gliedert sich die Inschrift fiir ihn in ein Geflecht aus Texten, die aus
einem Uberschaubaren Kanon entstammen und die iber den gesamten Marien-
altar verteilt ,,zum Teil schwer lesbar sind und verréatselt und verschliisselt wir-
ken“4® So werden Marianische Antiphonen, Psalmen und bekannte Texte aus dem
Neuen Testament an verschiedenen Stellen durch in die Bildrealitat integrierte In-
schriften aufgerufen.

Die Beobachtungen von Offermanns zu den anderen Textstellen sind durchaus
schlissig und zeigen, wie komplex Conrads Kompositionen nicht nur bei der ikono-
graphischen Ausgestaltung der Szenen und in der Gesamtschau sind, sondern auch
beider Auswahl der Textsegmente, die auf den vorgesehenen Rezipientenkreis, die
Marienbruderschaft, zugeschnitten sind. Zwar argumentiert Offermanns auch auf
der Ebene der Bildrealitit, denn einige Buchstaben seien durch die ,Schnallen“
verdeckt,3? doch liefse sich hier gegenargumentieren, dass die konkrete Gestalt der
Inschrift in ihrer hochgradig illusionistischen Weise keine Rolle spielt. Folgt man
Offermanns vorgeschlagenem Perspektivwechsel fiir die Lesart, so ldge das Buch
verkehrtherum auf dem dargestellten Lesepult — ein Aspekt, der fiir Conrads Kom-
positionen unwahrscheinlich ist und Offermanns These in Zweifel stellt. Im Folgen-
den soll deswegen die Schrift auf ihre visuellen Aspekte untersucht werden, also
Schriftart, Grofse der Lettern, ihre Lesbarkeit sowie die Materialitdt von Schrift-
zeichen und Schrifttrager und letztlich ihre Positionierung.

44 ENGELBERT 1995, 70; CORLEY 2000; SCHILP 2004, 24; WELZEL 2013.

45 BURG 2007, 449 stort sich besonders an der unterschiedlichen Schreibweise der drei In-
schriften.

46 OFFERMANNS 2018. Dabei lasst er die Inschriften des Wildunger-Altars allerdings unbe-
rucksichtigt in seiner Argumentation.

47 OFFERMANNS 2018, 91.

48 OFFERMANNS 2018, 91.

49 OFFERMANNS 2018, 75. Zu den Texten der Inschriften auf dem Marienretabel auch STORK
2004.

50 OFFERMANNS 2018, 90.

141



142

Lisa Horstmann

Die Gestaltung der Inschriften

Wéhrend die Signatur mit Jahreszahl mit dem Stifterzusatz auf den Rahmen der
Werktagsseite des Wildunger-Altars geschrieben wurde, verbergen sich die wei-
teren Inskriptionen des Kiinstlernamens auf der Festtagsseite. Sowohl im Marien-
altar als auch im Wildunger-Altar sind diese Inschriften in Biichern als einzelne
Buchstaben, in einem Fall als eine Art Akrostichon versteckt. Die Lesbarkeit wird
durch die illusionistische Wiedergabe der Bicher erschwert, da die Buchstaben
teilweise von den BuchschliefSen verdeckt werden und die Leerstellen vom Be-
trachtenden ergidnzt werden mussen. Nimmt man die Inschrift als Hinweis auf den
Kiinstler im Sinne von André Chastel als Signatur ernst, so handelt es sich dem
Kategoriensystem von Tobias Burg zufolge um Typ V:51

»[...] bildintegrierte Signaturen, die ihre gewohnte Form aufgegeben haben, sich
so nicht direkt zu erkennen geben und dadurch am stérksten in die Szene ein-
geflochten sind“.52

Burg selbst dufsert Zweifel an einer Kiinstlersignatur bei Conrad, die als versteckt
und illusionistisch gelten kénnte, da es sich um unterschiedliche Schreibweisen in
den Biichern handelt.53 Die sichtbaren Buchstaben, die fiir Stange, Fritz und Corley
durch Ergidnzungen Conrads Namen ergeben, weisen in den drei genannten Bei-
spielen keine eindeutigen Parallelen auf: Sowohl die Anordnung als auch die Buch-
stabenfolge sind unterschiedlich.

Gleichwohl zeigt die Entschliisselung des Textgeflechts von Stork und Offer-
manns im Marienaltar, dass Conrad Texte der Betrachterwelt in die Bildrealitit in-
tegriert und sie dabei nicht ostentativ inszeniert, sondern sie fiir die Betrachtenden
erst bei genauem Hinsehen lesbar werden lasst.5* Auf diese Weise hat der Kiinst-
ler zeitgendssische ,liturgische Gepflogenheiten ins Bild gesetzt, indem er auf der
Mitteltafel des Marienaltars den Tod Marias als Commendatio animee darstellt, die
durch die Figurenpositionierung und die Wiedergabe der Gebete und Gesadnge an-
schaulich wird.3% Um das Sterbebett Marias sind die Apostel positioniert und lesen
aus Biichern und von Schriftrollen Antiphone und Psalmen. Bei der Gestalt der
Inschriften sind die Buchstabenformen, die Schreibtechnik und der Schrifttréager

51 Burg unterscheidet in seinem ,Versuch der Typisierung der Signaturen“ in der italieni-
schen Malerei von 1300-1600 zwischen: ,Signaturen aufderhalb der bemalten Bildfldche“
(Typ D, ,,Nichtintegrierte Signaturen auf der Bildflache“ (Typ II), ,Schwach illusionistische
Signaturen® (Typ IID), ,Illusionistische Signaturen® (Typ IV) und ,Versteckte Signaturen®
(Typ V), BURG 2007, 321-328.

52 BURG 2007, 326.

53 BURG 2007, 449.

54 Vgl. STORK 2004; OFFERMANNS 2018.

55 STORK 2004, 169.



Selbsteinschreibung in das Bild

kohdrent: Die gotische Buchschrift weist Haar- und Schattenstriche wie von Feder
oder Schreibrohr auf und ist auf liniertem Pergament geschrieben.

Im Arnolfini-Doppelbildnis von Jan van Eyck kommt es bei genauerer Betrach-
tung hingegen zu einem Bruch zwischen der Gestaltung der Schrift und ihrer
Positionierung. Da auch hier der Kiinstler eine Buchschrift wéhlt, ohne aber ein
geeignetes Tragermedium darzustellen, und da auch die Grofie der Buchstaben
im Verhaltnis zu den anderen Bildelementen nicht stimmig erscheint, wird die
Bildoberflache zum Schrifttrager. Es besteht zwischen ,,der Schrift auf dem Bild
und der Schrift im Bild“ im Gegensatz zu anderen Kiinstlersignaturen ,,eine ent-
scheidende formale und damit auch semantische Differenz*, wie Gludovatz kon-
statiert.3¢ Durch die Gestalt der Signatur schliefst Jan van Eyck die verbildlichte
Szene und separiert sie auf unsichtbare Weise von der Betrachterrealitdt. Conrad
provoziert keinen offensichtlichen Bruch durch die Gestaltung der Schrift, son-
dern nimmt den gemalten Schrifttrager vollkommen ernst.

Er integriert generell seine Inschriften illusionistisch so sehr, dass sie zum Teil
des Bildgeschehens werden, auch wenn sie auf inhaltlicher Ebene zur Betrachter-
welt gehoren. So versteckt er beispielsweise einen direkten Hinweis auf die inten-
dierten Rezipienten ebenfalls in der Verkiindigungsdarstellung des Wildunger-
Altars (Abb.5). Auf der oberen Leiste des Baldachins, unter welchem Maria am
Lesepult kniet, sind Zeichen gemalt, die kufischen Buchstaben &hneln und wie auf
den Brokatstoff gestickt erscheinen. Bisher blieb die Entzifferung der Zeichen als les-
barer Text ergebnislos.3” Zwischen diesen Pseudo-Buchstaben ist nach Brockhausen
das Gemerke der Stadt Wildungen versteckt, das heifst der ,,Anfangsbuchstabe als
Marke, wie man ihn allerwdrts seit dem 14. Jahrhundert zum Kennzeichen stad-
tischen Eigentums gebrauchte“.5® Das Gemerke der Wildunger, das sich an der
konventionellen Buchstabenform (W) anlehnt, diese aber durch Zierelemente ver-
fremdet, war fiir den angesprochenen Rezipientenkreis mit Sicherheit les- bzw. ver-
stehbar (Abb. ga-b). Auch an anderer Stelle im Wildunger-Altar ist dieses Zeichen
sichtbar. In der Bildtafel der Auferstehung Christi tragt einer der Soldaten am Grab
zu seiner Rustung einen grauen Unterrock und einen roten Umhang. Beide Stoffe
sind mit einem goldenen Muster bestickt. Hier wiederholt sich das stilisierte W in
leicht abgeadnderter Form im Dekor (Abb. 10a-b).

Dass es sich bei der dargestellten Brokatstickerei um mehr als ein Stoffmuster in
der Baldachinleiste handeln muss, verdeutlicht nicht nur die Wiederholung im Ge-
wand des Soldaten, sondern auch der weitere Hinweis auf Wildungen in der Tafel.
Vermutlich zeigt die Glirtelschnalle des vorderen schlafenden Soldaten das Wappen
der Stadt: Ein Vierpass mit eingefiigten Zwickeln mit einem goldenen Schild und

56 GLUDOVATZ 20035, 316

57 Einzig Wollenstein glaubt, ,verschliisselt in den dekorativen Buchstaben“ Marias Namen
lesen zu konnen, WOLLENSTEIN 2003, 33.

58 BROCKHUSEN 1953, 1.

143



144  Lisa Horstmann

, ~d
Abb. 9a: Verkiindigung (Ausschnitt), Wildunger-Altar, linker Fligel, Baldachin mit Abb. 9b: Umzeichnung
Gemerke der Stadt Wildungen zwischen Fantasieschriftzeichen. von Wolfgang Fischer.

g

Abb.10a: Auferstehung (Ausschnitt), Wildunger-Altar, Abb.10b: Umzeichnung von Arthur Engelbert.
rechter Fligel, Gewand des linken mit Gemerke der Stadt

Wildungen und Wildunger Wappen auf der Girtelschnalle

des schlafenden Soldaten.

schwarzen Sparren, der beidseitig von schmalen Leisten flankiert wird.5® Auch bei
der Darstellung des Gemerkes sind Schrifttrager und Schreibtechnik passend zuei-
nander. Quasi eingewoben in die Bildrealitit verweist das stilisierte Schriftzeichen
zugleich aus dem Bild heraus in die Welt der Betrachtenden. Zwischen Stoffmustern
und Fantasiebuchstaben versteckt und verratselt Conrad von Soest den Hinweis auf
den vorgesehenen Rezipientenkreis, ndmlich die Wildunger Buirger. Conrad verrat-
selt diese Hinweise so, dass sie eine bestimmte Gruppe ansprechen und von dieser
erkannt beziehungsweise gelesen werden konnen.

Die unterschiedliche Gestaltung der Inschriften in Conrads Werken zeigt nicht
nur, dass er diese bis ins Detail in die Bildrealitat integriert, sondern auch, dass

59 ENGELBERT 1995, 64—66.



Selbsteinschreibung in das Bild

die Gestaltung hochgradig semantisiert ist. Beispielsweise betitelt der Kiinstler in
der Verkiindigungsdarstellung des Wildunger-Altars die Protagonistin gleich drei-
mal auf verschiedene Weise (Abb. 4). Im goldenen Heiligenschein von Maria wird
ihr Titel in das Metall eingearbeitet und sie als Sancta Maria bezeichnet. Materia-
litdt und Schrift gehen in den punzierten Nimben eine besondere Symbiose ein:
Indem der Goldgrund um die Buchstaben herum angeraut wird, selbige aber glan-
zend bleiben, entsteht je nach Betrachterstandpunkt und Lichteinfall ein Flimmern
und Flirren der Buchstaben. Die Schrift wird nicht aufgetragen, sondern das Me-
tall wird durch Ritzen und Punzieren so bearbeitet, dass die Schriftzeichen zum
Vorschein kommen und zugleich im Material verborgen bleiben.6® Zusétzlich tragt
Maria eine rote Krone mit weifSen Perlen, die gut lesbar ihren Namen (Maria) er-
geben. Der plastische Eindruck der Perlen wird durch Stuckeinsatz gesteigert.6!
Auf dem Gtirtel um ihren Leib ist in d&hnlicher Weise zweimal der Buchstabe m zu
lesen.®? Versteht man jede dieser Beschriftungen als ,,Hinweis auf etwas“63, so wer-
den die verschiedenen Zuschreibungen Marias betont, die auch in der Ikonogra-
phie selbst deutlich werden: Sie ist die Heilige Jungfrau, Kénigin und Mutter.6*
Diese unterschiedlichen Eigenschaften werden durch die Beschriftungen in Nim-
bus, Krone und Glirtel veranschaulicht.55 Auf der Ebene des Wortlauts wird sie in
allen drei Inschriften als Maria bezeichnet. Die Positionierung, Gestaltung sowie
Materialitat der Schrift und ihrer Tréager attribuieren sie dabei unterschiedlich.
Wiéhrend die Inschrift um ihr Haupt ihre Heiligkeit betont und durch die Bearbei-
tung des Metalls beziehungsweise die Gestaltung der Buchstaben einen fast tran-
szendenten Charakter erhdlt, indem sie zwischen Verborgenheit und Sichtbarkeit
oszillieren, dient als weiterer Schrifttrager die Krone als Zeichen fir himmlische
und irdische Wiirdentrager.58 Die dritte Bezeichnung Marias befindet sich auf dem
Gurtel um ihren Leib und verweist auf ihre Rolle als kiinftige Mutter, was in der
Verkiindigungsszene das zentrale Thema ist.

Nimmt man den Schrifttrager ,Buch‘ bei den Namenseinschreibungen ebenso
ernst in seiner fingierten Materialitit, wird schliefSlich die These zur Funktion der
Namenseinschreibung Conrads von Thomas Schilp schlissig: ,,Der Maler sichert
sich hierdurch zuallererst seine als notwendig erachtete Vergegenwéartigung in der

60 Zur Produktion und Technik Conrads und seiner Werkstatt: CORLEY 2000, 35-42; SANDNER
2004; REINHOLD 2019.

61 CORLEY 2000, 197.

62 Aufzul6sen ist die Abkiirzung mit mater maria.

63 ENGELBERT 1995, 36.

64 FISCHER 2005, 37.

65 Wahrend sie als Heilige durch den beschrifteten Nimbus in allen Darstellungen gekenn-
zeichnet wird, ist sie nur noch in der dritten Szene, der Anbetung der Konige, mit der
perlenbesetzten und beschrifteten Krone ausgezeichnet. Den Glirtel mit den Initialbuch-
staben als Hinweis auf ihre Mutterschaft tragt sie ausschlief8lich in der Verkiindigungs-
szene.

66 HOLL et al. 1970, 660.

145



146

Lisa Horstmann

Liturgie vor dem Altar selbst.“67 Durch die Nennung des Namens konnten abwe-
sende oder tote Personen in der Liturgie der Kirche vergegenwartigt werden —
»ld]lenn es ist der Name, es ist das Aussprechen des Namens, das die Memoria
schafft“.68 Wurde der Name eines Verstorbenen bei der Eucharistiefeier in der
Messe genannt, erlangte dieser Teilhabe am Opfer. Seit dem frithen Mittelalter war
das Verlesen der Namenslisten zum Gedenken an die Verstorbenen fester Bestand-
teil der Messfeier. Doch das stete Wachstum und die schiere Anzahl der kalenda-
risch geordneten Eintrdge in den Nekrologien®® machte es irgendwann unmaog-
lich, alle Namen tatsdchlich auszusprechen.”’® Das Totenbuch mit den enthaltenen
Namenslisten wurde so zur Messfeier auf den Altar gelegt.”* Der geschriebene Name
auf dem Altar reichte fiir die Memoria dementsprechend aus und die schriftliche
Fixierung war auf Dauerhaftigkeit beziehungsweise Perpetuierung ausgelegt.”?

Wie bei den zitierten Gebets- und Gesangstexten im Marienaltar schafft Conrad
durch die Inskriptionen seines Namens einen direkten Bezug zur Liturgiepraxis.
Das gemalte Buch mit dem Namen des Kiinstlers befindet sich durch die Aufstel-
lung der Retabel dauerhaft auf dem Altar.”® So kommt es der gleichen Funktion
wahrend der Messe nach wie die auf dem Altar liegenden Nekrologien. Fiir das
Totengedenken braucht es dabei keinen aktiven, lesenden Rezipienten, wie aus
der Praxis hervorgeht. Wie sichtbar oder leserlich Conrad sich an dieser Stelle ein-
schreibt, ist folglich irrelevant — das blofse Vorhandensein des Namens im Buch
reichte fiir sein Wirken aus und sichert dem Kiinstler seine Memoria.

Wirksamkeiten der Signaturen

Conrad von Soest macht sich an mehreren Stellen auf beziehungsweise in seinen
Werken présent, indem er seinen Namen sowohl sichtbar auf den Rahmen der
Werktagsseite als auch versteckt in die Bildtafeln der Festtagsseite einschreibt.

67 SCHILP 2004, 24.

68 OEXLE 1995, 50. Oexle bezieht sich dabei auf den Liturgiewissenschaftler Rupert Berger,
der das Phdnomen der ,Gegenwart durch Namensnennung“ ausfiihrlich darlegte: ,,Der
Name zwingt den Genannten herbei, das Aussprechen des Namens schafft Gegenwart
des Genannten.“ Zu memoria und Bildender Kunst s. auch: WELZEL 2006; OEXLE 1984.

69 Zu Nekrologien allgemein: HUYGHEBAERT 1972; HUGENER 2014.

70 HUGENER 2014, 54 mit weiterfithrenden Literaturangaben in Nr. 183.

71 SCHILP 2004, 24. Schilp lehnt in diesem Zusammenhang die Bezeichnung ,Kunstler-
signatur“ ab, da er diese Funktion nur in der Rahmensignatur erfiillt sieht: ,;sie konnte
die Kennzeichnung des Werkes durch den Maler, dessen selbstbewussten Stolz auf sein
Werk ausdriicken*.

72 Das Totengedenken gehort dabei zu den frithesten Anwendungsbereichen von Schrift
und ist nach Jan Assmann die ,urspriinglichste und verbreitetste Form von Erinne-
rungskultur®, ASSMANN 1992, 34.

73 WELZEL 2013, 125 identifiziert die gemalten Buicher als Stundenbiicher, die den Stunden-
gebeten und damit der Bufse und Jenseitsvorsorge in der Praxis dienten.



Selbsteinschreibung in das Bild 147

Diese Prdsenz bedeutet, wie gezeigt, aber nicht, dass die Inschriften uneinge-
schrankt sichtbar sind - die Nameneinschreibungen auf der Festtagsseite erschei-
nen verborgen und verrdtselt.”* Thre verschiedenen Funktionen werden dabei
erst anhand von Wortlaut, Positionierung und Gestaltung von Schriftzeichen und
Schrifttrager deutlich. Wahrend er sich mit der prominent hervortretenden Signa-
tur am Rahmen der Werktagsseite des Wildunger-Altars deutlich sichtbar explizit
als Autor verantwortlich zeichnet und auf den Entstehungsprozess verweist, dient
die subtile Einschreibung des Namens in die gemalten liturgischen Biicher auf den
eigentlichen Bildtafeln dazu, seine Memoria zu sichern.

Dass sich ein Kiinstler mehrfach in einem Bild kenntlich macht, ist ein Phéno-
men, das Karin Gludovatz fiir spatere Werke aufzeigt, so unterscheidet sie bei den
Signaturen von Giovanni Segantinti ebenfalls verschiedene Funktionen in einem
Werk.”5 Das Gemalde Mezzogiorno sulle alpi von 1891 ist zweimal signiert: In der
unteren rechten Bildecke an einem Felsbrocken findet sich klein, in roter Farbe
geschrieben sein Monogramm ,,GS“ neben der Jahreszahl (Abb. 11a-b). Ein weiteres
Mal scheinen seine Initialen aus Moos zu wachsen, das diesen Felsen tiberwuchert.

Abb. 11b: Ausschnitt: Stein mit Monogramm GS und
Signatur mit Jahreszahl in roter Schrift.

Abb. 11a: Giovanni Segantini, Mezzogiorno sulle alpi, Ol auf
Leinwand, 77,5 x 71,5 cm, 1891, St. Moritz, Segantini Museum
St. Moritz.

74 Dass eine restringierte Schriftprasenz zur Steigerung ihrer Wirkmacht fithren kann, zei-
gen die Fallbeispiele in dem Sammelband FRESE/KEIL/KRUGER 2014.
75 Vgl. GLUDOVATZ 2005.



148

Lisa Horstmann

Die Initialen aus Moos auf dem Stein, die Gludovatz als ,semi-ikonische Signatur*
bezeichnet, garantieren ihm die Integration in den Bildraum.”®¢ Auf einer inhalt-
lichen Ebene bezeuge diese die Vereinigung von Kiinstler und Natur. Die ,,buch-
stabliche Signatur“ hingegen, die in Rot daruntergeschrieben wurde, mache den
Anspruch des Kiinstlers als Autor des Werks explizit und hebe ihn durch die Kombi-
nation mit der Datierung noch hervor. Bemerkenswert an diesem Beispiel aus dem
19. Jahrhundert ist, dass die uneindeutige Lesart des Monogramms auf dem Felsen
nicht zu einem Zweifel einer doppelten Kiinstlersignatur im Bild fiihrt, sondern
diese These geradezu bestirkt. Denn diese versteckte Gestaltung der Inskription
tragt in einer differenzierten Betrachtung umso mehr zu ihrer intendierten Funk-
tion bei. Die Verbindung von Kiinstler und Natur wird durch die Untrennbarkeit
von Bild und Schrift provoziert und durch die Uneindeutigkeit in der Lesbarkeit in
ihrer Wirksamkeit gesteigert.

Der geradezu virtuose Umgang mit der Inszenierung von Schrift im Bild oder
Schrift als Bild, der hier von Gludovatz fiir einen Kiinstler der Moderne proklamiert
wird, kann und muss auch den Blick auf die mittelalterlichen Kiinstler scharfen.
Denn in ganz dhnlicher Weise lassen sich auch die zwei unterschiedlichen Signa-
turen in Conrads Werken begreifen.”” Wahrend die Rahmensignatur eine priméar
auktoriale Funktion innehat und den Anspruch des Kiinstlers gut sichtbar betont,
macht die im Buch verborgene Signatur den Kiinstler in der Szene prasent. Er baut
hierdurch eine intime Ndhe zu Maria und den Aposteln im Bild auf, in deren Bild-
welt er sich einschreibt. Conrad kann dabei durch seine namentliche Inskription —
die keinen aktiven, lesenden Rezipienten benoétigt — perpetuierlich am liturgischen
Geschehen der realen Welt teilhaben. Die ,permanente Nennung des Namens“ als

76 GLUDOVATZ 2005, 326.

77 Dariiber hinaus wird in der Forschungsliteratur verschieden vermutet, dass sich Conrad
von Soest gar selbst in sein Werk hinein gemalt habe. BAUM 1966, 3 sieht bereits ein
Selbstbildnis des Kiinstlers in der letzten Szene der Kindheitserzdhlung Jesu, in der Dar-
bringung. FISCHER 1998, 57-58 vermutet in der Darbringungsszene bei den drei ,,zusétz-
lichen“ Figuren, die nicht zum eigentlichen Repertoire des ikonographischen Motivs
zéhlen, die Darstellung von Conrad von Soest selbst, seiner Frau und Conrad Stollen.
Bereits ENGELBERT 1995, 46 stellt zur gleichen Tafel die These auf, bei der rotgewande-
ten Figur rechts konnte es sich um den vermeintlichen Stifter Conrad Stollen oder einen
heute unbekannten Stifter handeln. Fischer und Engelbert nehmen als ikonisches Indiz
das kleine ddmonische Tier, das als steinernes Dekor tiber den Képfen der unbekannten
Ménner dargestellt wird. Dies konne als Hinweis verstanden werden, dass die beiden
noch unter der Macht der Siinde stlinden, also noch lebten. Im Gegensatz zu Fischer
glauben Engelbert und WOLLENSTEIN 2003, 53 jedoch nicht an eine Selbstdarstellung
des Malers. Conrad male unter der Verwendung typisierter Standards und verzichte
auf Wiedergabe des ,Einmaligen‘. Ahnliche Gesichtsziige seien auch in den Aposteldar-
stellungen zu finden. Wollenstein liefert dariiber hinaus eine andere Interpretation des
dédmonischen Tieres in der Szene. Allen Spekulationen liegt das offensichtliche Selbst-
bewusstsein des Kiinstlers als Argument zu Grunde sowie die Unsicherheit, einige dar-
gestellte Figuren (nicht?) dem Heilsgeschehen zuordnen zu kénnen.



Selbsteinschreibung in das Bild

verrdtselte Inschriften im Bild findet sich auch in etwas spdteren Werken ande-
rer Kiinstler, so beispielsweise in dem Gemalde Lukas malt die Madonna von Dirk
Baegert aus den Jahren 1470-1480.78 Auch hier verweist nur eine Buchstabenfolge
auf dem Zierband eines Krugs auf den Kiinstler, die dabei ebenfalls nicht eindeu-
tig in ihrer Lesart ist. Es ist anzunehmen, dass die Einschreibung eines Kiinstlers
zur Jenseitsvorsorge im (Bild-)Raum der Heiligen nicht mit dem gleichen Selbst-
bewusstsein beziehungsweise mehr Demut erfolgte, als eine auktoriale Zuschrei-
bung, und dementsprechend nicht ostentativ zur Schau gestellt wird.

Conrad wahlt fir den Ort seiner Namenseinschreibungen Handlungssituatio-
nen, in denen ,nach den Gewohnheiten seiner eigenen Zeit Jenseitsvorsorge statt-
fand“.”® Neben der Nennung des Namens fiir die Memoria im Allgemeinen ver-
kniipft er seinen Namen so direkt mit der zeitgendssischen liturgischen Praxis.

Mit dem Tragermedium ,Buch‘ wahlt er einen Bildgegenstand, der dies auf einer
fingiert materiellen Ebene unterstreicht. Denn das gemalte Buch liegt als Teil des
Retabels auf der Mensa des Altars selbst wie das reale Totenbuch, das dem Toten-
gedenken diente.8? Dieser Deutungszugewinn der Signatur hingt dabei von den
raumlichen Verhéltnissen ab, die sich nicht nur auf den Bildraum beschrinken,
sondern auch die Betrachterrealitdt miteinbeziehen - ein Aspekt, der die Kiinstler-
signatur inhaltlich immer signifikant mitbestimmt: Sie vermittelt zwischen exter-
ner und (bild-)interner Realitét.81

Deutlich zeigt sich am Beispiel Conrads, wie gewinnbringend die Untersuchung
der ,Form‘einer Signatur ist, die sowohl die diskursiven sowie die ikonischen Attri-
bute von Schrift in den Blick nimmt.8? Dabei gilt es Burgs Definition von ,Form‘
einer Signatur zu erweitern.82 Sowohl Wortlaut als auch Gestaltung, Positionierung
und die materielle Erscheinung der Inschrift miissen als Informationstrager ernst
genommen werden, um letztlich die Funktion(en) einer Kiinstlersignatur und ihre
Wirksamkeit zu ergrinden.

ORCID®

Lisa Horstmann @ https://orcid.org/0000-0002-2410-5937

78 WELZEL 2013, 125.

79 WELZEL 2013, 125.

80 SCHILP 2004, 24.

81 GLUDOVATZ 2005, 316.
82 KRAMER 2018, 210.

83 S.0.u.BURG2007,13.

149


https://orcid.org/0000-0002-2410-5937
https://orcid.org/0000-0002-2410-5937

150

Lisa Horstmann

Literaturverzeichnis

Assmann, Jan (1992), Das kulturelle Geddchtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitdt in
friihen Hochkulturen, Miinchen.

Baum, Herbert (1966), Der Wildunger Altar des Konrad von Soest, Bad Wildungen.

Briel, Verena (2015), ,Bad Wildungen, Ev. Stadtkirche. Wildunger Altar, 1403", in: ART-Dok (Publika-
tionsplattform Kunst- und Bildwissenschaften): Sammlungen - Mittelalterliche Retabel in
Hessen (Objektdokumentation), https://doi.org/10.11588/artdok.00004736.

Brockhusen, Hans Joachim von (1953), ,Die Hoheitszeichen der Stadt Wildungen. Wappen,
Gemerke und Farben vom Altarbild des Konrad von Soest”, in: Mein Waldeck (6), 1-2.
Buberl, Brigitte (Hg.) (2004), Conrad von Soest. Neue Forschungen (ber den Maler und die Kultur-

geschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld.

Burg, Tobias (2007), Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17. Jahrhundert,
Berlin.

Chastel, André (1974), ,Signature et signe”, in: Revue de l'art 26, 8-13.

Claussen, Peter Cornelius (1987), Magistri Doctissimi Romani. Die rémischen Marmorkdinstler des
Mittelalters (Corpus Cosmatorum 1), Stuttgart.

Corley, Brigitte (2000), Conrad von Soest. Maler unter fiirstlichen Kaufherren, Berlin. [Englische
Originalausgabe: Corley, Brigitte (1996): Conrad von Soest. Painter Among Merchant
Princes, London.]

Corley, Brigitte (2004), ,Einige Bemerkungen zu Conrad von Soest und seiner Werkstatt”, in: Brigitte
Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen tiber den Maler und die Kulturge-
schichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 60-82.

Dietl, Albert (2009), Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Kiinstlerinschriften Italiens
(Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz F. 4, 6), 4 Bde., Berlin.

Engelbert, Arthur (1995), Conrad von Soest. Ein Dortmunder Maler um 1400, Koln.

Fischer, Wolfgang (1998), ,Heiliges Geschehen im héfischen Glanz - Theologische Aussagen -
Liebe zum Detail. Bemerkungen zur kunstgeschichtlichen und theologischen Deutung des
Wildunger Altars”, in: Der Wildunger Altar des Conrad von Soest (Festschrift der Evangeli-
schen Kirchengemeinde von Bad Wildungen zum Abschluss der Restaurierung 1994-1998),
bearb. v. HelImut Wéllenstein, Bad Wildungen, 57-62.

Fischer, Wolfgang (20052), Der Wildunger-Altar. Die Bilderwelt des Conrad von Soest, Korbach.

Frese, Tobias/Keil, Wilfried E./Krliger, Kristina (Hgg.) (2014), Verborgen, unsichtbar, unlesbar - zur
Problematik restringierter Schriftprdsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin/Boston.

Fritz, Rolf (1950), ,Beobachtungen zum Dortmunder Marienaltar Conrads von Soest”, in: Westfalen 28,
107-122.

Gludovatz, Karin (2005), ,Der Name am Rahmen, der Maler im Bild. Kuinstlerselbstverstandnis und
Produktionskommentar in den Signaturen Jan van Eycks”, in: Wiener jahrbuch fiir Kunst-
geschichte L1V, 115-175.

Gludovatz, Karin (2011), Féhrten legen - Spuren lesen. Die Kiinstlersignatur als poietische Referenz,
Miinchen/Paderborn.

Gludovatz, Karin (2019), ,Im Zwischenraum. Faktizitat und Fiktionalitdt der Kiinstlersignatur”, in:
Ulrich Rehm u. Linda Simonis (Hgg.), Poetik der Inschrift, Heidelberg, 159-176.

Grotecke, Iris (2004), ,Bildfiguren im Wildunger Altar zwischen ,Idealitdt’ und ,Realismus™, in:
Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen Uber den Maler und die Kultur-
geschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 117-137.

Grotecke, Iris (2019), ,Internationale Kunst und religidse Bildrhetorik jenseits der Kunstzentren.
Das Retabel des Conrad von Soest fiir Niederwildungen”, in: Ulrich Schitte, Hubert Locher,
Klaus Niehr, Jochen Sander u. Xenia Stolzenburg (Hgg.), Mittelalterliche Retabel in Hessen,
Bd. 1: Bildsprache, Bildgestalt, Bildgebrauch (Studien zur internationalen Architektur- und
Kunstgeschichte 166), Petersberg, 228-247.

Hengelhaupt, Uta (1980), Conrad von Soest. Der Wildunger Altar in seinem Verhdltnis zur west-
félischen Malerei des 14. und 15. Jahrhunderts, Dissertation, Bochum.

1



Selbsteinschreibung in das Bild

Holl, Oskar (1970), ,Krone" in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2, Rom, 659-661.

Hugener, Rainer (2014), Buchfiihrung fiir die Ewigkeit. Totengedenken, Verschriftlichung und
Traditionsbildung im Spédtmittelalter, Zirich.

Huyghebaert, Nicolas (1972), Les documents nécrologiques (Typologie des sources du moyen age
occidental 4), Turnhout.

Kramer, Sybille (2003), ,,,Schriftbildlichkeit’ oder: Uber eine (fast) vergessene Dimension der Schrift”,
in: Sybille Krdmer u. Horst Bredekamp (Hgg.), Bild, Schrift, Zahl, Minchen, 157-176.

Kramer, Sybille (2018), ,Das Bild in der Schrift. Uber ,operative Bildlichkeit' und die Kreativitat
des Graphismus”, in: Boris Roman Gibhardt u. Johannes Grave (Hgg.), Schrift im Bild.
Rezeptionsdsthetische Perspektiven auf Text-Bild-Relationen in den Kiinsten (Asthetische
Eigenzeiten 10), Hannover, 209-222.

Liebmann, Michael (1973), ,Die Kiinstlersignatur im 15.-16. Jahrhundert als Gegenstand soziologi-
scher Untersuchungen®, in: Peter H. Feist, Ernst Ullmann u. Gerhard Brendler (Hgg.), Lucas
Cranach. Kiinstler und Gesellschaft (Colloquium Wittenberg, 1.-3. Oktober 1972), Witten-
berg, 129-134.

Meier, Thomas/Ott, Michael R./Sauer Rebecca (Hgg.) (2015), Materiale Textkulturen. Konzepte -
Materialien - Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin.

Niehr, Klaus (2019), ,Das Flugelretabel aus Bad Wildungen®”, in: Ulrich Schutte, Hubert Locher,

Klaus Niehr, Jochen Sander u. Xenia Stolzenburg (Hgg.), Mittelalterliche Retabel in Hessen,
Bd. 2: Werk, Kontexte, Ensembles (Studien zur internationalen Architektur- und Kunstge-
schichte 166), Petersberg, 146-149.

Oexle, Otto Gerhard (1984), ,Memoria und Memorialbild”, in: Karl Schmid u. Joachim Wollasch
(Hgg.), Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter
(Minstersche Mittelalter-Schriften 48), Miinchen, 384-44o0.

Oexle, Otto Gerhard (1993), ,Memoria, Memorialiiberlieferung”, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 6,
Minchen, 510-513.

Oexle, Otto Gerhard (1995), ,Memoria und Kultur”, in: Otto Gerhard Oexle (Hg.), Memoria als
Kultur (Verdffentlichungen des Max-Planck-Instituts flr Geschichte 121), Géttingen, 9-78.

Offermanns, Winfried (2018), ,Der Mythos der Signatur - Die Texte des Marienaltars in Dortmund”,
in: Westfalen 96, 75-94.

Ohm, Matthias/Schilp, Thomas/Welzel, Barbara (Hgg.) (2006), Ferne Welten - Freie Stadt. Dortmund
im Mittelalter (Katalog zur Ausstellung des Museums fiir Kunst und Kulturgeschichte der
Stadt Dortmund, 2. April - 16. Juli 2006), Bielefeld.

Panofsky, Erwin (1934), ,Jan van Eyck’s Arnolfini Portrait”, in: The Burlington Magazine for Connois-
seurs 64 (372), 117-127.

Reinhold, Uta (2019), ,Technologische Untersuchungen und Restaurierungen des gemalten
Fligelalters von Conrad Soest (um 1403) aus der Stadtkirche in Bad Wildungen®, in: Ulrich
Schitte, Hubert Locher, Klaus Niehr, Jochen Sander u. Xenia Stolzenburg (Hgg.), Mittel-
alterliche Retabel in Hessen, Bd. 2: Werk, Kontexte, Ensembles (Studien zur internationalen
Architektur- und Kunstgeschichte 166), Petersberg, 150-161.

Rinke, Wolfgang (1991), Conrad von Soest. Bibliographie zum Leben und Werk des Dortmunder
Malers und seines niederdeutschen Umkreises. Mit einem Beitrag von Rolf Fritz (Mitteilungen
aus der Universitatsbibliothek Dortmund 9), Dortmund.

Rinke, Wolgang (2004), ,Die Donation des Birgermeisters Nies im Jahre 1720, Zur Geschichte des
Hochaltar-Retabels in St. Marien zu Dortmund im 18. Jahrhundert”, in: Brigitte Buberl (Hg.),
Conrad von Soest. Neue Forschungen (ber den Maler und die Kulturgeschichte der Zeit um
1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 28-36.

Sandner, Ingo (2004), ,Unterzeichnung auf Gemélden des Conrad von Soest”, in: Brigitte Buberl
(Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen iber den Maler und die Kulturgeschichte der
Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 37-59.

Schilp, Thomas (2004), ,,Pro salute anime. Bedeutungsebenen der Jenseitsvorsorge in der spatmittelalter-
lichen Stadt”, in: Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen (iber den Maler
und die Kulturgeschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 14-27.

151



152

Lisa Horstmann

Schilp, Thomas (2006), ,Ehevertrag zwischen Conrad von Soest und Getrud van Minster”, in: Matthias
Ohm, Thomas Schilp u. Barbara Welzel (Hgg.), Ferne Welten - Freie Stadt. Dortmund im
Mittelalter (Katalog zur Ausstellung des Museums fiir Kunst und Kulturgeschichte der Stadt
Dortmund, 2. April - 16. Juli 2006), Bielefeld, Kat.-Nr. 75, 172-174.

Schilp, Thomas/Welzel, Barbara (Hgg.) (2004), Dortmund und Conrad von Soest im spdtmittel-
alterlichen Europa (Dortmunder Mittelalter-Forschungen 3), Bielefeld.

Schulz, Vera-Simone (2016), ,Bild, Ding, Material: Nimben und Goldgriinde italienischer Tafelmalerei
in transkultureller Perspektive”, in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 79 (4), 508-541.

Schulz, Vera-Simone (2018), ,Schriftgestdber und geritztes Gold. Orientalisierende Inschriften in
der toskanischen Tafelmalerei um 1300", in: Wilfried E. Keil, Sarah Kiyanrad, Christoffer Theis
u. Laura Willer (Hgg.), Zeichentragende Artefakte im sakralen Raum. Zwischen Présenz und
UnSichtbarkeit (Materiale Textkulturen 20), Berlin/Boston, 215-244.

Seidel, Linda (1993), Jan van Eycks Arnolfini Portrait. Stories of an Icon, New York.

Stange, Alfred (1967), Kritisches Verzeichnis der deutschen Tafelbilder vor Diirer, Bd. 1: Kéin,
Niederrhein, Westfalen, Hamburg, Liibeck und Niedersachsen, Miinchen.

Stork, Hans-Walter (2004), ,Realienkundliches auf den Tafelbildern des Conrad von Soest oder:
was auf den Bildern zu lesen ist”, in: Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschun-
gen tiber den Maler und die Kulturgeschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalter-
forschung 1), Bielefeld, 166-194.

Welzel, Barbara (2004), ,,Paris - Dortmund”, in: Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue
Forschungen tiber den Maler und die Kulturgeschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder
Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 83-99.

Welzel, Barbara (2006), ,Memoria und Bildende Kunst. Uberlegungen zu einer postsikularen Kunst-
geschichte”, in: Thomas Schilp u. Barbara Welzel (Hgg.), Die Dortmunder Dominikaner und die
Propsteikirche als Erinnerungsort (Dortmunder Mittelalter-Forschungen 8), Bielefeld, 71-97.

Welzel, Barbara (2013), ,Namensnennung und Memoria bei Conrand von Soest”, in: Nicole Hegener
(Hg.), Kiinstlersignaturen von der Antike bis zur Gegenwart, Petersberg, 116-125.

Wéllenstein, Helmut (2003), Von Angesicht zu Angesicht. Der Wildunger Altar des Conrad von Soest,
Kassel.

Yiu, Yvonne (2001), Jan van Eyck. Das Arnolfini-Doppelbildnis. Reflexionen (iber die Malerei
(Nexus 51), Frankfurt am Main/Basel.

Abbildungsnachweis

Abb. 1: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.

Abb. 2: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Andreas Lechtape.

Abb. 3a-b: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.

Abb. 4a-b: National Gallery, London.

Abb. 5: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.

Abb. 6a-b: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt (ENGELBERT 1995, 37).
Abb. 7a-b: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt (ENGELBERT 1995, 68).
Abb. 8a-b: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Andreas Lechtape.

Abb.9a:  © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.

Abb. 9b:  Fischer, Wolfgang (20052), Der Wildunger-Altar. Die Bilderwelt des Conrad von Soest,
Korbach, 147.

Abb.10a: © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.
Abb.10b:  Engelbert, Arthur (1995), Conrad von Soest. Ein Dortmunder Maler um 1400, Kéln, 175.
Abb. 11a-b: Museo Segantini, St. Moritz.



Material und Technik
der Signatur






DANIELE GIORGI

L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica

L'esempio di Biduino

Abstract The display of inscriptions dealing with
the artists turns to be a common practice in late
medieval cities of Northern Tuscany. From this
viewpoint the sculptor Biduino, who was active
in the second half of the twelfth century in pisan
and lucchese areas, is an outstanding case of
study. His name is preserved by four signatures.
They are engraved into the tomb of the judge
Giratto (by 1176) now in the Camposanto in Pisa,
the lintel of the main portal of the parish church
dedicated to the saints Ippolito and Cassiano in
San Casciano a Settimo (Cascina), a lintel formerly
belonging to a portal and now in a private collec-
tion in Lucca, and into another lintel of the portal
on the right side of the church of San Salvatore
in Lucca.

Following a paleographic approach, those sig-
natures and the other types of inscription attached
to the works by Biduino display the same patterns
of the letters. This clue evidences the coincidence
of the material responsible of the design and carv-
ing of the inscriptions with the artist, and his skill
of combining figurative and writing features in his
artifacts. However, the rhetoric and linguistic gaps
between the inscriptions in San Casciano a Setti-
mo and the other ones in San Salvatore in Lucca
suggest that the texts were provided by several
learned men. The frequency in different works of
the latin verb ago and of its compound perago in
the place of more common facio hints at the pos-
sibility that some of those texts were created by
asingle author.

Keywords Biduinus; Signatures; Paleography; Writing Skill

Nel saggio classico Les inscriptions médiévales Robert Favreau valorizza, all’interno
del processo produttivo di un’epigrafe, la distinzione tra la committenza che ordina
la fattura di un’iscrizione, la composizione del testo, 'ordinatio, ossia la proget-
tazione della disposizione e dell’impaginazione del testo medesimo, e la sua ese-
cuzione materiale. Come lo studioso osserva, piu d’uno di questi compiti poteva
essere attuato da un singolo individuo, infatti:

Celui qui ordonne le texte sur la pierre, '’émail, I’ivoire, 1’or, 1a broderie, ou qui
en donne un modéle rigoureux pour la tapisserie, est nécessairement un lettré,
et peut étre celui-la méme qui I’a fourni, moine historiographe ou maitre sculp-
teur par exemple.!

Le iscrizioni che serbano memoria degli artefici delle immagini cui sono fisica-
mente allegate tramandano il nome di chi siintende presentare come responsabile
della loro realizzazione.? Se tale nome non corrisponde necessariamente a quello
di chi ha effettivamente prodotto I'immagine, risulta ancor piu arduo determinare

1 FAVREAU 1979, 30. Si vedano anche FAVREAU 1997, 113—-140; FAVREAU 2001.
2 Siveda specialmente DONATO 2008, 365.

© 2025 Daniele Giorgi (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 155-168. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23231


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23231

156

Daniele Giorgi

I'identita di colui che ha materialmente eseguito 'iscrizione-firma.3 Tuttavia—sulla
falsariga di recenti esempi di ricerca—un esame comparato delle caratteristiche
dell’intero corpus grafico distribuito sulle opere rivendicate a un medesimo mae-
stro pud offrire indizi in grado di avvalorare l’ipotesi che ad una singola figura, ve-
rosimilmente da individuare proprio nel maestro, spetti’ordinatio dei testi e la ma-
nifattura delle iscrizioni.* In circostanze simili a tale figura puo essere attribuita la
capacita di padroneggiare la scrittura come insieme di segni specifici che e I’esito di
un’educazione grafica acquisita per un uso mirato e funzionale nella professione.®

In questa prospettiva ermeneutica il catalogo delle opere sottoscritte da Bidu-
ino, scultore operoso nella seconda meta del XII secolo nell’area lucchese e in quella
pisana, costituisce un case study assai attrattivo per la congruita e la prevalente sta-
bilita formale delle occorrenze epigrafiche che vi si possono riscontrare.®

La piu antica di queste opere & un sarcofago a lenos con leoni angolari, del quale
non € nota con sicurezza ’'ubicazione originaria e che entro a far parte della rac-
colta di sculture del Camposanto nel 1813 (Fig.1). Quest’oggetto & stato giudicato
alternativamente un manufatto databile al III secolo d. C., proveniente dall’Urbe
ereimpiegato a Pisa nel Medioevo; oppure un’imitazione medievale di un sarcofago
antico.” Un’iscrizione-firma in latino sulla superficie leggermente concava della
cornice superiore del fronte anteriore della cassa recita: + BIDVINVS MAISTER FECIT
HANC TU(M)BAM AD D[OMIIN[UIM GIRATTUM (“Maestro Biduino ha realizzato questa
tomba per il signor Giratto”) (Fig. 2). Oltre al nome dell’artefice del lavoro, il testo
consegna il nome del destinatario del monumento, con ogni probabilita da identi-
ficare con il giudice Giratto, documentato in vita nel 1169 e nel 1170, e gia deceduto il

3 MINEO 2017, 77-78. Sulla cautela nell'interpretazione delle ‘firme’ tardomedievali come
garanti di autografia—dopo le acute riflessioni di Giovanni Previtali (PREVITALI 1985,
12, 27)—si veda ancora DONATO 2008, 367.

4 Siveda AMMANNATI 2020. Rare eccezioni offrono indizi sull’identita dell’esecutore delle
epigrafi: sivedano, ad esempio, 'epitaffio di Stéphanie de Séguier, conservato nella chiesa
di Magalas, nel sud della Francia, e realizzato intorno al 1180 da un non meglio specifi-
cato G., che fa precedere la sua firma dalla formula, tipica dei colofoni, DETUR SCRIPTORI
/ LOCUS I(N) MEDIO PARA/D(1SI) (FAVREAU/MICHAUD/MORA 1988, 128—129) e I’iscrizione su
due righe sulla campana della chiesa evangelica di Sensweiler, che recita: 0 REX GLORIE
VENI CUM PACE / NICOLAUS MAGISTER JOHANNES SCRIPSIT AMEN (MULLER 2020, 203, 216
n.17, con bibliografia indicata).

5 Siveda MINEO 2017, 78. Sulla nozione di ‘educazione grafica’ si vedano PETRUCCI 1972;
PETRUCCI 1986; PETRUCCI/ROMEO 1992, 13-34.

6 Per un profilo dell’attivita di Biduino si vedano almeno ASCANI1992; TIGLER 1995; GLASS
1997, 29-44; POESCHKE 1998, 147-148; BARACCHINI/FILIERI 2014, 237-241. Sugli aspetti ico-
nografici si veda DALLI REGOLI 2011. Per ulteriori indicazioni bibliografiche si rinvia alle
note successive.

7 Si vedano rispettivamente STROSZECK 1998, 139 n.247, tav. 128,1, e ARIAS/CRISTIANI/
GABBA 1977, 112, tav. LV; MILONE 1993. Fulvia Donati prospetta cautamente ’ipotesi di un
reimpiego (DONATI 1996, 80-81, 91 nota 92). Considerazioni piu meditate su questo manu-
fatto e sul suo eventuale reimpiego si attendono da Licia Luschi.



L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica 157

Fig.1: Biduino, Tomba del giudice Giratto, 1170-1176, Pisa, Camposanto.

Fig. 2: Biduino, Iscrizione-firma
nella tomba del giudice Giratto,
1170-1176, Pisa, Camposanto.

310ttobre 1176. La tomba dovette essere verosimilmente confezionata in questo lasso
temporale. Una seconda iscrizione, in gran parte in volgare, é incisa sulla cornice
inferiore della fronte e adotta la formula topica del morto che si rivolge ai viventi,
ai quali ricorda la fugacita della vita e dei suoi piaceri, nonché I'ineluttabilita della
morte e del giudizio divino: + H(OM)O KE VAI P(ER) VIA PREGA D(E)O DELL'ANIMA MIA
SI COME TU SE’ EGO FUI SICUS EGO SU(M) TU DEI ESSERE (Fig. 3).8

Prima della ripulitura del sarcofago, compiuta nel 1997, Armando Petrucci
aveva ipotizzato che le due iscrizioni, “pur essendo riferibili allo stesso tipo di
cultura grafica”®, fossero di due mani differenti, mentre pit recentemente Giulia

8 Sulle iscrizioni si vedano essenzialmente STUSSI 2005; PETRUCCI 2010, 93-95.
9 Lacomunicazione orale é riferita in STUSSI 2005, 13.



158

Daniele Giorgi

i %

Fig.3: Biduino, Iscrizione inferiore nella tomba del giudice Giratto, 1170-1176, Pisa, Camposanto.

Ammannati ha evidenziato che le caratteristiche individuali rilevate nelle due epi-
grafi non sembrano avvalorare questa distinzione. L’iscrizione superiore mostra
un impaccio esecutivo determinato dalla difficolta di incidere le lettere sulla su-
perficie curva. Inoltre, tale iscrizione, parzialmente danneggiata dall’abrasione
dell’orlo aggettante in marmo, tende a dilatarsi orizzontalmente, mentre quella in-
feriore, assai piu lunga, presenta un andamento piu serrato per ragioni di spazio.
La consentaneita grafica delle due epigrafi € mostrata dalle occorrenze di alcune
lettere dalla forma piuttosto peculiare. Ne € un esempio la D minuscola di deriva-
zione onciale che ricorre in BIDUINUS in alto e in DELL’ e DEI in basso. Essa & co-
stituita da una o nella meta inferiore del bilineo sormontata da un’asta che sale



L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica 159

Fig.4: Biduino, San Cassiano docente, Resurrezione di Lazzaro e Ingresso di Cristo a Gerusalemme, 1180,
San Casciano a Settimo (Cascina), pieve dei Ss. Ippolito e Cassiano, portale principale.

piegando prima a sinistra e poi a destra fino a pareggiare 1’altezza delle lettere
attigue. Tuttavia, in BIDUINUS la D manca in alto del ripiegamento verso destra del
tratto superiore, che potrebbe essere andato perduto per la consunzione dell’orlo
oppure non essere stato eseguito per la difficolta di incidere la superficie convessa.
Sempre di derivazione onciale & la M a forma di cuore con forte rientro verso l'asta
delle due anse laterali nella loro parte inferiore, che compare pit volte (in MAISTER,
TU[MIBAM, D[OMIIN[UIM, GIRATTUM, ANIMA, MIA). Inoltre, le due R della firma, pur
presentando, a differenza delle altre, un ultimo tratto molto allungato e promi-
nente rispetto all’occhiello, sono molto simili a quelle dell’epigrafe inferiore per il
rapporto fra occhiello e coda, che tendono a non toccarsi e a divaricarsi immedia-
tamente a destra dell’asta (si vedano gli esempi in MAISTER, PREGA, ESSERE).10

Infine, ben riconoscibile & anche la forma della G, che ritorna in GIRATTUM,
PREGA, EGO ed & contraddistinta dal tratto incurvato verso l'interno, che appare
prolungato e sale verso l’alto.!?

Un secondo prodotto sottoscritto da Biduino ¢ la decorazione plastica del portale
principale della pieve dei Santi Ippolito e Cassiano a San Casciano a Settimo, presso
Cascina. Nell’architrave sono rappresentati San Cassiano docente, dedicatario della
chiesa, e gli episodi evangelici della Resurrezione di Lazzaro e dell’Ingresso di Cristo
a Gerusalemme, principio delle vicende della Passione (Fig. 4). L'iscrizione-firma
e esposta sulla fronte del sarcofago, il cui coperchio di marmo siritrae duttilmente—
quasi fosse di morbida gommapiuma—per far emergere il cadavere bendato di

10 Comunicazione orale di Giulia Ammannati.

11 Auna fase piu precoce dell’attivita di Biduino é stata restituita la lastra con le Esequie del
pievano Lieto, pertinente a uno smembrato monumento funebre, la quale & oggi murata
sulla facciata della pieve di San Iacopo a Lammari (Capannori). Infatti, un’iscrizione, in-
cisa sulla cornice superiore dopo il compimento della figurazione, informa che il lavoro
fu ordinato dal pievano Bianco. Quest’ultimo succedette a Lieto nel 1164 ed € ragionevole
credere che la commissione sia stata attuata in un arco di tempo prossimo a quell’anno:
si vedano FILIERI 1990, 112-114; BARACCHINI/FILIERI 2014, 238-239. L'eterogeneita gra-
fica dell’iscrizione, tracciata a cordoncino, rispetto a quelle presenti sulle altre opere di
Biduino induce a credere che agli esordi della sua attivita egli non fosse ancora in grado
di gestire autonomamente la loro esecuzione nei propri manufatti.



160

Daniele Giorgi

Lazzaro, e recita fieramente: HOC OPUS QUOD CERNIS / BIDUINUS DOCTE PEREGIT (“Bi-
duino porto a compimento abilmente questo lavoro che osservi”). L’incisione del
testo su questo manufatto fu probabilmente motivata dalla possibilita di sfruttare
la superficie liscia del fronte, dall’opportunita di valorizzare la lavorazione virtuo-
sistica della lastra di copertura e dalla consapevolezza che I'inserimento dell’enun-
ciato nell’assetto della scena narrativa avrebbe esercitato un maggior richiamo vi-
sivo sull’osservatore (Fig. 5). Sul listello superiore del medesimo architrave un’altra
iscrizione indica 'anno nel quale il lavoro dovette essere ultimato: UNDECIES CENTUM
ET OCTOGINTA POST ANNI TEMPORE QUO DEUS EST FLUXERANT DE VIRGINE NATUS (“Mil-
lecentottanta anni erano trascorsi dal tempo in cui Cristo era nato dalla Vergine”).12
I modulo delle lettere dell’iscrizione-firma appare leggermente verticalizzato, con
ogni probabilita perché il suo esecutore dovette far fronte all’inserimento del te-
sto nello scarso spazio disponibile dello specchio. Questa caratteristica risulta piu
evidente se si considera la forma ovale delle occorrenze della 0. Invece, i caratteri
dell’epigrafe che riporta la data dell’opera appaiono ampi, larghi e monumentali,
perché maggiore é la lunghezza dello specchio. La profondita del solco triangolare
appare essenzialmente omogenea in entrambe le scritte. Il disegno delle lettere pre-
senta significative analogie con quello delle iscrizioni nel sarcofago di Giratto, ma
dimostra anche un grado di avanzamento formale nell’elaborazione della scrittura
lapidaria. Una specificita costante nella B e nella R € 'assenza o la debolezza della
tangenza tra la curva degli occhielli superiori e quella dell’occhiello (B) o della coda
(R) inferiori. E reiterata la presenza della D di derivazione onciale, che compare in
DOCTE, DEUS e DE. Inoltre, vi &€ una compresenza tra la “e di modello capitale con
tratti orizzontali piuttosto lunghi ed equidistanti”, e la “E di modello onciale ampia
e rotondeggiante”,'® che risulta prevalente. Un carattere distintivo della scrittura
nelle opere di Biduino e la G, gia attestata nella tomba pisana. Nella pieve di San
Casciano a Settimo il disegno di questa lettera mostra un’accentuazione dell’ascesa
del tratto incurvato verso l'interno, assai evidente nelle occorrenze che ricorrono
in PEREGIT e OCTOGINTA, dove questo tratto arriva a ricongiungersi con il vertice
superiore e a chiudere il semicerchio della lettera. Le M e le N di derivazione capi-
tale presentano appiattimenti ai vertici superiori in cui si congiungono i tratti ver-
ticali e obliqui, e la S mostra sempre lo stesso grado di inclinazione del segmento
mediano obliquo. Infine, la U, di modello onciale con incollatura stretta e base larga,
presenta un tratto sinuoso, dalla pancia piu 0 meno pronunciata, che si conclude
sovente in alto con un ricciolo che puo piegare con maggiore o minore intensita.
Assai parca é 'unione delle lettere intrecciate o incluse: ne sono unici esempilar1e
lasin cCERNISelacelaTin OCTOGINTA.

12 Sull’intervento di Biduino e del suo atelier, che include anche i rilievi dei portali laterali
nella facciata della pieve, si vedano DALLI REGOLI 2001, 1—4; TESTI CRISTIANI 2005, COn
bibliografia indicata.

13 Comunicazione orale di Giulia Ammannati.



L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica 161

Fig.5: Biduino, Iscrizione-firma, 1180, San Casciano a Settimo (Cascina), pieve dei Ss, Ippolito e Cassiano, portale
principale.

Uno svolgimento stilistico rispetto alla compagine decorativa dei portali della pieve
di San Casciano a Settimo mostra un architrave, che replica il tema dell’Ingresso di
Cristo a Gerusalemme e si conserva in una collezione privata lucchese. Non € noto
con certezza il contesto originario del manufatto, anche se l’effigie di San Michele
che sconfigge il drago all’estremita sinistra del campo narrativo garantisce che do-
veva trattarsi di un luogo di culto dedicato all’arcangelo Michele, forse la chiesa
di Sant’Angelo in Campo o quella intramuranea di San Micheletto (Fig. 6).1* La se-
riorita dell’architrave sembra denunciata dalla resa vigorosamente plastica delle
figure, fortemente aggettanti rispetto al piano di fondo. Inoltre, se nell’analoga
scena del portale maggiore della pieve di San Casciano a Settimo il ritmo della com-
posizione é paratattico e il corteo & una ordinata successione di figure incedenti
riprodotte prevalentemente di profilo e con la palma in mano, nell’architrave luc-
chese I’intervallo tra corpiin primo e in secondo piano, ’animazione gestuale degli
apostoli, la variegata differenziazione nella definizione delle teste contribuiscono
a creare una pil movimentata sintassi narrativa. In mancanza di indicazioni cro-
nologiche piu puntuali la datazione di questo pezzo puo essere situata nel nono
decennio del XII secolo.

Questo oggetto reca un’iscrizione-firma lacunosa, che & stata restituita negli
studi piu recenti nella seguente forma: H[0O]C OPUS [P(ER)EIGIT MAGISTER BIDUINUS

14 Per quest’ultima provenienza propende Guido Tigler (TIGLER 2006, 116).



162  Daniele Giorgi

Fig. 6: Biduino, San Michele sconfigge il drago e Ingresso di Cristo a Gerusalemme e particolari con
I'iscrizione-firma, Lucca, collezione privata.

(“Maestro Biduino portd a compimento quest’opera”).!s In realta lo spazio disponi-
bile non é sufficiente per immaginare un numero di lettere corrispondente all’inte-
grazione proposta. Se il segmento conclusivo MAGISTER BIDUINUS e di piana lettura,
l'inizio della firma & assai rovinato. La prima lettera, abbastanza ben conservata,
€ una H minuscola, cui seguiva un’altra lettera, ora abrasa. Quindi compaiono una
€ con una o inclusa e una p, di cui si scorge assai bene l'occhiello, il cui punto d’in-
nesto inferiore con l’asta della lettera doveva essere situato poco al di sotto della
meta dell’altezza dell’asta medesima. Nello spazio consecutivo e possibile calcolare
la presenza di tre lettere, delle quali si riconoscono soltanto alcuni tratti, e in par-
ticolare il tratto curvo superiore della U e quello della s. Un’attendibile proposta di
risarcimento della sottoscrizione e: H[0]C OPUS [EIGIT MAGISTER BIDUINUS (Maestro
Biduino esegui quest’opera). Al contrario, non sembra esservi spazio prima della
perduta E per una P provvista della barra traversa e, pertanto, non & persuasiva
lipotesi di un PEREGIT in luogo di EGIT. Questa proposta corrisponde peraltro con
quella pubblicata verso la meta dell’Ottocento da Antonio Mazzarosa nella sua
Guida di Lucca, sebbene sia impossibile sapere se a quella data Iiscrizione fosse an-
cora ben visibile o apparisse gia nelle attuali, lacunose condizioni.'®

15 Siveda, ad esempio, VANNUCCI 1987, 127. Questa ipotesi di lettura si rintraccia in primis in
RIDOLFI 1882, 86.
16 MAZZAROSA 1843, 165.



L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica

Nonostante queste vicissitudini conservative, e le numerose altre abrasioni su-
bite dalla superficie, il disegno dei caratteri appare analogo a quello delle iscrizioni
dei lavori precedenti: si ravvisa nuovamente I’assenza della tangenza tra la curva
degli occhielli superiori della B e della R e quella dell’occhiello (B) o della coda (R) in-
feriori, e tipico € lo sviluppo ascensionale del tratto curvo inferiore della G. Inoltre,
ricompaiono la E e la M di derivazione onciale, che si & gia riscontrata nel sarcofago
di Giratto e che si arricchisce in questo specimen di un bottone a meta dell’altezza
dell’asta centrale, la o fortemente ovalizzata ela s con la medesima inclinazione del
segmento obliquo. Restano stabili anche le caratteristiche della A, che si presenta
piuttosto stretta, con aste poco oblique, vertice appiattito e tratto mediano alto. In-
vece, meno sinuoso & 'andamento del tratto curvo della pancia delle due U soprav-
vissute rispetto ai precedenti nel portale della pieve di San Casciano a Settimo. Come
in quest’ultimo cantiere, e diffusa la presenza di marcati allargamenti triangolari
o forcellati al termine delle aste delle lettere, che testimoniano di una maggiore pre-
occupazione formale nell’esecuzione della scrittura rispetto alla tomba pisana.

Un esempio ulteriore dell’attivita di Biduino e dei suoi collaboratori si osserva
nella chiesa lucchese di San Salvatore. Al loro intervento si connettono ’architrave
nel portale destro della facciata, che rappresenta il Miracolo dell’intercessione di
San Nicola in favore del figlio di Getrone, e quello nel portale del fianco sinistro, nel
quale ¢ scolpito il Miracolo di San Nicola neonato che fa il bagno senza essere sor-
retto dalle balie.”

Il primo architrave non é sottoscritto ed & ascrivibile a un aiuto del maestro. Nel
secondo, che & firmato, il vigore plastico delle figure “dovette muovere da nuove in-
fluenze che operarono sullo scultore portandolo a lasciare il rilievo pittorico, a cer-
care una solidita plastica che bene puo dirsi lombarda”, sullo scorcio del secolo.'®
Tuttavia, dettagli quali le foglie d’acanto dei capitelli, che con le soprastanti rosette
sono punteggiate dai fori di un trapano che produce effetti di pittoricismo ben piu
elementari di quelli ottenuti sui capitelli del portale della pieve di San Casciano
a Settimo, non sembrano presupporre la piena autografia di Biduino, ma piuttosto
un apporto dei suoi aiuti. Secondo una consuetudine operativa diffusa nel basso Me-
dioevo, la sottoscrizione in questo lavoro non sembra dunque garantire la respon-
sabilita esclusiva del maestro nella confezione dell’opera, ma appare assimilabile
a un ‘marchio di fabbrica’ che ne certifica la realizzazione da parte del suo atelier.

La figura del santo inframmezza la didascalia S(ANCTUS) NICH//OLAU(S) / P(RES)
B(ITE)R P(UER) (“San Nicola presbitero bambino”), mentre sulla superficie convessa
della tinozza in primo piano campeggia la firma BIDVUINO ME / FECIT HOC // OP(US)

17 In particolare, sulla rara iconografia della scena in cui san Nicola libera il giovane
Adeodato rapito dal re degli agareni—soggetto reiterato assai pedissequamente da una
mano meno abile su un architrave nel fianco del duomo di Barga—e sulla sua probabile
fonte testuale si veda TADDEI 2010.

18 Lacitazione e tratta da TOESCA 1927, 812. Sembra ragionevolmente da escludere una rilavo-
razione del pezzo in una fase temporale piu tarda, come si ipotizza in POESCHKE 1998, 148.

163



164

Daniele Giorgi

(“Biduino esegui quest’opera”). Nella gerarchia visiva del corredo verbale quest’ul-
tima, distribuita prevalentemente su un manufatto in rilievo, assume una premi-
nenza maggiore rispetto al titulus del santo, esercitando una maggiore attrazione
sull’osservatore, in modo del tutto analogo al precedente di San Casciano a Settimo.
Inoltre, la posizione quasi esattamente mediana del nome BIDVUINO sul lato del
recipiente sembra concepita proprio per valorizzare il nome dell’artefice presso
il pubblico (Fig. 7). Anche in queste epigrafi restano costanti le caratteristiche gia
rilevate del disegno delle lettere. In particolare, non vi e tangenza tra la curva degli
occhielli superiori della B e della R e quella dell’occhiello (B) o della coda (R) infe-
riori, la M di derivazione onciale € ornata da un bottone a meta dell’altezza dell’asta
centrale, 1a 0 si presenta schiacciata ai lati e assume una configurazione ovale, e la
U e piuttosto panciuta nel tratto sinuoso, che termina con un ricciolo in modo del
tutto analogo a quanto osservato a San Casciano a Settimo. Inoltre, la A & sempre
stretta e conserva le sue caratteristiche, la N mantiene gli appiattimenti e la E di
modello capitale i suoilunghi tratti orizzontali con pronunciati allargamenti trian-
golari. Infine, appare piuttosto curata la fattura dei tratti di coronamento delle sin-
gole lettere.

Se gli indizi illustrati sembrano dar credito all’ipotesi che sia da ascrivere proprio
a Biduino 'impaginazione e I'incisione delle iscrizioni, € meno scontato ammettere
che 'artefice sia stato anche il loro autore. In tal caso sarebbe difficile spiegare il di-
vario retorico-linguistico che separa i testi della pieve di San Casciano a Settimo da
quello di San Salvatore a Lucca, nel quale risalta la presenza di un conflittuale ME/
HOC OPUS. L’attestazione in opere diverse del verbo ago e del suo composto perago
(PEREGIT, EGIT) in luogo del pili comune facio lascerebbe ritenere che la composi-
zione di alcuni dei testi risalga ad un medesimo letterato.

Le variazioni delle caratteristiche grafiche, che costituiscono un tratto distin-
tivo di questo corpus di iscrizioni, diventano tanto piu significative parallelamente
all’affermazione di personalita distinte all’interno dell’atelier di Biduino.

Vorrei prendere in considerazione almeno un prodotto di questo atelier prov-
visto di un apparato verbale. Si tratta del puteale conservato nella chiesa di San
Giorgio a Sorbano del Giudice, nel contado lucchese. Questa vasca cilindrica, attual-
mente sorretta da due leoni non pertinenti, & stata decurtata in basso e si presenta
priva del fondo. Sulla superficie convessa in basso

[...] un drago dal corpo piumato e dalle lunghe ali, con il collo e la coda termi-
nanti in teste di serpente, circonda tutta la vasca azzannando se stesso e dise-
gnando cosi un cerchio dal valore simbolico [...]. In un registro superiore sono
scolpiti un uccello e due pesci che portano in bocca un ramoscello, secondo I'ico-
nografia paleocristiana degli animali acquatici dal senso salvifico.1®

19 Ducci 2011, 122.



L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica

Fig.7: Biduino, Miracolo di San Nicola neonato, Lucca, chiesa di San Salvatore, portale nel fianco laterale.

I confronti morfologici e stilistici piu calzanti per questi rilievi sono stati istituiti
proprio con opere attribuite a Biduino: in particolare un drago analogo a quello
sorbanese si osserva nel fregio zoomorfo ai lati della porta d’accesso del campanile
della cattedrale di Pisa (Fig. 8).2°

Sempre nel registro superiore & incisa un’iscrizione-firma, che tramanda un
nome di difficile lettura a causa dell’abrasione della superficie dell’orlo del puteale
in corrispondenza della terza lettera della prima parola, di cui sopravvive un’asta
verticale: BE+UIDVS MAGISTER / FECIT HOC OPUS (“Maestro [...] ha realizzato quest’o-
pera”). Com’é stato segnalato, e possibile che questa lettera fosse una I oppure T,
di cui si sarebbe perso il braccio orizzontale. Meno plausibile appare la sua deci-
frazione come una L priva del braccio inferiore, in modo analogo a quanto si ve-
rifica nel vocabolo SEPUITUS nell’iscrizione della lastra con le Esequie del pievano
Lieto a San lacopo a Lammari.?! Qualora si fosse effettivamente trattato di una T,
il nome inciso sarebbe stato BETUIDVS—singolarmente prossimo a BIDUINUS—
che potrebbe esser stato eseguito da un discepolo dotato di una scarsa educazione
grafica.??

20 TIGLER 1990, 34.
21 DALLI REGOLI 1986, 42, 47 note 10, 11.
22 A questo proposito si veda TIGLER 2002, 88-89 nota 89.

165



166

Daniele Giorgi

Fig. 8: “Betuidvs”, Puteale. Sorbano del Giudice (Lucca), chiesa di San Giorgio.

Oltre agli indizi formali e dall’affinitd onomastica, la produzione del puteale nella
cerchia di Biduino sembra avvalorata anche dall’esame paleografico dell’epigrafe:
in particolare, la F di FECIT si contraddistingue per la curva inferiore verso sini-
stra dell’asta verticale, in modo simile alle occorrenze nelle iscrizioni della pieve di
San Casciano a Settimo e di San Salvatore a Lucca; la E &€ di modello onciale e assai
rotondeggiante, la G esibisce il peculiare tratto curvo ascendente che piega verso
Tinterno, la M é di caratteristica derivazione onciale e la U mostra il tratto sinuoso
assai panciuto, concluso superiormente da un ricciolo. La fedelta a certe costanti
grafiche ravvisabili nelle iscrizioni disseminate sui lavori di Biduino puo autoriz-
zare ad avvalersi in tal caso del paradigma interpretativo di ‘scritture di bottega’.23
Infatti, un simile esempio dimostra che la trasmissione del saper fare dall’artefice
ai discepoli all’interno di un atelier bassomedievale poteva estendersi dalla realiz-
zazione di immagini ad elementi di un’educazione grafica necessaria per veicolare
anche messaggi verbali.

*k*k

Ringrazio Giulia Ammannati, Francesco Busti, Francesco Caglioti, Maria Teresa
Filieri, Licia Luschi, Monia Manescalchi, Salvatore Settis, Giandonato Tartarelli e la

23 Sivedano ancora DONATO 2008, 372, e—come specimen di indagine nello stesso volume—
LOMARTIRE 2008.



L'educazione grafica di uno scultore di eta romanica

famiglia Mazzarosa. I criteri osservati per la trascrizione delle iscrizioni seguono
essenzialmente le norme suggerite agli autori dalla redazione della rivista Opera
Nomina Historiae. Giornale di cultura artistica.

Bibliografia

Ammannati, Giulia (2020), “La A di Giotto”, in: Immagine & parola 1, 111-123.

Arias, Paolo Enrico/Cristiani, Emilio/Gabba, Emilio (1977), Camposanto monumentale di Pisa.
Le antichita, Pisa.

Ascani, Valerio (1992), “Biduino”, in: Enciclopedia dell'arte medievale, https://www.treccani.it/
enciclopedia/biduino_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-Medievale%29/ (accesso 29/09/2022).

Baracchini, Clara/Filieri, Maria Teresa (2014), “Armonie di pietra. Scultura a Lucca, XI-XII secolo”,
in: Chiara Bozzoli e Maria Teresa Filieri (ed.), Scoperta armonia. Arte medievale a Lucca,
Lucca, 225-246.

Dalli Regoli, Gigetta (1986), Dai maestri senza nome all'impresa dei Guidi. Contributo per lo studio
della scultura medievale a Lucca, Lucca.

Dalli Regoli, Gigetta (2001), “Marmi che si piegano e altri artifici. Note sui rilievi della Pieve di San
Casciano a Settimo presso Pisa”, in: Arte cristiana 89 (802), 1-4.

Dalli Regoli, Gigetta (2011), “Il tema dell’Entrata in Gerusalemme nelle interpretazioni di Biduino”,
in: Walter Angelelli e Francesca Pomarici (ed.), Forme e storia. Scritti di arte medievale
e moderna per Francesco Gandolfo, Roma, 223-232.

Donati, Fulvia (1996), “Il reimpiego dei sarcofagi. Profilo di una collezione”, in: Clara Baracchini e Enrico
Castelnuovo (ed.), Il Camposanto di Pisa (Biblioteca di storia dell'arte 27), Torino, 69-94.

Donato, Maria Monica (2008), “Il progetto Opere firmate nell'arte italiana/Medioevo: ragioni, linee,
strumenti. Prima presentazione”, in: Maria Monica Donato (ed.), Lartista medievale (atti del
convegno, Modena, 17-19 novembre 1999), Pisa, 365-400.

Ducci, Annamaria (2011), “Vasche e fonti battesimali delle pievi medievali toscane: dati, problemi,
ipotesi”, in: Maria Monica Donato e Marco Frati (ed.), Monumenta. Rinascere dalle acque:
spazi e forme del battesimo nella Toscana medievale, Ospedaletto/Pisa, 93-143.

Favreau, Robert (1979), Les inscriptions médiévales (Typologie des sources du moyen age occi-
dental 35), Turnhout.

Favreau, Robert (1997), L-‘pigraphie médiévale (L'atelier du médiéviste 5), Turnhout.

Favreau, Robert (2001), “Commanditaire, auteur, artiste dans les inscriptions médiévales”, in:
Michel Zimmermann (ed.), Auctor et auctoritas. Invention et conformisme dans I‘écriture
médiévale (atti del convegno, Versailles, 14-16 giugno 1999) (Mémoires et documents de
I'école des chartes 59), Parigi/Ginevra, 37-59.

Favreau, Robert/Michaud, Jean/Mora, Bernadette (1988), Corpus des inscriptions de la France
médiévale, vol.12: Aude, Herault, Parigi.

Filieri, Maria Teresa (1990), Architettura medioevale in diocesi di Lucca. Le pievi del territorio
di Capannori, Lucca.

Glass, Dorothy F. (1997), Portals, Pilgrimage, and Crusade in Western Tuscany, Princeton (NJ).

Lomartire, Saverio (2008), “Wiligelmo/Nicold. Frammenti di biografie d'artista attraverso le
iscrizioni”, in: Maria Monica Donato (ed.), Lartista medievale (atti del convegno, Modena,
17-19 novembre 1999), Pisa, 269-282.

Mazzarosa, Antonio (1843), Guida di Lucca e dei luoghi pit importanti del ducato, Lucca.

Milone, Antonio (1993), “Sarcofago del giudice Giratto”, in: I Marmi di Lasinio. La collezione
di sculture medievali e moderne nel Camposanto di Pisa (catalogo della mostra, Pisa,

30 luglio-31 ottobre 1993), Firenze, 172-174.

167


https://www.treccani.it/enciclopedia/biduino_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-Medievale%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/biduino_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-Medievale%29/

168

Daniele Giorgi

Mineo, Emilie (2017), “Lartiste lettré? Compétence graphique et textuelle de l'artiste roman a travers
les signatures épigraphiques”, in: Manuel Antonio Castifieiras Gonzalez (ed.), Entre la letra
y el pincel: el artista medieval. Leyenda, identidad y estatus, El Ejido, 77-91.

Miiller, Rebecca (2020), “Der Name am Grab. Die Kunstlersignatur auf dem Grabmal des Wolfhard
von Roth”, in: Gerhard Lutz e Rebecca Miiller (ed.), Die Bronze, der Tod und die Erinnerung.
Das Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom, Passavia, 199-221.

Petrucci, Armando (1972), “Libro, scrittura e scuola”, in: La scuola nell'Occidente latino dellAlto
Medioevo (atti della XIX settimana di studio del Centro italiano di studi sull'alto Medioevo,
Spoleto, 15-21 aprile 1971), Spoleto, 313-337.

Petrucci, Armando (1986), “Alfabetismo ed educazione grafica degli scribi altomedievali
(secoli VII-X)", in: Peter F. Ganz (ed.), The Role of the Book in Medieval Culture, vol.1
(Bibliogia 3), Turnhout, 109-131.

Petrucci, Armando/Romeo, Carlo (1992), “Scriptores in urbibus”. Alfabetismo e cultura scritta
nellTtalia altomedievale, Bologna.

Petrucci, Livio (2010), Alle origini dell'epigrafia volgare. Iscrizioni italiane e romanze fino al 1275,
Pisa.

Poeschke, Joachim (1998), Die Skulptur des Mittelalters in Italien, vol. 1: Romanik, Monaco.

Previtali, Giovanni (1985), “Introduzione”, in: Simone Martini e thompagni’ (catalogo della mostra
ospitata dalla Pinacoteca Nazionale di Siena, 27 marzo-31 ottobre 1985), Firenze, 11-32.

Ridolfi, Enrico (1882), L'arte in Lucca studiata nella sua cattedrale, Lucca.

Stroszeck, Jutta (1998), Léwen-Sarkophage. Sarkophage mit Lowenkdpfen, schreitenden Léwen
und Léwen-Kampfgruppen, Berlino.

Stussi, Alfredo (2005), “La tomba di Giratto e le sue epigrafi”, in: Alfredo Stussi (ed.), Storia lingui-
stica e storia letteraria, Bologna, 9-21.

Taddei, Carlotta (2010), “Un miracolo di san Nicola e l'officina di Biduino”, in: Arturo Carlo
Quintavalle (ed.), Medioevo: le officine (atti del convegno internazionale di studi Parma,
22-27 settembre 2009), Milano, 420-426.

Testi Cristiani, Maria Laura (2005), “Biduino architetto-scultore nella chiesa dei SS. Ippolito
e Cassiano (gia SS. Cassiano e Giovanni Battista), che ‘docte peregit™, in: Maria Laura Testi
Cristiani (ed.), Arte medievale a Pisa tra Oriente e Occidente, Roma, 217-232.

Tigler, Guido (1990), “Ancora a Sorbano del Giudice”, in: Antichita viva 29 (5), 29-38.

Tigler, Guido (1995), “Biduinus”, in: Glinter Mei3ner e Andreas Beyer (ed.), Allgemeines Kiinstler-
lexikon. Die bildenden Kiinstler aller Zeiten und Vélker, vol. 10, Monaco, 517.

Tigler, Guido (2002), “Pisa, Lucca ... e Porcari”, in: Anthimiana. Studi e ricerche dell'abbazia di
SantAntimo 4, 45-89.

Tigler, Guido (2006), Toscana romanica, Milano.

Toesca, Pietro (1927), Storia dell'arte italiana, vol.1.2: Il Medioevo, Torino.

Vannucci, Monica (1987), “La firma dell'artista nel medioevo: testimonianze significative nei monu-
menti religiosi toscani del secoli XI-XIII", in: Bollettino storico pisano 56, 119-138.

Crediti fotografici

Figg.1,2,4:  © Giandonato Tartarelli (Pisa, Scuola Normale Superiore).
Fig.3: © Giulia Ammannati (Pisa, Scuola Normale Superiore).
Figg.5, 6,7, 8: © Daniele Giorgi (Pisa, Scuola Normale Superiore).



VIOLA ALLEGRANZI @

Noteworthy Signatures on Medieval

Iranian Metalwork

Reflections on Artisans and the Organisation of the Art

Abstract Artefacts produced in the Islamicate
world during the Umayyad and Abbasid caliphates
(ca. mid-7th = mid-13th century) includes a rela-
tively small number of signatures, which increases
significantly from the 1oth-11th centuries onward.
Inscribed signatures tend to be concise and stan-
dardised across places, times and media, and gen-
erally convey little information about the crafts-
man and the context of production. Nevertheless,
devoting equal attention to the textual content
and visual effect of the signature, and consider-
ing these integrally with the object and its techno-
logical features may inform artisanal skills and the
role of the signer in the production process.

The present paper focuses on case studies se-
lected from the repertoire of 10th to 13th-century

metalwork produced in the Iranian region and
fosters some reflections on the artisan agent and
the mark of his work. The pieces are chosen for
the presence of signatures that diverge from the
standard in terms of technical, visual or textual
features. They span from utilitarian copper caul-
drons produced in series and bearing the marks of
their fabricator to some fine pieces of metalwork
inlaid with silver, allegedly signed by their decora-
tor or by the individuals involved in the commis-
sioning, conception and sale. This re-examination
of a small corpus of objects challenges some con-
flicting conclusions reached in previous studies
and offers multi-faceted perspectives on epi-
graphic signatures in Arabic and Persian, their
semiotic and decorative functions.

Keywords Artisans’ Signatures; Medieval Craftsmanship; Islamic Epigraphy; Iranian Metalwork

In the Islamicate world during the times of the Umayyad and Abbasid Caliphates
(mid-7th to mid-13th century), it was rare for artisans to sign their manufactures.
Yet signatures can occasionally be found on coins, manuscripts and monuments,
as well as objects of different kinds: pottery, textiles, and pieces in metalwork. The
practice of signing these works, although still rare, increased significantly from the
1oth-11th centuries onward.

A handful of studies have addressed the general phenomenon of signatures in
Islamic art;! more frequently, scholars have studied the signatures on specific cor-
pora, defined in terms of material? or context of production,® or resulting from spe-
cific artists or artisans.* This literature has shown that the manner of expressing

1 MEINECKE 1982; BLAIR/BLOOM 1999; BLAIR 2015.

2 Leo A. Mayer published six volumes comprising compilations of signatures on glass, ar-
chitecture, astrolabes, woodwork, metalwork, armours (1954-1962).

3 Forinstance RICE 1953 and RABY 2012 on metalwork attributed to Mosul (Iraq); and BLAIR
2005, 83-86 on ivories from Islamic Spain.

4 See BLAIR 2008 on the potter Abu Zayd from Kashan (Iran), late 12th-early 13th cen-
tury; AULD 2004 on the 15th-century Veneto-Saracenic metalworker Mahmud al-Kurdi;
BALAFRE] 2019 on the Iranian painter Kamal al-Din Bihzad (d. 1535). In some earlier

© 2025 Viola Allegranzi (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.),
Kiinstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.
bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025, 169-187. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23232


https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23232
https://orcid.org/0000-0002-0398-8654

170

Viola Allegranzi

signatures was largely standardised across media, places and eras. In the great ma-
jority of cases, the Arabic word ‘amal “work of” (alternatively read umila “made
by”) precedes the name of the craftsman, regardless of the artisanal activity.> The
name may include one or more patronymics (sing. nasab) and a nisba, referring
to the place of origin or residence, or to the profession. However concision often
prevails, and so the signatures per se usually inform us little on the artisan, or for
that matter on the artefact. The difficulties in extracting information are exacer-
bated by further factors: the repetitiveness of Arabic proper names; the mobility of
craftsmen, casting doubts on the linkages between geographic nisba and true prov-
enance of objects; the scarcity of complementary sources on artisans and work-
shops in the relative medieval societies.

Rather than in textual content, it is in fact in the forms of the signatures that we
see much greater variety: these are executed in a great array of layouts and writing
styles, resulting in overall variations in visibility and refinement. Signatures may
be inserted into a text, such as at the end of a dedicatory inscription mentioning
the patron and/or the recipient; they could also stand alone; in either case possi-
bly completed by the date.® Through positioning and size, the artisan may render
the signature easily legible, or reduce it to scarcely visible; the inscription may or
may not be framed in an epigraphic cartouche; the script and ornamentation may
be varied or the same with respect to other inscriptions on the object, more or less
plain or ornate. These features could provide precious hints about the functions of
the signatures and status of the artisans, yet their systematic description and exam-
ination have been rare.

Through an approach of cross-checking data on the content and format of sig-
natures with technical analyses of the signed artefacts, the current paper explores
the ways that the inscribed signatures may recognise artisanal skill, and in particu-
lar the role of the signatories in the relative production processes. These reflections
are developed based on case studies selected from the repertoire of 10th to 13th cen-
tury metalwork produced in the Iranian region (encompassing modern Iran,
Afghanistan, and the Central Asian republics): a relatively large and well-studied
corpus,” although suffering from significant doubts on chronology and provenance
due to the decontextualisation of the majority of objects. Among basic references,
we have the compilation of signatures on metalwork produced across the Islamicate

ceramic production, the recurrence of a single name on large quantities of objects has
led to the inferred indication of an entire workshop, BLAIR/BLOOM 1999, 50-51, 54.

5 Another generic formula is sana‘a, “craftsmanship of”. The rare cases of more specific
terms deserve deeper but cautious probing for potential interpretation; see section 2.

6 BLAIR 2015, 230-231 distinguishes between ‘formal’ signatures, included in a foundation/
fabrication inscription and integrated in the original design, and ‘informal’ signatures,
added after completion and more often inconspicuously positioned.

7 Seeesp. ALLAN 1976; MELIKIAN-CHIRVANI 1982.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

lands from the medieval to the modern by Leo A. Mayer,® recently updated by
Valentina Laviola for pre-Mongol Iranian signed works, with greater attention to
epigraphic and palaeographic aspects.® The present study also benefits from more
recent publications on specific collections, offering fresh data on the objects and
their inscriptions,'® and from the author’s internship in the Islamic Art Department
of the Louvre Museum, which has allowed first-hand study of some specimens of
inscribed Iranian metalwork.!* Most of the objects discussed below are relatively
well-known to Islamic art historians, having attracted attention for their unique
technical features, visual qualities, and character of inscriptions. Those chosen for
case study, in particular, present minor to significant deviations from the ‘standard
formulae’ of inscriptions, thus nourishing observations on the artisan agent and
the possible interpretations of his signature.

In the Beginning Was the Signature: Some Iranian
Hemispherical Cauldrons

As a general rule, signatures are found infrequently on everyday objects produced
in series, and more often on pieces of fine and expensive metalwork. A relatively
large share of signed items appears, however, among a particular class of objects:
namely hemispherical cauldrons (@ 35 to 55cm), likely destined for the cooking
fire.!2 Umberto Scerrato compiled a list of 33 such cauldrons, including 10 with sig-
natures, while Anatolii A. Ivanov more recently reported a total of 130, of which
65 are signed.'® Previous studies have debated the provenance of the cauldrons,
variously attributed to historical Khurasan, Transoxiana, or Dagestan in the Cauca-
sus.'* Rather than further census, or pursuit of the provenance of these cauldrons,
the current aim is to observe the technique and style of some of the signatures. The
focus is on the most widespread type of medieval Iranian cauldrons, character-
ised by three conical feet, a hemispherical body with flat everted rim, in turn bear-
ing four protruding flanges. What can be considered the front flange is shaped for
pouring; the lateral flanges often bear handles; the upper face of the back flange is

8 MAYER 1959.
9 LAVIOLA 2017.

10 COLLINET 2021 contains valuable technical and archaeometric analyses; LAVIOLA 2020
and D1 FLUMERI VATIELLI/GIUNTA 2022 devote special attention to epigraphy.

11 The internship took place in 2016, in the framework of the project Objets inscrits, directed
by Dr. Carine Juvin.

12 Smaller specimens (@ 13—18 cm) of uncertain function are also known, for instance Staat-
liche Museen zu Berlin, Museum fiir Islamische Kunst, Inv. No. I. 6760, https://id.smb.
museum/object/1530698 (accessed 16/09/2022).

13 SCERRATO 1964, 689-692; IVANOV 2003, 481.

14 SCERRATO 1964, 687-696; SCERRATO 1965, 233—236; ALLAN 1976, 191-196.

171


https://id.smb.museum/object/1530698
https://id.smb.museum/object/1530698

172

Viola Allegranzi

sometimes decorated with an epigraphic cartouche, containing a signature or stan-
dard benedictory formulae.5

The first case for examination is a cauldron held by the Louvre Museum
(Inv. No. MAO 362, @ max 53.4, h. max 28.3 cm, Fig. 1),'® made by lost-wax casting in
high-lead copper alloy.!” The rim is decorated with alternating bands of plaited mo-
tifs and vegetal scrolls; the pouring and lateral flanges display differently shaped
medallions with vegetal or geometric patterns, while the back fledge bears an in-
scribed signature (Figs. 2a-b). The epigraphic cartouche is framed on both sides by
foliate stems, although some letters overlap or exceed them. The text reads ‘amal bit
bakr bin mahmiid saffar, “work of B Bakr b. Mahmd the coppersmith”.1® Although
the inscription follows the standard Arabic formulary, the lack of the article before
the word saffar, “coppersmith”, hints at a text composed in a Persian-speaking con-
text. The text is distributed on two superimposed lines and presents a hybrid writ-
ing style: the lower line (‘amal bii bakr) is traced in Kufic letters with some foliate
endings, while in the upper line (b. mahmid saffar), the sinuous ductus resembles
curvilinear script (naskh).'® This stylistic difference is apparent when comparing
the diamond-shaped mim of ‘amal (unusually written above the baseline) with the
rounded letters of mahmiid, as well as the various shapes of the final ra, featur-
ing a small stroke laid on the baseline in bakr, and a rounded descender in saffar.
Finally, the epigraphic field includes three ‘points’: the two inserted below the ba’
of bt and bakr can be interpreted as diacritics (although diacritical marks are usu-
ally omitted in Kufic script), while the third point, located between the last two
letters of mahmiid, has no orthographic role and seems to be purely ornamental.
The inaccuracies in the shape of letters, together with the mixture of Kufic and cur-
vilinear script,2? suggest that the inscription was not designed by an experienced

15 Note, however, that undecorated specimens are not uncommon, and that inscriptions
and ornaments can be variously distributed on the flanges.

16 COLLINET 2021, 290, No. 83.

17 Analyses on objects from different collections have revealed a similar composition, see
ALLAN 1976, 191; DI FLUMERI VATIELLI/GIUNTA 2022, 60.

18 The inscription was first read by DAVID-WEILL 1964, 30. Bl Bakr is a common abbrevi-
ation for Abw Bakr. The word bin, “son of” (hereafter abbreviated as b.) is squeezed be-
tween ‘amal and mahmiid, and can be confused with a vegetal ornament due to the un-
usual curl of the initial letter.

19 DAVID-WEILL 1964, 30 qualifies the script as coufique tardif (“late Kufic”) and describes
some oddities of the inscription. SCERRATO 1965, 230, referring to an identical inscription
on the cauldron of the Musée des Antiquités of Alger (below), notes the mixture of Kufic
and naskh and provides a more detailed palaeographic analysis.

20 Inscriptions in Kufic and curvilinear script are often both found on single pieces of met-
alwork dating from the 11th century onwards, however without mixing of styles in the in-
dividual epigraphic cartouches. A hybrid style does occur in the signature on a cauldron
from the Hermitage collection (Inv. No. TP-162), SCERRATO 1965, 230; LOUKONINE/IVANOV
1996, 138, No. 118, and in two inscriptions on an inlaid pen-box held by the same museum
(Inv. No. SA-12688); GIUZALIAN 1968, 98, 113, figs. 2, 10.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Fig.1: Hemispherical
cauldron, Iran, 12th-13th
century, Paris, Louvre
Museum, Inv. No. MAO 362.

Fig. 2a: Signature on the
back fledge of the cauldron
at the Louvre Museum,
Inv. No. MAO 362.

Fig. 2b: Drawing by Viola
Allegranzi, 2022.

calligrapher. However, the overall visual effect of the epigraphic cartouche is rather
harmonious, since letters and foliate ornaments are evenly distributed to cover the
entire surface of the flange.

The signature on the Louvre cauldron provides several noteworthy features.
First, as is the rest of the decoration, the inscription is cast in relief, which implies
that it must have been traced on the wax model, before it was transferred to the ob-
ject itself. The exact manufacturing process of the cauldron cannot be established
with certainty; however, technical analysis suggests that the wax was first shaped
using a model made of refractory material (plaster or clay), then lathe-turned for
smoothing the hemispherical surface. In addition, close-up observations hint at the
possibility that the flanges were forged in the earliest stages and integrated into

173



174

Viola Allegranzi

the mould that subsequently serve to cast the body of the object.2! We can assume
that the epigraphic cartouche as well as the decorative devices on the rim and the
flanges of this particular object were obtained through a reusable model or stamp,
since several cauldrons with matching dimensions and ornaments, and displaying
an identical inscribed signature have come down to us. In fact, at least two anal-
ogous specimens are held at the State Hermitage Museum,?? while one has been
recorded at the Museum of the Academy of Sciences in Kiev,2® and another at the
Musée des Antiquités of Alger.2* It seems that the purpose of the inscription on the
Louvre cauldron and homologous items, then, was as a workshop mark to be borne
on the object series. The signature would likely refer to the master coppersmith of
the manufacturing foundry or one of his most qualified workers.25

The name Bu Bakr also occurs on a cauldron held by the Victoria and Albert
Museum.2é The epigraphic cartouche is again located on the back flange, but the
inscription is engraved in bold Kufic letters with foliate endings, which suggests
an attribution to the 1oth—-11th centuries, compared to the probably later Louvre
cauldron, whose inscription seems influenced by the diffusion of curvilinear
script around the late 11th—12th centuries. Annabelle Collinet has attempted to re-
trace families of Iranian coppersmiths on the basis of the names and patronyms
recorded in signatures,?’ and indeed, it is plausible that both workshop direction
and the related artisanal skills were transmitted within families.2® Nevertheless,
although similar names do occur on several objects, this evidence alone is too weak
to support the identification of familiar lineages: careful consideration should also
be given to the technical and stylistic features.

21 COLLINET 2021, 7576, 286.

22 Inv. Nos. TP-202; TP-207, Beyond the Palace Walls 2006, 73, No. 61; Art of Islam 1999, 165,
No. 120, fig. 120; in both cases, the signature is read “Ba Bakr Mahmud”, with omission of
bin. Also: Katalog pamiatnikov iranskogo iskusstva 1935, 428-429, Nos. LXV, LXVII (where
the name is erroneously read “Mahmud b. Abt Bakr”). MAYER 1959, 55 mentions three
cauldrons at the Hermitage; DAVID-WEILL 1964, 30 specifies that two of them are “identi-
cal” to the Louvre specimen and the third is smaller (@ max 45.5 cm); Ivanov (in Beyond
the Palace Walls 2006, 73) notes eight cauldrons signed by this same coppersmith.

23 KRACHKOVSKAIA 1927, 2; MAYER 1959, 55. No illustration of this object has been found,
nor more recent information.

24 SCERRATO 1965, pl. I-11, figs. 1-4. More recent information on this object has been unavail-
able.

25 MAYER 1959, 11 notes this interesting problem: does a signature on a mould refer to the
mould-maker, or rather to a “metalworker” who ordered the mould? In the case under
study the epithet “coppersmith” advocates in favour of the second option.

26 Inv. No. M37-159 (@ max 45.8, h. 17.5-19-5 cm), MELIKIAN-CHIRVANI 1982, 48-49, No. 10.
Differently from the Louvre specimen, this cauldron is composed of two shells cast sepa-
rately and soldered.

27 COLLINET 2021, 287.

28 BLAIR 2008, 5-6 on families of potters in late-medieval Kashan; AUBE 2021 on families of
woodcarvers in 15th-century Mazandaran, Iran.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Fig.3: Signature on the
back fledge of the cauldron
in the former Stuart C.
Welsh Collection, drawing
by Valentina Laviola, 2017.

Another artisan whose name occurs on several cauldrons is Abt Bakr b. Ahmad
al-Marwazi:2° his signature is once again cast inside a trapezoidal cartouche with
lateral foliate stems (Fig. 3). In this series, the text is traced in floriated Kufic script
with abusive points and runs on one line, with the exception of the last word (the
nisha “al-Marwaz1”), recorded above the name.3? In spite of the divergent dis-
tribution of the text and writing style, the format of the signature reveals close
technological and visual connections with the signature on the Louvre cauldron.
These analogies are reinforced by the similar dimensions3! and the identical or-
namental bands and medallions cast on the other flanges and the rim. Jean David-
Weill and Ivanov have already advanced the hypothesis that the two series orig-
inated in the same centre of production,®? and this is more than plausible, since
the two coppersmiths seem to follow the same fabrication procedure and use al-
most identical models. Given that the nisba of the second artisan claims connec-
tions with the city of Merv (in modern Turkmenistan), the location of the work-
shop in this major city of medieval Khurasan is very likely, but cannot be taken
for granted.33

Also notable is that, replacing the nisba on the first group of cauldrons, we find
the epithet saffar. Two notable comparisons are a second cauldron at the Louvre
Museum, signed by Ibrahim[sic] b. Ahmad saffar;3* and a specimen in the Herat

29 Two objects were recorded in the former Stuart C. Welsh Collection (Cambridge, Mass.)
and in the Moser Collection at the Bernisches Historisches Musem (Inv. No. 91/14), see
MAYER 1959, 24, pL. Il (who mentions a third object known from a manuscript note by Max
van Berchem); SCERRATO 1964, 689, figs. 56-57; one is kept at the Art Museum of Georgia
in Thilisi (Inv. No. 1/3), LOUKONINE/IVANOV 1996, 139, No. 119. IVANOV 1983 mentions three
more specimens discovered in various collections in the former Soviet Union.

30 LAVIOLA 2017, 83-84, pls. 1.2-1.3 carefully describes the almost identical inscriptions on
two cauldrons.

31 Dimensions are recorded only for the cauldron held in Thilisi: @ 53.5-52.4, h. 20 cm.

32 DAVID-WEILL 1964, 30-31; Beyond the Palace Walls 2006, 73.

33 The nisba could also be an indicator of the artisan’s foreign origins or a name inher-
ited from his father. Other nishas recorded on cauldrons relate to various Iranian cities:
al-Hamadanyi, al-Isfahani, al-Qazwini, al-Tasl, IVANOV 2003, 479—-480.

34 Inv. No. MAO 366. DAVID-WEILL 1964, 30; COLLINET 2021, 288, No. 82; https://collections.
louvre.fr/ark:/53355/clo10320052 (accessed 16/09/2022). The signature is cast in curvilin-
ear script against a background of scrolls.

175


https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320052
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320052

176

Viola Allegranzi

National Museum, naming al-Husayn b. al-Hasan saffar.®5 The literature does not
report any examples of inclusion of the professional epithet saffar on other forms
of signed copper-alloy objects, instead being noted solely on cauldrons.¢ Such ves-
sels certainly were long-lasting, destined to accompany the generations of family
as they continued to manage the household. Thus, their manufacture demanded
skill and guaranteed durability, which suggests that the signature may have played
the role of a ‘quality certificate’ in the sale process. Moreover, the position of the
inscription ensures its visibility over time, as it can be assumed that the user was
carefully handling the back flange while pouring liquids from the cauldron. How-
ever, it is doubtful that this simple everyday gesture, probably performed by an
illiterate person, was sufficient to activate the reading process and we can argue
that the signature was perceived as part of the decoration of the object. Hence, the
exact reasons for such recognition of artisanal activity, inserted in the very first
steps of fabrication and in prominent position on cauldrons, and not in the quali-
fied production of other kinds of objects, remain open to hypothesis.

Which Hands Did What? Retracing the Chaine Opératoire

Little is known of the steps in medieval Iranian metalwork production, or of the rel-
ative organisation of workshops. By cross-checking data on the composition, man-
ufacturing and decorative techniques of the surviving specimens, we could hope to
arrive at some useful conclusions. Thus far, in support, we have only a few system-
atic technical and archaeometallurgical analyses.3”

Scholars agree that, from the 12th century onwards, the production of refined
metalwork ornamented and inscribed in inlayed silver or copper demanded the
work of several individuals. The object maker (wax modeller, founder or metal
beater) and then the designer or designers (engraver, chiseller-inlayer) must have
worked on the object in stages, possibly even in different workshops.3® In this re-
gard, it is notable that with introduction of the inlay technique there also came an

35 Inv.No.HNM 03.10.86b. MELIKIAN-CHIRVANI 1982, 180; MULLER-WIENER 2016, 97-98, Cat.
No. 31, fig. 20. The signature is chiselled in curvilinear script against a plain background
with scattered vegetal ornaments.

36 A parallel can be drawn with the epithet al-haddad “the smith”, found in the signatures
on the metal plaques and knockers of two 11th-century Iranian gates, BLAIR/BLOOM 1999,
52.

37 ALLAN 1976 was the first to take interest in this approach. Analyses have since been com-
pleted on selected collections of the Freer Gallery (AT1L/CHASE/JETT 1985), British Museum
(LA NIECE et al. 2012) and Louvre Museum (COLLINET 2021).

38 See discussion in COLLINET 2021, 92—102. The author proposes that the chaine opératoire
could vary according to the centre of production, arguing that, in the cases of objects at-
tributed to Herat and Ghazna, this would be demonstrated by the different techniques
for the inlay stage of the work.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

increase in the occurrence of signed pieces. Moreover, in a few instances there are
signatures of more than one person, supporting the conception of planned division
of labour.

The identification of the roles of the named individuals, however, has been sub-
ject to different interpretations, and remains difficult. Two well-known objects with
fabrication texts composed in mixtures of Arabic and Persian, also differing from
the norm in length, offer interesting examples. Given that previous studies have
dealt extensively with the overall object designs and palaeographic features of the
inscriptions, the current considerations will only focus on the signatures and their
possible interpretations.

The first object, held by the Hermitage Museum, is a bucket of globular shape
(h. 18, @ 22 cm) cast in copper alloy and inlaid with copper and silver, produced in
Herat in 559 AH/1163 CE.3° Similar buckets were probably used in bathhouses, but
the exceptional decoration and the good state of preservation make it questionable
whether this specimen has ever been used. On the body, epigraphic bands spell
out Arabic benedictory formulae in highly elaborated styles (including animated
scripts), alternating with figurative scenes inspired by the courtly motif of ‘feast
and fight’ (bazm u razm). A dedicatory text on the upper side of the rim, inscribed
in curvilinear letters originally inlaid with silver,*° reads:

farmudan-i in khidmat ra ‘abd al-rahman b. ‘abd allah al-rashidi darb-i (?)
muhammad b. ‘abd al-wahid ‘amal-i hajib masad b. ahmad al-naqqash-i harat
li-sahibihi khwaja ajall rukn al-din fakhr al-najjar amin al-muslimin zayn al-hajj
wa’l-haramayn rashid al-din ‘azizi b. abw’l-husayn al-zanjani dama ‘izzuhu

‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah al-Rashidi ordered this work, formed [i. e. designed?]
by Muhammad b. ‘Abd al-Wahid, made [i. e. inlaid?] by the hajib Masad b. Ahmad
the decorator from Herat for its owner, the exalted khwaja Rukn al-Din, the glory
of merchants, the muslims’ trusted man, an ornament to the pilgrimage and
both holy places [i. e. Mecca and Medina], Rashid al-Din ‘Azizi b. Ab@w’l-Husayn
al-Zanjani, may his fame endure.*!

The text presents several unusual features and interpretative issues: to begin with,
it opens with a Persian sentence associating the patron not with the object itself, but
with his order of the khidmat (“service, task” or “gift”), probably to be understood

39 Inv. No.IR-2268, VESELOVSKII 1910; ETTINGHAUSEN 1943; KANA’AN 2009; on the signature,
MAYER 1959, 61; LAVIOLA 2017, 22-23. See photos at https://www.kornbluthphoto.com/
BobrinskyBucket.html (accessed 16/09/1022).

40 Illustrated in ETTINGHAUSEN 1943, 198, fig. 3.

41 Transliterated after TEI, No. 7979, translated by the author. Slightly different versions
are given in ETTINGHAUSEN 1943, 196; GIUZALIAN 1968, 105; MELIKIAN-CHIRVANI 1982, 83,
note 61; Art of Islam 1999, 159, No. 114.

177


https://www.kornbluthphoto.com/BobrinskyBucket.html
https://www.kornbluthphoto.com/BobrinskyBucket.html

178

Viola Allegranzi

as the work being done by the craftsman.*2 ‘Abd al-Rahman, thus, could either have
played the role of a financing patron or a concepteur who planned and coordinated
the artists’ work. The darb following this is a verbal noun derived from the Arabic
root daraba (“to beat, to strike”) and is typically used in mint formulae: a usage that
would seem inappropriate in the fabrication of this cast object, as already noted
in Leon T. Giuzalian’s translation: “cast (beaten?) by [...]”. Mayer and Assadullah
Souren Melikian-Chirvani have instead proposed the term as referring to the task
of inlaying, i. e. “beating in” the metal inlays.*® Ruba Kana’an, however, based on
the use of darb in the works of some medieval jurists and lexicographers, interprets
the word as “the creation of the overall form and decorative details of an object”#4,
which would then stress the role of Muhammad b. ‘Abd al-Wahid in the design of
the decorative programme, possibly conceived separately after completion of the
casting process. The second artisan mentioned, Masd b. Ahmad, is certainly the
one who achieved the decoration, probably applying the inlays, since the profes-
sional epithet al-naqqash (lit. “painter, designer”) emphasises a hands-on role in the
ornamentation procedure.

Alast consideration concerns the presence of titles suitable to civil or religious
officials, attached to both the names of the decorator, designated hajib (lit. “cham-
berlain”) and the recipient, called fakhr al-najjar (“the glory of merchants”), who
then clearly belonged to the merchant class. The object, with these inscriptions, has
accordingly been read as indicative of the increasing status of traders in medieval
Islamic society.*> A further reading, put forth by Kana’an, suggests that the bucket
could have functioned as a ‘show-piece’, with the inscription on the rim serving
as the calling card of the members of the Herat workshop: the patron or concep-
teur ‘Abd al-Rahman, as workshop manager, then fictively offering the object to
Rashid al-Din, the workshop owner and dealer, and the abundant decoration giving
samples of the refined designs available from the workshop’s renowned artists.*®
This idea of an ‘advertising’ inscription, although conjectural, is fascinating and of-
fers deeper consideration of the different persons and their relative relationships
within the chain of production. Moreover, it brings into play the middlemen, the
sellers and workshop managers, already known to sometimes engage in satisfying
specific customer requests, with entitlement to sign artefacts alongside the crafts-
men. This is confirmed by the dedicatory inscription on an inlaid pen-box dated
542 AH/1148 CE, including the signature of ‘Umar b. al-Fadl b. Yasuf al-bayya: “the
seller”.47

42 KANA’AN 2009, 200.

43 MAYER 1959, 12; MELIKIAN-CHIRVANI 1982, 83.

44 KANA’AN 2009, 190, 199, note 43.

45 ETTINGHAUSEN 1943, 197-198; GIUZALIAN 1968, 95-96.

46 KANA’AN 2009, 200.

47 Hermitage Museum, Inv. No. SA-12688; GIUZALIAN 1968, 98-102; KANA’AN 2009, 197-198.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

The second object, also at the Hermitage, is a brass aquamanile in the form of
a zebu suckling her calf, with a lion handle (h. max. 35 cm), dated 603 AH/1206 CE.48
The bell on the zebu’s collar, its harness and tail (now lost) moved in connection
with an internal mechanism, making this a rare example of medieval automaton.
A fabrication text in curvilinear letters, originally silver inlayed, runs down the an-
imal’s neck. This is composed in Persian (with some Arabic expressions) and names
the owner and two makers:

in gav va gusala va shir har siyak bara rikhta shud-ast bi-tawfiq-i yazdan-i dadgar
parvardgar bi-amal-i riizba b. afridin [b.] barzin baraka li-sahibihi shah barzin b.
afridun b. [bar]zin ‘amal ‘alt . muhammad b. albtu[sic] al-qa’im al-naqqash

This cow, calf and lion were all cast at the same time with the help of God, the all-
justjudge and the nourisher, by the labour of Rizba b. Afridan [b.] Barzin. Bless-
ings to its owner Shah Barzin b. Afridan b. [Bar]zin. Work of ‘All b. Muhammad
b. Ab@l-Qa’im the decorator.4®

Here we have an exceptional inscription describing the artefact and its manufac-
turing procedure: a composite, zoomorphic vessel cast in a unique piece, hence,
a product of particular artistic and technical challenge. Rizba has been identified
by some authors as the founder, by others as the patron.5? The latter hypothesis is
justified by the positioning of this name, prior to that of the recipient, and by the
familial relationship between the two individuals. Indeed, Riizba and Shah Barzin
were doubtless brothers, since the names of their father and grandfather are iden-
tical; moreover, all of these personages bear Persian names, suggesting appurte-
nance to the Iranian nobility.5! The use of the language and the recurrence of Per-
sian names in the first part of the inscription does contrast with the last sentence,
which matches more closely with the conventional Arabic formulary and conveys
the signature of the decorator (alnaqgqash), who bears a purely Arabic name. It
should be noted that the indications of the supposed patron and decorator are both
introduced by ‘amal, however the application of the term is clearly nonspecific, not
necessarily referring to direct involvement in the artisanal activity.

48 Inv. No. AZ-225. D’IAKONOV 1939; MAYER 1959, 36; GIUZALIAN 1968, 103-109; LOUKONINE/
IVANOV 1996, 144, No. 127; Art of Islam 1999, 164-165, No. 119; ETTINGHAUSEN 2007; ALLAN/
KANA’AN 2017, 462466, illustrated in ALLEGRANZI 2024, 364, fig. 3.

49 Transliterated after TEI, No. 2890, translated by the author. I accept the reading of the
second nasab of the decorator as Abwl-Qa’im (instead of Abw’l-Qasim), as proposed on
palaeographic grounds by LAVIOLA 2017, 99.

50 The first option is supported by GIUZALIAN 1968, 104-109; ALLAN/KANA’AN 2017, 464; the
second by D’TAKONOV 1939; LOUKONINE/IVANOV 1996, 144; LAVIOLA 2017, 99.

51 ETTINGHAUSEN 2007 proposes that the object and its iconographic cycle were inspired by
the story of the Persian epic hero and king Faridan/Afridan, homonymous with the fa-
ther of these two brothers.

179



180

Viola Allegranzi

Silver-Tongued Signatures: Recognising New Levels
of Design and Beauty

The professional epithet al-nagqash (“the designer, the decorator”) occurs more fre-
quently than any other in signatures on medieval Iranian metalwork,52 suggesting
that the designer and/or executor of decoration held a respected role in the over-
all production context. Among the distinguished naqqash was Shadhi al-Haraws,
whose signature appears on four inlaid objects:53

— arectangular pen-box in brass (h. 5; 1. 31.4; w. 6.4 cm), held by the Freer
Gallery (Inv. No. 36.7);54

— aportable pen-box (l. max. 21.5 cm) in wedge shape, with integrated
inkwell, documented in a private collection in Afghanistan;55

— asimilarly shaped portable pen-box in brass (h. max 1.7; 1. 21; w. max 3.8 cm),
held by the Louvre Museum (Inv. No. MAO 2228, Fig. 4);5¢

- abird-shaped toilet flask, documented in Afghanistan.5?

These objects offer information on the artist, in complementary manner. On the
rectangular pen-box, the signature ‘amal shadhi al-naqqash (“work of Shadhi the
decorator”) is accompanied by the date 607 AH [=1210—11 CE]. Inscribed on the cover
we also find the titulature of the vizier of the Khwarazmshah ‘Ala’ al-Din Muhammad
(r. 596-617 AH/1200—1220 CE), Majd al-Mulk al-Muzaffar, who founded a library in
Merv and likely lived there until the Mongol conquest of the city in 1218.58 Although
the inscription lacks specification as to whether Majd al-Mulk was the patron of the
pen-case or its recipient as gift,%° the artist Shadhi must by this time have risen to
esteem, to be commissioned for decoration of an object destined to such a high po-
litical personage.

On both portable pen-boxes, the signature reads ‘amal shadhi naqqash (Fig. 5): the
lack of the Arabic article before naqqash reveals influence from Persian language.
Microscopic examination of the Louvre object has shown that both the chiselled

52 The word is an agent noun derived from the Arabic root n-g-sh (“to paint, to depict”), and
can designate artists specialised in manuscript painting or in various media of architec-
tural decoration.

53 MELIKIAN-CHIRVANI 1979; LAVIOLA 2017, 91-94; the latter author records four more Ira-
nian metalworkers known by more than one signature.

54 HERZFELD1936; AT1L/CHASE/JETT1985,102-110, N0. 14; ALLAN/KANA’AN 2017, 466—468; https:/
asia.si.edu/object/F1936.7/ (accessed 16/09/2022); the object was purchased in Bukhara.

55 MELIKIAN-CHIRVANI 1974, 32, figs. 9, 11; MELIKIAN-CHIRVANI 1979, figs. 24, 8; MELIKIAN-
CHIRVANI 1982, 70-72, figs. 40—41. Retrieved in Badghis, northeast of Herat.

56 COLLINET 2021, 112-115, No. 2.

57 MELIKIAN-CHIRVANI 1979, fig. 5. Purchased in Kabul, allegedly coming from Herat.

58 HERZFELD 1936, 39-43.

59 ALLAN/KANA’AN 2017, 467.


https://asia.si.edu/object/F1936.7/
https://asia.si.edu/object/F1936.7/

Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork 181

Fig.4: Portable pen-box, Herat, Afghanistan, early 13th century, Louvre Museum, Inv. No. MAO 2228.

decoration and preparation of the inlaid
surfaces were achieved using the same
burin (providing very slender grooves,
w. 0.25 mm),®® demonstrating that Shadhi
performed the tasks of both chiseller and
inlayer.

Solely on the flask, the signature includes
the artisan’s nisba: ‘amal shadhi al-naqqash
al-harawt (“work of Shadhi the decorator
al-Haraw1”). The inference of the location
of the artisan in Herat is reinforced by the
recorded provenance: for both of the ob-
jects recorded in Afghanistan, their recov-
eryisalleged in the region of Herat. Consid-
ering the variety of the objects he signed,
we can infer that Shadhi was not respon-
sible for their initial fabrication, since
two of these (rectangular pen-box, flask)
were produced by casting, then decorated
with similar designs,®! while the other two

60 COLLINET 2021, 101, 114.

61 MELIKIAN-CHIRVANI 1979 suggests that
the artist was trained in and inspired by
manuscript painting, and attributes two
more unsigned artefacts to him.

Fig.5 Signature on the portable pen-box at Louvre
Museum, Inv. No. MAO 2228.



182

Viola Allegranzi

(wedge pen-boxes) demanded the different technique of metal beating.6? Although
the four signatures share common features, it is notable that they are also different
in design.®® Among the commonalities: they are separated from other inscriptions
and enclosed in rectangular cartouches, well integrated in the overall decoration,
yet achieving prominence through their positioning and inlay of the letters.6* All
are executed in Kufic script, but with univocal features: variations in the thickness
of the letters and their ornamental endings and, to fit the frames, different raising
of the individual characters above the line. These creative solutions and inventions
reveal that the artist was not strictly bound by a predefined model.

The final object considered in the current review is a ewer in hammered and in-
laid brass, produced in Herat in 557 AH/1181-82 CE and held by the Simon Janashia
Museum of Georgia in Thilisi (Inv. No. MS 135).65 The ewer has a ribbed body and, on
the neck, alion executed in repoussé. In this era, the production of objects of similar
shape and quality is known for Khurasan, however this piece is exceptional for the
presence of a Persian poetic inscription.®® Of the 24 ribs, 11 contain elongated car-
touches framing a single line of curvilinear script running from top to bottom. One
line spells the signature al-‘amal al-naqgsh mahmid b. muhammad al-harawt (“the
work and design of Mahmiid b. Muhammad al-Harawi”), followed by the date. This
section is composed in Arabic, yet the insertion of the Arabic article before ‘amal
and the use of the substantive al-naqsh (“the design”)—preceding the name and
replacing the more common epithet al-naqqash—suggest that the scribe was un-
familiar with the standard Arabic formulary. The signature is placed at the end of
a ten-line Persian poem, which in referring to the ewer (aftaba), praises its beauty
and alludes to its significant function in pouring water for the cleansing of hands.
After a passing reference to the anonymous recipient, evoked as an “honoured per-
son” (mihtaran, sing. mihtar), the final part of the poem deals with the craftsman
(lit. “constructor”) and his deserved reward:

[...] This water vessel is made in Herat / Who else could produce anything like
it (in the world)?

Although the seven stars (the Pleiades) of the celestial sphere lift their heads high, /

May they look favorably upon him who produces such a ewer.

62 COLLINET 2021, 115.

63 See description in LAVIOLA 2017, 91-94, pls. IIL.3, ITL.4, IV.1.

64 The signature on the rectangular pen-box is placed on the rear of the cover: clearly visi-
ble to whoever handles the item, but hidden once it is opened.

65 LOUKONINE/IVANOV 1996, 136137, No. 117; Court and Cosmos 2016, 155-156, No. 85.

66 Poetic inscriptions in Persian appeared on Iranian architecture during the 11th century,
but became more common on objects dating from the 13th—14th century onwards. See, how-
ever, the Persian verses inscribed on the inlaid pen-box dated 542 AH/1148 CE; GIUZALIAN
1968, 114-116.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Mercy be on him who makes such a ewer / May he be given silver and gold
for making it

May good fortune come to him and caress him in friendship /

May affliction be removed and given to his enemies.5”

Through the initial device of the poetic description of this object of unparalleled
beauty, the inscription thus arrives at praise for both the recipient and the artisan.
Two questions remain open: whether the author of the poem was also the signa-
tory named in the next cartouche, i. e. the object “worker and designer”¢8, whether
the poem was added at the request of the patron or at the initiative of the artist or
workshop.

In this example, as well as the oeuvres by Shadhi al-Haraw1 and several others,
the naqqash is the only signer of the artefact, and one could further infer that even
when not explicitly stated, many other signatures in fact refer to decorators. The ex-
clusivity of citing the decorating artisan then omits identification of the other roles
involved in the manufacturing process and the individuals holding the responsibil-
ities, most obviously that of the object fabricator. However, this concentration on
naming the decorating artisan is justified by his association with the use of precious
materials, achieving ornament of high quality, through application of skill and ar-
tistic inventiveness, thereby increasing the value of the object.

Final Remarks

In considering the signatures on medieval artefacts, some of the obvious ques-
tions are: Why are some objects signed and others not? For the relatively few that
are signed: who was entitled to do this, and what were the functions of the signa-
tures? The answers to these questions, unfortunately, as well as others on connec-
tions with the economic and social contexts, will never be completely clear. Cer-
tainly, we must avoid the restricting perception of modern norms for signatures
in the arts and related industries, and be open to the conception that the range of
personages potentially entitled to append their name on an artefact in medieval
societies was broad: from commissioning patron to fabricator, concepteur or final
decorator, to merchant or dealer, all depending on the particular case. Then, even
though the first perception may be of difficulties—due to the conventional, non-
specific brevity of the signatures—we may in fact find clues to the roles and func-
tions of the relative personages by reference to the quite surprising variation in

67 Translation after Court and Cosmos 2016, 155.

68 This seems unlikely. Yet, in the inscriptions of some Iranian lustre-painted wares, the
master potter Abt Zayd (late 12th—early 13th century) claims to have composed and tran-
scribed the poetic excerpts, BLAIR 2008, 8.

183



184

Viola Allegranzi

forms and decorative detailing, and the stages of application in the manufacturing
process.

The case studies selected for this paper permit reflection on the art of metal-
work in medieval Iran, in particular on the roles of artisans and other figures and
the organisation of their relative work. The pieces were chosen for the presence
of signatures that diverge from the standard in terms of technical, visual or tex-
tual features, hopefully offering opportunity to penetrate the general ambiguity
of signatures and associated dedicatory texts. A main objective was to identify the
role of the signatory in the production process. The case of a number of utilitarian
but carefully designed cauldrons, bearing the marks of several coppersmiths (sing.
saffar), represents the rare identification of the primary fabricators of the objects
and provides clues to the manufacturing procedures applied in an apparently high-
ly-productive workshop. In contrast, the unambiguous mention of a fabricator is
rarely —if ever—encountered on refined metalwork, where the signature is more
likely to credit the executor of the costly and eye-catching decoration. Alongside
the “decorator” (naqqash), whose exact tasks in the step-by-step decorative process
appear variable, there may be other signatures, largely identical to those of the ar-
tisan, but in fact identifying other agents acting in the artefact’s commissioning,
conception and sale.

The insights provided here result from the re-examination of objects previ-
ously studied, and the reconsideration of some conflicting conclusions. Although
some research questions remain unanswered, what I hope is that we can see the
potential of multi-faceted perspectives on epigraphic data, and some resulting
methodological approaches. In particular, in some instances, the analysis of the
technological features of the inscribed signature and their relations with the pro-
duction process seems at least as informative as the inscription itself. By devot-
ing equal attention to the textual content and visual effects of the signature, and
considering these integrally with the object, we can uncover new strata of mean-
ing and possible interpretations. The present essay examines only a very limited
corpus. Among other directions open to further research, the deeper examination
of the convergences and divergences between signatures recorded on different
media could possibly permit us to retrace specific patterns of patronage and re-
ception. The present volume, as a whole, marks a step forward in the conduct of
comparative analyses at the intersection of cultural areas: intersections clearly de-
serving of further exploration. A first step in organising our future research would
be to return to the questions we wish to pose on the arts and artisanal practices of
the medieval societies, to compose these more clearly and penetratingly, and then
again return to the study of the material at hand, applying new methodologies as
seem appropriate.



Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork 185

Acknowledgments

This paper issued from the research conducted as a visiting fellow at the Institut
fir Europdische Kunstgeschichte of the University of Heidelberg (February-March
2022), in the framework of the SFB 933 Materiale Textkulturen. My deepest thanks go
to Prof. Rebecca Miiller and Mandy Telle for the opportunity of participation in the
project Prisenz des Kiinstlers and in its final Kolloquium, which gave rise to a most
enriching cross-disciplinary dialogue. I am also grateful to Dr. Valentina Laviola for
her helpful suggestions, and to Neal D. Putt for his thoughtful proofreading.

ORCID®

Viola Allegranzi @® https://orcid.org/0000-0002-0398-8654

Bibliography

Sigla

TEI Thesaurus d’Epigraphie Islamique (s. d.), founded, conceived and directed by Ludvik Kalus,
since 2025 by Frédéric Bauden, http://www.epigraphie-islamique.uliege.be (accessed
16/09/2022).

Secondary Sources

Allan, James W. (1976), The Metalworking Industry in Iran in the Early Islamic Period. PhD
thesis, University of Oxford, http://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:278c6978-9421-46af-af61-
206232044591 (accessed 16/09/2022).

Allan, James W./Kana'an, Ruba (2017), “The Social and Economic Life of Metalwork”, in: Finbarr
B. Flood and Gulru Necipoglu (eds.), A Companion to Islamic Art and Architecture, vol. 1:
From the Prophet to the Mongols, Hoboken, 453-477.

Allegranzi, Viola (2024), “Multilingualism in the Epigraphic Culture of the Persianate World
(Eleventh to Thirteenth Century) ", in: Szilvia Sdvegjarté and Marton Vér (eds.), Exploring
Multilingualism and Multiscriptism in Written Artefacts, Berlin-Boston, 347-370.

Art of Islam (1999), Earthly Beauty, Heavenly Art: The Art of Islam (Catalogue Accompanying the
exhibition Hosted by De Nieuwe Kerk in Amsterdam, 16 December 1999 - 24 April 2000),
Amsterdam.

Atil, Esin/Chase, William T./Jett, Paul (1985), Islamic Metalwork in the Freer Gallery of Art (Cata-
logue Accompanying the Exhibition Hosted by the Freer Gallery of Art in Washington D. C.,
27 September 1985 - 5 January 1986), Washington D. C.

Aube, Sandra (2021), “Family Legacy Versus Regional Style: Tracing Three Generations of Wood-
workers in Mazandaran (Iran, 1460s-1500s)", in: Christoph U. Werner, Maria Szuppe, Nicolas
Michel and Albrecht Fuess (eds.), Families, Authority, and the Transmission of Knowledge in
the Early Modern Middle East, Turnhout, 197-207.


https://orcid.org/0000-0002-0398-8654
https://orcid.org/0000-0002-0398-8654
http://www.epigraphie-islamique.uliege.be
http://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:278c6978-9421-46af-af61-a062a2044591
http://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:278c6978-9421-46af-af61-a062a2044591

186

Viola Allegranzi

Auld, Sylvia (2004), Renaissance Venice, Islam and Mahmud the Kurd: A Metalworking Enigma,
London.

Balafrej, Lamia (2019), The Making of the Artist in Late Timurid Painting (Edinburgh Studies in
Islamic Art), Edinburgh.

Beyond the Palace Walls (2006), Beyond the Palace Walls. Islamic Art from the State Hermitage
Museum. Islamic Art in a World Context (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted
by the National Museums of Scotland in Edinburgh, 14 July 2006 - 5 November 2006),
Edinburgh.

Blair, Sheila (2005), “What the Inscriptions Tell Us: Text and Message on the Ivories from al-Andalus”,
in: Kjeld von Folsach and Joachim Meyer (eds.), The Ivories of Muslim Spain (Journal of the
David Collection 2, 1), Copenhagen, 75-99.

Blair, Sheila S. (2008), “A Brief Biography of Abu Zayd”, in: Mugarnas 25, 155-176.

Blair, Sheila (2015), “Place, Space and Style: Craftsmen’s Signatures in Medieval Islamic Art”, in:
Anthony Eastmond (ed.), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World,
Cambridge, 230-2438.

Blair, Sheila S./Bloom, Jonathan (1999), “Signatures on Works of Islamic Art and Architecture”, in:
Damaszener Mitteilungen 11, 49-66.

Collinet, Annabelle (2021), Précieuses matiéres. Les Arts du métal dans le monde iranien médiéval,
Xe-XIII¢ siécles, Paris.

Court and Cosmos (2016), Court and Cosmos: The Great Age of the Seljugs (Catalogue
Accompanying the Exhibition Hosted by The Metropolitan Museum of Art in New York,

27 April 2016 - 24 July 2016), New York.

David-Weill, Jean (1964), “Bronzes du Daghestan”, in: Eretz-Israel. Archaeological, Historical and
Geographical Studies 7, 29-31.

D’iakonov, Mikhail M. (1939), “Bronzovyi vodolei 1206 g.”, in: Il Mezhdanarodny Congress po
Iranskomu Iskusstvo i Arkheologii, Doklady, Leningrad, Sentyabr 1935, Moscow/Leningrad,
44-52.

Di Flumeri Vatielli, Gabriella/Giunta, Roberta (2022), I metalli islamici. La collezione del Museo
delle Civilta Museo dArte Orientale “Giuseppe Tucci”, Rome.

Ettinghausen, Elizabeth (2007), “Analysing a Pictorial Narrative - The Aquamanile in the Hermitage
Museum in St Petersburg”, in: Annette Hagedorn and Avinoam Shalem (eds.), Facts and
Artefacts: Art in the Islamic World, Leiden, 129-152.

Ettinghausen, Richard (1943), “The Bobrinsky Kettle, Patron and Style of an Islamic Bronze”, in:
Gazette des Beaux Arts 6 (24), 193-208.

Giuzalian, Leon T. (1968), “The Bronze Qalamdan (Pen-Case) 542/1148 from the Hermitage Collection
(1936-1965)", in: Ars Orientalis 7, 95-119.

Herzfeld, Ernst (1936), “A Bronze Pen-Case”, in: Ars Islamica 3 (1), 35-43.

Ivanov, Anatolii A. (1983), “Abl Bakr Marvazi”, in: Encyclopeedia Iranica, vol.1(3), 263, updated
online version, http://www.iranicaonline.org/articles/abu-bakr-b-4 (accessed 16/09/2022).

Ivanov, Anatolii A. (2003), “Bronze Cauldron with the Name of Mahmad ibn...al-Hasan (?)
al-Qazwin1”, in: Maria V. Fontana and Bruno Genito (eds.), Studi in onore di Umberto
Scerrato per il suo settantacinquesimo compleanno, vol. 1, Naples, 479-484.

Kana'an, Ruba (2009), “The de jure ‘Artist’ of the Bobrinski Bucket: Production and Patronage of
Metalwork in pre-Mongol Khurasan and Transoxiana”, in: Islamic Law and Society 16 (2),
175-201.

Katalog pamiatnikov iranskogo iskusstva (1935), Katalog mezhdunarodnoi vystavki pamiatnikov
iranskogo iskusstva i arkheologii. Gosudarstvennyi Ermitazh (Catalogue Accompanying the
Exhibition Hosted by the State Hermitage Museum in Leningrad, September 1935), Leningrad.

Krachkovskaia, Vera A. (1927), “Musul’'manskoe iskusstvo v sobranii khanenko”, in: Zapiski Kollegii
Vostokovedov 2, 1-50.

La Niece, Susan/Ward, Rachel/Hook, Duncan/Craddock, Paul (2012), “Medieval Islamic Copper
Alloys”, in: Paul Jett, Blythe McCarthy and Janet G. Douglas (eds.), Scientific Research on
Ancient Asian Metallurgy, London, 248-254.


http://www.iranicaonline.org/articles/abu-bakr-b-4

Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Laviola, Valentina (2017), “Artisans’ Signatures from Pre-Mongol Iranian Metalwork: An Epigraphic
and Palaeographic Analysis”, in: Eurasian Studies 15 (1), 80-124.

Laviola, Valentina (2020), Islamic Metalwork from Afghanistan (9th-13th Century). The Doc-
umentation of the ISMEO Italian Archaeological Mission, Naples/Rome, https://doi.
0rg/10.6093/978-88-6719-191-8.

Loukonine, Vladimir/Ivanov, Anatoli (1996), Lost Treasures of Persia. Persian Art in the Hermitage
Museum, Washington D. C.

Mayer, Leo A. (1959), Islamic Metalworkers and Their Works, Geneva.

Meinecke, Michael (1982), “Zur sogenannten Anonymitat der Kiinstler im islamischen Mittelalter”,
in: Adalbert J. Gail (ed.), Kiinstler und Werkstatt in den orientalischen Gesellschaften, Graz,
31-45.

Melikian-Chirvani, Assadullah S. (1974), “Les bronzes du Khorassan - I", in: Studia Iranica 1, 29-50.

Melikian-Chirvani, Assadullah S. (1979), “Les bronzes du Khorassan - VII. $azi de Herat, ornemaniste”,
in: Studia Iranica 8 (2), 223-243.

Melikian-Chirvani, Assadullah S. (1982), Islamic Metalwork from the Iranian World 8th-18th Cen-
turies, London.

Miiller-Wiener, Martina (2016), “Metalwork from the 1oth to the 13th Century”, in: Ute Franke and
Martina Miller-Wiener (eds.), Herat Through Time. The Collections of Herat Museum and
Archive (Ancient Herat 3), Stuttgart, 89-138.

Raby, Julian (2012), “The Principle of Parsimony and the Problem of the ‘Mosul School of Metal-
work™, in: Venetia Porter and Mariam Rosser-Owen (eds.), Metalwork and Material Culture
in the Islamic World. Art, Craft and Text, London/New York, 11-85.

Rice, David S. (1953), “Studies in Islamic Metal Work-I1", in: Bulletin of the School of Oriental and
African Studies 15 (1), 61-79.

Scerrato, Umberto (1964), “Oggetti metallici di eta islamica in Afghanistan. II: Il ripostiglio di
Maimana”, in: Annali dell'Istituto Orientale di Napoli [N.S.] 14 (2), 673-714.

Scerrato, Umberto (1965), “Una caldaia iranica di bronzo del Musée des Antiquités di Algeri”, in:
Annali dell'Istituto Orientale di Napoli [N.S.] 15, 229-236.

Veselovskii, Nicolai I. (1910), “Geratskii bronzovyi kotelok 559 goda gidzhry (1163 g. po R. Kh)”, in:
Materialy po Archeologii Rossii 33, 5-11.

Copyright

Fig.1: © RMN-Grand Palais (musée du Louvre, Paris
collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048

-~

, photograph: Mathieu Rabeau, https://
accessed 13/06/2023).

—

Fig. 2a: © RMN-Grand Palais (musée du Louvre, Paris
collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048

-

, photograph: Mathieu Rabeau, https://
accessed 13/06/2023).

—

Fig. 2b: Drawing by Viola Allegranzi, 2022.
Fig. 3: Drawing by Valentina Laviola, 2017.

Fig. 4: © Musée du Louvre, Paris, photograph: Raphaél Chipault, https://collections.louvre.fr/
ark:/53355/cl010319803 (accessed 13/06/2023).

Fig.5: © Musée du Louvre, Paris, photograph: Hervé Lewandowski, https://collections.louvre.fr/
ark:/53355/cl010319803 (accessed 13/06/2023).

187


https://doi.org/10.6093/978-88-6719-191-8
https://doi.org/10.6093/978-88-6719-191-8
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803




Die Autorinnen und Autoren des Bandes

IMAN AGHAJANI is a postdoctoral fellow at the Metropolitan Museum of Art in
New York. His research interests include Iranian architecture, particularly during
the medieval Islamic period, and monumental Arabic and Persian epigraphy. He
obtained his Ph.D. in Islamic Art and Archaeology from the University of Bamberg,
where he also earned his M.A. in the same field. His dissertation focuses on stucco
decoration in the Iranian Plateau, emphasizing its development from the early Is-
lamic period through the Seljuq era and the Mongol conquest. Moreover, Aghajani
studied archaeology and architecture in Isfahan and Hamadan, Iran.

VIOLA ALLEGRANZI is a postdoctoral researcher at the Institute of Iranian Studies
of the Austrian Academy of Sciences (Vienna). She investigates pre-modern Islamic
epigraphy and architectural decoration, and the intersections between archaeolog-
ical and textual sources. Her doctoral thesis (2017, Sorbonne Nouvelle — Paris 3 and
“L’Orientale” di Napoli) was devoted to the Persian inscriptions and the cultural
history of 11th—12th-century Afghanistan. Her current project Inscribing Authority
(funded by the Austrian Science Fund) focuses on architectural inscriptions from
medieval Central Asia and their socio-cultural context.

NIKOLAUS DIETRICH is Professor of Classical Archaeology at Heidelberg University.
His research deals mostly with Graeco-Roman art, especially vase-painting and
sculpture. Special interests include the spatiality in/of images, ornament, material
writing, object-oriented approaches to images, and questions of methodology. He is
the author of Bild ohne Raum? (2010), of Das Attribut als Problem (2018), co-author
(together with J. Fouquet and C. Reinhardt) of Schreiben auf statuarischen Monu-
menten (2020), co-editor (with M. Squire) of Ornament and Figure in Graeco-Roman
Art (2018), and co-editor (together with J. Fouquet) of Image, Text, Stone (2022).

DANIELE GIORGI, a civil servant at the Ministry of Culture (Italy), graduated in Art
history from the University of Pisa and attended the Scuola Normale Superiore in
Pisa, where he also obtained a Ph.D. in Art history. His research interests concern
the patronage of the Guelph Party in late medieval Florence, Giotto and his art-
works, notably the decoration of the Arena Chapel, Padua, and the late medieval
and early Renaissance figurative art in the Abruzzo region.

LISA HORSTMANN is a professor of Medieval Art and Cultural Studies at the Acad-
emy of Sciences and Literature in Mainz and in the Department of Architecture at the
Technical University of Darmstadt. She earned her doctorate in 2019 at Heidelberg
University with a dissertation on the transmission history of the illustrations in Der
Welsche Gast. Following this, she worked as a research associate in the subproject

© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.), Ktinstlersignatur und Artefakt.
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh.v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025,
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497



190

Die Autorinnen und Autoren des Bandes

“Writing and Letterforms on and within Medieval Artworks” within the Heidelberg
Collaborative Research Center 933, “Material Text Cultures.” Her current research
focuses on inscriptions and the potential meanings of writing in medieval stained
glass.

JORN LANG 1998-2004: Degree in Classical Archaeology, Ancient History and Ethnol-
ogy at the Universities of Cologne and Turin. 2003-2005: Degree in Papyrology,
Epigraphy and Ancient Numismatics. 2006-2008: DAAD scholarship and gradu-
ate scholarship from the University of Cologne. 2009: PhD in Classical Archaeology
in Cologne (awarded the Offermann-Hergarten Prize of the Faculty of Philosophy
in 2013). 2009/10: Traveling fellowship from the German Archaeological Institute.
2010-2011: Research assistant at the Faculty of Philosophy, University of Cologne,
and at the International Centre Morphomata. Since 2011: Research assistant at the
University of Leipzig, Classical Archaeology. 2019/2020: Fellow at the International
Centre Morphomata. Since October 2022: Curator of the Museum of Ancient Art,
University of Leipzig. Research interests: Ancient domestic life; glyptic; antiquarian-
ism; reception and appropriation of antiquity; figure and ornament in Ancient Art.

REBECCA MULLER is Professor of Medieval Art History at Heidelberg University.
Her research interests include the reception of antiquity in the Middle Ages, medi-
eval concepts of the artist (co-editor of Vom Wort zur Kunst: Kiinstlerzeugnisse vom
friihen Mittelalter bis zur Gegenwart, 2020) and the relationships between material,
technique, image and text (co-editor of Die Bronze, der Tod und die Erinnerung: das
Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom, 2020) as well as objects and art-
ists within transcultural dynamics (co-editor of Genoa and Venice Overseas. People,
Power and Art, 13th to 16th century, in prep.). Her research also encompasses the
study of fifteenth-century painting workshops, with a particular focus on Venice
(Die Vivarini: Bildproduktion in Venedig 1440 bis 1505, 2023).

MANDY TELLE studied Art History and History at the Freie Universitat Berlin and
the University of Warwick, with a research stay in Venice. She specialized in the
staging and function of Medieval reliquaries, especially goldsmiths’ works; and the
image politics of the Medici in Florence. At the University of Heidelberg, she was a
research assistant at the CRC 933 “Material Text Cultures” in the sub-project “The
Presence of the Artist. Medieval artifacts with artist’s signatures” and began her
doctoral thesis that examines signatures on goldsmiths’ works. Currently, she is an
educator at the documentation center “Displacement, Expulsion, Reconciliation”
in Berlin.



Namensregister

A

'Abt Tahir al-Husayn 78

‘Abd al-Rahman b. ‘Abd Allah al-Rashidi 177-178

‘AjamT b. Abd Bakr al-Banna’ al-Nakhjavant 84,
95-96

‘Ala” al-Din Muhammad 180

‘Abdullah b. ‘Abdul-Rahman al-Najjar 93

‘Abdullah b. Ahmad Mariya 94

‘Abdul-Wahhab al-Qazvint b. Fakhravar 94

Abd Bakr b. Ahmad al-Marwazi 175

Aba Bakr (B Bakr) Muhammad b. Pindar
al-Banna’ b. Muhsin al-Maraght g5

Abl Bakr b. Mahmud (Ba Bakr
b. Mahmad) 172, 174

Abu I-Ma‘alT b. MakkT al-ZanjanT (Muhammad
b. MakkT al-Zanjant) 92

Abl Mansar As‘ad b. Muhammad al-Tara’ift
al-Sarakhst 94

Abl Nasr Muhammad b. Ahmad al-Banna’
al-Tirmidht 93

‘AlT b. Muhammad b. Abl'l-Qa’'im 179

Abl Sa‘ad b. Muhammad al-Sariban 82

AbT‘Umar b. Muhammad al-Qazvint
(Vasaknarar) 94

Abl Zayd 169, 183

Aegidius 103-104

Ahmad b. Mahmad al-FanT 95-96

Ahmad al-SarakhsT 93

Alexas (A\edc) 62

Anacreon (Avakpéwv) 25

Anakles (AvakAfig) 64

Apollonios (AtoAMwviog) 8-9, 66

Archias (Apxiag) 8

Archilochus (Apy{Aoxocg) 25

Aristonothos (AptotévoBoc) 27

Aristoteiches (Aptototeixng) 63

Aspasios (Acmtdolog) 66

Astrapas, Michael 5-6

Athena (ABfvn) 29-30, 56, 60, 62, 66

Augustus (Gaius Iulius Caesar Octavianus
Augustus) 62

Aulos (Af)?\oq) (Gemmenschneider) 64

B

Badr 9

Baegert, Derick 149

Basaiti, Marco 129

Baudelot de Dairval, Charles César 56
Belliniano, Vittore 129

Berchem, Max van 76, 175
Berenger 4-5

Berger, Rupert 146
Bernward von Hildesheim 114, 120
Bertinus 115

Bianco 159

Biduino 14, 155-167
Boethos (BdnBog) 69
Buonconsiglio, Giovanni 129
Burckhardt, Jacob 1, 24-25
Busketus 1

C
Cyriacus von Ancona 55-56
Claricia 3

D

Dareios (Aapeiog) 54

Demosthenes (AnuooBévng) 56

Dexamenos (Ae€apevdg) 59, 61-62,
65-66, 68

Diana, Benedetto 129

Dickius, Christianus 135

Dioskourides s. Dioskurides

Dioskurides (Atookoupidng) 56, 60-62

Dolfin, Giovanni 56

E

Epimenes (Emtpéveg) 58, 60, 64-65, 68

Epitimos (Emt{tipog) 39

Eudos (E0660¢) 59

Euphronios (E0$p6vLOC) 30, 35

Eutyches (E0TUXNG) 56, 60, 62

Eutychios (E0TUYL0G) 5-6

Exekias (E&§nkiag) 9, 31, 33-37, 39, 41,
43, 45

Eyck, Janvan 3, 134, 136-138, 143

F

Fabri de Peiresc, Nicolas Claude 56
Felicio 6-7, 9

Felix (®AALE) 60, 66

G

G. 156

Gaios (lalog) (Gemmenschneider) 66, 69
Gelon (FéAwv) 59

Genette, Gérard 34

Gertrud van Miinster 131

© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.), Kiinstlersignatur und Artefakt.
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh.v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025.

DOL: https://doi.org/10.17885/heiup.1497



192

Namensregister

Ghiyath al-Din Shirazi 79

Giratto 155-160, 163

Glykon (M\Ukwv) 8

Gnaeus Pompeius 56

Gnaios (I'vaiog) (Gemmenschneider) 56

H

al-Hakam II. (Aba al-‘As al-Mustansir bi-LIdh
al-Hakam b. ‘Abd al-Rahman) 9

al-Hamadanr 175

Heios ("Hiog) 63

Herophilos (Hpddhog) 62

Hieron (Tépwv) iv, 41-42

Hipponax (ITnm@vag) 28

Hisham II. (Abd'l-Walid Hisham al-Mu’ayyad
bi-’llah) 9

Homer ("Ounpocg) 28

Hugo d'Oignies 13, 101-122

Hugues de Pierrepont 103

Husayn b. al-Hasan saffar 176

Hylas (“YAag) s. Hyllos

Hyllos ("YAAoG) 56, 61-62

Hyperechios (‘'Yriepéxtog) 63

I

Ibrahim b. Ahmad Saffar 175

Ibrahim b. IdrTs al-Biyart 92

Ibra[him] b. ‘Uthman b. ‘Abdaya
al-Haddad 92

al-Isfahant 92, 95, 175

Tulia Flavia (Iulia Titi) 59

J

Jacques de Vitry 101-102, 104, 112, 117,
120, 122

Johannes/Iohannes 156

Johannes/John 103

K

Kamal al-Din Bihzad 169
Karl (1.) der GroRe 5
Kyrnos 37

L

Lambert van Miinster 131

Lieto 159, 165

Lucian (Aouklavdg) 25-26, 28, 44
Lydos (Auddg) 43

Lysipp (AUotrtriog) 8

M
Mahmad al-Kurd1 169
Mahmuad b. Muhammad al-Banna’ 78, 95

Mahmad b. Muhammad al-Harawi 182

Mahmad Isfahant (al-Ghazi) 78, 95

Majd al-Mulk al-Muzaffar 180

Makron (Makpwv) iv, 41-42

Marie d'Oignies/de Nivelles 102, 104, 112

al-Marwazi s. Abd Bakr b. Ahmad al-Marwazr

Mas‘Gd b. Ahmad 177-178

Mika (Mikn) 61-62

Mnesarchos (Mvnadpyog) 58

Muhammad b. ‘Abd al-Wahid 177-178

Muhammad b. Abt Bakr al-Marwazi 94

Muhammad b. AbT |-Faraj al-Traqi 96

Muhammad b. abu-Ishaq al-haddad
al-Isfahant 92

Muhammad b. /‘Al7 I-al-Mu‘alT ‘Abd-al-Rahman
b. ‘Abd-al-Rahim 93

Muhammad b. ‘Alf al-Najjar 92

Muhammad b. Atsiz al-Sarakhs1 95

Muhammad b. Mahmad b. YGsuf b. Baba
b. ‘Al Ibrahim 96

al-MugaddasT (Shams al-Din Aba ‘Abd Allah
Muhammad ibn Ahmad ibn AbT Bakr) 8o

N

Nakhjavani s. Ajami b. Aba Bakr al-Bannd’
al-Nakhjavani

Nicolaus 156

Nicolo (Gemmenschneider) 64

Nizam al-Mulk (Aba ‘AlT al-Hasan ibn ‘AlT ibn
Ishaq al-Tast) 78

(0}

Odorannus de Sens 108
Olympios (OAUpPTILOC) 65
Onesimos (OvroLuog) 62
Onetorides (Ovntopiéng) 34-37

P

Parmese, Cristofano 129

Pausanias (Mavoaviag) 24

Perikles (MeptkAfg) 25

Pheidias (Pe16iag) 25

Philetas (®WAftag) 25

Phrygillos (®pUyAhog) 61, 63, 65

Platon (MAdTwv) 27, 45

Plinus der Altere (Gaius Plinius Secundus
Maior) 1, 54, 62

Plutarch (M\oUtapyxog) 25

Polykleitos (MoAUkA€LTOg) 25

Polykrates von Samos (MoAukpdtng) 58

Poseidippos von Pella (Mooeidimtnog) 53-54

Protarchos (Mpwtapxog) 59-60, 64, 66-67

Pythagoras (MuBayodpag) 58



Q

Qawam al-Din Shirazl 79

al-Qazwint 175

Quintus (Koivtoc) (Gemmenschneider) 62

R

Rashid al-Din ‘AzizT b. AbT'l-Husayn
al-Zanjant 177-178

Reichhold, Karl iv

Robertus 103

Rubens, Peter Paul 56

Rukn al-Din 177

Rdzba Barzin (Razba b. Afridan b. Barzin) 179

S

Sadid al-Dawla 78

SaTd b. Ja‘far al-Banna’ 95

Santacroce, Girolamo 129

Segantini, Giovanni 147

Semon (ZAuwv) 58, 63

Severus, Calpurnius 60, 66

Shadhr al-HarawT (Shadht al-Nagqgash) 180-182,
184

Shah Barzin (Shah Barzin b. Afridan b. Barzin) 179

Silvestrini, Lazzero 129

Simonides (Zipwvidng) 45

Smikros (Zuikpog) 30

Socrates (ZwkpAatng) 24

Soest, Conrad von 13, 129-131, 133-136, 138,
140-146, 148-149

Solon (ZoAwv) 56

Solonos 56

Stéphanie de Séguier 156

Namensregister

Stollen, Conrad 135, 148
Stosch, Philipp von 57
Syries (Zuping) 58, 60, 64

T
Tarif 9

Theodoros (0€66wpog) 58
Theognis (@€oyvig) 37
Theophilus Presbyter 108, 122
Thomas van Cantimpré 104, 113
Tondino di Guerrino 121
Tryphon (Tpudwv) 59

al-Tast 175

U

‘Umar b. al-Fadl b. Yasuf al-Bayya“ 178
‘Uthman 10

‘Uthman b. AbT Bakr b. AbT I-Qasim 93

\'
Varnhagen, Johann Adolph Theodor Ludwig 135
Villard de Honnecourt 109, 117

w
Willigis 4-5

X
Xenophon (Zevod®v) 24

Y

Yasif b. ‘Al b. Muhammad Banna 96
Yasuf 79

Yasuf b. Kuthayyir 84, 87, 89, 95

193






Ortsregister

A
Abarkuh 75, 89, 96
- Abarkuh, Pir Hamza Sabz Pish
(Grabbau) 96
Afghanistan 75, 89, 93, 95-96, 170, 180-181, 189
Aqgiis 54
Agypten 10
Aigeiai 62
Akkon 102
al-Andalus 10
Algier 172,174
- Algier, Musée National des Antiquités
et des Arts Islamiques 172, 174
Alpen 134, 147
Ardistan 78, 95
- Ardistan, Masjid-i jum‘a (Freitags-
moschee) 78, 95
Argos 25
Athen 8, 15, 23, 29-32, 34-35, 37-39, 43, 45, 56
- Athen, Akropolis 29, 43
- Athen, Akropolis Museum 30
- Athen, Archdologisches National-
museum 37

B
Bad Wildungen 131, 133
- Bad Wildungen, Stadtkirche
St. Nikolaus 131, 133
Badghis 180
Balkh 75, 89, 93
- Balkh, Zadian, Daulatabad Minarett 93
Bamberg 75, 99, 189
Bardaskan 95
- Bardaskan, FirGizabad Minarett 95
Barsiyan 81, 90
- Barsiyan, Masjid-i jum‘a (Freitags-
moschee) 81, 90
Basel 26
Berlin 28-29, 43, 56, 58, 60-63, 65, 171, 190
- Berlin, Staatliche Museen zu Berlin,
Antikensammlung 28-29, 43, 60-61,
63, 65
- Berlin, Staatliche Museen zu Berlin,
Museum fir Islamische Kunst 171
Bern 175
- Bern, Bernisches Historisches
Museum 175
Biyarjumand (ehem. Biyar) 79-80
Bonn 62, 68

Boscoreale 7
Boston 38, 58-60, 65-67
- Boston, Museum of Fine Arts Boston 38,
58-60, 65-66
Britische Inseln 54
Bukhara 180
Byzanz s. Konstantinopel

C
Cambrai 104
Cambridge 61-62, 65, 68
- Cambridge, Fitzwilliam Museum 61
Cambridge (Mass.) 175
- Cambridge (Mass.), The Former Stuart
Cary Welsh Collection 175
Cerveteri 35
Chios 59
Chorasan 78, 81, 171, 175, 182
Citta del Vaticano 31, 33, 40, 43
- Citta del Vaticano, Musei Vaticani,
Museo Gregoriano Etrusco 31, 33, 43

D
Dagestan 171
Dandangan 93
- Dandangan Moschee 93
Damghan 79-80, 84, 92
- Damghan, Burj-i Mihmandast
(Grabbau) 79-80, 84, 92
- Damghan, Masjid-i jum‘a
(Freitagsmoschee) 8o
- Damghan, Grabturm von Chihil
Dukhtaran 8o
- Damghan, Pir-i ‘Alamdar
(Grabbau) 79-80, 92
- Damghan, Tarikhana-Moschee 80
Darband s. Derbent
Delos 69
Derbent 75, 89, 96
Dihistan 93
- Dihistan, Minarett von Mashhad
al-Misriyan 93
Dscham s. Jam
Dortmund 131, 133
Dortmund, Stadtkirche St. Marien 131, 133

F
Farasha 94, 96
- Farasha, Ghadamgah Moschee 94, 96

© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Miller und Mandy Telle (Hgg.), Ktinstlersignatur und Artefakt.
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh.v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr,, Heidelberg 2025.

DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497



196

Ortsregister

Florenz 8, 59, 189-190

- Florenz, Palazzo Pitti 8
Frankreich 27, 109, 131-132, 156
Frascati (ehem. Tusculum) 101-102, 120

G
Ganja 92
- Ganja, Darvaza Ganja (Ganja Stadttor) 92
Gharjistan 95
- Gharjistan, Shah-i Mashhad Madrasa 95
Ghazna 176
Girona 9
- Girona, Museo-Tesoro de la Catedral
de Santa Maria 9
Griechenland 12, 15, 24-25, 27, 55-57, 63, 67
Gulpaygan 81-82, 94
- Gulpaygan, Masjid-i jum‘a (Freitags-
moschee) 81-82, 94

H
Hamburg 2
Heidelberg 2, 14, 69, 185, 189-190
Herat 175-178, 180-182

- Herat, Maziyum-i Millt

(Nationalmuseum) 175-176

Herculaneum 8

- Herculaneum, Villa dei Papiri 8
Hildesheim 114, 120

- Hildesheim, Dommuseum 120

I
Iberische Halbinsel 54
Irak 169
Iran 11, 13-14, 75-77, 81, 89-90, 92-96, 169-171,
173-176, 179-180, 182-184, 189
Isfahan 78, 81, 90, 94, 175, 189
- Isfahan, Masjid-i jum‘a (Freitags-
moschee) 78, 81, 90
- Isfahan, Imamzada Karrar (Grabbau) 94
Italien 1, 11, 129, 134, 142

J
Jam 96
- Jam, Minarett von Dscham 96
Jar Kurgan 94
- Jar Kurgan, Jar Kurgan Minarett 94

K
Kabul 180
Karlsruhe 37
- Karlsruhe, Badisches Landesmuseum 37
Kaschan 169, 174
Kaukasus 171

Kharanaq 96
- Kharanaq, Mashhadak (Grabbau) 96
Khargird 78-79
- Khargird, Madrasa-i Ghiyathiya 79
Kharragan 82, 84-86, 92
- Kharragan Grabtiurme 82, 84-86, 92
Khiva 75, 92
- Masjid-i Jum‘a (Freitagsmoschee) 92
Kiew s. Kyjiw
Kilikien 62
Konstantinopel 11
Kopenhagen 39-40
- Kopenhagen, Dénisches National-
museum 40
Kreta 56
Kyjiw 174
- Kyjiw, National Museum of Natural History
at the National Academy of Sciences of
Ukraine 174

L
Lajim 92
- Lajim, Burj-i Lajim (Grabbau) 92
Lammari (Capannori) 159, 165
- Lammari (Capannori), Pieve di Santa Maria
Assunta e di San Iacopo 159, 165
Ledn 10
London 35, 60, 137, 174
- London, The British Museum 60
- London, The National Gallery 137
- London, Victoria and Albert Museum 174
Lucca (s. a. SantAngelo in Campo u. Sorbano
del Giudice) 155, 161-162, 164-166
- Lucca, Chiesa di San Micheletto 161
- Lucca, Chiesa di San Salvatore 155,
164-166
Lattich 103-104

M
Maasregion 13, 101, 115
Magalas 156
- Magalas, Eglise Saint-Laurent 156
Mailand 4
- Mailand, Basilica di SantAmbrogio 4
Mainz 4-5, 189
- Mainz, Dom St. Martin 4-5
Malonne 104
Maragha 95-96
- Maragha, Gunbad-i Kabad (Grabbau) 96
- Maragha, Gunbad-i Surkh (Grabbau) 95
Marlborough (Mass.) 66
Mazar Sharif 95
- Mazar Sharif, Baba Hatam Mausoleum 95



Mazandaran 174
Medina 177
Mekka 177
Merv 95, 175, 180
- Merv, Mausoleum des Sultan
Sanjar 95
Mittelmeerraum 53-54
Mons 102-103
- Mons, Archives de I'Etat 102-103
Mossul 169
Minchen 7, 30, 41
- Miinchen, Staatliche Antikensamm-
lungen 7, 30, 41

N
Nachitschewan 84, 87-88, 91, 95-96
- Nachitschewan, Mu‘mina Khatan
Mausoleum 88, 96
- Nachitschewan, Yasuf ibn Kuthayyir
Mausoleum 87, 95
Namur 102-105, 107, 109, 111, 114-115,
117-119, 123
- Namur, Archives de I'Etat 103
- Namur, Musée des Arts Anciens du
Namurois 102, 105, 107, 109, 111, 114-115,
117-119, 123
Neapel 8, 66, 189
- Neapel, Museo Archeologico Nazionale
di Napoli 8, 66
New York 28-29, 35, 38, 41-42, 64, 115, 189
- New York, The Cloisters 115
- New York, The Metropolitan Museum
of Art 28-29, 35, 38, 41-42
Nordafrika 54

0
Ohrid 5-6, 15
- Ohrid, Kirche der Maria Peribleptos
(heute St. Kliment) 5-6, 15
Oignies 13, 101-105, 107-119, 121-123
- Oignies, Ancien Prieuré de
Saint-Nicolas 101-104, 108-109,
111-112, 115, 117, 121, 123
Olympia 15
Oxford 60, 66
- Oxford, Ashmolean Museum 60

P
Paris 59, 109, 132, 171-176, 180-181, 189
- Paris, Musée du Louvre 171-176,
180-181
Penteskouphia 28-29
Pergamon 63

Ortsregister

Pisa 1, 14, 25, 155-158, 160, 163, 165, 189
- Pisa, Camposanto 155-158
- Pisa, Cattedrale Metropolitana Primaziale
di Santa Maria Assunta 165

Pompeji 6-7
Q
Qazvin 9o

- Qazvin, GroBe Moschee 9o
- Qazvin, Haydarlya-Madrasa 9o

R
Rayy 89,92, 94
- Rayy, Shah ‘Abd al-‘Azim Mausoleum 89, 92
- Rayy, Burj-i Tughrul (Grabbau) 94
Ringelheim 120
Rom 8, 25, 27, 33, 43-44, 53-54, 56, 59, 66, 113,
117, 136, 189
- Rom, Musei Capitolini, Collezione
Castellani 27
- Rom, Museo Nazionale Etrusco di
Villa Giulia 43
- Rom, Museo Nazionale Romano 66
Russland 75, 89, 96

S
Sabzivar 92
- Sabzivar, Zafarani Karawanserei 92
Sambre 103
San Casciano 155, 159-161, 163-164, 166
- San Casciano, Pieve dei Santi Ippolito
e Cassiano 159-161, 163-164, 166
Sangan-i Pa'in 94
- Sangan-i Pa’in, Masjid-i Gunbad
(Moschee) 94
Sangbast 93
- Sangbast, Arsalan Jadhib Mausoleum 93
- Sangbast, Mil-i Ayaz Minarett 93
Sant’Angelo in Campo (Lucca) 161
- Sant’Angelo in Campo (Lucca), Chiesa di
San Michele 161
Sar-i Pul 93
- Sar-i Pul, Imamzada Yahya Grabbau 93
Sarakhs 94
- Sarakhs, Ribat-i Sharaf Karawanserei 94
Sens 108, 119
- Sens, Abbaye Saint-Pierre-le-Vif 108
Sensweiler 156
- Sensweiler, Evangelische Pfarrkirche 156
Siena 121
- Siena, Chiesa di Sant’Agostino 121
Simnan 8o
- Simnan, Masjid-i jum‘a (Freitagsmoschee) 8o

197



198

Ortsregister

Spanien 169
Sorbano del Giudice (Lucca) 164, 166
- Sorbano del Giudice (Lucca), Chiesa
di San Giorgio 164, 166
St. Moritz 147
- St. Moritz, Segantini Museum
St. Moritz 147
Sankt Petersburg 61, 65, 172, 174, 177-179
- Sankt Petersburg, Staatliche Eremi-
tage 61, 65, 172, 174, 177-179
Staat Vatikanstadt s. Citta del Vaticano

T

Tiflis 175, 182
- Tiflis, Art Museum of Georgia 175
- Tiflis, Simon Janashia Museum of

Georgia 182

Transoxanien 171

Troja 32,34

Turkmenistan 93, 95, 175

Tusculum s. Frascati

U
Urmia 96

- Urmia, Sa Gunbad (Grabbau) 96
Usbekistan 75, 89, 92, 94

Vv
Vatikan s. Citta del Vaticano
Venedig 15, 56, 190

w
Walcourt 103
Washington (D.C.) 176, 180
- Washington (D.C.), Freer Gallery
of Art 176, 180

X
Xiva s. Khiva

Y
Yazd 78, 92, 94
- Yazd, Darvaza Hazira (Stadttor
von Yazd) 92

Y4
Zavara 90
- Zavara, Masjid-i Jame' (Freitags-
moschee) 9o
Zentralasien 170, 189
Zazan 81, 83, 92
- Zazan, Malik Moschee 92



Kulturelles Erbe: Materialitat - Text - Edition
Cultural Heritage: Materiality - Text - Edition

KEMTE 6

Qder umfangreichen Forschung zu Signaturen von
Klnstlern und Kiinstlerinnen wurde den materialen,

topologischen und praxeologischen Dimensionen
bislang wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Der vor-
liegende Band schlagt eine Verschiebung des Er-
kenntnisinteresses von einer Fokussierung auf den
Text hin zu Prasenzeffekten und Praktiken vor. Er
untersucht kulturtibergreifend die Beziige von Text,
Schrift, Material, Technik und Bild zu den sakralen
und profanen Handlungen, in denen die namens-
tragenden Artefakte eingebunden waren. Das spezi-
fische Potential von Signaturen wird darin deutlich,
wie sie Prasenz als wirksame Anwesenheit behaup-
ten: Sie kdnnen zu Betrachtung und Gebrauch auf-
fordern und dies mit Selbstreflexion und Ansprache,
oft dem Spiel mit dem Betrachter, verbinden, nicht
zuletzt dadurch, dass sie die Materialien und Techni-
ken thematisieren, die das Aussehen des Artefakts
bestimmen.

a,
4,
N
S—
BE=s

5
I

=T

UNIVERSITAT
HEIDELBERG
ZUKUNFT
SEIT 1386



	Umschlag
	Vorspann
	Inhalt
	Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle: Zur Einführung
	Praxeologie: Signaturen im Gebrauch
	Nikolaus Dietrich: Signatures in Attic Vase-Painting. Negotiating the Place of the Banausos in Classical Greek Society and on the Vase
	Jörn Lang: Am Rande der Sichtbarkeit. Antike Edelsteine als Träger von Signaturen

	Präsenz des Künstlers
	Iman Aghajani: Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts
	Mandy Telle: Orate pro eo. The Signatures of the Goldsmiths’ Works of Hugo d’Oignies
	Lisa Horstmann: Selbsteinschreibung in das Bild. Form und Funktion der Signaturen bei Conrad von Soest

	Material und Technikder Signatur
	Daniele Giorgi: L’educazione grafica di uno scultore di età romanica. L’esempio di Biduino
	Viola Allegranzi: Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork. Reflections on Artisans and the Organisation of the Art

	Die Autorinnen und Autoren des Bandes
	Namensregister
	Ortsregister
	Umschlag Rückseite



