
   

  

  

  
 

KEMTE 6 

Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller, 
Mandy Telle (Hrsg.) 

Künstlersignatur
und Artefakt 
Schriften, Materialien, Praktiken aus 
transkultureller Perspektive. 
6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr. 

HEIDELBERG 
UNIVERSITY PUBLISHING 





Künstlersignatur und Artefakt 
KEMTE 6



Herausgegeben von
Christiane Brosius, Ludger Lieb  
und Christian Witschel

Wissenschaftlicher Beirat:
Cord Arendes, Stephanie Döpper, Stefan Esders, 
Ursula Kocher, Hanna Liss, Katharina Lorenz,  
Hermann Parzinger, Anita Traninger 

KEMTE 6
Kulturelles Erbe: Materialität – Text – Edition
Cultural Heritage: Materiality – Text – Edition

Schriftenreihe
des Heidelberg Center for Cultural Heritage (HCCH)
und des SFB 933 „Materiale Textkulturen“



HEIDELBERG
 UNIVERSITY PUBLISHING 

Herausgegeben von
Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller  
und Mandy Telle

Künstlersignatur  
und Artefakt

Schriften, Materialien, Praktiken  
aus transkultureller Perspektive.  
6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr. 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

Dieses Werk ist unter der Creative Commons-Lizenz 4.0 (CC BY-SA 4.0) veröffentlicht. 
Die Umschlaggestaltung unterliegt der Creative Commons-Lizenz CC BY-ND 4.0.

Publiziert bei Heidelberg University Publishing (heiUP), 2025

Universität Heidelberg / Universitätsbibliothek
Heidelberg University Publishing (heiUP)
Grabengasse 1, 69117 Heidelberg
https://heiup.uni-heidelberg.de
E-Mail: ub@ub.uni-heidelberg.de

Die Online-Version dieser Publikation ist auf den Verlagswebseiten von  
Heidelberg University Publishing https://heiup.uni-heidelberg.de dauerhaft  
frei verfügbar (Open Access).
urn: urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1497-8
doi: https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Text © 2025. Das Copyright der Texte liegt bei ihren jeweiligen Verfasserinnen und Verfassern.

Innengestaltung (Konzeption Layout & Typographie): Nicolai Dollt
Schriften: Noto Serif & Noto Sans
Umschlagabbildung: Henkel mit der Signatur des Töpfers Hieron, von einer attisch-rotfigurigen 
Trinkschale des Malers Makron, um 480 v. Chr., München, Antikensammlungen 2654. Nach der 
Zeichnung von Karl Reichhold aus: Adolf Furtwängler und Karl Reichhold, Griechische Vasenmalerei. 
Auswahl hervorragender Vasenbilder, München 1904–1932, Taf. 46.

ISSN: 2749-3016
eISSN: 2749-3024
ISBN: 978-3-96822-301-8 (Hardcover)
ISBN: 978-3-96822-300-1 (PDF)

ORCID ®
Nikolaus Dietrich  https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

urn:nbn:de:bsz:16-heiup-book-1497-8
https://doi.org/10.17885/heiup.1497
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055


© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.), Künstlersignatur und Artefakt. 
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025.
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Inhalt

Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle
Zur Einführung� 1

Praxeologie: Signaturen im Gebrauch

Nikolaus Dietrich
Signatures in Attic Vase-Painting � 23
Negotiating the Place of the Banausos in Classical  
Greek Society and on the Vase 

Jörn Lang
Am Rande der Sichtbarkeit � 53
Antike Edelsteine als Träger von Signaturen

Präsenz des Künstlers

Iman Aghajani
Signaturen in der iranischen Architektur 	 75 
des 11. und 12. Jahrhunderts

Mandy Telle
Orate pro eo� 101
The Signatures of the Goldsmiths’ Works of Hugo d’Oignies

Lisa Horstmann
Selbsteinschreibung in das Bild� 129
Form und Funktion der Signaturen bei Conrad von Soest

Material und Technik der Signatur 

Daniele Giorgi
L’educazione grafica di uno scultore di età romanica� 155
L’esempio di Biduino

https://doi.org/10.17885/heiup.1497


vi Inhalt

Viola Allegranzi
Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork� 169
Reflections on Artisans and the Organisation of the Art

Die Autorinnen und Autoren des Bandes� 189

Namensregister� 191

Ortsregister� 195



© 2025 Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca  
Müller und Mandy Telle (Hgg.), Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller 
­Perspektive. 6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 1–19. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23222

Nikolaus Dietrich  , Rebecca Müller und Mandy Telle

Zur Einführung

Künstlersignaturen in Antike und Mittelalter sind auf den ersten Blick kein Deside­
rat der Forschung. Für die griechische Antike, deren herausragende Künstler dank 
Plinius und anderen Autoren namentlich schon bekannt waren, lange bevor auch 
nur ein einziges ihrer Werke identifiziert wurde, ist die Künstlersignatur schon 
früh in den Fokus der Forschung gerückt: Emanuel Löwy legte bereits 1885 ein 
umfassendes Corpus von Bildhauersignaturen vor, und spätestens mit den Maler­
handzuschreibungen von John D. Beazley ab den 20er Jahren des 20. Jahrhunderts 
wurde auch der Quellenwert der Signaturen von Vasenmalern ausgiebig genutzt.1 
Für mittelalterliche Künstler hielt sich lange Zeit die von Autoren der Romantik 
und, unter entgegengesetztem Vorzeichen, von Jacob Burckhardt tradierte Vorstel­
lung, sie seien aus Bescheidenheit stets anonym geblieben. Dies ist in zahlreichen 
Beiträgen widerlegt worden: Nach vereinzelten Arbeiten des späten 19. Jahrhun­
derts wurde seit den 1980er Jahren hierzu eine breite Materialbasis gelegt, von 
Signaturen im Bereich der Architektur über die Malerei bis zur Buchmalerei, gipfelnd 
in der Monographie von Albert Dietl, die mit dem Schwerpunkt Italien über tau­
send Katalogeinträge zu mittelalterlichen Künstlerinschriften bietet, und der einen 
Zeitraum von 700 bis 1500 überspannenden Dissertation von Tobias Burg.2 Die Ana­
lyse textueller wie visueller Strategien von Signaturen und Künstlerinschriften3 

	 1	 Löwy 1885. Beazleys monumentale Listenwerke (ABV, ARV), bedienen sich der Töpfer- 
und Malersignaturen für die Benennung der nach Morellischer Methode identifizierten 
Malerhände.

	 2	 Dietl 2009; Burg 2007; für Vermerke von Schreibern und Malern Reudenbach 2020. 
Die große Zahl der Katalogeinträge bei Dietl 2009 ist um so höher zu bewerten, als der 
Autor einen Schwerpunkt auf Italien legt und weder (Buch-)Malerei noch Glocken be­
rücksichtigt. Bei den angesprochenen älteren Arbeiten handelt es sich um Springer 
1862, der zwar mit einer chronologischen Liste von Signaturen einen Beitrag zu einem 
„vollständigem Künstlerkatalog“ (2) leisten, vor allem aber belegen wollte, dass mittel­
alterliche Künstler nicht nur in Klöstern, sondern auch als Laien tätig waren. Dehio 1910 
diskutiert exemplarisch einige Signaturen des 15. Jahrhunderts als Beispiele dafür, dass 
die Genannten hier „nicht als Künstler, sondern als Unternehmer“ (57) signierten, eine 
Signatur also nicht immer die nenne, die der Autor als „Urheber“ (55) bezeichnet. Einen 
Überblick über die Forschung bieten Dietl 2009, 11–30; Reudenbach 2020, 172–173 und 
ergänzend Barr/Hildebrandt/Kern/Müller 2020, 19–23.

	 3	 Eine hilfreiche, sehr breite und nicht nur Schrift umfassende Definition von Signatur 
formulierte Chastel 1974, 11: „toute indication sur l’auteur de l’œuvre fournie par un 
procédé signalétique autre que les ressources mêmes de l’art“. Dietl 2009 führt den 
noch weiter gefassten Terminus der Künstlerinschrift ein, um auch Namensnennungen, 
die vermutlich meist nicht auf die genannte Person zurückgehen (wie Grabinschriften, 
etwa jene des Busketus in Pisa) einbeziehen zu können, s. Dietl 2009, Bd. 1, 31, Anm. 89 
(„Unter dem Begriff der Künstlerinschrift werden alle Arten von Inschriften behandelt, 

http://10.17885/heiup.1497.c23222
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055


2 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

hat diese Textgattung als wichtige Quelle kunstsoziologischer Untersuchungen vor 
allem der an Texten zu Künstlern – im Gegensatz zur Antike – nicht eben reichen 
Jahrhunderte des Früh- und Hochmittelalters erwiesen.4 Vertiefende Einzelanaly­
sen konnten unterschiedliche Motivationen plausibel machen, aus denen heraus 
ein Künstler seinen Namen am Werk nannte und ein Auftraggeber oder Käufer dies 
akzeptierte oder selbst wünschte. Die Realitäten einer meist komplexen Werkgenese 
und arbeitsteiligen Werkstattproduktion werden dabei vergleichsweise selten ex­
plizit reflektiert. Vielmehr zeichnet sich ein Spannungsfeld ab, jenes zwischen der 
Nennung des eigenen Namens in religiös konturierten, oft standardisierten For­
mulierungen zu Segen und individueller Heilserwartung, seiner Anbringung am 
Werk als Ausdruck handwerklich-künstlerischer Leistung und Qualität, auch mit 
werbendem Charakter, und dem Rückgriff auf meist antike literarische Topoi des 
Künstlerlobs, der wiederum ganz unterschiedliche Konzepte künstlerischen Tuns 
evoziert.5 Nachdem antike Bildhauersignaturen im Zuge immer weitgehenderer 
disziplinärer Aufgliederung der Altertumswissenschaften in die Zuständigkeit der 
eher althistorisch orientierten Grundwissenschaft der Epigraphik ‚ausgelagert‘ 
wurden, tat sich die Klassische Archäologie dagegen bis in die jüngste Vergangen­
heit schwer, diese Quellen für ihre Beschäftigung mit statuarischen Monumenten 
produktiv zu machen.6

Den materialen, topologischen und praxeologischen Dimensionen wurde da­
bei vergleichsweise wenig Aufmerksamkeit geschenkt.7 Wichtige Anregungen bie­
ten dazu Studien, die, unabhängig von der Signaturforschung, Schrift als Bild und 

die Künstlernennungen enthalten, also Signaturen im engeren Sinn, Grabinschriften 
von Künstlern sowie Stifter-, Bau- und Weiheinschriften mit Künstlernamen.“). Es er­
scheint aber wenig praktikabel, Signaturen „im engeren Sinn“ von solchen trennen zu 
wollen, die neben dem Künstler auch den Stifter nennen oder (auch) als Bauinschriften 
angesprochen werden können.

	 4	 Besonders zu nennen sind dazu (neben ansonsten aufgeführten Titeln) Claussen 1981; 
Claussen 1992; Legner 2009; Castiñeiras González 2017.

	 5	 Siehe hierzu besonders Klotz 1976; Dietl 1978; Bredekamp 2000; Reudenbach 2020; 
und jüngst Mineo 2023.

	 6	 Siehe hierzu Dietrich 2020a, 1–29. Siehe aber auch das 2014 erschienene archäologisch-
philologisch-epigraphische Kooperationsprojekt des Neuen Overbeck (DNO), in dem sämt­
liche Schriftquellen zu den bildenden Künsten der Griechen einschließlich der Bildhauer
signaturen kommentiert zusammengestellt wurden. Anders stellt sich die Situation bzgl. 
der Vasenmalerei dar, für die Schrift im Bild (darunter viele Signaturen) mit den For­
schungen von François Lissarrague schon seit den 80er Jahren des 20. Jh. ins Blickfeld 
bildwissenschaftlicher Archäologie gerieten (speziell zu Signaturen siehe Lissarrague 
1994). Einen aktuellen Überblick über Signaturen auf jeglichen griechischen Kunst-, bzw. 
Artefaktgattungen bietet Hurwit 2015.

	 7	 Zu diesen Feldern arbeitete der Heidelberger SFB „Materiale Textkulturen. Materialität 
und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen Gesellschaften“, in dessen Rah­
men der vorliegende Band entstand, mit Schnittmengen vor allem zu dem Hamburger 
Exzellenzcluster „Understanding Written Artefacts“ (seit 2019) und zu dem NFS-Projekt 
„Medienwandel-Medienwechsel-Medienwissen. Historische Perspektiven“ (2013–2017).



3﻿Zur Einführung

das Verhältnis von Schrift und Bild sowohl am Objekt als auch im Raum, sowie die 
Wahrnehmung von Inschriften in unterschiedlichen Kontexten untersuchten.8 Ob­
wohl dabei vor der Folie der Intermedialität zunehmend unterschiedliche Rezep­
tionsebenen und die Wirkung von Schrift in das Zentrum rückten, wurden für die 
Künstlerinschriften die wechselseitigen Bezüge von Text, Schrift, Material und Bild 
zu den sakralen und profanen Handlungen, in denen die namenstragenden Arte­
fakte eingebunden waren, bislang nur exemplarisch berücksichtigt. Dazu ist für die 
Antike die Arbeit von Michael Squire zu (fiktiven) Künstlersignaturen auf den Rück­
seiten der sogenannten tabulae iliacae hervorzuheben.9 Für das 11. bis 14. Jahrhun­
dert bietet der systematisch angelegte erste Teil der Arbeit von Albert Dietl unter 
der von Robert Favreau formulierten Prämisse einer grundsätzlichen „publicité 
universelle“ von Inschriften einen Überblick auch zu dem Aspekt „Künstler­
inschriften im öffentlichen Raum“.10 Anton Legner hat in seiner Gesamtschau zum 
mittelalterlichen Künstler nach den Orten der Signatur gefragt, so in einer Passage 
zu „Der Artifex am Altargerät“.11 Pierre-Alain Mariaux konnte in einem Beitrag zu 
der Nennung einer Claricia, möglicherweise einer Schreiberin, plausibel machen, 
dass die Platzierung des Namens in Verbindung mit der Funktion der Handschrift 
als maßgeblich für die Effektivität der memoria gelten kann.12 Ob dies für den Re­
zipienten des Codex – in diesem Fall eines Psalters – und seine Wahrnehmung der 
Namensnennung etwas bedeutet, bleibt jedoch unberücksichtigt, ebenso bei all 
diesen Überlegungen meist das Problem einer nicht sichtbaren, ständig oder über­
wiegend verdeckten Signatur im Sinne einer „restringierten Schriftpräsenz“.13 Ein 
jüngerer Sammelband widmet sich Authorship, Self-Consciousness, Identity and 
Artistic Legacy in Künstlerinschriften bis zur Moderne, behandelt hier beispiels­
weise auch Fragen des Layouts, berücksichtigt aber das Material der signaturen­
tragenden Artefakte und den Umgang mit ihnen kaum.14

	 8	 Zu Schrift an archaisch-frühklassischer Plastik siehe Dietrich/Fouquet/Reinhardt 
2020. Umfassend zu Schrift am Bild in der griechischen Plastik unter besonderer Be­
rücksichtigung von Materialität und Ästhetik siehe Fouquet (in Vorbereitung). Für die 
Nachantike bis rund um 1500 siehe besonders Kiening/Stercken 2008; Riccioni 2008; 
Hamburger 2014; Eastmond 2015 (s. hier auch mit Blair 2015 ein Beitrag zu arabischen 
bzw. persischen Signaturen), Debiais 2017; und, kulturübergreifend, Bedos-Rezak/
Hamburger 2016; Dietrich/Lieb/Schneidereit 2023.

	 9	 Squire 2011, insbes. 197–246.
	 10	 Dietl 2009, 35–40; zu dem Konzept siehe Favreau 1997, 31.
	 11	 Legner 2009, 325–328; s. dazu auch Braun 1932, 172–173, 347, und Braun 1940, 713–714; 

zu Künstlerinschriften auf Altargerät bzw. Reliquiaren, hier ganz auf den Textinhalt be­
zogen. Spezifisch zu Jan van Eycks Signaturen an dem besonderen Ort des Bildrahmens 
s. Gludovatz 2005.

	 12	 Mariaux 2013.
	 13	 Zu diesem Konzept siehe den Band Frese/Keil/Krüger 2014; zur (Un-)Lesbarkeit spezi­

fisch von Signaturen Donato 2000; Mineo 2023, 142, 163–164.
	 14	 Riccioni/Giovanni/Stringa 2017. Eine Ausnahme bildet in dem Band der Beitrag 

von Ivan Foletti, der ein Rezeptionsszenario für Signatur und Selbstbildnis auf der 



4 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

Sind somit eine Vielzahl von Künstlerinschriften bereits aufgenommen und 
unter vor allem sozialhistorischen und bild- beziehungsweise kunsttheoretischen 
Fragestellungen analysiert, so wurde die Frage nach einer Wirksamkeit der Signa
tur in der Praxis der schrifttragenden Artefakte nur vereinzelt gestellt.15 Vor diesem 
Hintergrund schlägt der vorliegende Band eine Verschiebung des Erkenntnisinte
resses von einer Fokussierung auf den Text hin zu Präsenzeffekten und Praktiken 
vor. Dass dabei auf den bestehenden Ansätzen aufgebaut wird und als inschriftlich 
Festgehaltene der Künstler oder die Künstlerin weiterhin wichtige Akteure bleiben, 
liegt auf der Hand.

Unser Anliegen sei anhand einiger Fallbeispiele umrissen.16 Schrift kann durch 
ihre Anbringung an einem bestimmten Ort auf einem Artefakt den Betrachter „in 
Bewegung“ bringen,17 ihn zur näheren Betrachtung und zu bestimmtem Gebrauch 
auffordern (Affordanz18) und, sofern die Person lesen kann, zu weiteren Handlun­
gen anleiten.19 Im Falle von Signaturen kommt die Selbstbezüglichkeit desjenigen 
hinzu, der das Artefakt produziert hat, und damit ein durch den Künstler initiierter 
Kommunikationsprozess.

Die Inschrift auf der um 1000 entstandenen Bronzetür des Mainzer Doms ist zu­
gleich Stifterinschrift und Künstlerinschrift (Abb. 1).20 Mithilfe eines exakt austarier­
ten Layouts werden Stifter und Künstler in Analogie gesetzt, wobei der Stiftername 

Altarverkleidung in Sant’Ambrogio entwirft, Foletti 2017. Als jüngste Publikation ist 
Della Latta/Gludovatz 2023 zu nennen, ein Tagungsband, der – anhand von weitge­
hend nach dem hier interessierenden Zeitraum entstandenen Signaturen – auf Autor­
schaft und künstlerische Identität fokussiert und dies in intermedialer Perspektive auch 
mit Überlegungen zu Materialien und Techniken von Signaturen verbindet.

	 15	 Unter dieser Problemstellung wurden Inschriften von Künstlern und Bauleuten an Bau­
ten, Architekturelementen und Skulptur im Rahmen des SFB „Materiale Textkulturen“, 
vorgestellt und diskutiert (Untermann 2013, 2019; Keil 2017), s. a. spezifisch zu Grab­
plastik Müller 2020.

	 16	 Die folgenden Beispiele sind so gewählt, dass hier nicht Beobachtungen wiederholt wer­
den, die im Band selbst ausgeführt sind. Sie können an dieser Stelle nicht kontextuali­
siert werden, wie dies für die von den Autorinnen und Autoren des Bandes diskutierten 
Signaturen gilt.

	 17	 Siehe exemplarisch Fouquet 2022.
	 18	 Zu der Problematik dieses Konzepts und zu seinen Anwendungsmöglichkeiten spezifisch 

in der Archäologie Fox/Panagiotopoulos/Tsouparopoulou 2015.
	 19	 Zum Zusammenhang des Lesens von Inschriften auf und des Handelns mit griechischer 

Trinkkeramik, siehe die punktuellen Bemerkungen in Dietrich 2020b, 63–64; zur Ge­
betsaufforderung durch Inschriften Mineo 2015, 110 sowie Donato 2000; grundsätzlich 
zur Wirksamkeit von Schrift der Band Kiening/Stercken 2008.

	 20	 POSTQVA(M) MAGNV(S) IMP(ERATOR) • KAROLVS / SVV(M) ESSE IVRI DEDIT 
­NATVRAE  •  / WILLIGISVS ARCHIEP(ISCOPV)S • EX METALLI ­SPECIE  / ­VALVAS 
­EFFECERAT PRIMVS • / BERENGERVS HVIVS ­OPERIS ­ARTIFEX LECTOR / VT P(RO) 
EO D(EV)M ­ROGES POSTVLAT SVPPLEX; siehe DIO  1, Mainz, SN1, Nr. 5 (Rüdiger 
Fuchs, Britta Hedtke, Susanne Kern), in: www.inschriften.net, www.inschriften.net/
mainz/inschrift/​nr/dio001-sn1–0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_ 

http://www.inschriften.net
http://www.inschriften.net/mainz/inschrift/nr/dio001-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f
http://www.inschriften.net/mainz/inschrift/nr/dio001-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f


5﻿Zur Einführung

dem Betrachter auf Augenhöhe entgegentritt. Berenger artifex, vermutlich der den 
Guss leitende Gießmeister, ist dagegen auf der den Türflügel unten abschließenden 
Leiste genannt, unmittelbar über dem Erdboden. Er, als „demütig“ charakterisiert, 
platziert seinen Namen damit tatsächlich im Staub – um ihn zu lesen, muss sich der 
Betrachter tief niederknien und nimmt so gezwungenermaßen eine gleichfalls de­
mütige Haltung ein, in der er der Aufforderung des Künstlers am effektivsten nach­
kommen kann, nämlich für ihn zu beten. 

Darüber hinaus können Signaturen – wie andere Inschriften auch – eine Be­
wegung im Raum motivieren und so Räumlichkeit unterstreichen, wenn sie über 
eine gewisse Distanz durch einen Raum oder um ein Gebäude herum verlaufen. 
Wieder kommt bei Signaturen ein Moment hinzu, das Selbstreflexion und direkte 
Ansprache verbindet, wenn im Vorgang des Entzifferns und Lesens deutlich wird, 
dass es die Produzenten selbst sind, die dies über ihre Namen bewirken. Die Maler 
Michael Astrapas und Eutychios sind für ihre zahlreichen Signaturen bekannt, da­
runter jene in der Kirche der Panagia Peribleptos in Ohrid, auf deren Wänden ge­
malte Architekturen, Gefäße, Waffen und Kleidungsstücke ihre Namen und Mono­
gramme tragen. Eine der wie in Textil eingewobenen Inschriften beginnt mit dem 
Aufruf „Schütze (oder: Errette) Astrapas“ und dürfte als Aufforderung an den 
Heiligen zu verstehen sein, der diese Signatur im Gewand trägt.21 Bei anderen 
Namensnennungen dieser Maler scheint es um ein Spiel mit dem Betrachter zu ge­
hen: Die vom Narthex Hereintretenden stehen zwei Heiligenbildern auf den Kup­
pelpfeilern gegenüber, die jeweils nur einen Abschnitt einer Gemeinschaftssignatur 

hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f 
(Stand: 23. 3. 2025), ebd. übersetzt mit: „Nachdem der große Kaiser Karl sein Sein (= sein 
Leben) dem Recht der Natur gegeben hatte, hat Erzbischof Willigis als erster die Türen 
aus Bronze hergestellt. Berenger, der Künstler dieses Werkes, bittet Dich, Leser, demütig, 
dass du Gott für ihn bittest.“

	 21	 (Σ)ῶσον Ἀστραπᾶν, auf der Kleidung des hl. Demetrios, als einer der Transkriptionsvor­
schläge, s. Todić 2001, 646, und die Diskussion bei Drpić 2013, 336–337.

Abb. 1: Berenger, Bronzetür, sog. Willigis-Tür, Mainz, Dom, Ausschnitt der unteren linken Türleiste mit der Signatur 
Berengers.

http://www.inschriften.net/mainz/inschrift/nr/dio001-sn1-0005.html?tx_hisodat_sources%5Baction%5D=show&tx_hisodat_sources%5Bcontroller%5D=Sources&cHash=b7b14c2d91084348d1c2ae72e0d2510f


6 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

preisgeben (Abb. 2a–b). Zwischen ihnen liegt aber der breite Durchgang zum 
Kuppelraum, so dass man nach dem Zusammenhang suchen muss. Der erste Teil, 
mit dem Wortlaut „Die Hand des Michael Astrapas“, verläuft über das demonstra­
tiv präsentierte Schwert des hl. Merkurios, welches, die ganz leichte Wendung des 
Heiligen begleitend, nach rechts weist. Auf der anderen Jochseite ist dann „und 
meine [Hand], die des Eutychios“ in der Kleidung des hl. Prokopios zu suchen.22 
Fiel der Blick zuerst auf die zweite Hälfte der Signatur, dann dürfte diese für Irri­
tationen gesorgt haben, da zwar nicht mit dem Namen im Genitiv allein, wohl aber 
mit „und meine(r)“ (κἀμοῦ) eine Fährte zu einem vorangehenden Schriftzug gelegt 
wird.

Diese Gemeinschaftssignatur ist als Gravur der Schwertscheide beziehungs­
weise als in das Gewand eingewebt konzipiert, damit auf Bildgegenständen, die als 
Schriftträger für den Betrachter nicht überraschend waren. Man mag sich erinnert 
fühlen an jene Inschriften, welche in der ostgriechischen archaischen Plastik, statt 
auf die Basen ausgelagert zu werden, wie eingewobene Ornamentstreifen in die 
Gewandfalten der Statuen selbst gemeißelt wurden.23

Signaturen gehen in der Angabe der angewandten Technik nicht selten über 
die für die Tätigkeit selbst unspezifischen Formulierungen „xy hat mich gemacht“ 
oder „Werk des xy“ hinaus. Mit der Verwendung bestimmter Verben des Schaffens 
und Arbeitens wird nicht nur das ‚Gemacht-Sein‘ eines Gegenstandes unterstrichen 
(wie dies jede Signatur tut), sondern die materiale Disposition und der technische 
Vorgang, die dem Artefakt und der Schrift ihr Aussehen gegeben haben, werden 
thematisiert. Solche Signaturen sind damit auch Aussagen, die präzisieren, mit wel­
chem Material und mit welchen Verfahren die Genannten gearbeitet haben – Präzi­
sierungen zum eigenen Tun, die oft Topoi und Narrative künstlerischen Schaffens 
aufgreifen. Sie können im Sinne einer Material- und Technikikonologie fruchtbar 
gemacht werden. Vor 79 n. Chr. hat ein Felicius aus Pompeji (oder: in Pompeji) ein 

	 22	 Χεὶρ Μιχαὴλ τοῦ Ἀστραπᾶ / κἀμοῦ Εὐτιχύ(ου), Todić 2001, 647; zitiert nach Drpić 2013, 343.
	 23	 Siehe Dietrich 2017, 302–309.

Abb. 2a–b: Michael Astrapas und Eutychios, Hll. Merkurios und Prokopios, Ohrid, Kirche der Maria 
Peribleptos, Ausschnitt mit jeweils der Signatur.



7﻿Zur Einführung

Sieb (genauer: einen Seiher) geschaffen und signiert (Abb. 3).24 Oder hat es gar 
nicht selbst hergestellt, sondern nur „durchlöchert“, wie er schreibt? War diese 
Leistung, das Perforieren mit kunstvollen Rankenornamenten, höher einzuschät­
zen als Guss- und Treibarbeit? Oder hatte dieser Ausdruck von Künstlerstolz auf 
einem mit Löchern versehenen, zum Gebrauch beim Gastmahl bestimmten Gegen­
stand auch einen ironischen Beiklang? Nicht ein großer Meister auf einem bedeu­
tenden Werk wird hier verewigt, sondern der in seiner handwerklichen Leistung 
Benannte schreibt sich über das Durchlöchern seines Seihers ein, damit über jene 
funktionsgebenden Bestandteile des Artefaktes (Löcher), die es erst zum Sieb wer­
den lassen. Felicio weist, zugespitzt formuliert, mit seiner Signatur darauf hin, dass 
er es ist, der den Feiernden den Genuss des abgeseihten Weins ermöglicht.

	 24	 PERTUDIT POMPEIS FELICIO („Felicio aus Pompeji hat [es/mich] durchlöchert“), 
München, Antikensammlung. Das Sieb wurde in einer Villa bei Boscoreale gefunden, 
s. Knauẞ 2017, 266; Pfisterer-Haas 2019, 162–163 (hier mit der Überlegung, dass das Sieb 
beim Gelage verwendet wurde), 333–334.

Abb. 3: Felicio, Seiher, München, Antikensammlung, Ausschnitt mit der Signatur.



8 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

Die Wichtigkeit der konkreten materialen Bindung der Signatur an das signierte 
Artefakt wird auch in mancher gewöhnlicheren Platzierung einer Signatur deutlich. 
In Wortlaut und Position konventionell ist etwa die Bildhauerinschrift, welche die 
berühmte augusteische Doryphoros-Herme aus der Villa dei Papiri bei Herculaneum 
trägt (Abb. 4).25 In der Klassischen Archäologie aus guten Gründen im Rufe ste­
hend, die detailgetreueste römische (Teil-)Kopie des in der Antike vielgerühmten 
Doryphoros (‚Speerträger‘) des Polyklet zu sein, mag es erstaunen, dass die gut 
lesbare griechische Signatur nicht etwa den hochklassischen Bildhauer nennt, 
sondern den Kopisten: „Apollonios, Sohn des Archias, aus Athen, hat [es] ge­
macht“.26 Dies ist allerdings der Regelfall: Wenn eine römische Kopie überhaupt 
eine Signatur trägt, dann stets die des Kopisten.27 Nicht der Urheber des künstleri­

	 25	 Neapel, Museo Archeologico Nazionale 4885; siehe Mattusch 2005, 276–282; Kreikenbom 
1990, 174, Kat. Nr. III 42.

	 26	 Ἀπολλώνιος Ἀρχίου Ἀθηναῖος ἐπόησε (IG XIV 712; DNO 4068).
	 27	 Zu römischen Kopistensignaturen, siehe Kreikenbom 2013. Die bekannte (vermeintli­

che) Ausnahme dieser Regel – die Λυσίππου ἔργον (Löwy 1885, Nr. 506) Inschrift auf dem 
‚Zwilling‘ des Herakles Farnese im Palazzo Pitti – hat sich zwischenzeitlich als neuzeit­
liche Hinzufügung erwiesen (siehe den archäologischen Kommentar zu DNO 2181). Inso­
fern dieser tatsächlich als Kopie eines Werks des Lysipp gedeutet wird, stellt die Signa­
tur auf dem Herakles Farnese selbst („Glykon aus Athen machte [es].“: Γλύκων Ἀθηναῖος 
ἐποίει, IG XIV 1238; DNO 4189) ein weiteres Beispiel eines signierenden Kopisten dar.

Abb. 4: Apollonios, augusteische Hermen-
kopie des Doryphoros (‚Speerträger‘) des 
Polyklet, aus Herculaneum, Mitte 5. Jh. v. Chr., 
beschriftet mit der Signatur des Kopisten 
Apollonios, Neapel, Nationalmuseum.



9﻿Zur Einführung

schen Entwurfs – welchen man im Falle der Doryphoros-Herme sicher gekannt und 
erkannt haben wird – sondern der Verantwortliche für die konkrete Realisierung 
des Werks signiert. Man könnte auch sagen: Nicht die Form, sondern das Material 
des Werks trägt die Signatur.

Die Signatur des Apollonios ist mittig platziert und deutlich lesbar. Ist dem­
gegenüber die Lektüre der zuvor betrachteten ‚Lochsignaturʽ des Felicio eher müh­
sam, so zieht der Schriftzug doch vor einem hellen Hintergrund den Blick auf sich, 
weil er sich eben von der erwartbaren, ornamentalen Anordnung der Löcher an 
einem Seiher unterscheidet. Einige Signaturen weisen jedoch eine noch weiter ein­
geschränkte, gezielt gelenkte Sicht- und Lesbarkeit auf.

Ein silberbeschlagener Kasten, den Kalif al-Ḥakam II. als Geschenk an seinen 
Sohn und Erben Hishām um 976 anfertigen ließ, trägt auf dem Deckelrand umlau­
fend eine Inschrift, die über den Auftrag informiert.28 Diese Inschrift in Kufi hebt 
sich plastisch und farblich in schwarz vor dem flachen, vergoldeten Grund ab.29 
Erst wenn jemand das Kästchen öffnen will und dazu eine Verschlusslasche an der 
Vorderseite über ihr Scharnier nach oben klappt, wird eine zweite Inschrift sicht­
bar, eine Signatur. „Werk des Badr und des Ṭarīf, eure Diener“ steht hier in ent­
sprechend der schmalen Lasche kleinen, eingravierten Buchstaben.30 War es Be­
scheidenheit, die die Goldschmiede an dieser Stelle hat signieren lassen, oder der 
Wunsch des Auftraggebers? Wenden sich die Künstler bewusst an einen bestimm­
ten Adressaten? Wenn wir davon ausgehen, dass die wohl zur Aufbewahrung von 

	 28	 Seine Maße betragen 27 × 38,5 × 23,5 cm; Casamar Pérez 1992; Jenkins 1993.
	 29	 Zur Technik der Inschrift Jenkins 1993.
	 30	 Zitiert nach Casamar Pérez 1992, 208. Einen vergleichbaren Anbringungsort für eine 

Signatur, die des Exekias auf der Gefäßlippe einer Amphora, die erst beim Abnehmen 
des Deckels sichtbar wird, bespricht Dietrich im vorliegenden Band S. 43–44.

Abb. 5: Badr und Ṭarīf, 
Kästchen des Hishām II., 
Gerona, Museo-Tesoro de 
la Catedral, Ausschnitt mit 
Signatur.



10 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

etwas Wertvollem dienende Schatulle überwiegend geschlossen blieb,31 dann ist 
jedenfalls der Rezipientenkreis dieser Signatur stark eingeschränkt, noch stärker, 
als es für das wertvolle Objekt ohnehin galt. Die Signatur wird hier zu einer „opti
mierte[n], strikt empfängerorientierte[n] Kommunikationsform“.32 Je nachdem, 
wie wir uns den Inhalt und die Gebrauchssituation des Kästchens vorstellen, ent­
steht hier eine exklusive, geradezu intime Nähe zwischen den Signierenden und 
dem Besitzer – bestimmt durch die Künstler im Ort der Signatur, und durch den 
Besitzer darin, wem er einen Blick in das Kästchen ermöglicht. Da es sich bei dieser 
Position und dem Layout dieser Signatur offenbar um eine Ausnahme bei den in al-
Andalus entstandenen Aufbewahrungsgeräten handelt,33 dürfte auch das Moment 
des Unerwarteten hinzugekommen sein, zumindest für den vermutlich kleinen Be­
trachterkreis über den Besitzer hinaus.

Angesichts dieser Beispiele und der Fragen, die sie aufwerfen, erscheint es sinn­
voll, die bisherigen Ansätze zur Untersuchung von Signaturen zu erweitern und 
dabei dem signaturentragenden Artefakt eine neue Aufmerksamkeit zu schenken. 
An welcher Stelle an dem Objekt wurde die Signatur angebracht? Sind Material 
und Technik des Artefakts in ein Verhältnis zum Layout der Signatur – verstanden 
als Anordnung der Schrift, Schreibtechnik und verwendete Schriftzeichen34 – zu 
setzen? In welcher Beziehung steht die Signatur zu weiteren Inschriften und Be­
schriftungen, und in welcher zu Bildern am Objekt selbst? Welche Funktion und 
welche Szenarien des Gebrauchs lassen sich für das Objekt plausibel machen, und 
wie verhalten sich dazu Platzierung und Form der Signatur? Welchen Bezug zwi­
schen seiner eigenen Person und dem Artefakt stellte ein Künstler über die Signatur 
her: Kann sie, der niedergeschriebene Name, als tatsächlich ‚eigenhändig‘ gelten, 
oder spiegelt sie einen bestimmten Produktionskontext wider? Oft lässt sich aus 
diesen Überlegungen erschließen, wie man sich den Rezipientenkreis der Signatur 
vorstellen kann und welcher Bezug zu einem idealen Betrachter impliziert bezie­
hungsweise wie sie von einem historischen Betrachter, einer Betrachterin wahrge­
nommen werden konnte, auch nach Manipulationen und Veränderungen des Arte­
fakts. Welche Wirksamkeit kann die Signatur im Gebrauch des Artefakts entfaltet 
haben, inwiefern konnte der Künstler ‚präsent‘ werden – nicht nur verstanden als 
Name an einem statischen Gegenstand, sondern als Person evoziert in Handlungen 

	 31	 Die Funktion des Kastens ist unbekannt, s. Jenkins 1993.
	 32	 Frese 2014, 3.
	 33	 Carboni 1993 bespricht ein deutlich kleineres, offenbar etwas später (ca. 1045) entstan­

denes Silberkästchen in Léon, das nicht auf der Unterseite der Lasche, sondern auf dem 
Feld unter der Lasche, also ebenso verborgen, den Namen eines ͑Uthman trägt. Der Autor 
identifiziert den ebenfalls in einer umlaufenden Deckelinschrift genannten Besitzer als 
einen fatimidischen Wesir und sieht das Werk daher in Ägypten entstanden. Fricke be­
nennt die Parallelen im Anbringungsort der Signatur (Fricke 2024, 71); sie stellt über­
zeugend die Herstellung in Ägypten in Frage (ebd., u. a. 53–54). Bestätigt sich dies, dann 
wären damit zwei im gleichen Umkreis entstandene ‚Laschen-Signaturen‘ überliefert.

	 34	 Dazu zuletzt Dietrich et al. 2023.



11﻿Zur Einführung

mit dem Objekt, und zwar idealiter permanent, ‚auf ewig‘? Verband der Name am 
Artefakt den dort Genannten mit dem Kontext dieses Artefakts, etwa einem Ort, 
oder mit bestimmten Narrativen? 

Der vorliegende Band bietet Fallbeispiele und Diskussionsansätze zu dieser 
Agenda, ohne sie umfassend verfolgen zu können. Im Gegensatz zu bisherigen 
Sammelbänden zum Thema der Signatur geht er darüber hinaus nicht nur in chro­
nologischer Hinsicht kulturübergreifend vor,35 sondern bezieht mit zwei Aufsät­
zen auch Gebrauchsobjekte und Architektur des Iran mit ein, mithin weitere Tra­
ditionen des Einsatzes von Schrift, Materialien und Techniken, der künstlerischen 
Praktiken und der Funktionen von Artefakten und Bauten. 

Bei dem so ermöglichten Vergleich – der perspektivisch noch weit stärker zu 
systematisieren wäre – wird deutlich, dass es ähnliche Formen und Formulierun­
gen der Präsentmachung gibt. Gleichzeitig sind die Artefakte und Bauten, die Signa
turen tragen, tendenziell andere (was auch mit Unterschieden in den Funktionen 
und kulturellen und religiösen Bedeutungsebenen zusammenhängen dürfte). Im 
Iran wurden dem Beitrag von Iman Aghajani zufolge eher Grabbauten als Moscheen 
mit dem Namen des Baumeisters versehen, während vor allem in Italien monumen­
tale Künstlerinschriften auch an Kirchengebäuden angebracht wurden.36 Im latei­
nischen Westen produzierte Gegenstände der Goldschmiedekunst und des Bronze­
gusses, die – soweit das sinnvoll zu trennen ist – überwiegend oder zumindest auch 
in profanen Kontexten verwendet wurden, tragen offenbar selten Signaturen,37 
während Luxuswaren aus Edelmetall ebenso wie bronzene Kessel (und damit nicht 
nur Werke einer ‚Hochkunst‘) von Viola Allegranzi als Beispiele arabischer und 
persischer Signaturen diskutiert werden können.

Der bloße Name am Gegenstand sagt damit per se nichts aus über ein spezifi­
sches Verständnis der eigenen Leistung bei seiner Herstellung, wie es die Begriffe 
‚Kunst‘ und ‚Handwerk‘ beziehungsweise ‚Kunst‘ und ‚Technik‘ in ihrem modernen 
Gebrauch nahelegen, die (auch) im vorliegenden Band unkommentiert verwendet 
sind.38 Vielmehr ist die vormoderne Signatur offen für ganz unterschiedliche Rollen- 
und Künstlerkonzepte, wie es gerade aus der hier eingenommenen Perspektive, 

	 35	 Den Bogen von der Antike bis zur Gegenwart schlägt der Sammelband Hegener 2013, 
wobei Byzanz und die islamisch beherrschten Gebiete nicht berührt werden. Die Auf­
sätze in Riccioni/Fara/Stringa 2017 umfassen den Zeitraum vom Frühmittelalter bis 
zum 20. Jahrhundert und berücksichtigen dabei Byzanz.

	 36	 Für Signaturen an Kirchen Dietl 2009, passim.
	 37	 Dieser erste Eindruck mag auch der insgesamt schmalen Überlieferung geschuldet sein, 

aber es fällt etwa auf, dass Kronen offenbar nicht signiert wurden. Einen mehr als ober­
flächlichen Eindruck zur Häufigkeit von signierten Gebrauchsgegenständen, auch jenen 
einer Oberschicht, ist wegen fehlender Überblickswerke schwer zu gewinnen.

	 38	 Für die mittelalterliche Kunst ist diese Dichotomie vielfach diskutiert und differenziert 
worden, s. konzise bei Reudenbach 2008, 48–51. Aktuell wird die Problematik reflektiert 
in den Projekten der Forschungsgruppe „Dimensionen der techne in den Künsten. Erschei­
nungsweisen – Ordnungen – Narrative“.



12 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

jener des Artefakts, nochmals deutlich wird. Die namentlich Genannten waren in 
die oft komplexen arbeitsteiligen Werkprozesse in ganz unterschiedlicher Weise 
involviert, intellektuell und im praktischen Tun.39 Gerade wenn man Signaturen, 
wie es die folgenden Beiträge versuchen, von den Artefakten her gedacht kontex­
tualisiert, wird deutlich, dass sie nicht dazu geeignet sind, einem ahistorischen Ge­
niebegriff oder modernen Konzepten von Autorschaft Vorschub zu leisten – was 
nicht bedeutet, dass eine Besitzerin, ein Besitzer oder ein größeres Publikum nicht 
ein Werk gerade aufgrund der (konzeptuellen, organisatorischen, praktischen) 
Beteiligung einer bestimmten Person am Schaffensprozess wertgeschätzt haben 
könnte und es mit Blick auf diese Wertzuschreibung signiert wurde.

Um die Beiträge entsprechend den oben umrissenen Fragestellungen zu er­
schließen, ist der Band nicht chronologisch oder nach kulturellen und geographi­
schen Zugehörigkeiten bzw. ihren Konstrukten gegliedert, sondern systematisch in 
drei Abschnitte. Dabei sind die Inhalte und Fragestellungen vielfältiger, als es die 
Zuordnung zu einem Abschnitt nahelegen mag – es ist der aus Sicht der Heraus­
geber prominente und in unserem Kontext maßgebliche Aspekt der jeweiligen Auf­
sätze, der mit der Zuordnung unterstrichen wird.

Die ersten beiden Beiträge zu signierten griechischen Vasen (Nikolaus Dietrich) 
und zu antiken signierten Steinschnitten (Jörn Lang) stehen in diesem Sinne unter 
der Leitfrage nach der Signatur im Gebrauch und der Praxeologie. Beide analysie­
ren, wie das Layout der Signaturen in Verbindung mit Größe, Form, Material, Far­
bigkeit und Funktion des signaturentragenden Gegenstandes die Wahrnehmung des 
Namenszuges bestimmen (und hier nicht nur die Lektüre und das Textverständnis, 
sondern das Sehen darauf sowie den haptischen Eindruck). Beide fragen auf dieser 
Grundlage nach der Teilhabe der Signierenden an den Praktiken, in denen die Arte­
fakte eingebunden waren, und überlegen, inwieweit die Signatur den Umgang der 
Rezipienten mit dem Artefakt mit beeinflusst haben könnte. Signaturen werden da­
mit stärker als bislang auch in ihren rezeptionsästhetischen Dimensionen erfasst 
und mit jenen der Produktionsästhetik verbunden. Ein Reiz dieses ersten Abschnitts 
liegt darin, dass die behandelten Artefakte grundsätzlich (neben der engen Verbin­
dung mit Bildern, der erforderlichen Nahsicht bei oftmals eingeschränkter Sichtbar­
keit, und der potenziellen Einbindung in literarische Kontexte sowie Gespräche da
rüber) darin vergleichbar sind, dass sie sich nicht nur bewegen lassen, sondern dass 
ihre Funktionen ihre Bewegung, den manuellen Umgang mit ihnen implizieren. 
Dieser wiederum kann über die Aktivierung des Betrachters von der Beschriftung 
mitbestimmt werden, wie es die hier entworfenen Rezeptionsszenarien nahelegen. 
Dabei sind für die Vasen (je nach Vasentyp bzw. -form) das Einschenken, Trinken 
und Leeren im Kontext des Symposions mit seinen vielfältigen Konnotationen ein 

	 39	 Das hat die oben umrissene umfangreiche Signaturenforschung vielfach herausgear­
beitet. S. auch im Kontext der Frage nach einer globalen Kunstgeschichte Juneja 2023, 
107–116 („The Artist’s Art“).



13﻿Zur Einführung

wichtiger (wenn auch bei weitem nicht der einzige) Aspekt für die Funktion und den 
Status des Objekts. Bei den Gemmen dominieren für alle genannten Gesichtspunkte 
die Kostbarkeit und die geringe Größe, ja Winzigkeit der Artefakte und damit auch 
der Signaturen, aufgrund derer es wortwörtlich in der Hand der Besitzerin oder des 
Besitzers liegt, wie sie oder er sie für die eigene Betrachtung hält, dreht, als Schmuck 
am Körper trägt und gegebenenfalls weiteren Personen zugänglich macht.

Ein Aspekt, der diese Signaturenträger unter allen im Band behandelten Objek­
ten besonders auszeichnet, ist ihre potenzielle Funktion als Siegel, wie sie im Fall 
retrograder Signaturen schon von vornherein in der Entstehung angelegt ist. Das 
Verhältnis des Künstlers zum signaturentragenden Objekt – dem Abdruck, der den 
Namen erst für eine ‚korrekte‘ Lektüre anbietet – wird damit ein mittelbares: Erst 
im Abdruck wird der Künstler präsent, ein Abdruck, den er wohl in den meisten 
Fällen nie gesehen oder berührt hat (ähnlich lässt sich bei nicht-retrograder Schrift 
das Verhältnis des Steinschneiders zum Abguss von Gemmen beschreiben). Damit 
schlägt der Beitrag zu den geschnittenen Edelsteinen eine Brücke zur zweiten Sek­
tion. Ihre Beiträge untersuchen Signaturen, die in unterschiedlicher Weise eine 
Präsenz des Künstlers sicherten. ‚Präsenz‘ wird dabei nicht schlicht als ein Vorhan­
densein verstanden, sondern der Begriff impliziert wirksame Anwesenheit und Ef­
fektivität.40 Insofern kann Präsenz behauptet und durch Performanz unterstrichen, 
aber auch durch die Präsenz anderer Akteure zurückgedrängt und überlagert wer­
den – konkret etwa mittels Inschriften, die sichtbarer, größer, in wertvollerem Ma­
terial ausgeführt sind, oder, im Falle der Signaturen ex negativo, indem die Ausfüh­
renden schlicht nicht genannt sind, Werke also nicht signiert sind. In der iranischen 
Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts finden sich Signaturen, die durch eine in 
unterschiedlichen Weisen hervorgehobene Anbringung (Position am Bauwerk, 
Größe, auszeichnendes Material und differierende Farbigkeit) den Namen lesbar 
machen, aber dies ganz überwiegend an kleineren Bauten wie Grabtürmen, nicht 
an baulichen Großprojekten – an diesen werden mit Schrift weit häufiger Herr­
scher und Bauaufseher präsent gemacht (Iman Aghajani). Dagegen wird mit einem 
Beitrag zu einem maasländischen Goldschmied der ersten Hälfte des 13. Jahrhun­
derts, Hugo d’Oignies, ein besonderes Fallbeispiel diskutiert (Mandy Telle): Über 
seine Signaturen war dieser Künstler gleich mehrfach und auch in Verbindung mit 
Selbstbildnissen im Schatz seines Augustinerpriorats präsent, darunter in der dafür 
ganz außergewöhnlichen Form der Rückseite einer Reliquienauthentik. Indem die 
Autorin die Formen dieser Präsenz und der Funktionen der signierten Gegenstände 
analysiert, kann sie eine über den Namen vermittelte Anwesenheit in- und außer­
halb der Liturgie plausibel machen, die der Goldschmied als höchst wirksam für 
sein Seelenheil erkannt haben dürfte. Den Genannten in der liturgischen memoria 
namentlich präsent zu machen, kann auch als die primäre Funktion der Signaturen 
des im 15. Jahrhunderts tätigen Malers Conrad von Soest gelten (Lisa Horstmann). 

	 40	 Frese/Hornbacher/Willer 2015.



14 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

In seinem Fall handelt es sich jedoch nicht um in der (Para-)Liturgie vom Liturgen 
selbst in unterschiedlicher Weise gebrauchte Werke, sondern um Altaraufsätze, auf 
denen der Name des Malers (oder Teile davon) illusionistisch in die Bildrealität in­
tegriert ist. Deutlich wird dabei, dass es für das Totengedenken nicht erheblich ist, 
ob der Name laut gelesen wird. Die teilweise verrätselt erscheinenden Signaturen 
dieses Malers dürften damit im Sinne einer restringierten Schriftpräsenz nicht als 
weniger effektiv gelten als gut lesbare Inschriften.

Der dritte und letzte Abschnitt des Bandes stellt zwei Beiträge vor, deren Aus­
einandersetzung mit Material und Technik der Signatur besonders herausgestellt 
werden soll. Das Material eines beschriebenen Objektes und die damit verbundenen 
Bedingtheiten – Vorgaben in der Größe und in den haptischen, optischen etc. Eigen­
schaften, Häufigkeit und Wert eines Materials – und die Techniken, in denen die 
Schrift ausgeführt wurden, entscheiden mit darüber, wie das Geschriebene wahrge­
nommen wird. An Signaturen wird oft ablesbar, welcher – intellektueller, technisch-
handwerklicher – Aufwand dabei getrieben wurde, den Namen der Produzenten 
festzuhalten. Wenn eine Signatur weniger integraler Bestandteil eines Werkes ist als 
ein auch in personell getrennter Tätigkeit ausführbarer Eintrag der Schrift (wie etwa 
eine auf eine Skulptur gemeißelte Inschrift), dann kann nicht per se davon ausgegan­
gen werden, dass sie, die Signatur, eigenhändig ausgeführt wurde. Dieser Fragestel­
lung geht der Beitrag zu den Signaturen des Pisaner Bildhauers Biduino an seinen im 
späten 12. Jahrhundert entstandenen Marmorskulpturen nach (Daniele Giorgi). Er 
argumentiert auf der Grundlage epigraphischer Vergleiche dafür, dass Biduino auch 
für das Layout und die Anbringung der Inschrift verantwortlich war – eine Überle­
gung, die zu der These führt, dass die Bildhauerwerkstatt auch ein Ort war, in dem 
die Fähigkeiten zu Entwurf und Ausführung von Inschriften in Stein gelehrt wurden.

Von der Prämisse, dass Material und (Schreib-)Techniken die Wahrnehmung 
entscheidend mitbestimmen, geht der abschließende Aufsatz zu Werken der Gold­
schmiedekunst und des Bronzegusses in den Regionen des Iran aus (Viola Allegranzi). 
Dabei werden Luxuswaren ebenso wie Gebrauchsgegenstände des 10. bis 13. Jahr­
hunderts untersucht und Rückschlüsse auf die Werkstattorganisation und den je­
weiligen Produktionsprozess gezogen. Wie besonders in den ersten beiden Beiträ­
gen des Bandes werden neben solchen produktionsästhetischen Aspekten auch in 
diesem Kontext der Umgang mit den Objekten, das ‚handling‘‚ und ihre Wahrneh­
mung in unterschiedlichen Rezipientenkreisen thematisiert. Mit dieser Diskussion 
der praxeologischen Dimension von Signaturen ist abschließend nochmals eine für 
den Band grundlegende Problemstellung aufgegriffen.

***

Der vorliegende Band geht auf ein 2022 im Rahmen des Heidelberger SFB „Materiale 
Textkulturen. Materialität und Präsenz des Geschriebenen in non-typographischen 
Gesellschaften“ veranstaltetes Kolloquium zurück. Es wurde organisiert von dem 



15﻿Zur Einführung

Teilprojekt Präsenz des Künstlers. Mittelalterliche Artefakte mit Künstlerinschrif-
ten in Kooperation mit jenem zu Schrift und Bild in der griechischen Plastik: Exem­
plarische Untersuchung am Beispiel Athens und Olympias von der Archaik bis in 
die Kaiserzeit. Der 2023 ausgelaufene SFB wurde von der DFG gefördert, und ihr 
sind wir auch für die Finanzierung des Kolloquiums verbunden. Unser Dank gilt 
im Besonderen den Vortragenden. Sie haben unsere Begeisterung für die Frage­
stellungen geteilt und über die Disziplinen hinweg die oft überraschenden und 
vielschichtigen Werke diskutiert. Johannes Fouquet wirkte darüber hinaus bei der 
Organisation mit. Dankbar sind wir auch für die tatkräftige Unterstützung bei der 
Vorbereitung und während des Kolloquiums durch Sven Fischer, Maëva Lacotte, 
Isabella Schnürle, Annika Zschoch und besonders Kathrin Berghoff.
Wir freuen uns sehr, dass ein Großteil der Vorträge nun als Beiträge in diesem Band 
vorgelegt werden kann.41 Christiane Brosius, Ludger Lieb und Christian Witschel 
sind wir für die Aufnahme in die Reihe KEMTE verbunden, den beiden anonymen 
Gutachtern für ihre hilfreichen Hinweise und Anregungen. Zahlreiche Institutionen 
unterstützten uns ebenso wie Ivan Drpić mit Abbildungsvorlagen. Für die ausgezeich
nete Betreuung der Publikation danken wir Nicolai Dollt, Iris Matzner und Linus 
Möllenbrink, für die große Unterstützung bei der Drucklegung Maëva Lacotte und 
Annika Zschoch, für die Durchsicht der Register Iman Aghajani und Viola Allegranzi.

ORCID®

Nikolaus Dietrich  https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Literaturverzeichnis

Abkürzungen

ABV	 Beazley, John Davidson, Attic Black-Figure Vase-Painters, Oxford 1956.
ARV	 Beazley, John Davidson, Attic Red-Figure Vase-Painters, Oxford 1963.
DNO	 Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den bildenden Künsten der Griechen I–V, 

hg. von Sascha Kansteiner, Klaus Hallof, Lauri Lehmann, Bernd Seidensticker u. Klaus 
Stemmer, Berlin 2014.

IG	 Inscriptiones Graecae XIV: Inscriptiones Italiae et Siciliae, hg. von Georg Kaibel, Berlin 1890. 

	 41	 Die Beiträge von Ivan Drpić (Authorship and Viewership at the Peribleptos Church, Ohrid), 
Johannes Fouquet (Layout und Disposition von Bildhauersignaturen an statuarischen 
Monumenten) und Stefano Riccioni (Firme nella pittura veneziani) standen für die Publi­
kation nicht zur Verfügung.

https://orcid.org/0000-0002-9418-5055
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055


16 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

Sekundärliteratur

Barr, Helen / Hildebrandt, Dirk / Kern, Ulrike / Müller, Rebecca (2020), �„Zur Einführung“, in: Helen 
Barr, Dirk Hildebrand, Ulrike Kern u. Rebecca Müller (Hgg.), Vom Wort zur Kunst. Künstler-
zeugnisse vom frühen Mittelalter bis zur Gegenwart, Emsdetten / Berlin, 7–42.

Bedos-Rezak, Brigitte M./Hamburger, Jeffrey F. (Hgg.) (2016), �Sign and Design: Script as Image in 
Cross-Cultural Perspective (300–1600 CE) (Dumbarton Oaks Research Library and Collection), 
Washington.

Blair, Sheila S. (2015), �„Place, Space and Style: Craftsmen’s Signatures in Medieval Islamic Art“, in: 
Anthony Eastmond (Hg.), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World, 
Cambridge, 230–248.

Braun, Joseph (1932), �Das christliche Altargerät in seinem Sein und in seiner Entwicklung, 
München.

Braun, Joseph (1940), �Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre Entwicklung, Freiburg im 
Breisgau.

Bredekamp, Horst (2000), �„Das Mittelalter als Epoche der Individualität“, in: Berichte und Abhand-
lungen. Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften 8, 191–240.

Burg, Tobias (2007), �Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17. Jahrhundert, 
Berlin.

Carboni, Stefano (1993), �„Casket“, in: The Art of Medieval Spain A. D. 500–1200 (Katalog zur Ausstel-
lung des Metropolitan Museum of Art in New York, 18. November–13. März 1994), New York, 
99–100.

Casamar Pérez, Manuel (1992), �„Casket of Hishām“, in: Jerrilynn D. Dodds (Hg.), Al-Andalus. The Art 
of Islamic Spain, New York, 208–209.

Castiñeiras González, Manuel Antonio (Hg.) (2017), �Entre la letra y el pincel: El artista medieval. 
Leyenda, identidad y estatus, Almería.

Chastel, André (1974), �„I. Signature et signe“, in: Revue de l’art 26 (4), 8–14.
Cornelius Claussen, Peter (1981), �„Früher Künstlerstolz. Mittelalterliche Signaturen als Quelle der 

Kunstsoziologie“, in: Karl Clausberg, Dieter Kimpel, Hans-J. Kunst u. Robert Suckale (Hgg.), 
Bauwerk und Bildwerk im Hochmittelalter. Anschauliche Beiträge zur Kultur- und Sozial-
geschichte, Gießen, 7–34.

Cornelius Claussen, Peter (1992), �„Nachrichten von den Antipoden oder der mittelalterliche 
Künstler über sich selbst“, in: Matthias Winner (Hg.), Der Künstler über sich in seinem Werk 
(Internationales Symposium der Bibliotheca Hertziana, Rom 1989), Weinheim, 19–54.

Debiais, Vincent (2017), �La croisée des signes. L’écriture et les images médiévales (800–1200), 
Paris.

Dehio, Georg (1910), �„Über einige Künstlerinschriften des deutschen 15. Jahrhunderts“, in: Reperto-
rium für Kunstwissenschaft 33, 55–64.

Della Latta, Alessandro / Gludovatz, Karin (2023), �Signaturen: auktoriale Präsenz zwischen Bild 
und Schrift, 1400–1700, Berlin / Boston.

Dietl, Albert (1987), �„In arte peritus. Zur Topik mittelalterlicher Künstlerinschriften in Italien bis zur 
Zeit Giovanni Pisanos“, in: Römische historische Mitteilungen 29, 75–125.

Dietl, Albert (2009), �Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Künstlerinschriften Italiens, 
4 Bde., München.

Dietrich, Nikolaus (2017), �„Framing Archaic Greek Sculpture. Figure, Ornament and Script“, 
in: Michael Squire u. Verity Platt (Hgg.), The Frame in Classical Art. A Cultural History, 
Cambridge, 270–316.

Dietrich, Nikolaus (2020a), �„Einleitung. Zur Materialität des Geschriebenen in der griechischen Plastik: 
Forschungsgeschichtliche Perspektiven und daraus resultierende Fragen und Probleme“, in: 
Nikolaus Dietrich, Johannes Fouquet u. Corinna Reinhardt (Hgg.), Schreiben auf statuari-
schen Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer und frühklassischer Zeit 
(Materiale Textkulturen 29), Berlin / Boston, 1–29, https://doi.org/10.1515/9783110645422–001.

https://doi.org/10.1515/9783110645422-001


17﻿Zur Einführung

Dietrich, Nikolaus (2020b), �„Zur heuristischen Kategorie des Kontextes in der Archäologie. Bemer-
kungen zu einem attischen Schalenfragment des Phintias“, in: Jacobus Bracker (Hg.), Homo 
pictor. Image Studies and Archaeology in Dialogue (Freiburger Studien zur Archäologie und 
visuellen Kultur 2), Heidelberg, 39–76.

Dietrich, Nikolaus / Fouquet, Johannes / Reinhardt, Corinna (Hgg.) (2020), �Schreiben auf ­statuarischen 
Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer und frühklassischer Zeit 
(Materiale Textkulturen 29), Berlin / Boston.

Dietrich, Nikolaus / Horstmann, Lisa / Bernini, Andrea / Börner, Susanne / Braun, Sarah / Fouquet, 
Johannes / Frese, Tobias / Heinrich, Adrian / Hirt, Rebecca / Kühne-Wespi, Carina / Mirizio, 
Giuditta / Müller, Rebecca / Fernández Riva, Gustavo / Rózsa, Anett / Sitz, Anna / Stahlke, 
Friederike / Tong, Chun Fung / Watta, Sebastian (2023), �„Layout, Gestaltung, Text-Bild“, in: 
Nikolaus Dietrich, Ludger Lieb u. Nele Schneidereit (Hgg.), Theorie und Systematik materialer 
Textkulturen. Abschlussband des SFB 933 (Materiale Textkulturen 46.1), Berlin / Boston, 67–114, 
https://doi.org/10.1515/9783111292229–003.

Dietrich, Nikolaus / Lieb, Ludger / Schneidereit, Nele (Hgg.) (2023), �Theorie und Systematik mate-
rialer Textkulturen: Abschlussband des SFB 933 (Materiale Textkulturen 46.1), Berlin / Boston.

Donato, Maria Monica (2000), �„Nomi nascosti: Qualche caso toscano per una ricerca difficile“, in: 
Maria Monica Donato (Hg.), Le opere e i nomi. Prospettiva sulla ‚firma‘ medievale, Pisa, 51–53.

Drpić, Ivan (2013), �„Painter as Scribe: Artistic Identity and the Arts of Graphē in Late Byzantium“, in: 
Word & Image 29 (3), 334–353.

Eastmond, Anthony (Hg.) (2015), �Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World, 
Cambridge.

Favreau, Robert (1997), �Épigraphie médiévale (L’atelier du médiéviste 5), Turnhout.
Foletti, Ivan (2017), �„La firma d’artista, i miti vasariani e ‚Wolvinus magister phaber‘“, in: Stefano 

Riccioni, Giovanni Fara u. Nico String (Hgg.), La ‚firma‘ nell’arte. Autorialità, autocoscienza, 
identità e memoria degli artisti (Venezia Arti 26), Venedig, 35–48.

Fouquet, Johannes (2022), �„Motionless Statues? Inscriptions and Bodily Kinaesthetics in Archaic 
and Early Classical Sculpture“, in: Nikolaus Dietrich u. Johannes Fouquet (Hgg.), Image, Text, 
Stone. Intermedial Perspectives on Graeco-Roman Sculpture (Materiale Textkulturen 36), 
Berlin / Boston, 145–177, https://doi.org/10.1515/9783110775761–006.

Fouquet, Johannes (in Vorbereitung), �Das Bild der Schrift in der griechischen Plastik. Materialität 
und Intermedialität schrifttragender statuarischer Monumente von archaischer bis 
hellenistischer Zeit.

Fox, Richard / Panagiotopoulos, Diamantis / Tsouparopoulou, Christina (2015), �„Affordanz“, in: 
Thomas Meier, Michael R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / München / Boston, 63–70, 
https://doi.org/10.1515/9783110371291.63.

Frese, Tobias (2014), �„‚Denn der Buchstabe tötet‘ – Reflexionen zur Schriftpräsenz aus mediävis-
tischer Perspektive“, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), Verborgen, 
unsichtbar, unlesbar – zur Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Text
kulturen 2), Berlin / Boston, 1–16, https://doi.org/10.1515/9783110353587.1.

Frese, Tobias / Hornbacher, Annette / Willer, Laura (2015), �„Präsenz“, in: Thomas Meier, Michael 
R. Ott u. Rebecca Sauer (Hgg.), Materiale Textkulturen. Konzepte – ­Materialien – 
Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin / München / Boston, 87–100, https://doi.
org/10.1515/9783110371291.87.

Fricke, Beate (2024), �„From al-Andalus to Germany: Objects, Techniques, and Materials“, in: Finbarr 
Barry Flood u. Beate Fricke (Hgg.), Tales Things Tell. Material Histories of Early Globalisms, 
Princeton / Oxford, 23–109.

Gludovatz, Kathrin (2005), �„Der Name am Rahmen, der Maler im Bild. Künstlerselbstverständnis 
und Produktionskommentar in den Signaturen Jan van Eycks“, in: Wiener Jahrbuch für 
Kunstgeschichte 54, 115–175.

Hamburger, Jeffrey F. (2014), �Script as Image (Corpus of Illuminated Manuscripts 21), Paris.
Hegener, Nicole (Hg.) (2013), �Künstlersignaturen von der Antike bis zur Gegenwart, Petersberg.

https://doi.org/10.1515/9783111292229-003
https://doi.org/10.1515/9783110775761-006
https://doi.org/10.1515/9783110371291.63
https://doi.org/10.1515/9783110353587.1
https://doi.org/10.1515/9783110371291.87
https://doi.org/10.1515/9783110371291.87


18 Nikolaus Dietrich , Rebecca Müller und Mandy Telle

Hülsen-Esch, Andrea von (2014), �„Handwerker oder Künstler. Vom Wertewandel in der Kunst-
produktion“, in: Jürgen Wiener (Hg.), Der Wert der Arbeit. Annäherungen an ein kulturelles 
Paradigma in Mittelalter, Neuzeit und Moderne (Studia humaniora. Düsseldorfer Studien zu 
Mittelalter und Renaissance 47), Düsseldorf, 209–245.

Hurwit, Jeffrey M. (2015), �Artists and Signatures in Ancient Greece, New York.
Ingrand-Varenne, Estelle / Pallottini, Elisa / Raaijmakers, Janneke (Hgg.) (2023), �Writing Names 

in Medieval Sacred Spaces. Inscriptions in the West, from Late Antiquity to the Early 
Middle Ages (Utrecht Studies in Medieval Literacy 56), Turnhout, https://doi.org/10.1484/M.
USML-EB.5.131541.

Jenkins, Marilyn (1993), �„Casket“, in: The Art of Medieval Spain A. D. 500–1200 (Katalog zur 
Ausstellung des Metropolitan Museum of Art in New York, 18. November–13. März 1994), 
New York, 94.

Juneja, Monica (2023), �Can Art History be Made Global? Meditations from the Periphery, 
Berlin / Boston.

Keil, Wilfried E. (2017), �„Von sichtbaren und verborgenen Signaturen an mittelalterlichen Kirchen“, 
in: Irene Berti, Katharina Bolle, Fanny Opdenhoff u. Fabian Stroth (Hgg.), Writing Matters. 
Presenting and Perceiving Monumental Inscriptions in Antiquity and the Middle Ages 
(Materiale Textkulturen 14), Berlin, 309–352, https://doi.org/10.1515/9783110534597–013.

Kiening, Christian / Stercken, Martina (Hgg.) (2008), �SchriftRäume. Dimensionen von Schrift 
zwischen Mittelalter und Moderne (Veröffentlichungen des Nationalen Forschungsschwer-
punkts, Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen 4), Zürich.

Klotz, Heinrich (1976), �„Formen der Anonymität und des Individualismus in der Kunst des Mittel-
alters und der Renaissance“, in: Gesta 15 (1 / 2), 303–312.

Knauß, Florian (2017), �Die Kunst der Antike. Meisterwerke der Münchner Antikensammlungen, 
München.

Kreikenbom, Detlev (1990), �Bildwerke nach Polyklet. Kopienkritische Untersuchungen zu den 
männlichen statuarischen Typen nach polykletischen Vorbildern: „Diskophoros“, Hermes, 
Doryphoros, Herakles, Diadumenos, Berlin.

Kreikenbom, Detlev (2013), �„Originale und Kopie. Signaturen an späthellenistischen und kaiser-
zeitlichen Skulpturen“, in: Nicole Hegener (Hg.), Künstlersignaturen von der Antike bis zur 
Gegenwart, Petersberg, 60–75.

Legner, Anton (2009), �Der Artifex. Künstler im Mittelalter und ihre Selbstdarstellung. Eine illustrierte 
Anthologie, Köln.

Lissarrague, François (1994), �„Epiktetos egraphsen: The Writing on the Cup“, in: Simon Goldhill u. 
Robin Osborne (Hgg.), Art and Text in Ancient Greek Culture, Cambridge, 12–27.

Löwy, Emanuel (1885), �Inschriften griechischer Bildhauer, Leipzig.
Mariaux, Pierre Alain (2013), �„Qui a peur de Claricia?“, in: Frédéric Elsig, Térence le Deschault 

de Monredon, Pierre Alain Mariaux, Brigitte Roux u. Laurence Terrier (Hgg.), L’image en 
questions. Pour Jean Wirth, Genf, 138–145.

Mattusch, Carol C. (2005), �The Villa dei Papiri at Herculaneum. Life and Afterlife of a Sculpture 
Collection, Los Angeles.

Mineo, Émilie (2015), �„Las inscripciones con ‚me fecit‘: ¿Artistas o comitentes?“, in: Románico: 
Revista de arte de amigos del románico 20, 106–112.

Mineo, Émilie (2023), �„Le nom à l’œuvre: Les signatures épigraphiques d’artistes et de commandi-
taires entre quête de gloire et perspectives eschatologiques“, in: Estelle Ingrand-Varenne, 
Elisa Pallottini u. Janneke Raaijmakers (Hgg.), Writing Names in Medieval Sacred Spaces. 
Inscriptions in the West, from Late Antiquity to the Early Middle Ages (Utrecht Studies in 
Medieval Literacy 56), Turnhout, 137–166, https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/M.
USML-EB.5.133536.

Müller, Rebecca (2020), �„Der Name am Grab. Die Künstlersignatur auf dem Grabmal des Wolfhard 
von Roth“, in: Gerhard Lutz u. Rebecca Müller (Hgg.), Die Bronze, der Tod und die Erinne-
rung. Das Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom (Veröffentlichungen des 
Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München 53), Passau, 199–221.

https://doi.org/10.1484/M.USML-EB.5.131541
https://doi.org/10.1484/M.USML-EB.5.131541
https://doi.org/10.1515/9783110534597-013
https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/M.USML-EB.5.133536
https://www.brepolsonline.net/doi/10.1484/M.USML-EB.5.133536


19﻿Zur Einführung

Pfisterer-Haas, Susanne (2019), �Die Bronzegefäße der Staatlichen Antikensammlungen München, 
München.

Reudenbach, Bruno (2008), �Die Kunst des Mittelalters, Bd. 1: 800 bis 1200, München.
Reudenbach, Bruno (2020), �„‚Künstlermönche‘ und die Last des Schreibens. Schreiber- und 

Malervermerke in Handschriften des frühen Mittelalters“, in: Helen Baar, Dirk Hildebrandt, 
Ulrike Kern u. Rebecca Müller (Hgg.), Vom Wort zur Kunst. Künstlerzeugnisse vom frühen 
Mittelalter bis zur Gegenwart, Emsdetten / Berlin, 169–189.

Riccioni, Stefano (2008), �„L’‚Epiconografia‘: l’opera d’arte medievale come sintesi visiva di scrittura 
e immagine“, in: Arturo Carlo Quintavalle (Hg.), Medioevo: arte e storia (I convegni di 
Parma 10), Mailand, 465–480.

Riccioni, Stefano / Giovanni, Maria Fara / Stringa, Nico (Hgg.) (2017), �La ‘firma’ nell’arte. Auto
rialità, autocoscienza, identità e memoria degli artisti – The Artist’s Signature Authorship, 
Self-Consciousness, Identity and Artistic Legacy (Venezia Arti 26), Venedig.

Springer, Anton (1862), �„Die Künstlermönche im Mittelalter“, in: Mittheilungen der K. K. Central-
Commission zur Erforschung und Erhaltung der Baudenkmale 7 (1), 1–10 u. 36–48.

Squire, Michael J. (2011), �The Iliad in a Nutshell. Visualizing Epic on the Tabulae Iliacae, Cambridge.
Todić, Branislav (2001), �„Signatures des peintres Michael Astrapas et Eutychios. Fonction et signi-

fication“, in: Chrysanthē Mauropulu-Tsiumē (Hg.), Aphierōma stē mnēmē tu Sōtērē Kissa, 
Thessalonikē, 643–662.

Untermann, Matthias (2013), �„Inschriften der Bauleute der Salierzeit“, in: Matthias Müller, Matthias 
Untermann u. Dethard von Winterfeld (Hgg.), Der Dom zu Speyer. Konstruktion, Funktion 
und Rezeption zwischen Salierzeit und Historismus, Darmstadt, 206–221.

Untermann, Matthias (2019), �„Schrift und sakraler Außenraum. Tempelfassaden und monumentale 
Friesinschriften im Mittelalter“, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil u. Kristina Krüger (Hgg.), 
Sacred Scripture / Sacred Space. The Interlacing of Real Places and Conceptual Place in 
Medieval Art and Architecture (Materiale Textkulturen 23), Berlin / Boston, 245–286,  
https://doi.org/10.1515/9783110629156–011.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:	 © Bischöfliches Dom- und Diözesanmuseum Mainz, Foto: Marcel Schawe.
Abb. 2a–b:	 Foto: Ivan Drpić.
Abb. 3:	 © CC BY-NC-SA 2.0, Foto: Stephen Chappell, via flickr.
Abb. 4:	 © Staatliche Antikensammlungen München, Foto: Renate Kühling.
Abb. 5:	 Dodds, Jerrilynn D. (Hg.) (1992), �Al-Andalus. The Art of Islamic Spain, New York, 208.

https://doi.org/10.1515/9783110629156-011




Praxeologie:  
Signaturen im Gebrauch





© 2025 Nikolaus Dietrich (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.), 
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 23–51. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23224

Nikolaus Dietrich 

Signatures in Attic Vase-Painting 
Negotiating the Place of the Banausos in  
Classical Greek Society and on the Vase 

Abstract In this chapter on ancient Greek vase-
painting, I undertake a comparative study of the 
place of the artist in two different spaces: his posi-
tion in Greek society and the Greek cultural imagi-
nation, and ‘his’ (or rather his signature’s) position 
on the material object of his craft, namely the vase. 
While the social standing of the potter-painters of 
Classical Athens seems to have been rather low, 
some elements help us to carve out a more com-
plex picture. The evidence for wealthy potters, the 
high esteem given to the products of highly so-
phisticated, ‘artistic’ craft, and the very many sig-
natures found on vases from early on all compel 
us to rethink simplistic ideas about the low esteem 
of the baunausos working with one’s own hands. 
Most puzzling are self-representations of artisans 
that show off – rather than conceal – the conde-
scending view of the artisan’s bodily ugliness. Turn-
ing to the signatures’ place on the painted vases, 
I first discuss signatures in the context of other 

types of inscriptions that we know from Attic vases, 
namely the frequent name-tags and kalos-inscrip-
tions, and the rare cases of inscribed direct speech. 
Although the overall aesthetics of signatures does 
not differ dramatically from that of other types of 
inscriptions, so as to be recognizable as such only 
upon reading, we may still detect a special affinity 
of signatures to those parts of a drinking-vessel that 
define the object’s functionality, and that may be 
concretely touched by the drinker/viewer/reader: 
the handles and the foot of a vase. The ‘embodied 
terminology’ for naming the parts of a Greek vase, 
which is used in scholarly literature and which is 
borrowed from ancient Greek texts themselves, re-
veals the degree to which the body-analogy of the 
crafted vase was taken seriously. Signatures of the 
type ‘so-and-so made me’ therefore define, meta-
phorically speaking, the vase as the (beautiful and 
esteemed!) body of the artist, who transfers his 
own beauty to the product of his craft.

Keywords Greek Vase-Painting; Signatures; Material Writing; Image and Text; Embodiment

The Place of the Artist in Greek Society: Between Disrespect 
for Craftspeople and Esteem for Their Products

In his Geschichte der Kunst, Winckelmann writes that, among the Greeks, artists 
would have been highly esteemed members of their society.1 But stated in Winckel­
mann’s exalted terms, this is a highly questionable claim; the opposite may seem 
more convincing. Yet the issue is complex because, given the material and liter­
ary legacy of classical antiquity, we face a  contradictory situation. On the one 
hand, many painters, sculptors, or gem engravers of the past enjoyed great fame 
and were discussed in Greek and Latin literature, such as Pliny’s naturalis historia.2 

	 1	 Winckelmann 2002, 133–137 (“Von der Achtung der Künstler”).
	 2	 See DNO (an enlarged and updated version of both Overbeck 1868 [collection of written 

sources]); and Löwy 1885 (collection of sculptors’ signatures, on which see Dietrich/​
Fouquet/Reinhardt 2020, 8–13 [Dietrich]). On Pliny the Elder’s ‘art-historical’ excursus, 
see e. g. Isager 1991. The taxonomy of what the naturalis historia has to say about artworks 

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23224
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055


24 Nikolaus Dietrich

For example, in his mostly brief descriptions of works of art in Greek cities and sanc­
tuaries, the Imperial Age author Pausanias mentions the name of the artist wherever 
he can.3 The great number of materially preserved Greek artist signatures constitute, 
of course, another witness to the importance of the artist.4 Yet, on the other hand, we 
also have overwhelming proof that artists failed to enjoy any special level of social 
recognition, just like any kind of physical labour was negatively connoted.5 In Xeno­
phon’s Socratic dialogue oikonomikos (“on the household”, composed ca. 380 BC), we 
read what seemed to be a generally accepted, pejorative characterisation:

καὶ γὰρ αἵ γε βαναυσικαὶ καλούμεναι καὶ ἐπίρρητοί εἰσι καὶ εἰκότως μέντοι 
πάνυ ἀδοξοῦνται πρὸς τῶν πόλεων. καταλυμαίνονται γὰρ τὰ σώματα τῶν τε 
ἐργαζομένων καὶ τῶν ἐπιμελομένων ἀναγκάζουσαι καθῆσθαι καὶ σκιατραφεῖσθαι, 
ἔνιαι δὲ καὶ πρὸς πῦρ ἡμερεύειν. τῶν δὲ σωμάτων θηλυνομένων καὶ αἱ ψυχαὶ 
πολὺ ἀρρωστότεραι γίγνονται.

[…] the so-called banausic occupations are scorned and, naturally enough, held in 
low regard in our states. For they spoil the bodies of the workmen and the foremen, 
forcing them to sit still and stay indoors, and in some cases to spend the whole day 
by the fire. As their bodies become womanish their souls lose strength too (Xen. oik. 
4.2–3).6

is nevertheless built rather around materials than around artists: see Anguissola/​
Grüner 2020. For names of gem engravers in ancient literature, see Jörn Lang’s chapter 
in this volume (note 6).

	 3	 On Pausanias’ way of describing artworks, see e. g. Kreilinger 1997, 475–477; Pretzler 
2007, 105–117.

	 4	 See already Winckelmann 2002, 134–135. On ancient Greek artists’ signatures, see the 
recent general overview Hurwit 2015 (shorter: Hurwit 2017). 

	 5	 A majority of scholars agree on the low social status of craftsmen in Ancient Greece. For 
a concise outline of this view, see Austin/Vidal-Naquet 1972; for further bibliography, 
see e. g. Neer 2002, 89, note 5, or Seaman 2017b, 12, note 1. Within the renewed interest in 
the figure of the artist in the field of Greek art (see Seaman 2017a on changing attitudes 
since the 18th century), some recent publications advocate a partial revision of views: see 
e. g. Seaman 2017b; Hurwit 2015. That signatures would argue against a marginal status 
of artists is a Leitmotiv in this monograph. Early opposition to the idea of the Greeks’ low 
esteem for artists came from the side of an epigraphist: Guarducci 1958; Guarducci 
1962 (criticizing Schweitzer 1925; and Bianchi Bandinelli 1957). On signatures wit­
nessing artists’ (self-)esteem, see also Philipp 1968, 77; Himmelmann 1979, 127–128. More 
skeptical is Osborne 2010. For an illuminating outline of the historiography of (and new 
ways to proceed in) this debate, which distinguishes a ‘modernist’ and a ‘primitivist’ con­
ception of the artist, respectively drawing back to a Winckelmann-inspired neoclassi­
cal model and a Jacob Burckhardt inspired idea of the artist as craftsman/banausos, see 
Tanner 2006, 241–204 (or Tanner 1999). Another good general outline of this contro­
versy is Himmelmann 1979, 127–131. 

	 6	 Text and translation for Xenophon’s oeconomicus are taken from Marchant/Todd 1923. 
This dismissal of handcraft is the beginning of Socrates’ answer to his interlocutor 



25Signatures in Attic Vase-Painting

Similar dismissive attitudes towards handcraft are found in Graeco-Roman lit­
erature throughout antiquity,7 alongside and in spite of the esteem in which the 
products of artful craft were held. This seemingly contradictory attitude towards 
the figure of the artist and the product of his craft8 comes across very tellingly in 
a text of the second century AD author Lucian, in which the narrator recounts the 
fictive story of a dream that he had in his youth. Two women, one of whom per­
sonified the art of sculpture, the other learning (paideia), each try to convince him 
to follow their path. Learning, who would eventually win the contest, seeks to per­
suade him in the following way:

εἰ δὲ καὶ Φειδίας ἢ Πολύκλειτος γένοιο καὶ πολλὰ θαυμαστὰ ἐξεργάσαιο. τὴν 
μὲν τέχνην ἅπαντες ἐπαινέσονται, οὐκ ἔστι δὲ ὅστις τῶν ἰδόντων, εἰ νοῦν ἔχοι, 
εὔξαιτ̓  ἂν σοὶ ὅμοιος γενέσθαι: οἷος γὰρ ἂν ᾖς, βάναυσος καὶ χειρῶναξ καὶ 
ἀποχειροβίωτος νομισθήσῃ.

Even if you should become a Phidias or a Polycleitos and should create many 
marvellous works, everyone would praise your craftsmanship, to be sure, but 
none of those who saw you, if he were sensible, would pray to be like you; for 
no matter what you might be, you would be considered a mechanic, a man who 
has naught but his hands, a man who lives by his hands (Lucian. somnium. 9).9

asking him to advise him which branches of knowledge would be suitable for him to 
cultivate. On the passage, see Neer 2002, 89–91; Tanner 2006, 149–150; Hurwit 2015, 
7–10.

	 7	 Another most telling statement on the worthlessness of the artist as opposed to the 
praise of his works is a well-known passage from Plutarch’s Life of Perikles, cited e. g. 
in Frontisi-Ducroux 1975, 24–25, which illustrates the remarkable longevity of this 
attitude towards artisans in Graeco-Roman Antiquity: “No generous youth, from see­
ing the Zeus at Pisa or the Hera at Argos, longs to be Pheidias or Polycleitus; nor to be 
Anacreon or Philetas or Archilochus out of pleasure in their poems. For it does not of ne­
cessity follow that, if the work delights you with its grace, the one who wrought it is wor­
thy of your esteem.” (Plut. vitae parallelae. 2.1–2: καὶ οὐδεὶς εὐφυὴς νέος ἢ τὸν ἐν Πίσῃ 
θεασάμενος Δία γενέσθαι Φειδίας ἐπεθύμησεν ἢ τὴν Ἥραν τὴν ἐν Ἄργει Πολύκλειτος, 
οὐδ̓  Ἀνακρέων ἢ Φιλητᾶς ἢ Ἀρχίλοχος ἡσθεὶς αὐτῶν τοῖς ποιήμασιν. οὐ γὰρ ἀναγκαῖον, 
εἰ τέρπει τὸ ἔργον ὡς χάριεν, ἄξιον σπουδῆς εἶναι τὸν εἰργασμένον.) Text and translation 
for Plutarch’s Lives are taken from Perrin 1916. Interestingly, Plutarch includes poets in 
his dismissal of the figure of the artist. On the passage see recently Hurwit 2015, 7–10; 
Seaman 2017b, 14. It is cited already by Jacob Burckhardt (Burckhardt 1918, 204 [from 
his talk “Die Griechen und ihre Künstler”, 30. 10. 1883]), later entering from there the aca­
demic discourse: Schweitzer 1925, 55; Bianchi Bandinelli 1957, 5; Guarducci 1958, 140 
(with a different reading).

	 8	 See already Burford 1972, 12.
	 9	 Text and translation for Lucian’s Somnium sive Vita Luciani are taken from Harmon 1921. 

On the passage see Schweitzer 1925, 30, note 3; Burford 1972, 12; Seaman 2017b, 12–14; 
Stewart 2019, 79–81.



26 Nikolaus Dietrich

For Lucian, the glory of an artist’s works do not shine upon himself as a person. On 
the contrary, endowing his sculptural bodies with the best qualities would mean 
crippling his own body and soul, as Learning points out at the end of her speech:

[…] χιτώνιόν τι πιναρὸν ἐνδύσῃ καὶ σχῆμα δουλοπρεπὲς ἀναλήψῃ καὶ μοχλία 
καὶ γλυφεῖα καὶ κοπέας καὶ κολαπτῆρας ἐν ταῖν χεροῖν ἕξεις κάτω νενευκὼς εἰς 
τὸ ἔργον, χαμαιπετὴς καὶ χαμαίζηλος καὶ πάντα τρόπον ταπεινός, ἀνακύπτων 
δὲ οὐδέποτε οὐδὲ ἀνδρῶδες οὐδὲ ἐλεύθερον οὐδὲν ἐπινοῶν, ἀλλὰ τὰ μὲν ἔργα 
ὅπως εὔρυθμα καὶ εὐσχήμονα ἔσται σοι προνοῶν, ὅπως δὲ αὐτὸς εὔρυθμός τε καὶ 
κόσμιος ἔσῃ, ἥκιστα πεφροντικώς, ἀλλ̓  ἀτιμότερον ποιῶν σεαυτὸν λίθων.

[…] then you will put on a filthy tunic, assume a servile appearance, and hold 
bars and gravers and sledges and chisels in your hands, with your back bent 
over your work; you will be a groundling, with groundling ambitions, altogether 
humble; you will never lift your head, or conceive a single manly or liberal 
thought, and although you will plan to make your works well-balanced and 
well-shaped, you will not show any concern to make yourself well-balanced and 
sightly; on the contrary, you will make yourself a thing of less value than a block 
of stone. (Lukian. somnium. 13)

This is, of course, a text full of irony and written centuries after the heyday of Attic 
vase painting, which I will be dealing with in this chapter. Yet, in its combination 
of recognising highly esteemed works of art and showing disrespect to those who 
make them, this text captures, in a nutshell, a phenomenon that is found from the 
very beginning of artistic craftmanship among the Greeks. Already from the ear­
liest sources, the figure of the artist appears in our archaeological record in two 
seemingly contradictory guises. On the one hand, the artist may be linked, through 
his written name, to the works of his craft. Indeed, artist signatures count among 
the earliest uses of Greek alphabetic writing that have come down to us,10 invit­
ing us to speculate about their possibly high level of literacy, their pride and self-
esteem, and perhaps even their high social status.11 Possibly, voices like Lucian’s 
who show esteem for sophisticated artefacts but disrespect for artists point to an 

	 10	 See Hurwit 2015, 71. A crater fragment around 720–700 BC from Pithekoussai bears the 
earliest known signature (Wachter 2001, 171, cat. no. EUC 1). On signatures in vase paint­
ing, see Guarducci 1974, 471–485 (an epigraphist’s account); Lissarrague 1994 (on the 
relation to the image); Cohen 1991 (on Attic incised potter signatures); Hurwit 2015, 
71–96 (general overview); Bolmarcich/Muskett 2017 (on the phenomenon from an eco­
nomic vantage-point with regard to the Etruscan market, in my view unconvincingly). 
The Basel database Attic Vase Inscriptions (AVI), initially based on the fundamental pub­
lication of Immerwahr 1990, provides a treasure of information.

	 11	 Cf. above note 1. See, however, Tanner 2006, 153–155, against a straightforward linking 
of signatures and social status (similar skepticism: Osborne 2010, 236–237). Siebert 1978 
points out that the practice of signing is in no way limited to sculpture and vase-painting: 



27Signatures in Attic Vase-Painting

elite discourse that overshadows other attitudes of those subalterns, whose voices 
have left little traces?12 Is the artisan the “héros secret de l’histoire grecque”,13 
as the French historian Pierre Vidal-Naquet famously put it? Not all early signed 
vases are outstanding in quality, but some are, such as a famous wine-mixing vessel 
from the mid-seventh century BC, which features one of the early Greek narrative 
images (the blinding of Polyphemus) and is known today under the name of the 
signing artist: the ‘Aristonothos crater’ (Fig. 1).14

it concerns rather the broader category of crafted things than the category of (what we 
take to be) artworks (see already Winckelmann 2002, 136–137).

	 12	 See Philipp 1968, 100; Lauter 1974, 5–7. Contra: Himmelmann 1979, 129–131.
	 13	 See Vidal-Naquet 1981, 31 (in “Une civilization de la parole politique”), further devel­

oped in Vidal-Naquet 1981, 289–316 (“Étude d’une ambiguïté: les artisans dans la cité 
platonicienne”), taking as a starting point the contrast between the low social status and 
the high metaphorical status assigned to artisans in the philosophy of Plato. Other works 
on the figure of the artisan and Greek techne in the French tradition of historical an­
thropology include Detienne/Vernant 1974; Frontisi-Ducroux 1975; Vernant/Vidal-
Naquet 1988.

	 14	 Rome, Musei Capitolini (Castellani collection) 172, ca. 650 BC. On the signature (αριστονοθος 
εποι(ε)σεν: “Aristonothos made [it]”), see Hurwit 2015, 71–73. According to the communis 
opinio, a  signature using epoiesen (“made [it]”) would refer primarily to the potter’s 
work, whereas a signature using egraphsen (“painted [it]”) would refer specifically to the 
painter’s work (see also below note 60). However, the potter and the painter may have 
been the same person in many cases, and the making of a vessel (epoiesen) may well in­
clude its painting. Indeed, the large corpus of signed Attic vases suggests that potting and 
painting were closely related crafts. Accordingly, we may well refer to these craftspeople 
as potter-painters.

Fig. 1: Aristonothos, 
‘Aristonothos crater’, 
depicted on the crater 
is the blinding of Poly-
phemus, and it is signed by 
Aristonothos in the upper 
right field, ca. 650 BC, 
Rome, Musei Capitolini 
(Castellani collection), 172.



28 Nikolaus Dietrich

We can take this signed masterpiece of the potter-painter’s craft as an attesta­
tion of early artists’ pride.

Yet, from the same early period, we also know about self-representations of ar­
tisans, such as the bronze statuette of an armourer working on a helmet, sitting on 
the ground in a bent posture and with an oversized phallus (covered by his left arm 
in the photo; Fig. 2).15

This was probably a votive gift placed in a sanctuary by the artisan himself, just 
like the numerous clay pinakes found at the sanctuary of Penteskouphia in the vi­
cinity of the Corinthian potters’ quarter. On many of them, the potters depict them­
selves at work, overtly showing their bodies in inelegant or even indecent postures 
with oversized genitals (Fig. 3).16 

These artistic self-portraits seem to confirm the elite discourse on the embod­
ied worthlessness of the artist working with his hands, which was conveyed by 
Lucian’s personification of Learning. However, these images of bodies provided 
by the artists themselves were hardly meant to be insulting. Rather, it seems that 
these craftsmen had accepted the idea of the artist who makes beautiful things and 
who might attach his name to these artefacts through a signature but who would 
thereby pay for that beauty given to the crafted object by the ugliness of his own 
body. Hephaistos, the blacksmith of the gods, is even a divine model for this idea of 
the artist.17 He is able to produce wondrous artefacts, but, in contrast to all other 

	 15	 New York, Metropolitan Museum 1942. 11. 42, ca.  700 BC; for bibliography, see https://
www.metmuseum.org/art/collection/search/254480 (accessed 22/09/2022). On this and 
other comparable self-representations of artisans, see Himmelmann 2001, 25–26, fig. 13; 
Himmelmann 1994, 6–10 and 23–48; (with the review Giuliani 1998 and the author’s an­
swer Himmelmann 2001, 64–66, note 99).

	 16	 Berlin, Antikensammlung F  871, 625–600 BC; see https://smb.museum-digital.de/object/​
9660 (accessed 22/09/2022). On the pinakes of Penteskouphia see the recent monographs 
Palmieri 2016 and Hasaki 2021. On workshop images in vase-painting, see most recently 
Hölscher 2022 (with a useful overview of past scholarship on pp. 179–182). The fullest 
catalogue is given in Chatzidimitriou 2005. Haug 2011 revealed a certain level of dif­
ferentiation in the depiction of banausic bodies between simple laborers and workshop 
owners. See also Filser 2017, 105–126. A different approach, more akin to image- (and 
text-)studies than to socio-historical analysis, is adopted in Neer 2002, 77–85; Squire 
2013, 167–169; Hedreen 2016a, 223–232.

	 17	 On Hephaistos, who combines physical infirmity with artistic skill, as a model for the 
figure of the artist, see the in-depth analysis by Hedreen 2016a, 135–163. Extending the 
argument to the figure of the poet, too, this monograph shows that the blacksmith-god is 
far from being the only such model. Two other figures bear particularly clear parallels: 
(1) Odysseus (Hedreen 2016a, 1–21) combines metis (‘technical, wily intelligence’) in his 
crafting (cf. the raft [Hom. Od. 5.228–261] or the famous wedding bed [Hom. Od. 23.173–204]) 
with—at least temporary—bodily ugliness. One may add to this that the identity of 
Odysseus as a craftsman is inherent in the pilos (a conical hat otherwise worn by banausoi) 
which is part of his usual iconography. (2) For the Iambic poet Hipponax (Hedreen 2016a, 
101–134), bodily ugliness is also a key feature in his stylized poetic persona. Homer’s 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480
https://smb.museum-digital.de/object/9660
https://smb.museum-digital.de/object/9660


29Signatures in Attic Vase-Painting

gods, his own body is consistently described as ugly and lame, and so, within the 
society of gods, he also faces the same problem as human artists. Indeed, the gods 
need him, but they do not bestow him due respect.

On top of this, it can be mentioned that, in some instances, artisans could be­
come reasonably wealthy.18 One such time and place must have been late Archaic 
Athens, in the high period of the Attic ceramic industry, when Attic products were ex­
ported throughout the Mediterranean. Among late-archaic votives on the Athenian 
Acropolis, we find a couple of lavish marble monuments dedicated by potters,19 
such as a relief showing the portrait of the dedicant himself: a potter (Fig. 4).20 

Odyssee is cited from Murray 1919. Athena, the other important representation of the 
artist in the divine sphere, is not discussed in Hedreen 2016a. In contrast with the art­
ful but ugly Hephaistos, she is a goddess of perfect beauty. Cf. the myth of her inven­
tion and subsequent throwing away of the flute (aulos) after she found out that playing 
the auloi with inflated cheeks harms the beauty of her face (see LIMC VI, 367, with cat. 
no. 9–17). Apparently, this female divine artisan refuses the trade of giving up some of 
her bodily beauty in return for her inventive craft. On other heroic/divine figures of 
craftspeople, see e. g. Vernant 1988, 263–273 (“Prométhée et la fonction technique”); 
Frontisi-Ducroux 1975 and Morris 1992 (on Daidalos).

	 18	 Seaman 2017b, 16–18, gathers numerous literary and epigraphic attestations for the ma­
terial wealth of Greek artists.

	 19	 The list given in Philipp 1968, 113–114, of probable votives by potters or other banausoi on 
the Athenian Acropolis is: Raubitschek 1949, cat. nos. 31, 44, 70, 150, 178, 196, 197 and 225.

	 20	 Acropolis Museum 1332, ca. 510 BC. See Comella 2002, 191, cat. no. Atene 15; Dietrich 
2018a, 217–218 (with further bibliography).

Fig. 2: Bronze statuette of an armourer 
with oversized genitals (probably 
a self-representation as a votive), ca. 700 BC 
(Late-geometric), New York, Metropolitan 
Museum, Accession Number 42. 11. 42.

Fig. 3: Corinthian pinax showing workers at a clay pit, which was 
found together with many other pinakes offered by potters at the 
sanctuary of Penteskouphia, Clay, 625–600 BC, Berlin, Antiken
sammlung, F 871.



30 Nikolaus Dietrich

Holding two cups in his hand instead of just one, the man portrayed in this relief 
identifies himself not as a user of cups but as their producer. This is likely to please 
Athena, the goddess of handcraft. From the same period, there is also a small group 
of Attic vases on which we see an impossible scenario, namely potters who mingle 
with the elite in their leisure time.21 On a famous crater around 510–500 BC painted 
by Euphronios, which portrays a luxurious symposium, a beautiful youth with long 
hair—clearly a kalos kai agathos (“a beautiful and worthy man”) and not a banau-
sos—is given the name of a contemporary painter (Smikros) from the Athenian 
potters’ quarter.22 Have the economically successful potter-painters of late-archaic 
Athens really ascended to the rank of their customers? As Richard Neer points out, 

	 21	 The list of eight vases with figures bearing the inscriptions of the names of other potters/
painters is given in Neer 2002, 133. Among the vast and controversial literature on this 
issue, the best and most engaging discussion is still Neer 2002, 87–134 (although I am 
not convinced of the “inevitable” [p. 111] “moment of exclusion” [of the portrayed potters 
amidst the Athenian leisure class]). See also Giuliani 1991, 14–17 (arguing that potter-
portraits gained more social kudos in late-archaic Athens); Filser 2017, 162–168 (argu­
ing against the possibility that these names indeed belong to potters); Dietrich 2018b, 
484–487 (interpreting potter/painter-name tags as provocatively playful ‘wrong’ naming 
of figures); Hedreen 2016a, 233–279 (seeking instances of creative fictionality in such and 
other name-tags). For more bibliography, see Dietrich 2020, 50, note 27.

	 22	 Munich, Staatliche Antikensammlungen 9400, ca. 510–500 BC; ARV 1619.3bis, 1705, 1699; 
Para. 322; BAPD 275007; AVI 5363. See Neer 2002, 111–117; Dietrich 2017, 484–487.

Fig. 4: Votive relief dedicated by a potter to 
Athena on the Athenian Acropolis portraying 
the dedicant himself, 510 BC, Athens, 
Acropolis Museum, 1332.



31Signatures in Attic Vase-Painting

we cannot rule out the possibility that potters and aristocrats feasted together. But 
even if this actually did occasionally happen, still “such mingling was ideologically 
impossible”.23

The main points that have emerged in the first part of this paper are the fol­
lowing. (1) Esteem for artfully crafted objects in Greek culture went hand in hand 
with disrespect for their makers. (2) Nevertheless, there are numerous attestations 
of artist signatures on painted pottery from very early on. (3) The low social status 
of banausoi did not necessarily prevent their economic success, as was made visi­
ble through, among other things, lavish dedications in the sanctuary. (4) Ideas on 
the ugly bodies of artisans were not confined to a mere élite discourse; potters and 
other artisans sometimes portray themselves with ugly bodies and indecent pos­
tures. (5) Through the example of Hephaistos, corporeal ugliness associated with 
wondrous technical skills even has a divine prototype.

All these points raise the question of which pre-modern ideas of personhood 
underpin and hold together these seemingly contradictory aspects of the figure of 
the artist. I do not wish to deliver any definite answers to that question in this pa­
per. However, I would like to show in the following analysis of a few signed Attic 
vases the fundamental importance of the material bond of the artist’s name to the 
product of his craft. By being inscribed literally and metaphorically into the ob­
ject, the identity of the artist is extended to the beautiful vase, thereby becoming 
a kind of balancing counterpart of his own bodily ugliness. These vases play an 
essential role in the identity of their wealthy users, too: as instruments of the sym­
posium, they enable them to better embody the refined lifestyle of the Athenian 
leisure class. From the wealthy individual’s point of view, the vase’s bond with the 
inscribed artist’s name fulfils the function of highlighting the artful craft that enno­
bles their fine drinking vessels.

The Place of the Artist’s Name on the Vase

On the famous Athenian black-figure amphora by Exekias in the Vatican,24 which 
portrays two warriors dressed in ornate armour confronting each other in a board 
game,25 we see several inscriptions running in different directions through the 

	 23	 Neer 2002, 91.
	 24	 Vatican City, Museo Gregoriano Etrusco 16757 (344), ca.  540 BC; ABV 145.13, 672.3, 686; 

Para. 60; BAPD 310395; AVI 7234. The latest detailed discussions are Sannibale 2018 (with 
good, detailed photographs) and Mackay 2010, 327–351. Here and for the following Attic 
vases, extensive bibliographies are to be found in the Beazley Archive Pottery Database 
(BAPD). For a short list of the most significant discussions, see Mackay 2010, 331, note 30.

	 25	 Earlier attempts at interpretation based on a (lost) epic narrative or in relation to Athenian 
contemporary politics (for a short overview: Moignard 2015, 20–21) have rightly been 
dismissed. See Mackay 2010, 334–339.



32 Nikolaus Dietrich

empty field between the figures (Figs. 5 a–b).26 This amphora, which exemplifies all 
common types of Attic vase inscription, will serve as our chief example for explor­
ing the specific place of the artist’s signature on Athenian luxury ceramics. 

As a first remark in dealing with both painted and inscribed vases, it can be 
noted that the drawing and the writing not only share the same field on the vase 
but would also be called by the same name in ancient Greek, namely via the verb 
graphein which refers to both drawing and writing.27 Of course, it would have been 
as easy for the Greeks as it is for us to distinguish between the two. Yet, while we 
tend to emphasize the fundamental difference that separates drawing and writing, 
the Greeks would rather have conceptualized them as two alternative modes of 
graphic design of a surface. With this general remark in mind, we can turn now to 
a couple of aspects which nevertheless distinguish these two modes of the same act.

While the picture would basically function without the inscriptions, the inscrip­
tions do not have such an autarchy. If there is any need for proof of this, one may 
point to a simple fact: the participants of a drinking party assembled around such 
a wine amphora would not be able to read any of its inscriptions. Indeed, the single 
letters of the inscriptions are small and can only be read on close inspection. But the 
same does not hold true for the figures. Although the symposiasts would not be able 
to make out every single detail of the densely decorated cloaks of the two figures, 
they would still recognise them as warriors playing a board game. An initial glance 
may well have triggered the viewers’ curiosity, compelling them to want to know 
more about it and, in particular, to read the inscriptions. But this is not strictly nec­
essary in order to make basic sense of the picture and to experience visual pleasure. 
We may say that the figure drawing comes first, whereas the inscriptions come sec­
ond. This is true in multiple ways: insofar as the figures are visually more promi­
nent and semantically more important, insofar as they would be seen first by the 
viewers, and also insofar as they come first within the production process. It is only 
after painting the figures that the painter would add the inscriptions.

In turning to the individual inscriptions, we are taking a second, closer look at 
the vase that only those ancient viewers would have experienced who actively fol­
lowed the vase’s invitation to do so. Over the heads of the two warriors, we read 
two names in the genitive case: Αχιλ<λ>εος (Achilleos) and Αιαντος (Aiantos), un­
derstood as “figure of Achilles” and “figure of Aias”. Reading these names aloud 
does something to the picture: we pass from generic warriors in heroic guise to in­
dividual heroes, namely the two most powerful Greeks of the Trojan War. In front 
of the mouth of each of the heroes, we read τεσ<σ>αρα (tessara), “four”, and τρια 
(tria), “three”. Obviously, this is the score that each of them just threw with the dice. 

	 26	 On the inscriptions, see AVI 7234 (with bibliography); Sannibale 2018, 116–118; Mackay 
2010, 327–328 and 333; Kilmer 1993, 177–181. The following analysis of the inscriptions of 
this vase further develops some thoughts I had in Dietrich 2017.

	 27	 See Lissarrague 1992.



33Signatures in Attic Vase-Painting

5a

Figs. 5a–b: Exekias, 
Attic black-figure 
amphora depicting 
Achilles and Ajax playing 
a board game with 
several inscriptions 
in the image field, 
540 BC, Rome, Vatican 
City Museo Gregoriano 
Etrusco, 16757.

5b



34 Nikolaus Dietrich

The fortune of the dice seems to confirm what everybody knows: both heroes are 
strong, but Achilles indisputably holds the first place.28 Although an existing hier­
archy is only being reinforced, these inscriptions nevertheless do something to the 
picture; they add sound and action to what we see since we do more than simply see 
the heroes talk. We would actually even hear them talk if someone in the drinking 
party would make an effort to read the tiny inscriptions—because, as a general rule 
in antiquity, inscriptions and texts would have been read out aloud.29 The same 
holds true for the inscribed names: these would have been read out aloud, turning 
the mere information on names into an acclamation.30

Behind the back of Ajax, we see another inscription oriented vertically read­
ing Ονετο̣ριδες κ̣αλος (Onetorides kalos), meaning “Onetorides is beautiful!”. This 
inscription does not refer to any specific figure in the picture or to a figure known 
from Trojan mythology.31 From the very many similar kalos-inscriptions that we 
know from Attic vase painting,32 we have to assume that Onetorides was a young 
man from the Athenian ‘jeunesse dorée’ who was particularly renowned for his 
beauty at the time when this vase was painted.33 Although we do not know anything 

	 28	 Many graphic details reinforce the hierarchy between these two heroes appearing in 
strict symmetry. See Sannibale 2018, 119–121; Mackay 2010, 332–333 and 337–339.

	 29	 On reading inscriptions aloud in general, see Svenbro 1988, esp. 53–73 and 178–193. For 
a few corrections to the communis opinio on reading aloud in antiquity, see Gavrilov 
1997.

	 30	 On reading out aloud inscriptions on vases, see Lissarrague 1987, 129; Slater 1999, 
esp. 154–157. On the ‘soundscape’ of inscribed Attic vases, see Yatromanolakis 2016.

	 31	 Jan-Matthias Müller terms such inscriptions (with reference to the narratology of Gérard 
Genette) as “extra-diegetic”, differentiating them from “diegetic” inscriptions that refer 
in a straightforward way to the picture and its narrative content, such as the aforemen­
tioned name inscriptions. The signature by Exekias (see below) would be another exam­
ple of an extra-diegetic inscription. See Müller 2016, 102–104 and 113–115.

	 32	 On kalos-inscriptions in Attic vase-painting in general, see: Wernicke 1890 (with ear­
lier interpretative attempts commented on pp. 1–3); Klein 1898; Robinson/Fluck 1937; 
Shapiro 1983 and 2004; Lissarrague 1999; Slater 1999; Müller 2016; Mannack 2014 
and 2016; Pevnick 2021, 651–656.

	 33	 This is correct, however, only in broad terms. Detailed analysis has shown that the same 
beautiful young Athenian’s name is sometimes praised on vases spreading over several 
decades, i. e. for a much longer period of time than the named individual actually en­
joyed the age of youthful desirability (see most recently Pevnick 2021, 651–652; Mannack 
2022, 5). Some particularly popular kalos-names thus developed a kind of metonymic 
status, standing in for young male beauty per se, but still referring to that beauty per 
se by way of a concrete reference to a real person and to a (potentially) lived experi­
ence. Onetorides himself is a case in point: his name was used by Exekias for kalos-in­
scriptions for about two decades (see Technau 1936, 8–11). The flexibility inherent to the 
kalos-names on vases opens up to the vase-painters a field for more playful, teasing or 
provocative uses of kalos-inscriptions—a field that has rightly become much explored in 
recent scholarly literature, even though not every single interpretation might be com­
pletely convincing (see e. g. Shapiro 2004; Hedreen 2016a, 254–274; Hedreen 2016b; 
Russenberger 2017; Pevnick 2021).



35Signatures in Attic Vase-Painting

about any Onetorides from historical sources, the rich Athenians gathering around 
this amphora during a symposium would probably have known him from personal 
experience. 

Would these aristocrats also have known the person whose name we read on 
the last remaining inscription on this picture, namely the Exekias whose signa­
ture we see to the left of Achilles and inscribed horizontally? The inscription reads 
Εχσεκιας εποιεσεν (Echsekias epoiesen: “Exekias made [it]”).34 In the face-to-face 
society of late archaic Athens, we might assume that at least some of the city’s aris­
tocrats would have known Exekias—not as a peer or even as a close friend, but in 
a way that would allow them to recognise him when crossing the street. But out of 
the two real persons whose names appear in this picture, rich Athenian symposi­
asts would have cared much more about the beautiful Onetorides than about the 
craftsman Exekias. The fairly parallel position of their written names within this 
pictorial field is thus all the more noteworthy.35 Given the rather marginal posi­
tion that simple potters and painters enjoyed in Athenian society, how should we 
explain that, within the space of the vase, their names appear in such close vicin­
ity to the heroes of Greek mythology and the praised youths of the upper class? To 
address this question, let us look more closely at how the single inscriptions enu­
merated so far relate to the figures and the picture, the amphora as an object used 
for luxurious drinking parties, and the wider cultural context of the symposium.36

Of the six inscriptions on this picture field, the two name inscriptions and the 
two spoken inscriptions are directly bound to the figures, both semantically and 
spatially. The names are positioned close enough to the heads of the named fig­
ures to imply identification. The inscribed words reporting their speech even come 
out of their mouths. The neat way in which these inscriptions are integrated into 
the picture is not only shown by their static position in the field but also in what 
may be called their directional impulse.37 For the single inscriptions also differ in 
their direction of writing. Although by this time, writing from the left to the right 

	 34	 On the signatures of Exekias, see Mommsen 1998; Stähler 1968–1971, 79–81 and 96–98.
	 35	 Noted already in Müller 2016, 113. The symmetrical positioning of the vertical signa­

ture and kalos-inscription ‘framing’ a figure scene from both sides is typical on vases by 
Exekias (see e. g. the amphora London B210; BAPD 310389) and by the so-called E-group: 
Mommsen 1998, 43–44. The parallel position of signature and kalos-inscription on 
vase-paintings may in some cases go further. On the famous Sarpedon Crater by Euphro­
nios around 510 BC (ex-New York, Metropolitan Museum of Art 1972. 11. 10, now returned 
to Cervetri, Italy: BAPD 187; AVI 5948), a kalos-inscription (leagros kalos) and a painter’s 
signature (euphronios egraphsen) are placed in neat symmetry, both starting from the 
head of the central figure of Hermes and running horizontally to the opposite sides. Ac­
cordingly, the kalos-inscription on the left side is written retrograde.

	 36	 On the positioning of different types of vase inscriptions and the underlying rationale, 
see Müller 2016; Lissarrague 2013a. Fundamental insights on this matter are to be ex­
pected in Gerleigner (in press).

	 37	 On such directional impulses of inscriptions, see more in detail Dietrich (forthcoming).



36 Nikolaus Dietrich

was already asserting itself as a general standard, the painter chose to invert the 
writing direction for the name of Achilles and the spoken word by Ajax. This went 
along, as always in such cases, with a mirroring of the individual letters. Inverting 
the writing direction was, therefore, not merely a matter of switching the sequence 
of decoding, but represented a concrete turning-around of the inscription, as if 
the single letters were three-dimensional objects that may be moved and flipped 
at one’s will.38 Just as a figure’s face may appear either in the left or right profile, 
so a single letter or a whole inscription faces either left or right. Obviously, the ra­
tionale behind this choice of writing direction is to adjust the inscription to the 
orientation of the corresponding figure: the spoken words follow the direction of 
speech, making the letters literally come out of the speaker’s mouth; the name in­
scriptions start over the corresponding figure’s head and follow backward the con­
tour of their bodies.39 The same rules for the arrangement of name inscriptions and 
spoken inscriptions are followed almost without exception in Attic vase painting. 
The layout of these inscriptions is not dictated by the abstract geometry of a written 
text as we know it but follows compositional rules of a rather pictorial kind. The in­
scriptions thus take part in the movement and life of the figures.40

But this does not hold true for all the inscriptions in the picture field. In the 
kalos-inscription and the painter’s signature, there is no such close graphic link 
with the figures, nor do they immediately relate to them on a semantic level. In­
deed, these inscriptions were positioned simply where there was some free space 
available. With their horizontal and vertical orientation,41 they do not follow the 
oblique presentation of the pictorial elements. They rather adopt the orientation of 
the vase’s own architecture and its decorative scheme, namely the horizontal and 
vertical borders of the picture field and, on a higher level, the axes that define the 
tectonic structure of the vase as an object. Thus, unlike the name inscriptions and 
the spoken inscriptions, these two inscriptions referring to the potter Exekias and 
the beautiful young Onetorides have their place rather on the vase than in the pic-
ture. This makes sense, for these two people have nothing to do with heroes playing 
games but much to do, each in his own way, with the vase as a wine amphora used 
for the symposium: Exekias as the potter-painter who produced it and Onetorides 
as a reference to the culture of male beauty and pederasty, which is, in turn, central 
to the culture of the symposium.

	 38	 For more detail on this phenomenon and with a focus on stone inscriptions, see Dietrich/​
Fouquet/Reinhardt 2020, 150–160 [Dietrich].

	 39	 As shown in Wachter 2001, § 104, 228 (“starting point principle”) and § 105, 228 (“direc­
tion principle”).

	 40	 See already Lissarrague 1985, 76–77. The author elaborates this fundamental insight in 
many later publications on inscriptions in Attic vase painting: Lissarrague 1992; 1994;  
1999; and 2013a.

	 41	 Horizontal or vertical disposition is typical of all painted Exekias signatures: Cohen 1991, 
57.



37Signatures in Attic Vase-Painting

Indeed, being served by handsome young boys was obviously one of the pleasures 
of an Athenian drinking party, and pictures of the symposium are full of beautiful 
naked servants. Praise of young boys’ erotic appeal is also a recurrent theme in 
sympotic poetry.42 The inscription praising beautiful Onetorides may thus seem ir­
relevant in the picture of Achilles and Ajax playing a board game, but it is clearly on 
topic for a vase which naturally belonged in the symposium. What about Exekias? 
While Attic vases are full of beautiful bodies like the one of Onetorides, pictures 
of craftsmen like Exekias are much less numerous. However, what seems most 
noteworthy is that they exist at all. An early example around 540 BC is a cup in 
Karlsruhe (Fig. 6).43 

On both sides of this little-master cup, we see potters at work. Moreover, it is pre­
cisely on this type of cup44 that we find potter-signatures more regularly than on 

	 42	 The inner picture of a cup dated to around 500 BC in Athens explicitly creates the link 
with sympotic poetry by citing, in a ‘spoken’ inscription sung by a symposiast, the begin­
ning of a famous poem by Theognis (o paidon kalliste: “You, most beautiful of all boys!”, 
said to Kyrnos, the fictive young male addressee of Theognis’ love poems): National 
Museum CC 1158; BAPD 9534; AVI 892. On the inscription, see Lissarrague 1987, 126–127.

	 43	 Badisches Landesmuseum 67.90; BAPD 355; AVI 4225. See Kunst der Schale 1990, 58–59 
[Kaeser]. On other workshop-images in vase-painting, see supra note 16. This image of the 
potters’ work provides a pictorial equivalent of what is very regularly found on cups of the 
same type, namely a potter’s signature in the stripe below (see below Figs. 7a, b)—a place 
occupied here by a nonsense-inscription composed of a row of unclear letters, which 
may be more than a mere coincidence and indicate some playful intent on the side of the 
painter.

	 44	 Namely the sub-category of so-called lip-cups among the little-master cups.

Fig. 6: Attic black-figure little-master cup showing potters at work, ca. 540 BC, Karlsruhe, Badisches 
Landesmuseum, 67/90.



38 Nikolaus Dietrich

any other vase type (see below). Here, the reference to the potter’s work has been 
established through an image instead: an image showing distinctively ‘banausic’ 
bodies, one of which sits in an indecent way. But just as in other pictorial media (cf. 
above Fig. 4), artisans in vase painting do not all have ‘banausic’ bodies. The inside 
of a later cup in Boston shows a painter painting a cup, this time without any signs 
of bodily ugliness.45

What makes the low-ranking figure of a banausos and his work a suitable icono­
graphic choice for the decoration of fine drinking vessels in the eyes of the Athenian 
leisure class, who did not value physical labour in itself? There are many ways to 
address this question. One is to highlight the general importance of envisioning 
(what may be called) ‘counterworlds’46 on Athenian luxury ceramics. Among the 
most popular themes, we find images of drunken satyrs who lack all sense of de­
cency and are unable to control their impulses,47 images of aggressive, half-animal 
centaurs fighting Greeks with trees and rocks,48 or images of giants challenging the 
gods.49 Such figures are not honourable at all, but apparently very welcome on fine 
drinking vessels. Another less popular but still recurrent ‘counterworld’ found on 
Attic vases is that of shepherds or fishermen.50 A drinking vessel imitating the form 
of a cow’s hoof shows a simple herdsman in his natural environment: animals and 
plants instead of humans, a cave instead of a house. Obviously, this contributed 
to the amusement of symposiasts to put such a drinking vessel on the table, as if 
a cow had stepped into the room.51 Pictures showing craftspeople at work consti­
tute a somehow similar category of aesthetically attractive ‘otherness’.

But there is another factor which contributes to the attractiveness of craftspeople 
at work as decoration on luxury ceramics, namely the products of their craft. As Tonio 
Hölscher has pointed out, such images usually do not show the fabrication of every­
day products, but rather that of prestigious goods. It is the esteem for finely crafted 
luxury goods that prompts the pictures of those making them.52 Depicting the fab­
rication and painting of a cup on a cup creates the effect of a mise en abyme. More 

	 45	 Boston, Museum of Fine Arts 01.8073; ARV 342.19, 1646; Para. 362; BAPD 203543; AVI 2864.
	 46	 Translating the German Gegenwelt. The productivity of this concept comes out well in 

Hölscher 2000.
	 47	 See Lissarrague 2013b.
	 48	 See e. g. Muth 2008, 413–518 (with further bibliography in note 1); Dietrich 2010, 311–320.
	 49	 See e. g. Giuliani 2000; Muth 2008, 268–328; Dietrich 2018a, 82–85 (with further bibli­

ography in note 79).
	 50	 See e. g. Himmelmann 1980, 52–70; Dietrich 2010, 436–439 (with further bibliography in 

n. 225).
	 51	 New York, Metropolitan Museum 38.11.2, ca. 480 BC; BAPD 5968. See https://www.metmu​

seum.org/art/collection/search/253555 (accessed 26/09/2022) and Dietrich 2010, 437–438, 
fig. 364.

	 52	 Hölscher 2022. On the discussion whether painted Athenian pottery may at all count as 
luxury goods if compared to much more costly silver vessels, and how Attic vases never­
theless assert themselves as luxury goods, see my comments in Dietrich 2020, 51–58.

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/253555
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/253555


39Signatures in Attic Vase-Painting

frequently, this effect is created by the depiction of a symposium, and thereby the 
use of a cup on a cup (see e. g. below Figs. 9a–b).53 These two kinds of mise en abyme 
address different aspects of the same object: the cup as an object of use, which par­
ticipates in the symposium, and the cup as an artefact of sophisticated craftsman­
ship. Translated into modern terms, these two kinds of mise en abyme would ad­
dress the functional object on the one hand, and the artwork on the other. But while 
these modern categories are fundamentally opposed to one another, the object of 
use and the sophisticated artefact work to each other’s benefit in the context of fine 
Athenian drinking vessels. The outstanding social and cultural importance of the 
symposium in the Greek city-state explains the great decorative expenditure in­
vested in the pots and cups used for that purpose. At the same time, these sophisti­
cated artefacts themselves add new cultural value to the symposium. The mutually 
reinforcing performative, material, and visual culture of the symposium fostered 
competition among workshops for ever more technically accomplished pottery and 
visually attractive and engaging paintings.54 As a result, Attic vase painting shows 
exactly the kind of dynamic evolution of forms, iconographies, and styles that make 
it an ideal playground for art-historical scholarship, not least by making personal 
styles recognisable and showcasing the agency of individual, often highly innova­
tive painters in the development of different iconographies, themes and pictorial 
strategies.55 Even without the modern idea of autonomous artwork, we therefore 
have many components that define the modern figure of the artist. It fits well into 
this general picture that potters and painters would occasionally sign their works.

Whatever we make of ancient potter-painters as faux-semblants of modern art­
ists, when it comes to painting and inscribing fine tableware for the symposium 
with pictures and inscriptions, decorative strategies aim both at the vase as an ob­
ject of élite use and at the vase as the product of sophisticated craftsmanship. This 
is most clearly evidenced by the already mentioned little-master cups (popular be­
tween 560–530 BC). The vast majority of these cups contain a minimalistic decora­
tion, with an inscription (mostly repeated on both sides) being the main decorative 
feature; this is either a signature (in 364 out of a total of 545 inscriptions) or an in­
vitation to drink and enjoy (in 132 out of a total of 545 inscriptions).56 On a little-
master cup in Copenhagen, the signature (Επιτιμος εποιεσεν: Epitimos epoiesen 
“Epitimos made [it]”) referring to the ‘banausic’ making of the cup and the invitation 

	 53	 Among the many publications on the depiction of the symposium on vases, most engaging 
is still Lissarrague 1987.

	 54	 Such a dynamic of competing artisans may gain a certain independence from the élite 
discourse. See Dietrich 2020, 48–51.

	 55	 Searching for the agency of individual artists—and not only for the driving force of socio-
political change and the agency of patrons—in artistic innovations has lately been sub­
ject to renewed interest among scholars of Greek art. For Exekias, see e. g. Mackay 2010 
and 2018; Mommsen 2018.

	 56	 See Heesen 2011, 233 (numbers referring to the sub-category of lip-cups only).



40 Nikolaus Dietrich

to drink (χαιρε και πιει σ[υ]: chaire kai piei su “Enjoy and drink, you!”) referring to 
the élite use of the cup are even combined on its two sides (Figs. 7a, b).57

However, given that it was not the prestige of the craftspeople themselves but 
that of their products that made craftsmen at work a conceivable theme on a vase, 
the signatures of potters and painters keep a low profile. They do not make the vase 
an attribute of the artist, but add the maker’s name as an attribute of the vase. As 
with all other inscriptions, their letters are small. These inscriptions are addressed 
to viewers who took pleasure in looking more closely at the vase in a second, inter­
ested or even admiring gaze. Signatures need to be looked for and discovered like 
other interesting details before being deciphered. As Robin Osborne has rightly ex­
plained, “signatures do not so much enhance the person who signs as enhance the 
pot signed”.58 The identity included in the painter’s name somehow fuses itself with 
the vase whose decoration it serves.59

In cases where the signature appears within the picture field, the signature’s 
‘fusion’ with the vase may come across through rather subtle compositional means. 
As I have discussed, the signature on the Vatican amphora orients itself in its hori­
zontal disposition towards the axes of the body of the vase, not towards the oblique 
figures. The object carries the signature, not the picture. Accordingly, the signature 
in this case uses the verb epoiesen (“made [it]”), referring to the vase as a whole and 
the work of the potter, instead of egraphsen (“painted [it]”), referring to the painting 
specifically.60 In cases where the signature appears outside a vase’s picture field(s),61 

	 57	 Copenhagen, National Museum 13966, ca.  550 BC; BAPD 350369; AVI 3257. See Heesen 
2011, cat. no. 236, 287–288, pl. 67a–b. This combination occurs on two other little-master 
cups: Heesen 2011, 234 (with note 1401), cat. no. 6 and 95. On inscriptions/signatures on 
little-master cups, see Osborne 2010, 244–246; Heesen 2011, 233–241.

	 58	 Osborne 2010, 244.
	 59	 On craftsmen’s identification with their products and techne, see Burford 1972, 207–218.
	 60	 Despite critical discussion in scholarship, the reference of epoiesen distinctively to the 

potter’s work is correct at least in the vast majority of cases, as shown in Cohen 1991 
(with bibliography in note 6).

	 61	 The best overview on the placing of signatures outside picture fields is Cohen 1991.

7a

Figs. 7a–b: Attic black-figure little-master cup with the two typical inscriptions of such cups combined: 
(a) a signature and (b) an invitation to drink, ca. 550 BC, Copenhagen, National Museum, 13966.

7b



41Signatures in Attic Vase-Painting

its ‘fusion’ with the vase is often much more obvious. Just as we would expect from 
‘good ornament’, the placing and layout of the letters tend to follow the decorated 
object’s main compositional lines and thereby underscore its structure. This is ex­
emplified by signatures on little-master cups (Figs. 7a, b). The tiny letters run from 
left to right in a frieze-like middle zone, which lies between the cup’s lip (the upper 
frieze often carrying a pictorial decoration, as in the present case) and the black-
glazed base of the cup’s bowl. The signature is thus neatly integrated into the archi­
tecture of such cups structured in super-imposed friezes. While so-called band cups 
(another category of little-master cups) with a figural frieze composition decorate 
this middle zone, on lip-cups such as the given example the same task of decoration 
is fulfilled by letters—which, upon reading, very often turn out to be signatures.62

Other popular placements of signatures on cups include the foot, as on the fa­
mous Exekias-cup in Munich (Fig. 8),63 and (later) the handle, as on many cups pot­
ted by Hieron, such as a cup painted by Makron in New York (Figs. 9a, b).64 

For the cup understood merely as a beautiful object to look at, such placements 
seem marginal. For the cup seen as an object of festive use, however, these same 

	 62	 On the structural parallels between inscriptions (‘letter friezes’) and figural friezes, see 
Dietrich/Fouquet/Reinhardt 2020, 171–175 [Dietrich].

	 63	 Munich, Antikensammlungen 8729, ca. 540 BC; BAPD 310403; AVI 5206. On signatures on 
the foot of cups, see Bothmer 1982, 46; Cohen 1991, 56–57 and 64–65, figs. 8 and 12–13. For 
signatures on the feet of amphorai, see Cohen 1991, figs. 16–20, 22–23.

	 64	 New York, Metropolitan Museum 20.246, ca. 480 BC; BAPD 204800; AVI 5842. 47. Signa­
tures by Hieron on cup-handles are recorded in the AVI database. On signing cups or 
skyphoi on the handle, esp. by Hieron, see Bothmer 1982, 45–48; Cohen 1991, 58–59 and 
66–75, figs. 14–15, 28–41 and 43–47 (on Hieron signatures: 69–75).

Fig. 8: Exekias, Foot of the famous Attic black-figure eye-cup with Exekias’ signature as potter, ca. 540 BC, Munich, 
Antikensammlung, 8729.



42 Nikolaus Dietrich

places are of key importance. Indeed, these areas constitute the parts of the cup 
that banqueters would concretely touch. When still standing on the side table, the 
symposiasts would pick up the cup by the handle. Then, they would hold it by the 
foot and elegantly balance the cup in one hand. After drinking from it, the ban­
queters may pass it to their peers, this time gripping it by its handle. Finally, when 
the cup is almost empty, the handle may be used for the popular kottabos-game: 
throwing the last drops across the room by swirling the cup around one finger 
tucked in the handle. All these ways of using a cup are often depicted on Attic vas­
es.65 Such placements of signatures highlight the status of the cup as an interactive 
object, addressing banqueters who are bodily engaged with their drinking vessels. 
Such signatures claim the beautiful object with its affordances.

	 65	 On ways of handling a cup, see Lissarrague 1987, 49–65; Vom Trinken und Bechern 2015, 
18–33 [Heinemann]; Dietrich 2020, 45–46.

9a

Figs. 9a–b: Makron – 
Hieron, Attic red-figure 
cup depicting a scene 
of the symposium with 
signature by the potter 
Hieron on the handle, 
ca. 480 BC, New York, 
Metropolitan Museum, 
Accession Number 
20.246.

9b



43Signatures in Attic Vase-Painting

The Body of the Artist and the Body of the Vase: Concluding Remarks

The placement of an additional signature on the Vatican Exekias amphora follows 
a similar logic. On the top side of the mouth, we read [Εχσε]κιας εγραφσε καποιεσε 
με (Echsekias egraphse ka’poiese me: “Exekias painted and made me”),66 if and only 
if the amphora’s lid is taken off (Fig. 10). The reading of this signature is thus inex­
tricably bound up with the amphora’s time of use: it is only upon opening it that 
both this signature and the amphora’s capacity to hold wine inside will appear. 
But there is more to this signature than this, for it says “Exekias painted and made 
me!”. The amphora itself is thus imagined as ‘talking’. This is not in itself too surpris­
ing. In most signatures, the personal pronoun “me” is omitted, making the typical 
“[potter’s name] + epoiese”-formula a grammatically incomplete sentence. 

	 66	 Compare the amphora by Exekias in Berlin with the same signature on the top side of the 
mouth (Antikensammlung F 1720; BAPD 310383; see Reusser/Bürge 2018, 165–171, cat. 6 
[Mommsen], with figs. 105–109). See Mommsen 1998, 39–41. Signatures on the mouth also 
appear on dinoi. See e. g. a dinos signed by Exekias in Rome (Museo Nazionale Etrusco 
di Villa Giulia 50599; BAPD 310402; see Reusser/Bürge 2018, 215–221, cat. 11 [Rocca], with 
figs. 145–152), or the gigantomachy-dinos signed by Lydos from the Athenian Acropolis 
(Acr. 1.607; BAPD 310147; AVI 1090; see Tiverios 1976, 15–16, pl. 1a).

Fig. 10: Exekias, Topside of the mouth of the amphora Figs. 5a–b with a metric potter-and-painter signature 
by Exekias written on top of the vessels lid—appearing when the amphora’s lid is opened, 540–530 BC, Rome, 
Vatican City Museo Gregoriano Etrusco, 16757.



44 Nikolaus Dietrich

However, since the grammatical object is simply the vase, it is already implied 
in the signature’s material bond to the inscribed artefact.67 If the pronoun “me” 
had not been omitted in this case, the most obvious reason would be that this signa­
ture was composed in metric form (iambic trimeter), which invites its being read 
aloud68 and makes the reader lend his or her voice to the amphora. Is it a coinci­
dence, then, that this speaking inscription is placed on the vessel’s opening, or its 
‘mouth’?69 The pun works only when using the traditional ‘embodied’ terminol­
ogy to name the different parts of a vase like a body, composed of a ‘foot’, a ‘belly’, 
a  ‘neck’, a  ‘mouth’, and ‘lips’. This terminology happens to be well grounded in 
ancient Greek ways of ‘addressing’ a vessel: the handles are called ‘ears’ (ota), its 
opening is called the ‘mouth’ (stoma), the ‘mouth’s’ rim are the ‘lips’ (cheila), a vase 
may have a ‘neck’ (trachelos), a ‘belly’ (gaster) and ‘shoulders’ (omoi).70 In short, the 
vase is a body.71

This brings the discussion back to its starting point, namely the cited passage 
from Lucian’s somnium. Earlier I noted that Learning’s ultimate argument against 
becoming a sculptor, namely that endowing sculptural bodies with the best quali­
ties would coincide with crippling one’s own body, testified to the longevity of pe­
jorative Greek views on artisans and their supposedly ugly ‘banausic’ bodies. Now, 
we may say that, if the vase is a body, then the potter-painters and their vases be­
come somewhat commensurable, and the idea of beauty and worthiness trans­
ferred from the maker to the product—ending up with a beautiful vase and an 
ugly potter—becomes in principle conceivable. Within an anthropology that draws 
a less clear-cut line between humans and things as agents and subjects,72 the line 
between becoming a good and worthy person and crafting a good and worthy thing 
is correspondingly less sharp. As Jesper Svenbro has shown, the praise of illustrious 
aristocrats and winners of athletic games in late-archaic Greek poetry—the making 

	 67	 See Dietrich/Lieb/Schneidereit 2023, 215 Conventionally, we supplement such incom­
plete sentences in translation by the pronoun ‘[it]’, although arguably, it would be more 
correct to supplement it by the pronoun ‘[me]’.

	 68	 As suggested in Mommsen 1998, 40.
	 69	 Cf. Mackay 2018, 48 (suggesting that the placement of this signature on the mouth of the 

vase underscores the ventriloquist quality of this inscription). One may be reminded of 
the title of Slater 1999 (The Vase as Ventriloquist), even though it is used there for a dif­
ferent argument.

	 70	 On the ‘anatomy’ of the vase in ancient Greek terminology, see Froehner 1876, 7–20; 
Lissarrague 1987, 56 (with note 17).

	 71	 See Lissarrague 1987, 49–57; Frontisi-Ducroux 1995, 100–103. See also Martens 1992, 
284–359 (“animation anthropomorphique”). More generally on embodied objects in 
Graeco-Roman antiquity, see Bielfeldt 2014 and Gaifman/Platt/Squire 2018 (with an 
introduction to this growing field of scholarship on p. 404–408).

	 72	 See Dietrich 2018a, 33–35 (which is mainly informed by the fundamental essay of 
Vernant 1986, but does not consider the vast anthropological bibliography beyond clas­
sical Antiquity in the wake of Bruno Latour and others).



45Signatures in Attic Vase-Painting

of a kalos kai agathos (“a good and worthy man”) through words—often draws on 
the vocabulary of crafting and sculpture.73

There is no need to push the idea of the vase as a body in a misleadingly animis­
tic direction for it to shed light on the noted contradiction, which has been funda­
mental throughout this discussion, between the marginalisation of potter-painters 
in society and their relative prominence on their vases, sometimes through im­
ages of craftsmen at work, and often through signatures. Indeed, within a context 
in which identity was easily extended to things, instead of taking the ‘banausic’ 
bodies with which potter-painters often represent themselves simply as a sign of 
their societal marginalisation, we might also couple this surprising (because seem­
ingly pejorative) self-fashioning with another, complementary self-fashioning: 
potter-painters as envisioned in the body of their crafted, beautiful, and worthy 
things. By inscribing their names on the vases, not as external, advertising labels 
but as fused into their decorative and practical design, the potter-painters reserved 
themselves a permanent place on these beautiful and worthy objects even after 
they had passed into the possession of their ‘non-banausic’ users. In the body of 
the vase, the artisan partakes in the drinking party of the rich,74 albeit only in the 
lower status of an instrument on others’ behalf—a lower status that is strikingly 
similar to the place given to artisans in Plato’s ideal state, which itself is also con­
ceived as a body. 

Finally, we may ask: whose attribute is the vase? Does it indicate and embody 
the potter-painter’s beauty invested in the crafted object, or does it serve—as an in­
dispensable instrument of any drinking party—the needs of its buyer who would 
not embody the ‘beautiful and good citizen’ without the refined leisure of the sym­
posium? In different senses, both answers can be considered correct. In the short 
term—within the emic perspective of Athenian elite discourse—it was clearly the 
Athenian aristocrat who had the upper hand over this object disputed between its 
producer and its user. But this was not an absolute victory: at least if bearing a sig­
nature, the potter-painter’s name remains related to it, seemingly with the full con­
sent of the buyers happily taking on themselves the credit to the artist. Yet in the 
long run—from the etic perspective of classical archaeology and art history—the 
artisan potter-painters, whom reception transformed into artists, took back their 
crafted objects and the renown which they bestowed upon them. After all, many 
know the name of Exekias today, while those whose superior lifestyle and being his 
vases served have faded away into anonymity.

	 73	 Svenbro 2021, 146–150 (commenting on Simonides). R. Neer first pointed to this illumi­
nating parallel to early Greek poetry. See Neer 2002, 105, note 84.

	 74	 This participation of the artist in the symposium through the crafted and signed vase 
may be paralleled with the medieval artist’s participation in religious services through 
his signed artworks. See in the chapter by Mandy Telle p. 113–114, 116–117 and 122.



46 Nikolaus Dietrich

ORCID®

Nikolaus Dietrich  https://orcid.org/0000-0002-9418-5055

Bibliography

Sigla

ABV	 Beazley, John Davidson, Attic Black-Figure Vase-Painters, Oxford 1956.
ARV	 Beazley, John Davidson, Attic Red-Figure Vase-Painters, Oxford 1963.
AVI	 Attic Vase Inscriptions, https://avi.unibas.ch/ (accessed 20/10/2022).
BAPD	 Beazley Archive Pottery Database, https://www.carc.ox.ac.uk/carc/pottery (accessed 

15/06/2023). 
DNO	 Der Neue Overbeck. Die antiken Schriftquellen zu den bildenden Künsten der Griechen I–V, 

ed. by Sascha Kansteiner, Klaus Hallof, Lauri Lehmann, Bernd Seidensticker and Klaus 
Stemmer, Berlin 2014.

LIMC	 Lexicon iconographicum mythologiae classicae, ed. by the Fondation pour le Lexicon 
Iconographicum Mythologiae Classicae, Zürich/Munich (1981–1999).

Para.	 Beazley, John Davidson, Paralipomena. Additions to Attic Black-Figure Vase-Painters 
and Attic Red-Figure Vase-Painters, 2nd ed., Oxford 1971.

Primary Sources

Hom. Od., �(Homeros, Odyssee): Homer, Odyssey, transl. by Arthur Turnour Murray (Loeb Classical 
Library 104/105), Cambridge (MA) 1919.

Lukian. somnium., �(Lukianos, Somnium sive Vita Luciani): Lucian, The Dream, or Lucian’s Career, 
transl. by Austin M. Harmon (Loeb Classical Library 130), London 1921.

Plut. vitae parallelae., �(Plutarchos, vitae parallelae): Plutarch Lives. Pericles and Fabius Maximus. 
Nicias and Crassus, transl. by Bernadotte Perrin (Loeb Classical Library 65), Cambridge (MA) 
1916.

Xen. oik., �(Xenophon, oeconomicus): Xenophon, Memorabilia, Oeconomicus, Symposium, Apology, 
transl. by Edgar Cardew Marchant and Otis Johnson Todd (Loeb Classical Library 168), 
Cambridge (MA) 1923.

Secondary Sources

Anguissola, Anna/Grüner, Andreas (eds.) (2020), �The Nature of Art. Pliny the Elder on Materials, 
Turnhout.

Austin, Michel/Vidal-Naquet, Pierre (1972), �Économies et sociétés en Grèce ancienne, Paris.
Bianchi Bandinelli, Ranuccio (1957), �“L’artista nell’antichità classica”, in: Archeologia Classica 9, 1–17.
Bielfeldt, Ruth (ed.) (2014), �Ding und Mensch in der Antike. Gegenwart und Vergegenwärtigung, 

Heidelberg.

https://orcid.org/0000-0002-9418-5055
https://orcid.org/0000-0002-9418-5055
https://avi.unibas.ch/
https://www.carc.ox.ac.uk/carc/pottery


47Signatures in Attic Vase-Painting

Bolmarcich, Sarah/Muskett, Georgina (2017), �“Artists’ Signatures on Archaic Greek Vases from 
Athens”, in: Kristen Seaman and Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in 
Ancient Greece, Cambridge, 154–176.

Bothmer, Dietrich von (1982), �“Notes on Makron”, in: Donna C. Kurtz and Brian A. Sparkes (eds.), 
The Eye of Greece. Studies in the Art of Athens, Cambridge, 29–52.

Burckhardt, Jacob (1918), �Vorträge 1844–1887, ed. by Emil Dürr, Basel.
Burford, Alison (1972), �Craftsmen in Greek and Roman Society, Ithaca (NY).
Chatzidimitriou, Athina (2005), �Παραστάσεις εργαστηρίων και εμπορίου στην εικονογραφία των 

αρχαϊκών και κλασικών χρόνων, Athens.
Cohen, Beth (1991), �“The Literate Potter. A Tradition of Incised Signatures on Attic Vases”, in: 

Metropolitan Museum Journal 26, 49–95.
Comella, Annamaria (2002), �I rilievi votivi greci di periodo arcaico e classico. Diffusione, ideologia, 

committenza, Bari.
Detienne, Marcel/Vernant, Jean-Pierre (1974), �Les ruses de l’intelligence. La mètis des Grecs, Paris.
Dietrich, Nikolaus (2010), �Figur ohne Raum? Bäume und Felsen in der attischen Vasenmalerei des 

6. und 5. Jahrhunderts v. Chr., Berlin.
Dietrich, Nikolaus (2017), �“Schreibende Vasenmaler. Sinn und Unsinn von ‘Text im Bild’”, in: 

Michaela Böttner, Ludger Lieb, Christian Vater and Christian Witschel (eds.), 5300 Jahre 
Schrift, Heidelberg, 18–21.

Dietrich, Nikolaus (2018a), �Das Attribut als Problem. Eine bildwissenschaftliche Untersuchung zur 
griechischen Kunst, Berlin.

Dietrich, Nikolaus (2018b), �“Viewing and Identification: The Agency of the Viewer in Archaic and 
Early Classical Greek Visual Culture”, in: Alexandros Kampakoglou and Anna Novokhatko 
(eds.), Gaze, Vision, and Visuality in Ancient Greek Literature (Trends in Classics Supplement 
54), Berlin, 464–492.

Dietrich, Nikolaus (2020), �“Zur heuristischen Kategorie des Kontextes in der Archäologie. 
Bemerkungen zu einem attischen Schalenfragment des Phintias”, in: Jacobus Bracker (ed.), 
Homo pictor: Image Studies and Archaeology in Dialogue, Heidelberg, 39–76.

Dietrich, Nikolaus (forthcoming), �“Buchstabenreihen und Zweige im Bildfeld in der attischen 
Vasenmalerei: zu einer überraschenden Parallele und ihren Konsequenzen zum Verständnis 
von Schrift im (Vasen-) Bild”, in: Georg Gergleigner and Rudolf Wachter (eds.), Attic Vase 
Inscriptions II, Basel.

Dietrich, Nikolaus/Fouquet, Johannes/Reinhardt, Corinna (2020), �Schreiben auf statuarischen 
Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer und frühklassischer Zeit 
(Materiale Textkulturen 29), Berlin.

Dietrich, Nikolaus/Lieb, Ludger/Schneidereit, Nele (eds.) (2023), �Theorie und Systematik materialer 
Textkulturen. Abschlussband des SFB 933 (Materiale Textkulturen 46.1), Berlin.

Filser, Wolfgang (2017), �Die Elite Athens auf der attischen Luxuskeramik, Berlin.
Froehner, Wilhelm (1876), �Anatomie des vases antiques, Paris, https://bibliotheque-numerique.

inha.fr/idurl/1/32396 (accessed 20/10/2022).
Frontisi-Ducroux, Françoise (1975), �Dédale: mythologie de l’artisan en Grèce ancienne, Paris.
Frontisi-Ducroux, Françoise (1995), �Du masque au visage. Aspects de l’identité en Grèce ancienne, 

Paris.
Gaifman, Milette/Platt, Verity/Squire, Michael (eds.) (2018), �The Embodied Object in Classical 

Antiquity (Art History, Special Issue 41 (3)), 398–591.
Gavrilov, Alexander K. (1997), �“Techniques of Reading in Classical Antiquity”, in: Classical Quar-

terly 47 (1), 56–73.
Gerleigner, Georg (in press), �Writing on Archaic Athenian Pottery. Studies on the Relationship 

between Images and Inscriptions on Greek Vases (Image & Context. ICON), Berlin.
Gerleigner, Georg/Lissarrague, François (2022), �“Monumentalising Vase-Inscriptions. Writing 

on Architectural Structures and Bodies in Greek Vase-Painting”, in: Nikolaus Dietrich and 
Johannes Fouquet (eds.), Image – Text – Stone: Intermedial Perspectives on Graeco-Roman 
Sculpture (Materiale Textkulturen 36), Berlin, 259–301.

https://bibliotheque-numerique.inha.fr/idurl/1/32396
https://bibliotheque-numerique.inha.fr/idurl/1/32396


48 Nikolaus Dietrich

Giuliani, Luca (1991), �“Euphronios. Ein Maler im Wandel”, in: Luca Giuliani and Wolf-Dieter 
Heilmeyer (eds.), Euphronios der Maler, Milan, 14–24.

Giuliani, Luca (1998), �“Review of ‘Realistische Themen in der griechischen Kunst der archaischen 
und klassischen Zeit’ by N. Himmelmann”, in: Gnomon 70, 628–638.

Giuliani, Luca (2000), �“Die Giganten als Gegenbilder der attischen Bürger im 6. und 5. Jahrhundert 
v. Chr.”, in: Tonio Hölscher (ed.), Gegenwelten zu den Kulturen Griechenlands und Roms in 
der Antike, Munich/Leipzig, 263–286.

Guarducci, Margherita (1958), �“Ancora sull’artista nell’antichità classica”, in: Archeologia Classica 10, 
138–150.

Guarducci, Margherita (1962), �“Nuove osservazioni sull’artista nell’antichità classica”, in: Archeologia 
Classica 14, 199–210.

Guarducci, Margherita (1974), �Epigrafia greca, vol. 3: Epigrafi di carattere private, Rome.
Hasaki, Eleni (2021), �Potters at Work in Ancient Corinth: Industry, Religion, and the Penteskouphia 

Pinakes (Hesperia Supplement 51), Princeton (NJ).
Haug, Annette (2011), �“Handwerkerszenen auf attischen Vasen des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr.”, 

in: Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 126, 1–31.
Hedreen, Guy (2016a), �The Image of the Artist in Archaic and Classical Greece: Art, Poetry, and 

Subjectivity, Cambridge.
Hedreen, Guy (2016b), �“So-And-So καλή: A Reexamination”, in: Dimitrios Yatromanolakis (ed.), 

Epigraphy of Art. Ancient Greek Vase-Inscriptions and Vase-Paintings, Oxford, 53–72.
Heesen, Pieter (2011), �Athenian Little-Master Cups, Amsterdam.
Himmelmann, Nikolaus (1979), �“Zur Entlohnung künstlerischer Tätigkeit in klassischen Bau

inschriften”, in: Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts 94, 127–142.
Himmelmann, Nikolaus (1980), �Über Hirten-Genre in der antiken Kunst (Abhandlungen der 

Rheinisch-Westfälischen Akademie der Wissenschaften 65), Opladen.
Himmelmann, Nikolaus (1994), �Realistische Themen in der griechischen Kunst der archaischen 

und klassischen Zeit (Jahrbuch des Deutschen Archäologischen Instituts. Ergänzungsheft 28), 
Berlin.

Himmelmann, Nikolaus (2001), �Die private Bildnisweihung bei den Griechen: Zu den Ursprüngen 
des abendländischen Porträts (Nordrhein-Westfälische Akademie der Wissenschaften 
Vorträge 373), Wiesbaden.

Hölscher, Tonio (ed.) (2000), �Gegenwelten zu den Kulturen Griechenlands und Roms in der Antike, 
Munich/Leipzig.

Hölscher, Tonio (2022), �“Again: Working Scenes on Athenian Vases – Images between Social Values 
and Aesthetic Reality”, in: Judith M. Barringer and François Lissarrague (eds.), Images at the 
Crossroads: Media and Meaning in Greek Art, Edinburgh, 179–200.

Hurwit, Jeffrey M. (2015), �Artists and Signatures in Ancient Greece, Cambridge.
Hurwit, Jeffrey M. (2017), �“Response: Reflections on Identity, Personality, and Originality”, in: 

Kristen Seaman and Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece, 
Cambridge, 177–205.

Immerwahr, Henry R. (1990), �Attic Script. A Survey, Oxford.
Isager, Jacob (1991), �Pliny on Art and Society. The Elder Pliny’s Chapters on the History of Art, Odense.
Kilmer, Martin F. (1993), �“In Search of the Wild Kalos-Name”, in: Échos du monde classique: 

Classical Views 37 (2), 173–199.
Klein, Wilhelm (1898), �Die griechischen Vasen mit Lieblingsinschriften (Denkschriften der kaiser

lichen Akademie der Wissenschaften 39), Leipzig. 
Kreilinger, Ulla (1997), �“Τὰ ἀξιολογώτατα τοῦ παυσανίου: Die Kunstauswahlkriterien des Pausanias”, 

in: Hermes 125 (4), 470–491.
Kunst der Schale (1990), �Kunst der Schale, Kultur des Trinkens (Catalogue Accompanying the Exhibi-

tion Hosted by the Staatliche Antikensammlungen und Glyptothek in Munich, 1990), Munich.
Lauter, Hans (1974), �Zur gesellschaftlichen Stellung des bildenden Künstlers in der Griechischen 

Klassik (Erlanger Forschungen Reihe A: Geisteswissenschaften 23), Erlangen.



49Signatures in Attic Vase-Painting

Lissarrague, François (1985), �“Paroles d’images. Remarques sur le fonctionnement de l’écriture 
dans l’imagerie attique”, in: Anne-Marie Christin (ed.), Écritures II, Paris, 71–93.

Lissarrague, François (1987), �Un flot d’images. Une esthétique du banquet grec, Paris.
Lissarrague, François (1992), �“Graphein. Écrire et dessiner”, in: Christiane Bron and Effy Kassapoglou 

(eds.), L’image en jeu. De l’antiquite à Paul Klee, Lausanne-Dorigny, 189–203.
Lissarrague, François (1994), �“Epiktetos egraphsen: The Writing on the Cup”, in: Simon Goldhill and 

Robin Osborne (eds.), Art and Text in Ancient Greek Culture, Cambridge, 12–27.
Lissarrague, François (1999), �“Publicity and Performance: kalos Inscriptions in Attic Vase-Painting”, 

in: Simon Goldhill and Robin Osborne (eds.), Performance Culture and Athenian Democracy, 
Cambridge, 359–373.

Lissarrague, François (2013a), �“La place des mots dans l’imagerie attique”, in: Pallas 93 (Texte et 
image dans l’Antiquité), 69–79.

Lissarrague, François (2013b), �La cité des satyres: une anthropologie ludique (Athènes, 
VI e – V e siècle avant J.-C.), Paris.

Löwy, Emanuel (1885), �Inschriften griechischer Bildhauer, Leipzig.
Mackay, E. Anne (2010), �Tradition and Originality: a Study of Exekias, Oxford.
Mackay, E. Anne (2018), �“Exekias as Potter and Painter in his Workshop”, in: Christoph Reusser and 

Martin Bürge (eds.), “Exekias hat mich gemalt und getöpfert”, Zürich, 48–59.
Mannack, Thomas (2014), �“Beautiful Men on Vases for the Dead”, in: John H. Oakley (ed.), Athenian 

Potters and Painters, vol. 3, Oxford, 116–124.
Mannack, Thomas (2016), �“Hipparchos kalos”, in: Dimitrios Yatromanolakis (ed.), Epigraphy of Art. 

Ancient Greek Vase-Inscriptions and Vase-Paintings, Oxford, 43–52.
Mannack, Thomas (2022), �“A Son of Nikon or Nikon Victorious: A New Inscription on a Fragment of 

a Pseudo Panathenaic Amphora”, in: Arts 11 (4), 69, 1–9, https://doi.org/10.3390/arts11040069.
Martens, Didier (1992), �Une esthétique de la transgression. Le vase grec de la fin de l’époque 

géométrique au début de l’époque classique, Brussels.
Moignard, Elizabeth (2015), �Master of Attic Black-Figure Painting. The Art and Legacy of Exekias, 

London.
Mommsen, Heide (1998), �“Beobachtungen zu den Exekias-Signaturen”, in: Mètis 13, 39–55.
Mommsen, Heide (2018), �“Neue Bilder”, in: Christoph Reusser and Martin Bürge (eds.), “Exekias hat 

mich gemalt und getöpfert”, Zürich, 60–72.
Morris, Sarah P. (1992), �Daidalos and the Origins of Greek Art, Princeton (NJ).
Müller, Jan-Matthias (2016), �“Schöner Nonsens, sinnloses Kalos? Ein Strukturvergleich zweier 

anpassungsfähiger Inschriftenformen der attischen Vasenmalerei”, in: Rudolf Wachter (ed.), 
Töpfer – Maler – Schreiber. Akten des Kolloquiums vom 20. bis 23. September 2012 an den 
Universitäten Lausanne und Basel, Zürich, 97–130.

Muth, Susanne (2008), �Gewalt im Bild. Das Phänomen der medialen Gewalt im Athen des 6. und 
5. Jahrhunderts v. Chr. (Image & Context 1), Berlin.

Neer, Richard T. (2002), �Style and Politics in Athenian Vase-Painting: The Craft of Democracy, 
ca. 530–460 B. C.E., Cambridge.

Osborne, Robin (2010), �“The Art of Signing in Ancient Greece”, in: Arethusa 43 (2) (The Art of Art 
History in Greco-Roman Antiquity), 231–251.

Overbeck, Johannes (1868), �Die antiken Schriftquellen zur Geschichte der Bildenden Kuenste bei 
den Griechen, Leipzig.

Palmieri, Maria G. (2016), �Penteskouphia: immagini e parole dipinte sui pinakes corinzi dedicati 
a Poseidon (TRIPODES 15), Athens.

Pevnick, Seth D. (2021), �“Lykos Kalos: Beyond Youthful Beauty”, in: Hesperia 90 (4), 641–683.
Philipp, Hanna (1968), �TEKTONON DAIDALA. Der bildende Künstler und sein Werk im vorpla-

tonischen Schrifttum, Berlin.
Pretzler, Maria (2007), �Pausanias: Travel Writing in Ancient Greece, London.
Raubitschek, Antony (1949), �Dedications from the Athenian Akropolis: A Catalogue of the Inscrip-

tions of the Sixth and Fifth Centuries BC, Cambridge (MA).
Reusser, Christoph/Bürge, Martin (eds.) (2018), �“Exekias hat mich gemalt und getöpfert”, Zürich.

https://doi.org/10.3390/arts11040069


50 Nikolaus Dietrich

Robinson, David M./Fluck, Edward J. (1937), �A Study of the Greek Love-Names Including a Discus-
sion of Paederasty and a Prosopographia, Baltimore.

Russenberger, Christian (2017), �“Der Schmied und seine Maus. Zum Text-Bild-Verhältnis einer attisch 
schwarzfigurigen Oinochoe der Keyside-Klasse mit kalos-Inschrift”, in: Antike Kunst 60, 19–35.

Sannibale, Maurizio (2018), �“L’anfora fermata con Achille e Aiace dei Musei Vaticani”, in: Christoph 
Reusser and Martin Bürge (eds.), “Exekias hat mich gemalt und getöpfert”, Zürich, 112–126.

Schweitzer, Bernhard (1925), �“Der bildende Künstler und der Begriff des Künstlerischen in der 
Antike”, in: Neue Heidelberger Jahrbücher 2, 28–132.

Seaman, Kristen (2017a), �“Introduction: Greek Artists, Yesterday and Today”, in: Kristen Seaman and 
Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece, Cambridge, 1–11.

Seaman, Kristen (2017b), �“The Social and Educational Background of Elite Artists”, in: Kristen 
Seaman and Peter Schultz (eds.), Artists and Artistic Production in Ancient Greece, 
Cambridge, 12–23.

Shapiro, H. Alan (1983), �“Epilykos kalos”, in: Hesperia 52 (3), 305–310.
Shapiro, H. Alan (2004), �“Leagros the Satyr”, in: Clemente Marconi (ed.), Greek Vases: Images 

Contexts and Controversies, Leiden, 1–12.
Siebert, Gérard (1978), �“Signatures d’artistes, d’artisans et des fabricants dans l’antiquité classique”, 

in: KTEMA: civilisations de l’Orient, de la Grèce et de Rome antiques 3, 111–131.
Slater, Niall W. (1999), �“The Vase as Ventriloquist. KALOS-Inscriptions and the Culture of Fame”, in: 

Anne E. Mackay (ed.), Signs of Orality: The Oral Tradition and its Influence in the Greek and 
Roman World (Mnemosyne Supplement 188), Leiden, 143–161.

Squire, Michael S. (2013), �“Ekphrasis at the Forge and the Forging of Ekphrasis: the ‘Shield of 
Achilles’ in Graeco-Roman Word and Image”, in: Word & Image 29 (2), 157–191.

Stähler, Klaus (1968–1971), �“‘Exekias bemalte und töpferte mich’”, in: Jahreshefte des Österreichischen 
Archäologischen Institutes in Wien 49, 79–113.

Stewart, Andrew (2019), �“Patronage, Compensation, and the Social Status of Sculptors”, in: Olga 
Palagia (ed.), Handbook of Greek Sculpture (Ancient Greek and Roman Art and Architecture 1), 
Berlin, 50–88.

Svenbro, Jesper (1988), �Phrasikleia: anthropologie de la lecture en Grèce ancienne, Paris.
Svenbro, Jesper (2021), �La parole et le marbre. Aux origines de la poétique grecque, Paris.
Tanner, Jeremy (1999), �“Culture, Social Structure and the Status of Visual Artists in Classical Greece”, 

in: Proceedings of the Cambridge Philological Society 45, 136–175.
Tanner, Jeremy (2006), �The Invention of Art History in Ancient Greece: Religion, Society and Artistic 

Rationalisation, Cambridge.
Technau, Werner (1936), �Exekias (Forschungen zur antiken Keramik 9), Leipzig.
Tiverios, Michael (1976), �Ο Λυδός και το έργο του. Συμβολή στην έρευνα της αττικής μελανόμορφης 

αγγειογραφίας, Athens.
Vernant, Jean-Pierre (1986), �“Corps obscurs-corps éclatants”, in: Le temps de la réflexion 7 (Le corps 

des dieux), 19–45.
Vernant, Jean-Pierre (1988), �Mythe et pensée chez les Grecs. Études de psychologie historique, 

Paris.
Vernant, Jean-Pierre/Vidal-Naquet, Pierre (1988), �Travail & ésclavage en Grèce ancienne, Brussels.
Vidal-Naquet, Pierre (1981), �Le chasseur noir. Formes de pensée et formes de société dans le 

monde grec, Paris.
Vom Trinken und Bechern (2015), �Vom Trinken und Bechern. Das antike Gelage im Umbruch (Cata-

logue Accompanying the Exhibition Hosted by the Archäologische Sammlung der Universität 
Freiburg, 26. April–19. July 2015), Freiburg.

Wachter, Rudolf (2001), �Non-Attic Vase Inscriptions, Oxford.
Wernicke, Konrad (1890), �Die griechischen Vasen mit Lieblingsnamen. Eine archäologische Studie, 

Berlin.



51Signatures in Attic Vase-Painting

Winckelmann, Johann J. (2002), �Schriften und Nachlaß, vol. 4, 1: Geschichte der Kunst des Alter-
thums. Text: erste Auflage Dresden 1764, zweite Auflage Wien 1776, ed. by Adolf Heinrich 
Borbein and Max Kunze, Mainz.

Yatromanolakis, Dimitrios (2016), �“Soundscapes (and Two Speaking Lyres)”, in: Dimitrios 
Yatromanolakis (ed.), Epigraphy of Art. Ancient Greek Vase-Inscriptions and Vase-Paintings, 
Oxford, 1–42.

Copyright

Fig. 1	 CC0 1.0 – Wikimedia Commons, User: Daderot, 
	 https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_

(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_
Italy_-_DSC05900.jpg (accessed 15/11/2022).

Fig. 2	 Open Access – Metropolitan Museum of Art, Accession Number 42. 11. 42, 
	 https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480?ft=42. 11. 42&amp;​

offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1 (accessed 16/11/2022).
Fig. 3 	 © Antikensammlung, Staatliche Museen zu Berlin – Preussischer Kulturbesitz, photo-

graph: Johannes Laurentius.
Fig. 4	 CC-BY-NC-ND 4.0 – DAI Athen, Negativ-Nr. D-DAI-ATH-1996–1684, photograph: Gösta 

Hellner.
Fig. 5a	 Public Domain – Universitätsbibliothek Heidelberg, Furtwaengler, Adolf/Reichhold, 

Karl (1932), �Griechische Vasenmalerei: Auswahl hervorragender Vasenbilder (Serie III, 
Tafel 121–180), München, 131.

Fig. 5b	 © Governorate of the Vatican City State-Directorate of the Vatican Museums.
Fig. 6	 © Badisches Landesmuseum Karlsruhe, photograph: Thomas Goldschmidt.
Fig. 7a–b	 CC-BY-SA – The National Museum of Denmark, photograph: Arnold Mikkelsen.
Fig. 8	 © Staatliche Antikensammlungen und Glyptothek München, photograph: Renate 

Kühling.
Fig. 9a–b	 Open Access – Metropolitan Museum of Art, Accession Number 20.246, 
	 https://www.metmuseum.org/art/collection/search/250995?ft=20.246&amp;offset=​

0&amp;rpp=40&amp;pos=1 (accessed 16/11/2022).
Fig. 10	 © Governorate of the Vatican City State-Directorate of the Vatican Museums.

https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_Italy_-_DSC05900.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_Italy_-_DSC05900.jpg
https://de.wikipedia.org/wiki/Datei:Aristonothos_krater,_view_1,_Greek,_from_Caere_(Cerveteri),_ceramic,_2nd_quarter_of_7th_century_BC_-_Musei_Capitolini_-_Rome,_Italy_-_DSC05900.jpg
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480?ft=42. 11. 42&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/254480?ft=42. 11. 42&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/250995?ft=20.246&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1
https://www.metmuseum.org/art/collection/search/250995?ft=20.246&amp;offset=0&amp;rpp=40&amp;pos=1




© 2025 Jörn Lang (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.),  
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 53–72. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23225

Jörn Lang 

Am Rande der Sichtbarkeit 
Antike Edelsteine als Träger von Signaturen

Abstract Among the artefacts from the ancient 
Mediterranean, precious stones decorated with 
images, the gems, are of particular importance 
not only because of the variety of their motifs.  
Rather, in the Hellenistic and Roman imperial pe-
riods, they were regarded as objects in which the 
beauty of nature was particularly condensed.

The small size of the surfaces required a high 
degree of precision in their treatment. The enhan-
cement of a natural visual effect through human 
alterations seems to have led to great admiration. 
At least this is suggested by the regular mentions 
of stone carvers in the literary sources in which 
gemstones and their pictorial representations are 
imagined. In addition to references to the percep-
tible characteristics of the object and the motif, 
there are also references to the name of the per-
son who carved it: A human being inscribed itself 
in an object that was initially seen as the result of 
a natura artifex.

The article focuses on the results of such pro-
cesses. The object-related characteristics of gem
stones will be examined from three perspectives in 
order to focus thematically on signature-bearing 
artefacts. Firstly, they will be considered as exam-
ples of a creative reaction to the need for extreme 
foreshortening. This is because all forms of writing 
on such objects are in the millimetre range and 
their perception on the preserved objects often 
poses a  particular challenge without magnifica-
tion techniques. Closely linked to this is the second 
aspect, the relational structure of signature and 
image composition in the sense of the arrangement 
of individual elements in the pictorial space. The 
third aspect is the connection between signatures 
and the use of the objects. For while the visual ra-
dius of perception of all pictorial elements on the 
gems themselves can be categorised as compa-
ratively small, it could be significantly increased 
through the use of the objects.

Keywords Ancient Glyptic; Greeks Gems; Roman Gems; Signatures; Sealing Practices

Einführung 

Unter den Zeugnissen des antiken Mittelmeerraums kommt den mit Bildern ver­
zierten Edelsteinen, den Gemmen, nicht allein aufgrund der Vielzahl ihrer Motive 
ein besonderer Stellenwert zu. Vielmehr galten sie in Hellenismus und römischer 
Kaiserzeit als Objekte, in denen sich die Schönheit der Natur in besonderer Weise 
verdichtet fand.1 Ihre naturgegebene Perfektion bezogen sie aus den schier unend­
lichen Varianten der natürlichen Farbgebung ebenso wie ihrem Glanz. Diese natür­
liche Beschaffenheit zog durch die Unterschiede einfallenden Lichts immer wieder 
neue Effekte nach sich.2 Die Verletzung dieser natürlichen Perfektion formulierte 

	 1	 Plin. nat. 37, 1: „bleiben die Edelsteine übrig und die auf knappen Raum zusammenge­
drängte Herrlichkeit der Welt, die vielen in keinem ihrer Teile bewunderungswürdiger 
erscheint“ (gemmae supersunt et in artum coacta rerum naturae maiestas, multis nulla 
parte mirabilior).

	 2	 Vgl. zur literarischen Verarbeitung solcher Effekte etwa in den lithikà des Poseidipp 
Kuttner 2005; Prioux 2015.

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23225
https://orcid.org/0000-0002-6331-9372



54 Jörn Lang 

Plinius der Ältere (gest. 79 n. Chr.) als „frevelhaft“ (nefas), hebt aber andererseits 
explizit hervor, dass die Verzierung mit bildlichen Darstellungen der eigentliche 
Zweck solcher Gemmen sei.3

Es ist daher kaum überraschend, dass aus der Antike eine große Bandbreite an 
dekorierten Edelsteinen überliefert ist. Das Handwerk des Steinschnitts, die Glyp­
tik, besitzt im antiken Mittelmeerraum eine lange Tradition. Nach den Anfängen im 
Vorderen Orient lassen sich bereits ab dem 3. Jahrtausend v. Chr. mit Werkzeugen 
bearbeitete, z. T. bildlich dekorierte Edelsteine im ägäischen Raum nachweisen. 
Während der hellenistischen Zeit und der römischen Herrschaft verbreiteten sie 
sich vom östlichen Mittelmeer bis auf die iberische Halbinsel und von Nordafrika 
bis auf die britische Insel.4

Dazu trug neben der Wertschätzung ihrer materiellen Eigenschaften die Mobili­
tät der Objekte selbst bei. Mit Maßen, die zumeist deutlich unterhalb von zwei Zen­
timetern liegen, gelangten Edelsteine überall dorthin, wo sich Menschen bewegten. 
Sie wurden am Körper getragen, als Schmuck, wie die sog. Kameen (Abb. 4), oder 
als Siegel, wie es sich für zahlreiche der vertieft geschnittenen Intagli nachweisen 
lässt (Abb. 1a–b, 2, 5).5 Beide Formen erfordern in Hinsicht auf die Wahrnehmung 
aller Details eine extreme Nahsicht und aktive Betrachtung. 

Die geringe Größe der verfügbaren Bildflächen erforderte eine hohe Präzision 
der Bearbeitung. Gerade die Steigerung einer naturgegebenen optischen Wirkung 
durch menschliche Veränderungen scheint eine große Bewunderung hervorge­
rufen zu haben. Zumindest legen dies die regelmäßigen Erwähnungen von Stein­
schneidern in den Quellen nahe, in denen Edelsteine und ihre bildlichen Darstel­
lungen literarisch imaginiert werden.6 In diesen finden sich neben Verweisen auf 

	 3	 Plin. nat. 37, 1: „daß es bei einigen von ihnen als Sünde gilt, sie durch bildliche Darstel­
lungen, was der Zweck der Edelsteine ist, zu verletzen“ (violare etiam signis, quae causa 
gemmarum est, quasdam nefas ducentes).

	 4	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2007; Boardman 2001; Zazoff 1983; Furtwängler 1900.
	 5	 Vgl. überblicksartig Lang 2022 mit Verweisen auf die grundlegende Literatur.
	 6	 Vgl. die Übersichten bei Richter 1968, 16–19, Taf. A–D; Richter 1971, 131–135 sowie Micheli 

2022 und Ballestrazzi 2020, 367. Sie schließt Poseidip., hg. von Austin u. Bastianini, 25, 
Nr. 4 (Dareios) aus und folgt damit Kuttner 2005, 151, die den Namen nicht als Hinweis 
auf den Steinschneider, sondern auf die Herkunft versteht. Zwierlein-Diehl 2005, 343; 
Poseidip., komm. u. hg. von Stähli, Seidensticker u. Wessels, 39 verstehen den Namen 
dagegen überzeugend als Hinweis darauf, dass es sich um einen unbekannten Gemmen­
schneider des Dareios (Δαρείου δακτυλο[κοιλογλύφος]) handelte. Bei den parallel auf­
gebauten Poseidip., hg. von Austin u. Bastianini, 27, Nr. 5 oder 29, Nr. 7 wird jeweils zu­
nächst der Steinschneider und im letzten Vers der Name der Besitzerin genannt. Die 
Lesung Δαρείου δακτυλο[κοιλογλύφου] und somit als Name des Steinschneiders ist zwar 
nicht grundlegend auszuschließen, aber angesichts der dann unklaren Ergänzung vor 
dem Namen Dareios nicht plausibel. Der Verweis auf den Namen Lynkeus bei Poseidip., 
hg. von Austin u. Bastianini, 37, Nr. 15 ist dagegen als Hinweis auf die besondere Präzision 
der Darstellung durch ein Auge wie dasjenige des Lynkeus zu bewerten. Vgl. Zwierlein-
Diehl 2007, 1. Allgemein zur Gattung dieser Epigramme Prioux 2015; Kuttner 2005.



55Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

die wahrnehmbaren Eigenschaften des Objektes und das Motiv auch solche auf 
den Namen der Person, die es maßgeblich formte. Sie schrieb sich in ein Objekt ein, 
das zunächst als Ergebnis einer natura artifex angesehen wurde. Die Referenzie­
rung von Signaturen in literarischen Texten verweist darauf, dass solche Prozesse 
zur Entstehungszeit ebendieser Texte bereits eine geläufige kulturelle Praxis dar­
stellten und Bestandteil einer geteilten Vorstellungswelt geworden waren.

Die Ergebnisse solcher Prozesse stehen im Zentrum der folgenden Überlegungen. 
Die skizzierten, objektgebundenen Besonderheiten sollen für die thematische Fokus­
sierung auf signaturentragende Artefakte unter drei Aspekten in den Blick genom­
men werden. Zunächst werden sie als Beispiele einer gestalterischen Reaktion auf 
das Erfordernis extremer Verkürzung betrachtet. Denn jegliche Formen von Schrift 
auf solchen Objekten liegen im Millimeterbereich und ihre Wahrnehmung an den er­
haltenen Objekten stellt ohne Vergrößerungstechniken nicht selten eine besondere 
Herausforderung dar. Eng damit verbunden ist der zweite Aspekt, das relationale Ge­
füge von Signatur und Bildkomposition im Sinne der Anordnung einzelner Elemente 
im Bildraum.7 Dieses erforderte aufgrund der Tatsache, dass sich Darstellung und 
Signatur dieselbe Fläche teilen, eine besonders enge kompositorische Abstimmung 
dieser beiden Elemente.8 Als dritter Aspekt lässt sich der Zusammenhang zwischen Si­
gnaturen und Gebrauch der Objekte anführen. Denn während der optische Wahrneh­
mungsradius aller Bildelemente an den Gemmen selbst als vergleichsweise gering ein­
zuordnen ist, konnte er über den Gebrauch der Objekte signifikant gesteigert werden.

Da gerade den Inschriften und mit ihnen den Signaturen seit der Renaissance 
eine besondere Aufmerksamkeit zuteilwurde, kann allen weiterführenden Aspek­
ten einzig auf Basis einer knappen Skizze der Forschungsgeschichte nachgegangen 
werden. Auf diese folgt zunächst ein Überblick über den chronologischen Rahmen 
von Signaturen in der Glyptik und ihre wesentlichen textlichen Formen. Im An­
schluss stehen innerbildliche Verhältnisse von Schrift und Darstellung im Vorder­
grund. Diese werden in einem letzten Schritt aus einer praxeologischen Perspektive 
der Herstellung und des konkreten Objektgebrauchs in den Blick genommen.

Forschungsgeschichte

Für den Zeitpunkt, ab dem Signaturen auf Edelsteinen die Aufmerksamkeit von Ge­
lehrten weckten, besitzen wir mit einem Bericht des Cyriacus von Ancona (1391–1455) 
aus dem 15. Jahrhundert einen präzisen Referenzpunkt. So endet die Erinnerung an 
einen außergewöhnlichen Edelstein, der Cyriacus am 12. November 1445 an Bord 

	 7	 Vgl. Arnheim 2000, 187–195.
	 8	 Der Unterschied zu großformatigen Werken besteht vor allem darin, dass bei diesen 

die Signaturen als abschließende Akte in das fertige Objekt eingeschrieben werden. Vgl. 
dazu Dietrich 2020, 180–187 sowie eine durch Johannes Fouquet (Leipzig) in Druckvor­
bereitung befindliche Arbeit zu Schrift in der griechischen Plastik.



56 Jörn Lang 

des Schiffes von Giovanni Dolfin, dem vor Kreta ankernden venezianischen Flotten
führer präsentiert wurde, mit den folgenden Worten:

Wenn man die Rückseite der Gemme ins Licht hält, wo man mit plastischer Kör­
perlichkeit im Innern die Glieder als lichtes und gläsern durchscheinendes Ab­
bild in wunderbarer Schönheit gleichsam atmend erstrahlen sieht, erkennen 
wir auch den Künstler des so hervorragenden Werkes aus der in griechischen, 
sehr alten Buchstaben dort eingravierten Inschrift.9

Da Cyriacus die Inschrift notierte, konnte der genannte Intaglio zuverlässig mit der 
Athena des Eutyches in Berlin identifiziert werden (Abb. 1a–b).10 Die erste nach­
weisliche Identifizierung einer Inschrift als Signatur des ausführenden Handwer­
kers erfolgte für die antike Glyptik damit in der Renaissance. In der Folge waren 
solche Signaturen auch Gegenstand der gelehrten Konversation von Antiquaren, 
wie etwa der Briefwechsel zwischen Peter Paul Rubens (1577–1640) und Nicolas 
Claude Fabri de Peiresc (1580–1637) belegt. Während die dort thematisierte Inschrift 
auf einem Amethyst mit Bildnis des Demosthenes als Signatur des Dioskurides un­
strittig war,11 galt dies in anderen Fällen nicht. Insbesondere die Nennungen von 
Namen wurden als Hinweise auf die Besitzer oder Benennungen der dargestellten 
Person verstanden.12 Dies entsprach in besonderer Weise dem Wunsch, bekannte 
Persönlichkeiten aus der Antike im Bildnisbestand zu identifizieren.

Eine erste Entscheidung zugunsten der Ansprache solcher Inschriften als Signa
tur erfolgte mit dem Traktat Lettre sur le prétendu Solon des pierres gravées des 
Charles Baudelot de Dairval (1648–1722).13 Er hatte argumentiert, dass ein Bildnis 
mit der Beischrift Solonos nicht als dasjenige des athenischen Staatsmannes identi­
fiziert werden könne, da das gleiche Bildnis auch mit der Inschrift Dioskouridou be­
kannt sei und Solon als Grieche überdies hätte mit Bart dargestellt werden müssen. 
Es müsse sich daher um die Signatur des ausführenden Künstlers handeln.14 Auf 

	 9	 Rom, Vat. Lat. 5237, 515v.: Cum et ad lucem solidam gemmae partem obiectares, ubi cubica 
corporalitate intus sublucida et vitrea transparenti umbra mira pulchritudine membra 
­quoque spirantia enitescere conspectantur, et tam conspicuae rei opificem suprascriptis inibi 
consculptris litteris Graecis atque vetustissimis intelligimus. Vgl. Chatzidakis 2017, 180–181 
(mit leicht abweichender Übersetzung), Abb. 356, 357; Zwierlein-Diehl 2005, 321–322.

	 10	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2007, 415, Abb. 468, 469 mit Hinweis auf die Literatur.
	 11	 Vgl. Lang 2012, 70 m. Anm. 665, 666; Zwierlein-Diehl 2005, 323 jeweils mit Verweis auf 

die Literatur.
	 12	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 322. So wurde etwa aus der Signatur des Steinschneiders 

Hyllos eine Benennung als Hylas, Geliebter des Gottes Apollon; eine Signatur des Gnaios 
auf einem Intaglio mit Kopf des Herakles wurde als Hinweis auf den Besitzer Gnaeus 
Pompeius verstanden. Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 322 Anm. 10, 12. Zu den Formeln der 
Signaturen siehe im Einzelnen unten 3.

	 13	 Baudelot de Dairval 1717.
	 14	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 324.



57Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

Basis dieser Vorarbeiten stellte Baron Philipp von Stosch (1691–1757) im Jahre 1724 
das gesamte Material erstmals auf eine systematische Grundlage. Er trug die von 
ihm als antik erkannten Intagli und Kameen mit Inschriften zusammen und schied 
konsequent die als nachantik erachteten Beispiele aus.15 Im 19. Jh. gerieten die ge­
schnittenen Edelsteine und insbesondere solche Beispiele mit Signaturen zuneh­
mend in den Verruf, unzählige Fälschungen zu enthalten,16 so dass erst Heinrich 
von Brunn17 und insbesondere Adolf Furtwängler18 dieses Feld erneut etablierten.

Vor dem Hintergrund der Skepsis gegenüber den Signaturen wurde ihr Duktus 
jedoch nur insofern thematisiert, wie er Aufschlüsse über die Authentizität zu ge­
ben vermochte. Denn erst eine antike Signatur ermöglichte es, Werke zusammen­
zustellen, die ihrerseits Ausgangs- und zentrale Ankerpunkte für die Zusammen­
stellung von Œuvres einzelner Steinschneider bilden konnten.19

Dass dem Verhältnis von Bild und Signatur keine gesteigerte Aufmerksamkeit 
geschenkt wurde, geht nicht zuletzt auf ein Urteil Furtwänglers zurück. Dieser kon­
statierte, dass eine Signatur „immer nur eine Zutat zu dem vollendeten Werke an 
einem möglichst bescheidenen Platze ist, niemals aber ein integrierender Theil des 
Werkes selbst, an welchen bei der Konzeption des Werkes selbst gedacht werden 
muss“.20 Diese Betrachtung von Signatur und Bild als voneinander unabhängige 
Einheiten, entfaltete nachhaltige Wirkung bis in die jüngere Forschung.21 Das Er­
scheinungsbild der Signaturen selbst berücksichtigte Erika Zwierlein-Diehl in ihrer 
grundlegenden Betrachtung der Entwicklung von Gemmen mit Künstlerinschriften. 
Angesichts des großen chronologischen Bogens und der spezifischen Zielsetzung 
des Beitrags, überwiegen hier neben wissenschaftsgeschichtlichen Beobachtun­
gen zentrale Fragen wie Authentizität und Duktus der Inschriften selbst.22 Im 
Kontext seiner Gesamtbetrachtung signierter griechischer Bildwerke thematisiert 

	 15	 Stosch 1724; Vgl. zum Werk Heringa 1976; Zazoff/Zazoff 1983, 24–49.
	 16	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 321–322, 328–329.
	 17	 Vgl. Brunn 1889, 434–757.
	 18	 Vgl. Furtwängler 1913 (Wiederabdruck der Beiträge von 1888 und 1889).
	 19	 So etwa Vollenweider 1966 für die spätrepublikanische und augusteische Zeit.
	 20	 Vgl. Furtwängler 1913, 152 (aktualisierte Fassung der Erstpublikation 1888 und 1889). 
	 21	 So folgte etwa Richter 1968, 14 diesem Urteil fast wortgleich. Wiegandt 2009, 23–25 (Sie­

gel der klassischen Zeit) sowie Vollenweider 1966 (Signaturen der späten Republik 
und Kaiserzeit) berücksichtigen diese Frage nicht. Noch bei Berthold 2013, 276 wird 
die Signatur „eher als Fremdkörper und nicht zum Bild gehörig begriffen, was auf alle 
Inschriften des Untersuchungszeitraumes [scil. des 6.–4. Jhs. v. Chr.] zutrifft“. Zazoff 
1983 subsumiert die signaturentragenden Werke in seine chronologische Entwicklungs­
skizze; Plantzos 1999, 64–65 widmet sich Signaturen vor allem unter dem Aspekt der 
Person des Gemmenschneiders und seinem Verhältnis zu den hellenistischen Höfen. Die 
Erscheinungsformen der Signaturen selbst werden nicht explizit thematisiert.

	 22	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 330–331. Zusammenhänge zwischen Signatur und bildkom
positorischer Gesamterscheinung der Intagli und Kameen werden aber thematisiert. 
Vgl.  Zwierlein-Diehl 2005, 324 Anm. 24. In den ausführlichen Betrachtungen von 
Berthold 2013, 83–142 besitzt der Aspekt von Text-Bild-Relationen keine Priorität.



58 Jörn Lang 

schließlich Hurwit die Gemmen, beschränkt sich dabei jedoch auf wenige Beispiele 
und räumt ihnen insgesamt einen untergeordneten Stellenwert ein.23

Arten von Signaturen und ihr chronologischer Rahmen 

‚Standardsignaturen‘

Die bei weitem gängigste Form ist die Angabe des Namens mit dem Zusatz ΕΠΟ(Ι)
ΕΙ („hat [es] gemacht“) als Hinweis auf den Urheber. Lediglich in einem Fall, dem 
Pseudo-Skarabäoid mit Kitharaspieler des Syries (Abb. 2), ist die Aorist-Form 
ΕΠΟΙΕΣΕ überliefert.24 Die Inschrift ΣΥΡΙΕΣ ΕΠΟΙΕΣΕ („Syries hat [es] gemacht“), 
geschrieben mit Sigmata in Form von drei Strichen, läuft am Rand um, die Buchsta­
ben sind zur Figur ausgerichtet und auf dem Original rechtsläufig. In einen etwas 
jüngeren Zeithorizont gehört der Chalcedon mit jugendlichem Pferdebändiger im 
Museum of Fine Arts in Boston (Abb. 3a–b).25 ΕΠΙΜΕΝΗΣ ΕΠΩΙΕ („Epimenes hat 
[es] gemacht“) lautet die Signatur des Steinschneiders, mit der er seine für diese 
Zeit ungewöhnlich markant tordierte, mehransichtige Komposition überschrieb.26 
Der Datierung des Artefaktes über die Form als Pseudoskarabäus und den Stil steht 
auch die Form der Inschrift mit einem noch dreistrichigen Sigma nicht entgegen. 
Das Aufkommen von Signaturen, die über die Formel „hat [es] gemacht“ eindeutig 
zu identifizieren sind, lässt sich in der Gruppe geschnittener Steine damit in die Zeit 
der Mitte bis an das Ende des 6. Jhs. v. Chr. setzen.27 In diese gleiche Zeit weist die 
Erwähnung der Namen von Steinschneidern in den literarischen Nachrichten,28 
so dass ein belastbarer Ausgangspunkt für die Entstehung der Tradition solcher 
Signaturen innerhalb der Glyptik gewonnen werden kann.

Im Duktus unterscheiden sich diese Beispiele nicht vom Protokoll der Künstler
signaturen auf anderen Artefakten wie der Keramik oder rundplastischen Werken.29 
In der klassischen Zeit des 5. und 4. Jahrhunderts bildeten solche Signaturformeln 

	 23	 Hurwit 2015, 33–38.
	 24	 Boardman 2001, 147, 184, Nr. 350; Berthold 2013, 152–155 jeweils mit der älteren Literatur.
	 25	 Zwierlein-Diehl 2007, 41, 353, Abb. 97; Berthold 2013, 155–159.
	 26	 Die vertauschten kurzen und langen Vokale betreffen sowohl Eta und Epsilon als auch 

Omega und Omikron und sind als typisch ionische Ausdrucksform zu bewerten. Vgl. 
Zwierlein-Diehl 2007, 41.

	 27	 Dieser Anfangszeitpunkt für das Aufkommen der Signaturen bliebe auch dann unver­
ändert, wenn man etwa die Genitivnennung ΣΗΜΟΝΟΣ auf einem Achat-Skarabäus in 
Berlin auf den Steinschneider, nicht den Besitzer bezöge. Dagegen aber bereits überzeu­
gend Boardman 2001, 148, 184, Taf. 358; Zwierlein-Diehl 2007, 352, Abb. 95.

	 28	 So nennt etwa Hdt. Hist. 3, 40, 41 Theodoros als Siegelschneider des Polykrates von 
Samos; bei Diog. Laert. 8, 1 wird der Steinschneider Mnesarchos, Vater des Philosophen 
Pythagoras, erwähnt. Die genannten Personen weisen in die Zeit des 6. Jhs. v. Chr.

	 29	 Vgl. Hurwit 2015, 33–146 sowie den Beitrag von Nikolaus Dietrich in diesem Band.



59Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

bereits eine etablierte Praxis. Auch der klassische Steinschneider Dexamenos ver­
wendete sie auf einem seiner vier signierten Werke.30 Diese Tradition lässt sich 
über die hellenistische (Abb. 4)31 bis hinein in die römische Kaiserzeit verfolgen 
(Abb. 5).32

Die Signaturen selbst sind entweder einzeilig angelegt33 oder auf zwei horizon­
tale Zeilen verteilt (Abb. 4, 5).34 Die Vertreter dieser Gruppe zeigen zugleich einen 
Wechsel im Formular, der an den Übergang zwischen klassischer und hellenis­
tischer Zeit zu setzen ist. Anstelle der ausführlichen Formel ΕΠΟΙΕΙ tritt nahezu 
ausschließlich die kürzere Form ΕΠΟΕΙ.35 Mit dem späten Hellenismus wird diese 
Entwicklung rückgängig gemacht und es findet erneut die ausführlichere Fassung 
ΕΠΟΙΕΙ Verwendung (Abb. 5, 7a–b).36 

Ausführliche Signaturen

Auf einigen Werken wurde die beschriebene Grundformel erweitert. So sind seit 
klassischer Zeit Beispiele überliefert, die dem Namen des Künstlers seine Her­
kunftsstadt hinzufügen. Hier sei zunächst auf einen Chalcedon-Pseudo-Skarabäus 
mit fliegendem Reiher verwiesen, der in das 5. Jh. v. Chr. zu datieren ist (Abb. 6). 
Er wurde durch den bereits genannten Dexamenos signiert, der die ausführliche 
Angabe ΔΕΞΑΜΕΝΟΣ ΕΠΟΙΕ ΧΙΟΣ („Dexamenos aus Chios hat [es] gemacht“) in 
zwei sorgsamen, horizontalen Zeilen unter die Darstellung setzte. Die Herkunft des 
Dexamenos von der kleinasiatischen Insel Chios war demnach eine Angabe, die 
hinreichend signifikant war, neben dem Namen in das Objekt eingeschrieben zu 
werden.

Neben der geographischen Herkunft wurde ab der spätrepublikanisch-augus­
teischen Zeit auch der familiären Abstammung ein Stellenwert zugesprochen, der 
einer Fixierung wert erachtet wurde. Für sie sind Beispiele von Signaturen über­
liefert, mit denen die Gemmenschneider auf den Vater verwiesen. Dies scheint vor 

	 30	 Boston, Museum of Fine Arts Inv. 23.580: Boardman 2001, 195, Abb. 466; Zwierlein-
Diehl 2007, 359, Abb. 144–145. Zu dessen Œuvre Berthold 2013, 159–169.

	 31	 Vgl. zudem etwa Plantzos 1999, 114 Nr. 30, 116 Nr. 94, 119 Nr. 165, 120 Nr. 195, 126 Nr. 376.
	 32	 Ähnlich auch der Aquamarin mit Bildnis einer Frau aus der gens Flavia (wohl Iulia Titi) 

in Paris, mit der Signatur ΕΥΟΔΟC ΕΠΟΙΕΙ. Vgl. Vollenweider/Avisseau-Broustet 
2003, 128–129, Nr. 145, Taf. 17, 88–89.

	 33	 ΠΡΩΤΑΡΧΟC ΕΠΟΕΙ auf einem hellenistischen Sardonyx-Kameo mit Eros auf einem 
Löwen reitend in Florenz. Vgl. Giuliano 1989, 158–159, Nr. 34 oder ΤΡΥΦΩΝ ΕΠΟΙΕ auf 
einem Sardonyx-Kameo in Boston. Vgl. Zwierlein-Diehl 2007, 410, Abb. 442.

	 34	 So auch ΓΕΛΩΝ ΕΠΟΕΙ auf einem spätklassisch-frühhellenistischen Intaglio der Granat-
Gruppe mit Aphrodite mit Schild in Boston. Vgl. Plantzos 1999, 68–69; Boardman/​
Beazley 2002, 65, Nr. 102, Taf. 21. 

	 35	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 330.
	 36	 Vgl. weiterhin z. B. Zwierlein-Diehl 2007, 411 Abb. 451; 412 Abb. 453.



60 Jörn Lang 

Abb. 1b: Abguss in Gips, Berlin, SMB, 
Antikensammlung, Inv. FG 2305.

Abb. 2: Stehender Kitharaspieler, 
Signatur ΣΥΡΙΕΣ ΕΠΟΙΕΣΕ, Abguss, 
Steatit-Pseudo-Skarabäoid, Mitte 
6. Jh. v. Chr., London, British 
Museum, Inv. 1873.1020.3.

Abb. 1a: Büste der Athena en face, 
Signatur ΕΥΤΥΧΗC ΔΙΟCΚΟΥΡΙΔΟΥ 
ΑΙΓΕΑΙΟC ΕΠΟΙΕΙ, Bergkristall-Intaglio, 
3.72 cm, Anfang 1. Jh. n. Chr., Berlin, 
SMB, Antikensammlung, Inv. FG 2305.

Abb. 3a: Chalcedon-Skarabäoid, 
Signatur ΕΠΙΜΕΝΗΣ ΕΠΩΙΕ, 1.1 × 1.6 cm, 
um 500 v. Chr., Boston, Museum of Fine 
Arts, Inv. 27.677.

Abb. 3b: Abguss 
in Gips, Boston, 
Museum of Fine 
Arts, Inv. 27.677.

Abb. 5: Diomedes mit Palladion, Signatur 
ΦΕΛΙΞ ΕΠΟΙΕΙ, Besitzerinschrift ΚΑΛΠΟΥΡΝΙΟΥ 
ΣΕΟΥΗΡΟΥ, Karneol-Intaglio, 2.65 × 3.5 cm, 
1. Jh. n. Chr., Oxford, Ashmolean Museum, 
Inv. AN 1966.1808.

Abb. 4: Aphrodite 
mit dem Erosknaben, 
Signatur ΠΡΩΤΑΡΧΟC 
ΕΠΟIΕΙ, Sardonyx-
Kameo, 2.1 × 2.2 cm, 
2. Jh. v. Chr., Boston, 
Museum of Fine Arts, 
Inv. 27.750.



61Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

Abb. 6: Reiher, Signatur 
ΔΕΞΑΜΕΝΟΣ ΕΠΟΙΕ ΧΙΟΣ, 
Chalcedon-Skarabäoid, 
1.7 × 2.2 cm, 5. Jh. v. Chr., 
St. Petersburg, Ermitage, 
Inv. ЮО.-24.

Abb. 9: Herakles mit dem 
geraubten Dreifuß nach links 
gewandt, Signatur ΦΡΥΓΙΛΛΟΣ, 
Chalcedon-Skarabäoid, 
2.18 × 1.92 cm, letztes Viertel 
5. Jh. v. Chr., Privatbesitz.

Abb. 7a–b: Kopf eines 
Satyrn, Signatur YΛΛΟC 
ΔΙΟCΚOΥΡΙΔΟΥ ΕΠΟΙΕΙ, 
Sardonyx-Kameo, H. 1.76 cm, 
Anfang 1. Jh. n. Chr., Berlin, 
SMB, Antikensammlung, 
Inv. FG 11063. 7a 7b

Abb. 8a: Sitzende Frau mit Dienerin, Signatur ΔΕΞΑΜΕΝΟΣ, 
Besitzerinschrift ΜΙΚΗΣ, Chalcedon-Skarabäoid, 2.2 × 1.7 cm, 
Mitte 5. Jh. v. Chr., Cambridge, Fitzwilliam Museum, Inv. CG 53.
Abb. 8b: Abguss in Gips, Cambridge, Fitzwilliam Museum, 
Inv. CG 53.

8a 8b



62 Jörn Lang 

allem in den Fällen verbreitet, in denen nicht nur eine biologische, sondern hand­
werkliche Verbindung bestand. Denn zumindest in zwei Fällen setzten explizit die 
Söhne das Handwerk des Vaters fort. So signierte der Gemmenschneider Quintus 
stolz mit der Angabe ΚΟΙΝΤΟΣ ΑΛΕΞΑ ΕΠΟΙΕΙ („Quintus, [Sohn] des Alexas, hat 
[es] gemacht“).37 Die Söhne des Dioskurides, des zu augusteischer Zeit berühm­
testen Gemmenschneiders,38 stellten sich unmittelbar in die Tradition des Vaters. 
Einer seiner Söhne signierte den Kameo mit Satyrkopf in Berlin (Abb. 7a–b) YΛΛΟC 
ΔΙΟCΚΟΥΡΙΔΟΥ ΕΠΟΙΕΙ („Hyllos, [Sohn] des Dioskurides hat [es] gemacht“). Seine 
Signatur ist sorgsam mit exakt übereinander gesetzten Namen und einer mittig 
platzierten Formel ausgeführt.39 Ein weiterer Sohn, Eutyches, wurde sogar noch 
präziser. Er fügte dem Hinweis auf den berühmten Vater die Herkunftsstadt hinzu. 
Auf seinem großen bikonvexen Bergkristall in Berlin (Abb. 1a–b) befindet sich seit­
lich der Büste der Athena die ausführliche Signatur: ΕΥΤΥΧΗC ΔΙΟCΚΟΥΡΙΔΟΥ 
ΑΙΓΕΑΙΟC ΕΠΟΙΕΙ („Eutyches, [Sohn] des Dioskurides, aus Aigeiai/Kilikien, hat [es] 
gemacht“). Ein solcher Zusatz zielte vor allem auf die Nobilitierung der handwerkli­
chen Fähigkeiten. Da auch der dritte Sohn des Dioskurides, Herophilos unter Angabe 
des Vatersnamens signierte,40 muss mit dem Verweis auf die Ausbildung durch einen 
berühmten Vater eine signifikante Aufwertung der Arbeit einhergegangen sein.

Kurzformen

Setzten die ausführlichen Signaturen zeitlich ein wenig später als die Standardfor­
men ein, lassen sich bereits parallel zu den epoiei-Signaturen auch Verkürzungen 
nachweisen. Sie bestehen lediglich aus Namen. Für die archaische Zeit sei auf die 
Werke des Onesimos verwiesen,41 für die klassische Zeit lässt sich eines der sig­
nierten Werke des Dexamenos als Beispiel anführen. Er signierte einen Skarabäoid 
in Cambridge (Abb. 8a–b) in kleinen Buchstaben lediglich mit seinem Namen 
ΔΕΞΑΜΕΝΟΣ („Dexamenos“) im Nominativ. Die deutlich größere Inschrift ΜΙΚΗΣ 
(„der Mika“) ist dagegen auf den Namen der Besitzerin zu beziehen. Hier erscheint 
der Urheber demnach in der Rolle der gestaltenden Person im Nominativ, während 
der Genitiv den Besitz anzeigt.42 In Analogie sind auch andere Nennungen von 

	 37	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2007, 115–116, 412, Abb. 453a, b  mit dem Verweis auf den dori­
schen Genitiv Alexa. Dazu Kühner/Blass/Gerth 1897, 371–372 (freundlicher Hinweis 
E. Zwierlein-Diehl, Bonn).

	 38	 Dioskurides selbst schuf unter anderem ein Bildnis des Augustus, wie Plinius in seiner 
naturalis historia berichtet. Plin. nat. 37, 8. 38. Vgl. Instinsky 1962; Zwierlein-Diehl 
2007, 11–12, 117–119 sowie 119–121 zu den Söhnen des Dioskurides.

	 39	 Vgl. bereits Zwierlein-Diehl 2008, 294; Platz-Horster 2012, 64–66, Nr. 28, Taf. 5.
	 40	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2008, 134–141, Nr. 9.
	 41	 Vgl. Berthold 2013, 146–152.
	 42	 So bereits Zazoff 1983, 101–102.



63Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

Namen im Genitiv für die archaische und klassische Zeit auf die Besitzerinnen und 
Besitzer und nicht auf die ausführenden Steinschneider zu beziehen. Für diesen 
scheint die Nennung im Nominativ zu überwiegen (Abb. 9, 10).43

Eindeutigkeit ist auch für solche Fälle herzustellen, in denen verschiedene Werke 
mit der gleichen Inschrift im Genitiv erhalten sind. So signierte der späthellenis
tische Heios gleich mehrere Werke durch seinen Namen im Genitiv.44 

Es sind demnach zunächst die Nominativformen, die eindeutig auf den Urhe­
ber des Werkes verweisen,45 erst ab dem Hellenismus treten Namen im Genitiv 
als mögliche Urheber hinzu.46 Die Formel epoie bzw. epoiei („hat gemacht“) muss 
in diesen Fällen ergänzt werden, der Verweis auf Urheberschaft ist demnach zwi­
schen Einschreibung in das Objekt und Ergänzung im Akt der Rezeption aufgeteilt. 
Diese Form der Signatur lässt sich während der gesamten Laufzeit beobachten, in 
der figürlich dekorierte Edelsteine signiert wurden, und tritt noch bei den spätesten 
Signaturen des 2. Jhs. n. Chr. wie denjenigen des Hyperechios auf.47

Chronologischer Rahmen der Signaturformen

Für Signaturen an Werken der Steinschneidekunst lässt sich damit eine durchge­
hende Tradition zwischen der archaischen Zeit und der mittleren Kaiserzeit nach­
weisen. Die weitaus größte Anzahl stammt aus der späthellenistischen Zeit und 
dem frühen Prinzipat, in dem griechische Gemmenschneider im italischen Raum 
tätig waren.48 Nach der iulisch-claudischen Zeit nehmen solche Signaturen deut­

	 43	 Als Signatur anzusprechen wäre demnach auch die Nominativ-Nennung ΑΡΙΣΤΟΤΕΙΧΗΣ 
(„Aristoteiches“) auf einem verschollenen Skarabäoid aus Pergamon. Vgl. Boardman 
2001, 185, Nr. 388. Auf einem 1869 für die Berliner Antikensammlung erworbenen Skara­
bäus mit Frau vor einem Brunnenhaus ist dagegen im Genitiv ΣΗΜΟΝΟΣ („des Semon“) 
zu lesen: Je nach Lesart wäre ΣΗΜΟΝΟΣ (ergon = „Werk“) bzw. ΣΗΜΟΝΟΣ (eimi = „gehöre 
ich“) zu ergänzen. Da die Nominativform unter den Signaturen überwiegt, schiene mir – 
John Boardman und Erika Zwierlein-Diehl folgend – das Zweite derzeit die naheliegen­
dere Lösung. Denn es sind aus dieser Zeit zwar sprechende Inschriften mit Namen im 
Genitiv, gefolgt von eimi („ich bin des/der bzw. gehöre dem/der“), bekannt, nicht aber 
solche, die sich explizit auf Künstler beziehen lassen. Vgl. überzeugend Boardman 2001, 
148; Zwierlein-Diehl 2005, 330. Ihnen folgt Hurwit 2015, 34. Zusammenfassend zur 
Diskussion auch Berthold 2013, 275.

	 44	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2007, 110–111.
	 45	 So etwa ΟΛΥΜΠIΟΣ auf einem Chalcedon mit bogenspannendem Eros in Berlin: 

Zwierlein-Diehl 2007, 363, Abb. 171 oder ΦΡΥΓΙΛΛΟΣ. Vgl. dazu zuletzt Willers 2017.
	 46	 Vgl. Berthold 2013, 275.
	 47	 Hier sei auf Werke des Hyperechios verwiesen. Vgl. Zwierlein-Diehl 2007, 446, 

Abb. 674, 675; Lang 2012, 76 Anm. 732.
	 48	 Vgl. Zwierlein-Diehl 1990. Es handelt sich um ca.  40 bekannte, nahezu ausschließ­

lich in griechischen Buchstaben signierende Handwerker. Übersicht bei Richter 1971, 
131–135. Zu den dort aufgeführten Beispielen trat jüngst ein weiterer Intaglio mit Signatur 



64 Jörn Lang 

lich ab. Im 2. Jh. n. Chr. treten sie selten auf, im 3. Jh. n. Chr. sind sie nicht mehr 
überliefert, obgleich sich bis ins frühe 4. Jh. n. Chr. hinein qualitativ hochwertige 
Gemmen nachweisen lassen.49 Die Gestaltung der oft auf wenige Buchstaben be­
grenzten Formeln unterlag im betrachteten Zeitraum erkennbaren Veränderun­
gen. So waren sie während der archaischen und klassischen Zeit sehr klein und mit 
besonderer Sorgfalt graviert und wurden im Hellenismus deutlich flüchtiger aus­
geführt. Die Buchstaben sind in einer weniger akkuraten horizontalen Anordnung 
gestaltet und springen nach oben und unten aus den Reihen (Abb. 4). Ab der späten 
Republik und frühen Kaiserzeit lassen sich erneut sehr akkurate Buchstaben be­
obachten, die aber mit Rundperlpunkten an den Enden der Buchstabenhasten ver­
sehen wurden (Abb. 1a–b, 6).50

Verhältnis von Schrift und Darstellung

Werden die unterschiedlichen Signaturformeln nicht allein in Hinsicht auf ihren 
Duktus und verwendete textliche Elemente betrachtet, so lassen sich drei Bezugs­
punkte unterscheiden, an denen sie sich orientieren. An der Form der Bildfläche, 
die zugleich diejenige des Objektes ist, sowie an den Horizontal- bzw. Vertikal­
achsen der bildlichen Darstellung. Nur in äußerst seltenen Fällen sind sie in die 
Darstellung selbst integriert.

Gänzlich der Form des Bildfeldes bzw. Objektes folgen Signaturen wie dieje­
nige des Syries oder Epimenes. Für das Werk des Syries (Abb. 2) scheint die Be­
merkung Furtwänglers, dass die Signatur den Raum besetzt, den ihr die bildliche 
Komposition lässt, und damit einen ‚Akt der Anerkennung‘ darstellt, durch die klei­
nen, regelrecht an den Rand gedrängten und schwer lesbaren Buchstaben nach­
vollziehbar. Es fällt jedoch schwer, diese Auffassung für den nur wenig jüngeren 
Chalcedon des Epimenes zu teilen (Abb. 3a–b). So wird zwar durch die Unterbre­
chung der Formel epoie durch einen Huf des Pferdes deutlich, dass auch an die­
sem Werk die Anlage der Darstellung der Signatur selbst zeitlich vorausgegangen 
sein dürfte.51 Es scheint aber dennoch kaum gerechtfertigt, eine derart harmonisch 
komponierte Signatur in der Tradition Furtwänglers als reine Zutat zu bezeichnen. 
Denn sie befindet sich genau an den beiden schräg gegenüberliegenden Bereichen 
des querovalen Bildfeldes und erhält dadurch auch einen bildsyntaktischen Eigen­
wert. Wäre es dem Steinschneider auf eine möglichst klare Lesbarkeit der Schrift 

des Aulos: Boardman/Wagner 2018, 150, Nr. 176. Zwierlein-Diehl 2007, 237–238, 465, 
Abb. 822, weist zudem auf einen lateinisch signierten Nicolo der Jahre 420/21 n. Chr. hin.

	 49	 Verwiesen sei etwa auf die hochwertigen Bildnisse der konstantinischen Zeit. Vgl. Spier 
2013, 17–27.

	 50	 Vgl. zur Entwicklung detailliert bereits Zwierlein-Diehl 1990.
	 51	 Ähnlich ist die Unterbrechung der Inschrift trotz zur Verfügung stehendem Platz bei ei­

nem Jaspis-Skarabäoid des Anakles in New York zu beobachten: Berthold 2013, 172.



65Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

angekommen, hätte die Signatur im Bereich vor dem Pferdekopf deutlich mehr 
Platz gefunden. Es stand aber offenbar im Vordergrund, die Buchstabenfolgen ei­
nander gegenüber zu platzieren und das Bild auch hinsichtlich des Textes in ein 
optisches Gleichgewicht zu bringen. Diese Lesart der Verteilung der Buchstaben 
wird insbesondere vor dem Hintergrund plausibel, dass Epimenes Wert auf feinste 
Details legte, wie etwa an der wohl bewussten Durchbrechung des Rahmens durch 
die Nüstern des Pferdes deutlich wird.52

Die Orientierung der Signatur an der Form des ovalen Bildträgers lässt sich 
noch in klassischer Zeit beobachten. So sind beim stehenden Reiher des Dexame­
nos53 und seiner sitzenden Frau mit Dienerin in Cambridge (Abb. 8a–b) die Signa­
turen am begrenzenden Strichrand des Bildfeldes orientiert. Der bärtige Kopf des 
Dexamenos in Boston54 und noch deutlicher der fliegende Reiher in St. Petersburg 
(Abb. 6) sind dagegen Beispiele für einen direkten Bezug der Signatur auf das Motiv. 
Hier ist die Inschrift sogar prominent in die freie Bildfläche unter die Darstellung 
graviert und von ebenso großer Sorgfalt wie das Bild selbst. Die Form des Objekts 
hat keinerlei Einfluss auf den Duktus der Schrift, die als in sich geschlossener klei­
ner Schriftblock gestaltet wurde und konsequent an der horizontalen Achse der 
Darstellung ausgerichtet ist.

Solche horizontalen, aber analog auch vertikalen Ausrichtungen der Signaturen 
wurden ab der klassischen Zeit zur wichtigsten Erscheinungsform. So integrierte 
zwar der Steinschneider Olympios beim Flügel seines bogenspannenden Eros die 
Darstellung geschickt in das Bildrund,55 doch folgt die Inschrift nicht diesem Duktus. 
Sie ist vielmehr unter Nutzung der Freifläche vor der Figur streng von oben nach 
unten ausgeführt. Auch bei diesen Beispielen ist nicht allein der zur Verfügung ste­
hende Raum ausschlaggebend, wie die Signatur auf einem Chalcedon des Phrygillos 
zeigt (Abb. 9).56 In diesem Falle hätten zwei Räume, derjenige vor Herakles mit 
Dreifuß des Apollon und derjenige dahinter, zur Verfügung gestanden. Die grö­
ßere Fläche befand sich auf der Rückseite. Dennoch entschied sich Phrygillos für 
die Anbringung der Signatur vor der Figur. Sie verläuft dort nach oben, parallel 

	 52	 Vgl. zur Rahmendurchbrechung als bewusstes Stilmittel überzeugend Berthold 2013, 
107.

	 53	 St. Petersburg, Ermitage Inv. T. 1864.2: Neverov 1976, 85, Nr. 19; Boardman 2001, 288, 
Abb. 469; Zwierlein-Diehl 2007, 359, Abb. 142. Hier ergibt sich jedoch zugleich eine be­
reits von Berthold 2013, 164 erwähnte, optische Korrespondenz zwischen der Signatur, 
der Kontur des Objektes und dem Schwung des Flügels. Darstellung und Signatur wur­
den als gleichwertige Bestandteile von Beginn an in den äußerst begrenzten Bildgrund 
eingepasst.

	 54	 Boston, Museum of Fine Arts Inv. 23.580: Boardman/Beazley 2002, 41–42, Nr. 50.
	 55	 Berlin, SMB Antikensammlung Inv. FG 351: Zwierlein-Diehl 2007, 363, Abb. 171.
	 56	 Vgl. zu Phrygillos Zwierlein-Diehl 1992; Berthold 2013, 192–194 (mit Auflisten zahl­

reicher Argumente für eine antike Entstehung, dann aber dennoch nicht überzeugen­
der Entscheidung, beide Gemmen mit der Signatur Phrygillos als nachantik anzusehen); 
Willers 2017.



66 Jörn Lang 

zur Kontur des Löwenfells und erhält über die Tatzen eine Rahmung. Dadurch 
schwebt sie nicht im Raum, sondern ist optisch eng an die Darstellung gebunden. 
Dass für Signaturen solche bildimmanenten, visuellen Korrespondenzbereiche ge­
sucht wurden, belegen weitere Beispiele. So folgte auf einem frühkaiserzeitlichen 
Amethyst in Neapel die Signatur ΑΠΟΛΛΟΝΙΟΥ („des Apollonios“) dem Pfeiler, auf 
den sich die Göttin Artemis stützt.57 Und die Büste der Athena Parthenos auf einem 
Jaspis in Rom signierte Aspasios nicht im freien Feld vor dem Gesicht der Göttin, 
sondern entlang des herabfallenden Helmbuschs.58 Im Gegensatz zum Kameo des 
Protarchos (Abb. 4), auf dem offensichtlich der einzig freie Bildraum für die Signa­
tur genutzt wurde, lassen sich demnach regelhaft Beispiele finden, an denen Schrift 
und Bild einen engen kompositorischen Bezug aufweisen.59

Im Vergleich zu diesen Beispielen ausgesprochen selten sind dagegen solche 
Signaturen, die in die Darstellung selbst integriert wurden.60 Beim hellenistischen 
Tiefschnitt des Gaios aus der Sammlung Marlborough in Boston61 folgt die Signatur 
der Form des Bildfeldes, ist zugleich aber der Kontur des Hundefells angepasst und 
in das Halsband integriert. Doch selbst für eine Lesung als Teil einer Signatur muss 
zur Erfassung der Buchstaben zunächst eine eingehende Betrachtung des Bildes er­
folgen, um dieser versteckten Details gewahr zu werden.62 Der berühmte Karneol 
des Felix in Oxford (Abb. 5) zeigt schließlich die Inschrift ΦΗΛΙΞ ΕΠΟΙΕΙ („Felix 
hat [es] gemacht“) auf dem Altar, über den Diomedes steigt, während die Besitzer
inschrift ΚΑΛΠΟΥΡΝΙΟΥ ΣΕΟΥΗΡΟΥ („des Calpurnius Severus“) im freien Bild­
feld über dem sitzenden Heros erscheint. Während aber bei der sitzenden Frau des 
Dexamenos (Abb. 8a–b) der Hinweis auf die Besitzerin noch in größeren Buchsta­
ben graviert war, sind diese auf dem Beispiel in Oxford (Abb. 5) hinsichtlich ihrer 
Größe kaum zu unterscheiden. Eine Hierarchie ergibt sich an diesem Objekt daher 
allein aus der Position der Inschrift.

Die hier ausgewählten Vertreter von Signaturen in der Glyptik lassen zwar keine 
systematische Bewertung des Phänomens zu, sind aber dahingehend repräsentativ, 
als dass ein pauschales Urteil über einen verbindenden Charakter für die gesamte 
Gruppe schwerfällt. Beispiele, bei denen kein direkter kompositorischer Bezug 

	 57	 Neapel, Museo Archeologico Nazionale Inv. 26070/232: Pannuti 1994, 101–102, Nr. 72.
	 58	 Rom, Museo Nazionale Romano Inv. 52382: Zwierlein-Diehl 2007, 408–409, Abb. 436.
	 59	 Dies gilt auch für zahlreiche Porträts, an denen die Signatur dem schräg verlaufenden 

Büstenabschnitt folgt und gerade nicht in den freien Bildraum neben den Kopf gesetzt 
wurde. Vgl. etwa Vollenweider 1966, Taf. 16, 1.3, 29, 1, 43, 1. 2.

	 60	 Unklar bleibt dagegen die Buchstabenfolge auf einem Chalcedon-Skarabäoid des 4. Jhs. 
v. Chr. mit Nike und Tropaion im British Museum. Die Lesung der Buchstaben ΟΝΑΤΑ(Σ) 
als Teil der Siegerbinde, die an der Lanze angebracht ist, ist nicht gesichert. Berechtigte 
Zweifel äußert hier zuletzt Zwierlein-Diehl 2007, 362–363, Abb. 17.

	 61	 Boston, Museum of Fine Arts Inv. 27.734: Boardman et al. 2009, 193, Nr. 293; Boardman/
Beazley 2002, 71, Nr. 114.

	 62	 Berthold 2013, 273 führt diese Form überzeugend auf Traditionen der Gestaltung von 
Münzbildern zurück.



67Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

zwischen Signatur und Darstellung besteht, wie etwa bei der Aphrodite des 
Protarchos in Boston (Abb. 4), stehen neben solchen, bei denen der Bezug bis hin 
zu Integration in die Darstellung selbst getrieben ist (Abb. 5). Dabei oszillieren sie 
zwischen einem deutlich zur Schau gestellten, nobilitierendem Zusatz und integ­
ralem Bestandteil der Darstellung selbst. Als grundlegende Tendenz lässt sich kon­
statieren, dass nach einer Phase des Auslotens verschiedener Möglichkeiten in der 
archaischen und klassischen Zeit ihr Erscheinungsbild zunehmend von der Form 
des tragenden Objekts entkoppelt wurde.63 Dadurch wird zugleich der Bezug zur 
Darstellung selbst gesteigert. Als Zeichen von gestaltender Autorschaft sind sie als 
‚Gütesiegel‘ gleichermaßen Ausdruck von Käuferinteresse an Namen, die sich mit 
den Objekten verbinden lassen, wie auch handwerklichen Könnens. Dabei sind sie 
nicht allein Ausdruck einer virtuosen Bildkomposition, vielmehr zeigt sich die Vir­
tuosität in der Bearbeitung geschnittener Edelsteine nicht zuletzt in den Signaturen 
selbst. In ihnen wird der miniaturhafte Charakter bis in die Extreme gesteigert, so 
dass der Rand der Sichtbarkeit weniger durch ihre Lokalisierung an der Grenze des 
Bildraumes, sondern vielmehr hinsichtlich der Wahrnehmbarkeit selbst erreicht 
wurde.

Doing Signatures

In Hinsicht auf das Aufkommen und die verwendeten Formeln stellen die Signatu­
ren auf den mit Bildern dekorierten Edelsteinen innerhalb der griechischen Hand­
werkskunst keine Ausnahmeerscheinung dar. Und dennoch unterscheiden sie sich 
von anderen Artefakten durch die Doppelperspektive, die ihre Signaturen eröffnen. 
Diese sind zum einen einmalige Einschreibungen in besonders dauerhafte Objekte, 
können aber zum anderen beständig reproduziert werden und damit losgelöst vom 
ursprünglichen Objekt existieren, auf das sie zugleich verweisen.64 Beide Aspekte, 
die einmalige Einschreibung und das Potenzial zur serienähnlichen Re-Produktion 
ihrer Darstellungen wohnen all den betrachteten Beispielen grundlegend inne.

Der Akt des eigentlichen Signierens erfolgte analog zur Fertigung der Darstel­
lungen mit Hilfe von rotierenden Werkzeugen.65 Diese waren an das Ende einer 
starren Achse montiert, die von einer Bogensehne angetrieben wurde.66 Jeder Be­
standteil der Darstellung – auch die Signatur – war somit das Ergebnis einer Kom­
bination von Werkzeugen, an die das Objekt herangeführt wurde. Der Prozess der 
Bildgebung und Signatur ist nicht durch aktive Bewegung der Hand mit Werkzeug 
zum Objekt gekennzeichnet, wie es beispielsweise aus der Dekoration von Gefäßen 

	 63	 Dies wurde für die archaische Zeit bereits beobachtet von Berthold 2013, 276.
	 64	 Vgl. zu diesem Aspekt Platt 2006; Grüner 2014; Auenmüller/Moustakis 2022.
	 65	 Vgl. zum Herstellungsprozess Zwierlein-Diehl 2007, 315–325; Schmidt 2015.
	 66	 Vgl. Zwierlein-Diehl 2007, 315–325 sowie zum Prozess des Entwurfs Krug 1997; 

Berthold 2013, 23–82, insbes. 54–57.



68 Jörn Lang 

bekannt ist.67 Es erfolgt vielmehr eine Bewegung des Objektes zum Werkzeug 
hin.68 Die Signaturen sind daher allein über den Namen selbst, nicht aber über das 
visuelle Erscheinungsbild oder skripturale Eigenschaften der verwendeten Schrift 
zu identifizieren.69

Neben dem praktischen Aspekt der Herstellung eröffnen die Gemmen eine 
zweite Perspektive auf die Thematik Signatur im Sinne der eindeutigen Kennzeich­
nung eines Werkes. Dem aus anderen Gattungen bekannten Modell folgen solche 
Beispiele, deren Inschrift auf dem Intaglio selbst seitenrichtig lesbar war. Dies lässt 
sich etwa für die Signaturen des klassischen Gemmenschneiders Dexamenos kon­
statieren (Abb. 6, 8a–b). Dies impliziert eine direkte Verbindung zwischen Hand­
werker und Artefakt, in das er sich selbst einschrieb. Die gleiche Verbindung muss 
beim Chalcedon-Skarabäoid in Cambridge (Abb. 8a–b) allerdings auch für die im 
Schriftbild deutlich prominentere Besitzerin ΜΙΚH gelten, deren Namensverweis 
ebenfalls am Original seitenrichtig erscheint. In diesen Fällen lag der Fokus auf 
einer Kennzeichnung des Werkes selbst, nicht der reproduzierbaren bildlichen 
Darstellung.70 Diese Form einer werkbezogenen Signatur fand konsequent bei 
Kameen Verwendung (Abb. 4, 7a–b).

Der Chalcedon-Intaglio, den Epimenes fertigte (Abb. 3a–b), zeigt dagegen bereits 
für die archaische Zeit eine Signaturform, die in ihrer Konzeption bereits die Funk­
tion des sie tragenden Objekts berücksichtigt. Sie zeigen die Schrift retrograd. Es 
war hier demnach bei der Anfertigung bereits intendiert, dass der eingeschriebene 
Name erst dann korrekt gelesen werden konnte, nachdem das Objekt in Gebrauch 
gewesen war. Die Verbindung zwischen Handwerker und Objekt wird dadurch 
mittelbar. Das Gros der erhaltenen Signaturen auf geschnittenen Steinen weist 
ebendiese mittelbare Verbindung auf (Abb. 1a–b, 3a–b, 5, 7a–b, 9).71

An den Objekten, an denen die Inschrift retrograd eingeschrieben und damit 
bereits im Entwurf auf die Funktion des Gegenstands als Siegel festgelegt wurde, 

	 67	 Vgl. Hurwit 2015, 71–96. Siehe dazu den Beitrag von Nikolaus Dietrich in diesem Band. 
Wenn Richter 1968, 14 im Zusammenhang mit Signaturen den Begriff des „handwri­
ting“ gebrauchte, so ist dies als Ausdruck einer individuellen Verwendung von Werk­
zeugen zu werten, die sich auch in unterschiedlichen Signaturen zwischen verschiede­
nen Handwerkern äußern. Vgl. Zwierlein-Diehl 1992, 111. Es lassen sich zudem auch 
Unterschiede in den Signaturen des gleichen Handwerkers beobachten. Vgl. Zwierlein-
Diehl 1986, 110–114 Nr. 153, 154 (freundliche Hinweise E. Zwierlein-Diehl, Bonn).

	 68	 Ab der späten Republik musste sogar für zahlreiche Signaturen das Werkzeug getauscht 
werden. So wurden etwa ab der Zeit der späten Republik die Enden der länglich gravier­
ten Buchstabenhasten mit kugelköpfigen Werkzeugen gestaltet. Vgl. Zwierlein-Diehl 
2007, 110, 117. 

	 69	 Autograph ist hier als Terminus schwierig, da er die Hinführung der Hand zum Objekt 
impliziert. Anders Hurwit 2015, 38.

	 70	 Dies zog bereits Berthold 2013, 166 in Erwägung.
	 71	 Unverständlich bleibt, warum Squire 2011, 293, solche Signaturen nicht als Ausdruck der 

Bildschaffenden selbst, sondern als Ausdruck des Versuchs einer Nobilitierung über be­
rühmte Namen versteht und die Existenz handwerklicher Traditionen a priori ausschließt.



69Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

trat die Sichtbarkeit des Handwerkers erst nach dem Gebrauch des geschaffenen 
Werkes vollständig zum Vorschein. Hatte er sich selbst in das Objekt eingeschrie­
ben, war dieser Akt nun zwar eindeutig wahrnehmbar, der Hinweis darauf jedoch 
physisch vom Objekt, in das die Einschreibung erfolgte, abgelöst. Bild und Signa­
tur eines Abdrucks setzten zwingend die Existenz des Originals voraus.72 Dennoch 
blieb das gekennzeichnete Objekt selbst abwesend und nur über die Darstellung 
und den Namen des Urhebers präsent.73 Die Darstellung und ihr Urheber wurden 
aber – ähnlich den siegelnden Besitzern (Abb. 5) – lediglich über die erzeugte Dar­
stellung präsent.74 Die Signatur ist daher primär auf die Darstellung im Abdruck 
zu beziehen, das Wirken des ausführenden Steinschneiders wird erst im Gebrauch 
des Gegenstands in der intendierten Form hervorgebracht. Diese Verbindung zum 
geschaffenen Artefakt blieb bestehen – über die Entsprechung des Abdruckes mit 
dem originalen Werk. Dies belegen vor allem die Funde von Siegelabdrücken, unter 
denen sich auch zahlreiche von signierten Intagli erhalten haben.75 Versteht man 
die Signaturen auf Edelsteinen daher als Ergebnisse praktischen menschlichen Han­
delns, so muss ein solches „doing signatures“ neben dem einmaligen Akt der Ein­
schreibung zugleich immer auch die potenziell unzähligen kommunikativen Akte 
ihrer Re-Produktion umfassen, über die zugleich Differenz wie auch Komplemen­
tarität von Original und potenzieller Reproduktion der Darstellung hervortreten.76

***

Ich danke den Organisator:innen des Workshops, Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller 
und Mandy Telle für die freundliche Einladung, die Gastfreundschaft in Heidelberg, 
wertvolle Hinweise und die Geduld, die sie hinsichtlich der Fertigstellung der Gedan­
ken aufgebracht haben. Es handelt sich um die auf dem Workshop vorgestellten und 
um Anmerkungen sowie Diskussionsergebnisse erweiterten sowie neu strukturier­
ten Überlegungen. Ohne eine detaillierte Auseinandersetzung mit den Forschungen 
seit dem ausgehenden 17. Jahrhundert bieten zu wollen, stellen sie den Versuch dar, 
die Spezifika der Glyptik für den Kontext signaturentragender Artefakte insgesamt 
fruchtbar zu machen. Besonders danken möchte ich Erika Zwierlein-Diehl. Nicht 

	 72	 Wenn Squire 2011, 300 anmerkt, dass die Distanzierung vom Original dazu führe, dass 
der Eindruck entstehe „the copy is the prototype“, berücksichtigt er nicht hinreichend 
die zwingende Notwendigkeit der Referenz auf ein originales Siegelbild für die Bezeu­
gung der Authentizität des Abdrucks. Präziser hier Grüner 2014.

	 73	 Vgl. zum darin erkennbaren Konzept einer ‚Erweiterung des Körpers‘ Macho 2008, 102.
	 74	 Vgl. zusammenfassend Lang 2022.
	 75	 Aus den Siegeln aus Delos (Zerstörung 69 v. Chr.) sind allein 20 Signaturen überliefert, 

darunter die Signaturen des Boethos und Gaios, die bereits von Intagli bekannt waren. 
Vgl. Zwierlein-Diehl 2005, 338–339. 

	 76	 Wenn Auenmüller/Moustakis 2022, 10 für Siegel von einer „Hybridität zwischen Arte
fakt und Handlung“ sprechen, impliziert dies jedoch m. E. eine zu kategorische Trennung, 
da die Artefakte selbst Teil der skizzierten praktischen Handlung des Siegelns waren.



70 Jörn Lang 

allein für ihr wissenschaftliches Œuvre, ohne das Überlegungen wie die vorliegen­
den nicht hätten vorgelegt werden können, sondern vor allem auch dafür, dass sie 
es auf sich nahm, das Manuskript durchzusehen und den Verf. so vor inhaltlichen 
Fehlern, Mängeln hinsichtlich der Präzision und voreiligen Schlüssen bewahrte. Da 
sie selbst das Erscheinen dieses Aufsatzes nicht mehr erleben darf, sei er ihr in der 
dankbarsten Erinnerung zugedacht.

ORCID®

Jörn Lang  https://orcid.org/0000-0002-6331-9372

Literaturverzeichnis

Quellen

Anth. Gr., �(Anthologia Graeca): Griechische Anthologie. Griechisch-Deutsch, hg. u. übers. von 
Hermann Beckby, 2. Aufl., München 1965.

Diog. Laert., �(Diogenes Laertios, φιλοσόφων βίων καὶ δογμάτων συναγωγή): Diogenes Laertios, Leben 
und Lehre der Philosophen, hg. u. aus dem Griechischen übers. von Fritz Jürß, Stuttgart 1998.

Hdt. Hist., �(Herodot, Historien): Herodot, Geschichten und Geschichte 1/2, Bd. 2, übers. von Walter 
Marg, bearb. von Gisela Strasburger, 2. Aufl., Zürich 1990.

Plin. nat., �(C. Plinius Secundus d. Ä., naturalis historia): Plinius der Ältere, Naturkunde. Buch XXXVII. 
Lateinisch und deutsch, hg. u. übers. von Roderich König u. Joachim Hopp, Zürich 1994.

Poseidip., �(Poseidipp): Posidippi Pellaei quae supersunt omnia, hg. von Colin Austin u. Guido 
Bastianini, Mailand 2002.

Poseidip., �(Poseidipp): Der Neue Poseidipp. Text – Übersetzung – Kommentar. Griechisch und 
deutsch, hg. u. komm. von Adrian Stähli, Bernd Seidensticker u. Antje Wessels, Darmstadt 2015.

Sekundärliteratur

Arnheim, Rudolf (2000), �Kunst und Sehen. Eine Psychologie des schöpferischen Auges, Berlin/New York.
Auenmüller, Johannes/Moustakis, Nikola (2022), �„Gesiegelt – Versiegelt – Entsiegelt. Siegel(n) und 

Kulturtechnik“, in: Johannes Auenmüller u. Nikola Moustakis (Hgg.), Gesiegelt – Versiegelt – 
Entsiegelt. Studien zum Siegel(n) als Kulturtechnik von der Antike bis zum frühen Mittel-
alter (Kasion 7), Münster, 9–20.

Ballestrazzi, Chiara (2020), �„Arte senza storia? I nobiles artifices delle gemme e il loro destino“, in: 
Revue Archéologique 70 (2), 359–385.

Baudelot de Dairval, Charles César (1717), �Lettre sur le prétendu Solon des pierres gravées. 
Explication d’une médaille d’or de la famille Cornuficia, Paris.

Berthold, Angela (2013), �Entwurf und Ausführung in den artes minores. Münz- und Gemmen
künstler des 6.–4. Jhs. v. Chr., Hamburg.

Boardman, John (2001), �Greek Gems and Finger Rings. Early Bronze Age to Late Classical, London.
Boardman, John/Beazley, John D. (2002), �The Lewes House Collection of Ancient Gems, Oxford.

https://orcid.org/0000-0002-6331-9372

https://orcid.org/0000-0002-6331-9372


71Am Rande der Sichtbarkeit ﻿

Boardman, John/Scarisbrick, Diana/Wagner, Claudia/Zwierlein-Diehl, Erika (2009), � 
The Marlborough Gems Formerly at Blenheim Palace, Oxford.

Boardman, John/Wagner, Claudia (2018), �Masterpieces in Miniature. Engraved Gems from 
Prehistory to the Present, London/New York.

Brunn, Heinrich von (18892), �Geschichte der griechischen Künstler, Bd. 2: Die Maler. Die Architekten. 
Die Toreuten. Die Münzstempelschneider. Die Gemmenschneider. Die Vasenmaler, Stuttgart.

Chatzidakis, Michail (2017), �Ciriaco d’Ancona und die Wiederentdeckung Griechenlands im  
15. Jahrhundert (CYRIACUS. Studien zur Rezeption der Antike 9), Petersberg.

Dietrich, Nikolaus (2020), �„Überlegungen zum Layout griechischer Statueninschriften ausgehend von 
der Nikandre-Weihung“, in: Nikolaus Dietrich, Johannes Fouquet u. Corinna Reinhardt (Hgg.), 
Schreiben auf statuarischen Monumenten. Aspekte materialer Textkultur in archaischer 
und frühklassischer Zeit (Materiale Textkulturen 29), Berlin/Boston, 147–193.

Furtwängler, Adolf (1900), �Die antiken Gemmen. Geschichte der Steinschneidekunst im Klassischen 
Altertum, Leipzig/Berlin.

Furtwängler, Adolf (1913), �„Studien über die Gemmen mit Künstlerinschriften“, in: Johannes Sieveking 
u. Ludwig Curtius (Hgg.), Kleine Schriften von A. Furtwängler, Bd. 2, Berlin, 147–293.

Giuliano, Antonio (1989), �I Cammei dalla Collezione Medicea del Museo Archeologico di Firenze, 
Florenz.

Grüner, Andreas (2014), �„Antike Reproduktionsmedien. Münze, Siegel und Stempel zwischen Serialität 
und Authentizität“, in: Walter Cupperi (Hg.), Multiples in Pre-Modern Art, Zürich/Berlin, 59–93.

Heringa, Jan (1976), �„Die Genese von Gemmae Antiquae Caelatae“, in: BABESCH. Bulletin Antike 
Beschaving. Annual Papers on Classical Archaeology 51, 75–91.

Hurwit, Jeffrey M. (2015), �Artists and Signatures in Ancient Greece, New York.
Instinsky, Hans Ulrich (1962), �Die Siegel des Kaisers Augustus. Ein Kapitel zur Geschichte und 

Symbolik des antiken Herrschersiegels, Baden-Baden.
Karampelas, Stefanos/Kiefert, Lore/Bersani, Danilo/Vandenabeele, Peter (2020), �Gems and 

Gemmology. An Introduction for Archaeologists, Art-Historians and Conservators, Cham.
Krug, Antje (1997), �„Zur Entwurfstechnik von Gemmen“, in: Archäologischer Anzeiger, 407–414.
Kühner, Raphael/Blass, Friedrich/Gerth, Bernhard (18973), �Ausführliche Grammatik der griechischen 

Sprache, Hannover/Leipzig.
Kuttner, Ann (2005), �„Cabinet Fit for a Queen: The Λιθικά as Posidippus’ Gem Museum“, in: Kathryn 

Gutzwiller (Hg.), The New Posidippus. A Hellenistic Poetry Book, Oxford/New York, 141–163.
Lang, Jörn (2012), �Mit Wissen geschmückt? Zur bildlichen Rezeption griechischer Dichter und 

Denker in der römischen Lebenswelt, Wiesbaden.
Lang, Jörn (2022), �„Gems, Cameos and Social Practice“, in: Lea Cline u. Nathan Elkins (Hgg.), 

The Oxford Handbook of Roman Imagery and Iconography, New York, 358–383.
Macho, Thomas (2008), �„Tiere zweiter Ordnung. Kulturtechniken der Identität und Identifikation“, 

in: Dirk Baecker, Matthias Kettner u. Dirk Rustemeyer (Hgg.), Über Kultur. Theorie und Praxis 
der Kulturreflexion, Bielefeld, 99–118.

Micheli, Maria Elisa (2022), �„Gemme firmate e autorialità: qualche considerazione“, in: GEMMAE 4, 93–112.
Neverov, Oleg (1976), �Antique Intaglios in the Hermitage Collection, Leningrad.
Pannuti, Ulrico (1994), �Museo Archeologico di Napoli. La collezione glittica, Rom.
Plantzos, Dimitris (1999), �Hellenistic Engraved Gems, Oxford.
Platt, Verity (2006), �„Making an Impression. Replication and the Ontology of the Graeco-Roman 

Seal Stone“, in: Art History 29 (2), 233–257.
Platz-Horster, Gertrud (2012), �Erhabene Bilder. Die Kameen in der Antikensammlung Berlin, Wiesbaden.
Prioux, Évelyne (2015), �„Poetic Depictions of Ancient Dactyliothecae“, in: Maia Wellington Gahtan 

u. Donatella Pegazzano (Hgg.), Museum Archetypes and Collecting in the Ancient World, 
Leiden/Boston, 54–71.

Richter, Gisela M. A. (1968), �The Engraved Gems of the Greeks, Etruscans and Romans, Bd. 1: Engraved 
Gems of the Greeks and the Etruscans. A History of Greek Art in Miniature, London.

Richter, Gisela M. A. (1971), �The Engraved Gems of the Greeks, Etruscans and Romans, Bd. 2: 
Engraved Gems of the Romans. A Supplement to the History of Roman Art, London.



72 Jörn Lang 

Schmidt, Gerhard (2015), �„Die Technik der Steingravur“, in: Hans-Ulrich Cain u. Jörn Lang (Hgg.), 
Edle Steine. Lehrreiche Schätze einer Bürgerstadt (Begleitheft zur Sonderausstellung im 
Antikenmuseum Leipzig, Mai – August 2015), Leipzig, 36–46.

Spier, Jeffrey (20132), �Late Antique and Early Christian Gems (Spätantike – frühes Christentum – 
Byzanz 20), Wiesbaden.

Squire, Michael (2011), �The Iliad in a Nutshell. Visualizing Epic on the Tabulae Iliacae, Oxford/
New York.

Stosch, Philipp von (1724), �Gemmae antiquae caelatae scalptorum nominibus insignitae, Amsterdam.
Vollenweider, Marie-Louise (1966), �Die Steinschneidekunst und ihre Künstler in spätrepublikanischer 

und augusteischer Zeit, Baden-Baden.
Vollenweider, Marie-Louise/Avisseau-Broustet, Mathilde (2003), �Camées et intailles, Bd. 2: 

Les portraits romains du Cabinet des médailles. Catalogue raisonné, Paris.
Weiß, Carina (2007), �Die antiken Gemmen der Sammlung Heinrich Dressel in der Antikensammlung 

Berlin, Würzburg.
Wiegandt, Herbert Carl Lebrecht (2009), �Die griechischen Siegel klassischer Zeit. Ikonographischer 

Vergleich, Frankfurt am Main.
Willers, Dietrich (2017), �„Lesefrüchte“, in: Hefte zur Archäologie des Mittelmeerraumes aus Bern 22, 

75–79.
Zazoff, Peter (1983), �Die Antiken Gemmen. Handbuch der Archäologie, München.
Zazoff, Hilde/Zazoff, Peter (1983), �Gemmensammler und Gemmenforscher. Von einer noblen 

Passion zur Wissenschaft, München.
Zwierlein-Diehl, Erika (1986), �Glaspasten im Martin-von-Wagner-Museum der Universität Würzburg, 

München.
Zwierlein-Diehl, Erika (1990), �„Griechische Gemmenschneider und augusteische Glyptik“, in: 

Archäologischer Anzeiger, 539–557.
Zwierlein-Diehl, Erika (1992), �„Phrygillos. Zum Problem der Identität des Gemmenschneiders und 

des Münzstempelschneiders“, in: Antike Kunst 35 (2), 106–117.
Zwierlein-Diehl, Erika (2005), �„Gemmen mit Künstlerinschriften“, in: Volker Michael Strocka (Hg.), 

Meisterwerke (Internationales Symposion anlässlich des 150. Geburtstages von Adolf 
Furtwängler, Freiburg im Breisgau, 23. Juni–3. Juli 2003), München, 321–343.

Zwierlein-Diehl, Erika (2007), �Antike Gemmen und ihr Nachleben, Berlin/New York.
Zwierlein-Diehl, Erika (2008), �Magie der Steine. Die antiken Prunkkameen im Kunsthistorischen 

Museum Wien, Wien.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:	 © Antikensammlung, Staatliche Museen zu Berlin, Foto: Johannes Kramer.
Abb. 2:	 Boardman, John (2001), �Greek Gems and Finger Rings. Early Bronze Age to Late 

Classical, London, Abb. 350.
Abb. 3a:	 © Museum of Fine Arts, Boston.
Abb. 3b:	 Boardman, John (2001), �Greek Gems and Finger Rings. Early Bronze Age to Late 

Classical, London, Abb. 246.
Abb. 4:	 © Museum of Fine Arts, Boston.
Abb. 5:	 © Ashmolean Museum, University of Oxford.
Abb. 6:	 Neverov, Oleg (1976), �Antique Intaglios in the Hermitage Collection, Leningrad, Abb. 20.
Abb. 7a–b:	 © Antikensammlung, Staatliche Museen zu Berlin, Foto: Johannes Laurentius.
Abb. 8a–b:	 © Fitzwilliam Museum, University of Cambridge.
Abb. 9:	 Zwierlein-Diehl, Erika (1992), �„Phrygillos. Zum Problem der Identität des Gemmenschnei-

ders und des Münzstempelschneiders“, in: Antike Kunst 35 (2), 106–117, hier: 22, Abb. 6.



Präsenz des Künstlers





© 2025 Iman Aghajani (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.),  
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 75–99. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23227

Iman Aghajani 

Signaturen in der iranischen Architektur 
des 11. und 12. Jahrhunderts

Abstract This paper examines the use of signa-
tures in Iranian architecture during the 11th and 
12th centuries, focusing on the period of the Saljuq 
dynasty, a significant era in the architectural his-
tory of Iran. The study presents a systematic ana-
lysis of 40 architectural inscriptions and provides 
a chronological list with detailed information about 
the architectural function of the buildings bearing 
these signatures, as well as their geographical lo-
cation, materials, epigraphic styles, and specific 
wording. These rare but significant inscriptions 
offer critical insights into the roles of architects, 
craftsmen, and other key figures involved in buil-
ding projects at the time. 

The results demonstrate that the majority of 
these signatures were inscribed in Kufic script, 
which was commonly used on materials such as 
brick and stucco. In addition to documenting the 
names and titles of the craftsmen involved, the 

inscriptions provide a broader context, including 
information about patrons, dates of construc-
tion, and occasionally religious or poetic texts. In 
particular, the research highlights the extensive 
geographic distribution of these inscriptions, 
ranging from Khiva in Uzbekistan to Abarkuh 
in Iran, and from Darband in Russia to Balkh in 
Afghanistan, reflecting the widespread construc-
tion activity across the Iranian plateau during this 
period.

Through the analysis of these inscriptions, the 
study sheds light on the socio-cultural and artistic 
dynamics of the period, illustrating how the status 
of architects and craftsmen was conveyed through 
their placement and wording. It also discusses the 
development of epigraphic practices in Islamic ar-
chitecture and how these signatures contributed 
to the broader narrative of architectural history in 
the region. 

Keywords Iranian Architecture; Saljuq Dynasty; Islamic Inscriptions; Medieval Islamic Iranian 
Craftsmen; Islamic Building Decoration

Im vorliegenden Beitrag werden Signaturen an iranischen Bauwerken aus dem 
11. und 12. Jahrhundert behandelt und diese dafür einzeln in chronologischer Abfolge 
aufgelistet.1 Die Liste mit 40 Signaturen enthält darüber hinaus Informationen zur 
Funktion der signaturtragenden Bauwerke, geographische und materialkundliche 
Angaben, Hinweise zu Text, zu Schriftstil und Datierung, und bibliographische Hin-
weise (Tab. 1).2 

Die Idee für eine umfassende Studie zu den Künstlern und Handwerkern in der 
islamischen Welt wurde innerhalb der Kunstgeschichtsschreibung schon gegen 
Ende des 19. Jahrhunderts geboren.3 Doch erst im Jahre 1956 wurde dieses Vorhaben 

	 1	 Die vorgestellten Beispiele sind ebenfalls als Teil meiner Dissertation zu Stuckdekoratio-
nen in der Seldschuken-Zeit im Iran (Otto-Friedrich-Universität Bamberg) behandelt. 

	 2	 Ein Teil dieser Zusammenstellung geht auf die Liste seldschukenzeitlicher Inschriften 
zurück, die von Lorenz Korn erstellt wurde. An dieser Stelle möchte ich mich bei ihm für 
die Überlassung seines unpublizierten Kataloges von Inschriften der Seldschukenzeit in 
Iran bedanken.

	 3	 Berchem 1888, 459–461.

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23227
https://orcid.org/0009-0008-2225-6249


76 Iman Aghajani 

mit einer Veröffentlichung von Leo Mayer verwirklicht, als dieser sich mit den 
Architekten und Handwerkern vom Westislam bis in den Iran beschäftigte und 
seine Arbeit gleichermaßen auf archäologische wie schriftliche Quellen von den 
Anfängen des Islam bis in die Zeit um 1830 A. D. gründete.4 Die Namen von rund 
dreihundert Architekten sind in seinem Werk in alphabetischer Reihenfolge mit 
geographischen und bibliographischen Anmerkung sowie ihrer Datierung aufge
listet, doch fehlt jegliche Information über die eigentlichen Objekte, die die In-
schriften trugen, ihre genaue Anbringung und den jeweiligen Schriftstil. Etwa die 
Hälfte der in der vorliegenden Arbeit vorgestellten und analysierten Inschriften 
aus dem seldschukischen Iran ist auch in Mayers Arbeit verzeichnet.

Die Liste von Mayer wurde im Jahre 1976 von Donald Wilber in einem Auf-
satz erweitert, wobei er auch die Rolle der Baumeister und Handwerker zur früh
islamischen Zeit im Iran beleuchtete.5 Außerdem suchte Wilber in den schriftlichen 
Quellen nach Hinweisen, um die Rolle von Baumeistern und Architekten nachzu-
zeichnen. Er lieferte damit ausgezeichnete Informationen zu Planungs- und Bau-
prozessen sowie konkret zu einigen Baumeistern während des islamischen Mittel-
alters. Zudem diskutierte er die in den Signaturen verwendete Terminologie. Sein 
Aufsatz wird außerdem durch eine Liste von einhundert Baumeistern und Hand-
werkern aus der frühislamischen bis in die timuridische Epoche komplettiert. 

Neben diesen beiden Autoren lieferten auch einige umfangreiche Studien sowie 
Datenbanken über Bauinschriften zur islamischen Architektur wichtige Informa-
tionen, die in die vorliegende Arbeit einflossen. Das kollektive Projekt Répertoire 
Chronologique d’Épigraphie Arabe 6 bietet eine hervorragende Zusammenstellung 
von Bauinschriften aus der islamischen Welt. Die Bände VI bis IX des RCEA sind re-
levant für die vorliegende Arbeit, da diese sich speziell mit den Beispielen aus der 
Zeit des 11. und 12. Jahrhunderts beschäftigen. Zu nennen ist auch die Datenbank zu 
islamischen Bauinschriften Thesaurus d’Épigraphie Islamique, die von der Max van 
Berchem-Stiftung finanziert wird.7 Weitere spezifische Informationen zu den Bau-
inschriften aus dem frühislamischen Iran sind einer Publikation von Sheila Blair 
zu entnehmen, in der sie auch knapp die Rolle der Signaturen für die Bauwerke 
diskutierte.8 

Die hier untersuchte Periode fällt in die Herrschaftszeit der Seldschuken-Dynastie 
(1040–1194 n. Chr.), die für einen Wendepunkt in der Architekturgeschichte des Iran 
steht.9 In zahlreichen neu errichteten Bauten verschiedenster Funktionstypen so-
wie durch die Entwicklung neuer Gebäudetypen konnten sich innovative Formen 

	 4	 Mayer 1956; zu Künstlern in der islamischen Gesellschaft vgl. Gail 1982. 
	 5	 Wilber 1976.
	 6	 Im Folgenden abgekürzt mit RCEA.
	 7	 Thesaurus d’Epigraphie Islamique.
	 8	 Blair 1992.
	 9	 Zur Kunst- und Architekturgeschichte in der Seldschuken-Zeit vgl. Hillenbrand 1995; 

Canby et al. 2016.



77﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

und Techniken innerhalb des Baudekors der iranischen Architektur in dieser Epoche 
besonders deutlich entfalten. Das Vorkommen von Inschriften in Kombination mit 
pflanzlichen und geometrischen Motiven erfuhr einen starken Aufschwung und 
wurde in verschiedenen Baumaterialien, darunter Ziegelstein und Stuck, reali-
siert. Eine Analyse der Signaturen macht die Rolle der Baumeister und Handwer-
ker während der Seldschukenzeit für die Forschung verständlicher.

Ein Großteil der (Bau-)Inschriften besteht aus religiösen Texten und Formeln 
beziehungsweise gibt Koranzitate wieder.10 Signaturen, das heißt Inschriften mit 
einem Namensbestandteil und einem bestimmten Verb oder Substantiv, wie im 
weiteren Verlauf geklärt wird, bilden innerhalb der Bauinschriften eine Kategorie 
mit besonderem Inhalt, sind aber selten. 

Die Bauinschriften nennen unterschiedliche Hintergrundinformationen zur 
Errichtung des Bauwerkes, auch wenn hierzu keine allzu verbindlichen Vorlagen 
existiert zu haben scheinen. Wir erhalten Informationen zu verschiedenen Sachver-
halten, wie zur Funktion eines Gebäudes, zu seinem Auftraggeber, zu dem Namen 
des Stifters, Bauaufsehers oder Bauleiters, zu den Namen von Baumeistern, Hand-
werkern sowie zum Baujahr. Oft ist auch eine Lobpreisung der jeweiligen Herrscher 
beinhaltet.11 Diese Texte werden in den meisten Fällen mit basmala (die Bezeich-
nung der islamischen Eröffnungsformel mit der Bedeutung „Im Namen des barm-
herzigen und gnädigen Gottes“) eingeleitet, während die Namen von Baumeistern 
und Handwerkern normalerweise am Ende in einer jeweiligen Signatur festgehal
ten sind.12 Es gibt allerdings auch Beispiele von Signaturen, die losgelöst und als iso-
lierte Inschriften am Bauwerk angebracht wurden.13 Als generelles Kennzeichen 
für eine Signatur gilt ein ausdrücklich angeführtes Verb oder Substantiv, das auf 
den Baumeister oder Handwerker hinweist. Bei einem Großteil der hier vorgestell-
ten Signaturen wurde das Substantiv ʿamal dokumentiert, das mit „Werk von“ oder 
„errichtet von“ übersetzt werden kann und somit die Inschrift eindeutig zu einer Si
gnatur des am Werk Beteiligten macht.14 Darüber hinaus kommen in den unten auf-
gelisteten Beispielen auch andere Schlüsselwörter vor, wie beispielsweise ḥurrira 
hāḏihi l-kitāba („Ausarbeitung dieses Schreibens durch“) in Nr. 19.1 oder bi-hindasat 
(„Entwurf/Konstruktion von“) in Nr. 12.2.

Bei der genaueren Analyse der innerhalb der Bauinschriften benutzten Termi-
nologie fällt besonders die Phrase ʾala yad / ʾala yadai („durch die Hand von“) auf, die 
normalerweise auf die Durchführung des Bauvorhabens durch einen Bauaufseher 
oder Bauleiter hinweist.15 Allerdings konnte die Untersuchung der seldschukischen 

	 10	 Zu den religiösen Inschriften vgl. Dodd/Khairallah 1981; Blair 1992, 9–10.
	 11	 Zu Bauinschriften vgl. Gaube 1982, 213–215; Blair 1992, 4–8; Blair 1998a, 29–42.
	 12	 Blair 1992, 5.
	 13	 Gaube 1982, 218.
	 14	 Blair 1992, 8.
	 15	 Rogers 1976, 94–96; Blair 1992, 8.



78 Iman Aghajani 

Bauinschriften aufzeigen, dass diese Phrase darüber hinaus noch weitere Informa-
tionen beinhalten kann.

In einer vielfach diskutierten Bauinschrift aus dem Städtchen Khargird in 
Khurāsān werden beispielsweise zwei Personen genannt.16 Zunächst lesen wir 
den Namen des Auftraggebers, nämlich des berühmten Wesirs Niẓām al-Mulk 
(1018–1092), im Folgenden aber auch den bereits genannten Ausdruck ʿalā Yadai 
(„durch die Hand von“), womit der Name einer weiteren zuständigen Person ein-
geleitet wird.

ʿalā yadai al-shaykh al-ʿamīd al-aṣīl al-sayyid Sadīd al-Dawla abū-…

Wie Sheila Blair anführte, deuten diese Titel in diesem Teil der Signatur nicht auf 
den Baumeister oder Architekten, sondern auf die Einführung des Bauaufsehers 
während der Errichtung hin.17 Sie stehen auch in keinem Zusammenhang mit dem 
Bauhandwerk.

Gleichbedeutend ist die Funktion der Phrase in einer andere Bauinschrift des 
Wesirs Niẓām al-Mulk im südlichen Kuppelbau der Freitagsmoschee von Iṣfahān, 
wo nach dem Wort ʿala yadai der Name des Bauaufsehers mit dem Titel ‚Schatz-
meister‘ (al-khāzin) erscheint.18

Bei der Betrachtung des vorliegenden Korpus fallen zwei Signaturbeispiele auf, 
die das charakteristische Substantiv ʾala yad / ʾala yadai beinhalten. Die erste Bauin-
schrift umläuft den Kuppelfuß der Freitagsmoschee in Ardistān und gibt zuerst den 
Namen des Auftraggebers, nämlich ʾAbū Ṭāhir al-Ḥusayn, wieder. Sie wird gefolgt – 
noch vor der Angabe des Baudatums – von der Nennung des ustād (qualifizierter 
Meister) Maḥmūd Iṣfahānī al-maʿrūf bi- („bekannt als“) al-Ghāzī, eingeleitet durch 
ʿalā yad (Nr. 30.1). Es könnte sich hierbei um dieselbe Person handeln, die sich in der 
Signatur des Süd-Ayvan überliefert hat, wo ganz am Ende der Bauinschrift mit der 
Einleitung ʿamal der Baumeister Maḥmūd b. Muḥammad al-bannā ͗ greifbar wird 
(Nr. 30.2). Weiterhin erscheint in der Bauinschrift am Hauptayvan des Karawanse-
ralis von Ribāṭ-i Sharaf in Khurāsān eine Signatur mit der Einleitung ḥurrira hāḏihi 
l-kitābaʿalā yadai („Ausarbeitung dieses Schreibens durch die Hand“) (Nr. 19.1).

Zwei weitere Beispiele sind ein konkreter Hinweis auf die Funktion des Substan-
tives ʾala yad / ʾala yadai als Teil einer Signatur. In einer Bauinschrift am Mashhadak 
genannten Grabmonument in Yazd treten zwei Signaturen in einer exklusiven 
Form in Persisch in Erscheinung19 (Nr. 40). Die Einleitung für die erste Signatur 
wird durch bi-dast-i („durch die Hand von“) ergänzt, die persische Version der 

	 16	 Vgl. Herzfeld 1937, 84; Blair 1992, 149–152. Eine kürzlich abgeschlossene Studie in 
Khargird, die von dem Autor durchgeführt wurde, steht kurz vor der Veröffentlichung 
(Aghajani, im Druck).

	 17	 Blair 1992, 150.
	 18	 Blair 1992, 160–163.
	 19	 Afshār 1348sh/1969, 177.



79﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Phrase ʾala yad / ʾala yadai. Nach der Einleitung folgt der Name des Baumeisters mit 
dem Titel bannā ͗. Die zweite Signatur bezieht sich auf dieselbe Person, allerdings 
unter Weglassung dieses Titels und stattdessen in der Funktion als Schreiber oder 
Kalligraph der Inschrift. Das kann dahingehend interpretiert werden, dass der ge-
nannte Yūsuf bei der Errichtung des Bauwerkes sowohl als Baumeister als auch als 
Kalligraph tätig war.

Ein weiteres Beispiel stammt von der berühmten Madrasa Ghiyāthīya in 
Khargird, deren Entstehung in die Timuridenzeit fällt,20 und geht damit über den 
zeitlichen Schwerpunkt der im Rahmen dieser Arbeit vorgestellten Signaturen hin-
aus: Laut Inschrift wurde die Madrasa von dem während der Bauzeit verstorbenen 
ustād Ghīyāth al-Dīn Shīrāzi errichtet und von dem ustād Qawām al-Dīn Shīrazī 
vollendet. Der erste Name wird mit der Phrase ʿalā yad, der zweite mit ʿamal kombi-
niert. Hier ist deutlich ersichtlich, dass ʿalā yad auch zur Anführung des Handwer-
kers beziehungsweise Architekten diente. 

Die genannten Beispiele unterstreichen Mayers Behauptung, dass das Auftreten 
der Phrase ʾala yad / ʾala yadai das hohe Prestige und die Stellung des Handwerkers 
oder Künstlers ausdrückte, indem sie nicht nur als Handwerker, sondern auch als 
„gentleman“ bezeichnet wurden, wobei der gesellschaftliche Status gemeint ist.21

Betrachten wir die Signaturliste, so sind darin auch zahlreiche Berufszeichnun-
gen (laqab) greifbar, die die Inschrift zu einer Signatur machen: bannā („Maurer“ 
oder „Baumeister“) in Nr. 3, 14, 26.1, 27, 30.2, 32, 37.2, 38 und 40.1; ḥaddād („Schmied“) 
in Nr. 4 und 6; jaṣṣāṣ („Stukkateur“) in Nr. 17.2; najjār („Schreiner“) in Nr. 1 und 17.3; 
ustād („Meister“) in Nr. 30.1.

Ein bedeutender Teil eines klassisch arabischen Namens ist das Element der 
nisba22, das mit dem Suffix ‚-ī‘ an einen Namen angebunden wird und die Zugehö-
rigkeit der Person zu einem Stamm oder die Herkunft aus einem bestimmten Ort 
angibt. Ein interessantes Beispiel findet sich mit nisba al-Biyārī in den Signaturen an 
zwei Grabtürmen in Dāmghān, nämlich am Pīr-i ʿAlamdār (Nr. 3) und am Grabturm 
von Mihmāndūst (Nr. 11). Der Name eines Architekten aus dem Städtchen Biyār23 
wurde zum ersten Mal durch Sheila Blair auf dem Kuppelfuß des Mihmāndūst-
Grabturmes entziffert.24 Die Lesung „al-Biyārī“ für die nisba in der Bauinschrift 
am Pīr-i ʿAlamdār wird hiermit durch den Autor vorgeschlagen (Abb. 1). Adle und 
Melikian-Chirvani lesen dieses Wort als bannāwīn („Baumeister“), und Blair inter-
pretiert es als al-bannāʾ ibn („Sohn eines Baumeisters“).25 Jedoch müssen bei ge-
nauer Betrachtung beide Lesungen als sehr unwahrscheinlich gelten. 

	 20	 Herzfeld 1943, 21.
	 21	 Mayer 1956, 24.
	 22	 Zu diesem klassischen arabischen Namen vgl. Schimmel 1989. 
	 23	 Biyār (heute Biyārjumand) ist eine kleine historische Stadt in ca. 150 km westlicher Ent-

fernung zu Dāmghān. Bosworth 1960–2007.
	 24	 Blair 1998b, 60. 
	 25	 Adle/Melikian-Chirvani 1972, 251; Blair 1992, 94.



80 Iman Aghajani 

Wie Pope und Blair unterstreichen, ist Biyār bei al-Muqaddasī (945–1000) mehr-
fach erwähnt, da dessen Familie mütterlicherseits mit dem Ort verbunden war.26 
Al-Muqaddasī berichtet von den besonderen Fertigkeiten der Stadtbewohner im 
Bereich der Bauplanung und -ausführung und beschreibt die Bauwerke in Biyār 
als das Beste, was ihm unter die Augen gekommen sei.27 

Mit den Signaturen von Pīr-i ʿAlamdār und Mihmāndūst (Nr. 3, 11) sind nun zwei 
Bauwerke von Architekten aus Biyār bekannt, die auch aus kunsthistorischer Sicht 
viele Gemeinsamkeiten in Bauform und Baudekoration aufweisen. Ein wichtiges 
Merkmal ist die aufwendige Verwendung von Ziegelstein sowohl in der Baukon
struktion als auch als unmittelbarer Bestandteil der Dekorelemente. Al-Muqaddasī 
selbst betont den virtuosen Umgang der Bewohner aus Biyār mit dem Baumaterial 
Ziegelstein.28 Diese Merkmale lassen sich auch im Grabturm von Chihil Dukhtarān29 
(446/1054) in Dāmghān und an drei Minaretten aus dieser Region fassen, nämlich 
an der Tārīkhāna-Moschee in Dāmghān (ca. 418/1036), an der Freitagsmoschee in 
Simnān (422–425/1031–1034) und an der Freitagsmosche in Dāmghān (ca. 450/1058).30 
Trotz des Mangels an Signaturen an den erwähnten Bauwerken bleibt festzuhalten, 
dass diese Bauten der ‚Biyar-Schule‘ aus den genannten Gründen zugeordnet wer-
den können. 

Wie in den Fällen von Pīr-i ʿAlamdār und Mihmāndūst, gibt es zahlreiche Bei-
spiele, in denen der Name des Baumeisters oder Handwerkers am Ende einer Bau- 
oder Koraninschrift angeführt wird, was als Norm einer Signatur gelten darf. Diese 
Form kann an verschiedenen Stellen des Bauwerks platziert sein, mit größter Häu-
figkeit findet sie sich am Kuppelfuß (Nr. 2, 3, 11, 16, 24.2, 28, 30.1). Es existieren da
rüber hinaus aber auch einzelne Beispiele, die den Mihrab umlaufen (Nr. 24.1) oder 
den Qibla Ayvan zieren (Nr. 30.2).

	 26	 Pope 1965, 266; Blair 1998b, 61.
	 27	 Al-Muqaddasī 1991, 356, 367.
	 28	 Al-Muqaddasī 1991, 367.
	 29	 Vgl. Adle/Melikian-Chirvani 1972, 235–238; Blair 1992, 123–125.
	 30	 Zu den Minaretten in Simnān und Dāmghān vgl. Blair 1992.

Abb. 1: Pīr-i ʿAlamdār Grabturm, Bauinschrift, Dāmghān.



81﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Unter Berücksichtigung der Bautypen, denen die unten aufgelisteten Inschrif-
ten zugehören, kann man feststellen, dass die Gruppe der Grabbauten mit 19 Bei-
spielen zahlenmäßig an erster Stelle unter den signaturtragenden Bauwerken 
steht. Hingegen sind trotz einer beachtenswerten Menge von erhaltenen Moscheen 
aus der Seldschukenzeit solche mit echten Signaturen auffällig in der Minderzahl. 
Betrachten wir den Typus der seldschukischen Freitagsmoschee, die zweifellos 
einen neuen Bautyp darstellt, so sind nur zwei signaturtragende Beispiele aus dem 
Zentraliran fassbar (Nr. 18 und 30).31 Generell liegt eine große Zahl erhaltener In-
schriften von Bauwerken dieses Typs vor. So weist beispielsweise allein die seld-
schukische Freitagsmoschee von Iṣfahān 15 erhaltene Inschriften aus dieser Epoche 
auf, von denen jedoch keine einzige Informationen zu den tätigen Baumeistern und 
Handwerkern überliefert.32 Wir erfahren hingegen die Namen der machthabenden 
Herrscher, der Auftraggeber, des Bauaufsehers und die Entstehungsjahre von Bau-
teilen. In Anbetracht der Tatsache, dass an diesen Bauwerken einige bedeutende 
Weiterentwicklungen stattfanden, die das Bild der klassischen Moscheen modifi-
ziert haben, sind die fehlenden Signaturen ein ganz offensichtlicher Beweis für den 
niedrigen, kaum erwähnenswerten Status von Baumeistern und Handwerkern, die 
an solchen meist fürstlichen Bauprojekten des 11. Jahrhunderts mitwirkten. 

Nach den drei bedeutenden, jedoch unsignierten Kuppelbauten der Freitags
moscheen von Iṣfahān und Barsiyān trägt, chronologisch betrachtet, erst der im 
Jahre 508/1114 errichtete Kuppelbau der Gulpāygāner Freitagsmoschee erneut eine 
Signatur (Nr. 18).33 Diese befindet sich nicht nur in einem separaten Schriftband, 
sondern auch an einer bedeutsamen Stelle, nämlich in der Spitze (Lünette) eines 
dreilappigen Blendbogens über der reich verzierten Mihrabnische, die die Gebets-
richtung zeigt und als der Mittelpunkt einer Moschee dient (Abb. 2).34 Wenn man be-
denkt, dass in meisten Fällen die Namen des Baumeisters oder Handwerkers, falls 
vorhanden, am Ende der Inschriften nach den Namen anderer beteiligten Personen 
wie Auftraggeber, Finanzier, Bauaufseher usw. genannt wurden, wird man in den 
überwiegenden Fällen diese Instanzen wie in Gulpayegan als eine Maßnahme zur 
Hervorhebung des Prestiges des Baumeisters sowohl in sozialer als auch in künst-
lerischer Hinsicht sehen dürfen.

Auch am gut erhaltenen Mihrab der Großen Moschee von Zūzan (Khurāsān) 
ist deutlich ersichtlich, dass der Künstler an bemerkenswert exponierten Stellen 
seine Signatur platziert hat (Nr. 5). Am Mihrab sind insgesamt vier Stellen durch 
das Anbringen von Inschriften mit verschiedenen Inhalten besonders betont wor-
den (Abb. 3).

	 31	 Zu den seldschukischen Freitagsmoscheen in Iran vgl. Hillenbrand 1994, 102–106; 
Korn 2009.

	 32	 Vgl. Giunta 2011.
	 33	 Zur Freitagsmoschee in Gulpāygān vgl. Qūchānī 2004; Korn 2012.
	 34	 Zur Rolle des Mihrabs in der Moschee vgl. Fehérvári 1960–2007.



82 Iman Aghajani 

Die Hauptinschrift findet sich um den Mihrab, wo eine relativ breite Inschrift in 
gelbem Blühendem Kufi auf einem Lapislazuli-Hintergrund einen Korantext wie-
dergibt. Ein weiterer Korantext in weniger dekorativer Form sitzt auf der Archi-
volte des Mihrabs. Über dieser Archivolte folgt in einem rechteckigen Feld eine 
Bauinschrift, die den Namen des Patrons beinhaltet. Die letzte Inschrift ist in ge-
schickter Weise unterhalb des Tympanons im Zentrum des Mihrabs platziert: Hier 
befindet sich die Signatur. Abgesehen von dieser bedeutenden Stelle besitzt diese 
gelbe Inschrift dieselbe Hintergrundfarbe (Lapislazuli) wie das Koranzitat der 
Hauptinschrift, wodurch sie bei einer Betrachtung sehr schnell ins Auge fällt. Wie 
Chahryar Adle hervorhob, beweist diese Signatur an so prominenter Stelle in der 
Mitte des Mihrab sowohl den höheren sozialen als auch den künstlerischen Status 
ihres Meisters.35 

Weitere bemerkenswerte Stellen für die Anbringung von Signaturen findet 
man auf den zwei benachbarten Grabtürmen in Kharraqān (Nr. 7 und 9). Zwei 
Signaturen – höchstwahrscheinlich nennen sie denselben Baumeister – sind mit 
einer zeitlichen Differenz von etwa einem Vierteljahrhundert an den Gebäuden 
angebracht worden. Die ältere Signatur befindet sich am Ost-Turm (errichtet im 
Jahre 460/1067), und zwar in der Übergangszone der Kuppelschale innerhalb eines 

	 35	 Adle 2015, 106–107.

Abb. 2: Freitagsmoschee, Signatur über dem Mihrab, Gulpāygān.



83﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Abb. 3: Moschee, Mihrab, Zūzan.



84 Iman Aghajani 

isolierten Schriftbandes (Abb. 4). Über dieser Zone folgt ein weiteres Band mit der 
Datierung des Bauwerkes. Es ist erwähnenswert, dass neben den religiösen In-
schriften noch eine Bauinschrift mit dem Namen einer entweder dort bestatteten 
Person oder eines Auftraggebers über der Eingangsnische existiert.

Die zweite Signatur am West-Turm (errichtet im Jahr 486/1093) unterscheidet 
sich davon gleich zweifach, nämlich sowohl in ihrer Form als auch durch ihren In-
halt. Die Bauinschrift des West-Turms ist verglichen mit der des Ost-Turms in einer 
sorgfältigen Anordnung über dem Eingang des Bauwerks innerhalb einer dreizei-
ligen Inschrift angebracht. Die Signatur besetzt deren erste Zeile – eine sehr unge-
wöhnliche Reihenfolge innerhalb der bekannten Beispiele solcher Bauinschriften 
(Abb. 5). Die folgenden beiden Zeilen sind mit der Datumsangabe und dem Namen 
entweder von bestatteten Personen oder des Bauherrn des Bauwerks gefüllt. 

Ein zweites bemerkenswertes Element dieser Signatur bildet der Titel des Bau-
meisters ‚Vater der Eminenzen‘ (Abū l-Maʿālī), wodurch wiederum der hohe Status 
dieser Person unterstrichen wird und sich die Signatur deutlich von der älteren 
Signatur am Ost-Turm unterscheidet. Samuel Stern vertrat die Hypothese, dass 
diese Person den Titel vielleicht erst während der Bauzeit des zweiten Turms er-
langt hatte.36 Wie bereits erwähnt, bleibt die Interpretation der zweiten Namen in 
den Bauinschriften beider Türme unsicher, da entweder ein Bauherr oder eine be-
stattete Person genannt wird. In einigen der vergleichbaren Bauinschriften wird 
ablesbar, dass der Auftraggeber ein Mausoleum für sich und seine Familie errich-
ten ließ, zum Beispiel im Falle des Mihmāndūst-Grabturmes (Nr. 11). Daher sind 
beide Vorschläge zur Identifizierung der zweiten Namen in den Bauinschriften 
der Kharraqān-Türme gültig und können als plausible Erklärungen betrachtet 
werden.

Die Grabtürme von Nachitschewan stellen die nächsten Beispiele von zwei signa
turtragenden Gebäuden, die die Nennung des Baumeisters beinhalten (Nr. 32, 38). 
Der Baumeister ʿAjamī b. Abū Bakr aus Nachitschewan hat diese Mausoleen wäh-
rend einer Bauzeit von 25 Jahren errichtet. Seine Signatur an der Fassade des Mau-
soleums des Yūsuf ibn Kuthayyir wurde in einem isolierten Schriftband unter-
halb des Kuppelfußes neben dem Haupteingang platziert (Abb. 6). Die gleiche 
Baumeister-Signatur am zweiten Turm, dem Mausoleum der Muʿmina Khātūn, 
ist an einer bemerkenswert exponierten Stelle platziert, was auf einen (dann) 
höheren Sozialstatus des Baumeisters hinweist (Abb. 7): Sie ist in einem isolier-
ten Schriftband über der Eingangsnische zu finden. Interessanterweise hat die 
Eingangsnische des Yūsuf ibn Kuthayyir Mausoleums die gleiche Gestaltung, al-
lerdings wurde die Tafel über der Nische mit komplizierten geometrischen Mus-
tern (sogenannten Girih-Mustern) ausgefüllt. Es ist daher zu vermuten, dass die Er-
wähnung des Baumeisters Nakhjavānī in der Zeit der Errichtung des Mausoleums 

	 36	 Stern 1966, 24.



85﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Abb. 4: Östlicher Turm, Kharraqān.



86 Iman Aghajani 

Abb. 5: Westlicher Turm, Kharraqān.



87﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Abb. 6: Yūsuf ibn Kuthayyir Mausoleum, Nachitschewan.



88 Iman Aghajani 

Abb. 7: Muʿmana Khātūn Mausoleum, Nachitschewan.



89﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

des Yūsuf ibn Kuthayyir an einer so emblematischen Stelle wie über der Eingangs
nische noch unbedeutend war. 

Der Schriftstil der Signaturen an iranischer Architektur des 11. und 12. Jahrhun-
derts folgt der allgemeinen Entwicklung der Inschriften dieser Zeit. Am Anfang die-
ser Epoche hat der Kufi-Stil noch eine unbestrittene Vormacht, bevor in der zweiten 
Hälfte des 11. Jahrhunderts mit Einführung der Kursivschrift verschiedene epigra-
phische Stile den Dekor der Architektur bereichern.37 Die Signatur auf dem Ein-
gangsportal eines Mausoleums in Rayy ist das einzige erhaltene Exemplar mit einer 
frühen Kursivschrift aus dem 11. Jahrhundert (Nr. 10). Bei Betrachtung der unten 
aufgelisteten Signaturen fällt auf, dass die Verwendung der Kursivschrift erst ab 
Mitte des 12. Jahrhunderts deutlich zunimmt.

Als Trägermaterial der Inschriften und damit auch der Signaturen ist in den 
unten aufgelisteten Inschriften das standardmäßige Baumaterial dieser Zeit zu 
verstehen: Ziegelstein und Stuck sind die häufigsten Materialien für Baudekora-
tionen.38

Ergebnisse

In dieser Arbeit sind Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahr-
hunderts behandelt, die einen kleinen Teil von dem umfassenden epigraphischen 
Programm des Bauwerks bilden. Zur übersichtlichen Dokumentation dient eine 
chronologische Liste der Signaturen, die verschiedene Angaben zum Ort der An-
bringung, dem Wortlaut der Nennung, dem Stil und der Datierung enthält.

Dieses Korpus umfasst 40 Signaturen, deren geografische Verbreitung von 
Khīwa in Usbekistan bis nach Abarkuh in Iran und von Darband in Russland bis 
nach Balkh in Afghanistan reicht. Diese räumliche Streuung spiegelt die Bauaktivi-
täten dieser Zeit im Iranischen Hochland wieder. 

Die Signaturen folgen bestimmten Vorgaben der iranischen Architektur des 
11. und 12. Jahrhunderts, wenn wir die verwendeten Materialien sowie den Stil und 
die Sprache der Inschriften berücksichtigen. Es zeigt sich, dass die Signaturen am 
häufigsten in Ziegelstein und Stuck umgesetzt wurden, und für die überwiegende 
Mehrheit der Inschriften der Kufi-Stil zur Anwendung kam. Mit Ausnahme eines 
einzigen Exemplars, das in persischer Sprache verfasst ist (Nr. 40), wurden alle 
untersuchten Exemplare in Arabisch ausgeführt, das noch in dieser Zeit im Iran als 
die Sprache für formale Inschriften dient.39 Die Verwendung der persischen Sprache 
in dieser Signatur kann als erste Abweichung von der Norm betrachtet werden. 
Es ist wichtig anzumerken, dass sich in der islamischen Epigraphik im Iran und 

	 37	 Blair 1992, 13–14; Blair 1998a, 88–91.
	 38	 Vgl. Ettinghausen/Grabar/Jenkins-Madina 2002, 159–160.
	 39	 Blair 1992, 10.



90 Iman Aghajani 

den angrenzenden Gebieten die Verwendung des Persischen in Inschriften allmäh-
lich durchsetzte. Dieser Prozess erstreckte sich über mehrere Jahrhunderte und er-
reichte schließlich im 16. Jahrhundert seinen Höhepunkt.40

Man kann die Rolle des Baumeisters oder Handwerkers in dieser Epoche recht 
gut anhand des Funktionstyps der signaturtragenden Gebäude analysieren. Diese 
Analyse erschließt auch den Auftraggeber des Bauwerks, was auch impliziert, wie 
die Konstruktion finanziert wurde. Im Falle von Großprojekten  – wie Freitags
moscheen – werden Namen verschiedener Beteiligter wie zum Beispiel der Auf-
traggeber und der Bauaufseher – aber selten der Handwerker – in Bauinschriften 
erwähnt (Nr. 18, 30). Die zwei Kuppelbauten der Freitagsmoschee von Iṣfahān sind 
geeignete Beispiele, um die Dynamik während einer kurzen Zeitspanne unter zwei 
aufeinander folgenden Großvisieren zu beleuchten: Obwohl die Architekten und 
Handwerker dieser Konstruktionen eine immens wichtige Rolle für die Baukon
struktion und -dekoration innerhalb der iranischen Architekturgeschichte spielen, 
sind uns zu ihnen keine Informationen überliefert. Genauso wenig wissen wir über 
die Baumeister und Handwerker weiterer großer Moscheen oder Bauwerke die-
ser Zeit, wie den Kuppelbau in Barsiyān, die Große Moschee von Qazvīn, den als 
Madrasa Ḥaydarīya bekannten Moscheebau in Qazvīn und die Große Moschee von 
Zavāra – und dies, obwohl in einigen dieser Beispiele sehr wohl in den Bauinschrif-
ten unterschiedliche Informationen zu den machthabenden Herrschern und den 
Auftraggebern übermittelt wird. Dahingegen sind in den Bauinschriften kleiner 
Bauwerke deutlich weniger Informationen über die administrativ an der Errich-
tung beteiligten Personen zu lesen, wie etwa zu den Machthabern oder Bauaufse-
hern. Eine wichtige Tatsache ist hier, dass laut der unten angefügten Liste der Groß-
teil der am häufigsten erhaltenen Signaturen an eben diesen kleineren Bauwerken, 
wie den Grabtürmen, angebracht ist. Daraus wäre zu lesen, dass deren Baumeister 
die Gelegenheit zu nutzen wussten, ihren Namen für eine dauerhafte Präsenz zu 
verewigen.

Bei der Betrachtung der Signaturliste wird deutlich, dass es keinen festen Platz 
für die Anbringung der Signaturen an den Gebäuden gab. Dieser Ort variierte je 
nach Funktion und Bedeutung des Gebäudes bzw. des signaturtragenden Objekts 
und dem Status der Baumeister und Handwerker, was sich eben auch auf die Mög-
lichkeit der Rezeption der signaturtragenden Inschrift auswirkt. Die Mehrzahl der 
Signaturen aus dieser Zeit beruht auf einer tatsächlichen Lesung. Das bedeutet, 
dass die gebildeten Besucher diese Inschrift lesen konnten. 

Es gibt jedoch auch Inschriften aus dieser Zeit, die visuell sehr schwer oder gar 
nicht zu lesen waren (Nr. 11, 15, 16, 17, 18, 33). Die Gründe dafür könnten folgende 
sein: der Abstand zum Betrachter, die Komplexität der Schrift durch die Verflech-
tung mit Pflanzenmotiven und geometrischen Elementen und das winzige Format 
der Inschrift.

	 40	 Zur Entwicklung der persischen Epigraphie in der islamischen Kunst vgl. O’Kane 2009.



91﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu erwähnen, dass abgesehen von der 
dekorativen und narrativen Rolle der Inschriften in dieser Zeit in einigen dieser 
signaturtragenden Inschriften ein jenseitiger Aspekt zu erkennen ist. So ist davon 
auszugehen, dass die am Bau Beteiligten mit ihren Signaturen die Gnade Gottes er-
langen wollten. Dies mag dem Begriff ‚Bāqiyāt al Ṣāliḥāt‘ aus dem Koran entspre-
chen, der sich auf gute Taten bezieht, deren Belohnung im Jenseits währt (Koran 
18:46 und 19:76). Darüber hinaus gibt es zahlreiche Beispiele für demütige Worte, 
die in den Inschriften der damaligen Zeit um Gottes Gnade bitten, nicht nur für den 
Signaturinhaber, sondern auch in einigen Fällen für seine Kinder (Nr. 14, 17, 19.1, 26.1, 
27, 28, 31, 35, 40).

Neben diesen Signaturen, die darauf abzielen, von Gottes Gnade zu profitie-
ren, gibt es eine bemerkenswerte Inschrift, die von der dominierenden Rolle des 
Todes im Universum spricht. Ein persisches Gedicht am Ende der Bauinschrift am 
Kuppelfuß des bereits diskutierten Mausoleums der Muʿmina Khātūn kann uns die 
Entstehung der Signatur als dauerhaftes Symbol in einer vergänglichen Welt ver-
ständlich machen:

ما بگرد يم پس بماند روزگار ما بميريم اين بماند ياد گار

Mā bigardīm pas bi-mānad rūzigār, mā bimīrīm īn bimānad yādigār

„Wir vergehen, aber diese Welt bleibt; wir sterben, aber dies bleibt in Erinnerung.“

Dank

An erster Stelle möchte ich mich bei meinem Betreuer der Dissertation, Professor 
Lorenz Korn, für die hilfreichen Anregungen und Kommentare bei der Durchsicht 
des Manuskripts bedanken. Dr. Anja Heidenreich möchte ich besonderes für das 
Korrekturlesen dieser Arbeit danken. Außerdem gilt mein Dank Maryam Moeini, 
die mir ihre Fotos aus Nachitschewan zur Verfügung gestellt hat. 



92 Iman Aghajani 

N
r.

Or
t u

nd
N
am

e 
de

s B
au

w
er
ks

Ba
uw

er
ks
fu
nk

tio
n 
un

d
Pl
at
zie

ru
ng

 d
er
 In

sc
hr
ift

St
il 

M
at
er
ia
l

Te
xt

Da
tu
m

Qu
el

le

1
Kh

īv
a,
 U
sb
ek

is
ta
n

Fr
ei
ta
gs
m
os
ch

ee
 

M
os

ch
ee

Sä
ul

e
Ku

fi
Ho

lz
ʽa

m
al

 M
uḥ

am
m

ad
  

b.
 ʿA

lī 
al

-N
aj

jā
r

40
0/

10
09

Bl
ai

r 
19

92
, 7

6–
77

.

2
Lā
jīm

, I
ra
n

Bu
rj-
i L
āj
īm

 
Gr

ab
ba

u
Ku

pp
el

fu
ß 

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n

ʽa
m

al
 Ḥ

us
ay

n 
b.

 ʿA
lī 

41
3/

10
22

Go
da

rd
 1

93
6,

 1
09

–1
21

.

3
Dā

m
gh

ān
, I
ra
n

Pī
r-
i ʿA

la
m
dā

r
Gr

ab
ba

u
Ku

pp
el

fu
ß

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n 

ʽa
m

al
 ʿA

lī 
b.

 A
ḥm

ad
  

b.
 a

l-Ḥ
us

ay
n 

b.
 S

hā
h 

 
al

-B
iy

ār
ī a

l-B
an

nā
ʾ

41
7/

10
26

M
ay

er
 1

95
6,

 5
3;

 B
la

ir
 1

99
2,

  
93

–9
5;

 e
ig

en
e 

Le
su

ng
. 

4
Ya
zd
, I
ra
n

Da
rv
āz
a 
Ḥa

ẓī
ra
 

St
ad

tto
r

To
r

Ku
fi

M
et

al
l (

Ei
se

n)
ʽa

m
al

 M
uḥ

am
m

ad
  

b.
 a

bu
-Is

ḥā
q 

al
-Ḥ

ad
dā

d 
al

-Iṣ
fa

hā
nī

43
2/

10
40

Af
sh

ār
 1

35
4s

h/
19

75
, 6

88
–6

90
, 

Bl
ai

r 
19

92
, 1

11
–1

14
.

5
Zū

za
n,
 Ir
an

M
al
ik
 M

os
ch

ee
M

os
ch

ee
/M

ad
ra

ss
a

M
ih

ra
b

Ku
fi

St
uc

k
ʽa

m
al

 A
bū

 S
aʿ

ad
 

b.
 M

uḥ
am

m
ad

 a
l-S

ār
ib

ān
M

itt
e 

5.
/1

1.
 Jh

.
La

bb
āf

-K
hā

nī
kī

 1
37

8s
h/

19
99

; 
Ad

le
 2

01
5,

 1
00

–1
12

.

6
Ga

nj
a,
 A
ze
rb
ai
ja
n

Da
rv
āz
a 
Ga

nj
a

St
ad

tto
r

To
r

Ku
fi

M
et

al
l (

Ku
pf

er
)

ʿa
m

al
 Ib

rā
[h

īm
] 

b.
 ʿU

th
m

ān
 b

. ʿA
bd

ūy
a 

 
al

-Ḥ
ad

dā
d

45
5/

10
63

Ei
ch

w
al

d 
18

37
, 2

37
–2

38
; 

RC
EA

 V
II,

 2
64

9.

7
Kh

ar
ra
qā

n,
 Ir
an

Ö
st
lic
he

r G
ra
bt
ur
m

Gr
ab

ba
u

Ku
pp

el
zo

ne
 d

er
 E

in
ga

ng
ss

ei
te

 
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n 
ʿa

m
al

 M
uḥ

am
m

ad
 

b.
 M

ak
kī

 a
l-Z

an
jā

nī
 

46
0/

10
67

St
er

n 
19

66
; B

la
ir

 1
99

2,
 

13
4–

13
6.

8
Sa

bz
iv
ār
, I
ra
n

Za
fa
rā
nī
 K
ar
aw

an
se
re
i

Ba
d

?
Ku

fi
?

M
uḥ

am
m

ad
 b

. Q
ās

im
 

48
5/

10
92

Kh
an

ik
of

f 1
86

1,
 8

9;
 D

ie
z 

19
23

, 6
8;

 M
ay

er
 1

95
6,

 1
01

.

9
Kh

ar
ra
qā

n,
 Ir
an

W
es
tli
ch

er
 G
ra
bt
ur
m

Gr
ab

ba
u

Üb
er

 d
em

 E
in

ga
ng

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n 

ʽa
m

al
 A

bū
 l-

M
aʿ

āl
ī 

b.
 M

ak
kī

 a
l-Z

an
jā

nī
48

6/
10

93
St

er
n 

19
66

; B
la

ir
 1

99
2,

 1
72

 f.

10
Ra

yy
, I
ra
n

Sh
āh

 ʿA
bd

 a
l-ʿ
Aẓ
īm

 
Gr

ab
ba

u
Im

 Z
w

ick
el

 d
er

 E
in

ga
ng

ni
sc

he
Ku

rs
iv

St
uc

k
ʽa

m
al

 ʿA
lī 

b.
 M

uḥ
a[

m
m

ad
] 

…
 M

aḥ
m

[ū
d]

 …
ca

. 4
87

–9
2/

 
10

94
–9

9
Ka

rī
mī

yā
n 

13
49

sh
/1

97
0,

 4
17

; 
Bl

ai
r 

19
92

, 1
85

 f.

11
Dā

m
gh

ān
, I
ra
n

Bu
rj-
i M

ih
m
ān

dū
st

Gr
ab

ba
u

Ku
pp

el
fu

ß
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n
ʽa

m
al

 Ib
rā

hī
m

 b
. I

dr
īs 

al
-B

iy
ār

ī
49

0/
10

96
M

uṣ
ṭa

fa
vī

 1
34

7s
h/

19
68

; 
Ad

le
/M

el
ik

ia
n-

Ch
ir

va
ni

 
19

72
, 2

61
; B

la
ir

 1
99

8b
, 6

0.

Ta
be

lle
 1.
 S
ig
na

tu
re
n 
in
 d
er
 Ir
an

is
ch

en
 A
rc
hi
te
kt
ur
 in

 d
er
 11

.–
12
. J
ah

rh
un

de
rt



93﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

N
r.

Or
t u

nd
N
am

e 
de

s B
au

w
er
ks

Ba
uw

er
ks
fu
nk

tio
n 
un

d
Pl
at
zie

ru
ng

 d
er
 In

sc
hr
ift

St
il 

M
at
er
ia
l

Te
xt

Da
tu
m

Qu
el

le

12
Di
hi
st
ān

, 
Tu

rk
m
en

is
ta
n

M
in
ar
et
t v

on
 

M
as
hh

ad
 a
l-M

iṣ
rīy

ān

M
in

ar
et

t
Ku

fi
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n 
Zi

eg
el

st
ei

n
1.

 ʽa
m

al
 ʿA

lī 
[b

.] 
Zī

yā
d 

2.
 b

i-H
in

da
sa

t ʿ
Al

ī [
b.

] 
Zī

yā
da

t

[4
]9

5/
11

01
Bl

ai
r 

19
92

, 1
87

 f.

13
M
ar
v,
 T
ur
km

en
is
ta
n

Da
nd

ān
qā

n 
M
os
ch

ee
M

os
ch

ee
Lü

ne
tte

 d
es

 M
ih

ra
bs

Ku
fi

St
uc

k
ʿa

m
al

 A
bū

 B
ak

r b
. 

49
x/

10
96

–
11

06
M

ay
er

 1
95

6,
 3

6;
 B

la
ir

 1
99

2,
 

18
9 f

.

14
Sa

r-
i P

ul
, A

fg
ha

ni
st
an

Im
ām

zā
da

 Y
aḥ

yā
Gr

ab
ba

u
Lü

ne
tte

 d
es

 M
ih

ra
bs

Ku
fi

St
uc

k
ʿa

m
al

 A
bū

 N
aṣ

r 
M

uḥ
am

m
ad

 b
. A

ḥm
ad

 
al

-B
an

nā
ʾ a

l-T
irm

id
hī

 
gh

af
ar

 a
llā

l l
ah

u 
 

w
a-

l-w
āl

ad
ay

h

(c
a.

 5
00

/1
00

6)
Bi

va
r 

19
66

; B
la

ir
 1

99
2,

 
19

8–
20

2.

15
Sa

ng
ba

st
, I
ra
n

M
īl-
i A

yā
z 

M
in

ar
et

t
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n
ʽa

m
al

 A
ḥm

ad
 a

l-S
ar

ak
hs

ī
6.

/1
2.

 Jh
.

So
ur

de
l/

So
ur

de
l-T

ho
m

in
e 

19
79

; K
or

n 
(im

 D
ru

ck
).

16
Sa

ng
ba

st
, I
ra
n

Ar
sa
lā
n 
Jā
dh

ib
 M

au
-

so
le
um

Gr
ab

ba
u

Ku
pp

el
fu

ß
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n
al

-S
ar

[a
kh

sī
]

6.
/1

2.
 Jh

.
So

ur
de

l/
So

ur
de

l-T
ho

m
in

e 
19

79
; K

or
n 

(im
 D

ru
ck

).

17
Ba

lk
h,
 A
fg
ha

ni
st
an

Da
ul
at
āb

ād
 M

in
ar
et

M
in

ar
et

t
1.

 K
uf

i
2.

 K
uf

i
3.

 K
uf

i

Zi
eg

el
st

ei
n/

St
uc

k 
1.

 ʿa
m

al
 M

uḥ
am

m
ad

 
b.

 ʿA
lī 

l-a
l-M

uʿ
āl

ī ʿA
bd

-a
l-

Ra
ḥm

ān
 b

. ʿA
bd

-a
l-R

aḥ
īm

 
al

-fa
rr

āʾ
 g

ha
fa

r a
llā

l l
ah

u 
w

a-
l-w

āl
ad

ay
h

2.
 Ja

ṣa
ṣ?

 ʿU
ṯh

m
ān

 b
. A

bī
 

Ba
kr

 b
. A

bī
 l-

Q
ās

im
 

3.
 ʿA

bd
ul

lā
h 

b.
 ʿA

bd
ul

-
Ra

ḥm
ān

 a
l-N

aj
jā

r g
ha

fa
r 

al
lā

l l
ah

u

50
2/

11
08

So
ur

de
l-T

ho
mi

ne
 1

95
3,

  
12

4 
–1

25
.

Ta
b.
 1 

(F
or

ts
et

zu
ng

)



94 Iman Aghajani 

N
r.

Or
t u

nd
N
am

e 
de

s B
au

w
er
ks

Ba
uw

er
ks
fu
nk

tio
n 
un

d
Pl
at
zie

ru
ng

 d
er
 In

sc
hr
ift

St
il 

M
at
er
ia
l

Te
xt

Da
tu
m

Qu
el

le

18
Gu

lp
āy
gā

n,
 Ir
an

Fr
ei
ta
gs
m
os
ch

ee
 

M
os

ch
ee

An
 is

ol
ie

rte
r S

te
lle

 d
er

 
Qi

bl
a-

W
an

d 

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n

ʽa
m

al
 A

bū
ʿU

m
ar

 
b.

 M
uḥ

am
m

ad
 a

l-Q
az

vī
nī

 
al

-m
aʿ

rū
f b

i-V
ās

āk
na

rā
r

50
8/

11
14

Q
ūc

hā
nī

 1
98

2s
h/

20
04

, 1
6;

 
Ko

rn
 2

01
2,

 2
20

.

19
Sa

ra
kh

s,
 Ir
an

Ri
bā

ṭ-i
 S
ha

ra
f

Ka
ra

w
an

se
re

i 
1.

 H
au

pt
 A

yv
an

2.
 B

le
nd

ni
sc

he
 im

 H
of

1.
 K

uf
i

2.
 K

uf
i

Zi
eg

el
st

ei
n

Zi
eg

el
st

ei
n

1.
 ḥ

ur
rir

a 
hā

ḏi
hi

 l-
ki

tā
ba

 
ʿa

lā
 y

ad
ai

 A
bū

 M
an

ṣū
r 

As
ʿa

d 
b.

 M
uḥ

am
m

ad
 

al
-Ṭ

ar
āʾ

ifī
 a

s-
Sa

ra
kh

sī 
gh

af
ar

 a
llā

l l
ah

u 
w

a-
l-w

āl
ad

ay
h

2.
 ʽa

m
al

 a
bu

 a
l-Ḥ

as

50
8–

54
9/

11
14

–
11

55

Go
da

rd
 1

94
9,

 7
–6

8.

20
Fa
rā
sh
ā,
 Ir
an

Gh
ad

am
gā

h
M

os
ch

ee
M

ih
ra

b
Ku

fi
St

ei
n

ʿa
m

al
 ʿA

bd
ul

lā
h 

 
b.

 A
ḥm

ad
 M

ar
iy

a 
(?

) 
w

a 
ist

aʿ
m

al
ah

ā 
ʿA

lī 
b.

 
Ja

vā
hū

la
 (?

)

51
2/

11
18

Af
sh

ār
 1

34
8s

h/
19

69
, 3

84
; 

W
il

be
r 

19
76

, 3
6.

21
Jā
r K

ur
gā

n,
 

Us
be

ki
st
an

Jā
r K

ur
gā

n 
M
in
ar
et
t 

M
in

ar
et

t
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n
ʽa

m
al

 ʿA
lī 

b.
 M

uḥ
am

m
ad

 
al

-S
ar

ak
hs

ī
Ca

. 5
20

–5
50

 
/1

12
6–

11
56

M
cC

la
ry

 2
02

0,
 1

59
–1

64
; K

or
n 

20
22

.

22
Ya
zd
, I
ra
n

?
M

os
ch

ee
?

M
in

ba
r

Ku
fi

Ho
lz

[ʽa
]m

al
 A

ḥm
ad

 w
a 

Ab
ū 

l-Q
ās

im
 ib

nā
 a

l-Ḥ
us

ai
n 

 
b.

 ʿA
lī 

b.
 M

uḥ
am

m
ad

  
ba

ṭ…

52
4/

11
30

RC
EA

 V
III

, 3
03

4.

23
Iṣ
fa
hā

n,
 Ir
an

 
Im

ām
zā
da

 K
ar
rā
r

Gr
ab

ba
u

M
ih

ra
b

Ku
rs

iv
St

uc
k

 ʿA
lī 

b.
 S

hī
rz

ād
 a

l-A
nṣ

ār
ī 

al
-Q

az
vī

nī
52

8/
11

34
He

rz
fe

ld
 1

93
5.

24
Sa

ng
ān

-i 
Pa

ʾin
, I
ra
n

M
as
jid

-i 
Gu

nb
ad

M
os

ch
ee

1.
 M

ih
ra

b
2.

 K
up

pe
lfu

ß

Ku
fi

Ku
fi

St
uc

k 
St

uc
k

1.
 ʽa

m
al

 M
uḥ

am
m

ad
 

2.
 ʽa

m
al

 M
uḥ

am
m

ad
  

ib
n 

Ab
ī B

ak
r a

l-M
ar

va
zī

53
1/

11
37

Ko
rn

 2
01

0.

25
Ra

yy
, I
ra
n

Bu
rj-
i T
ug

hr
ul
 

Gr
ab

ba
u

Üb
er

 d
em

 E
in

ga
ng

Ku
fi

M
et

al
l (

Ei
se

n)
ʿa

m
al

 ʿA
bd

ul
-V

ah
hā

b 
al

-Q
az

vī
nī

 b
. F

ak
hr

āv
ar

53
4/

11
40

Gr
ab

ar
 1

96
6,

 4
5–

46
.

Ta
b.
 1 

(F
or

ts
et

zu
ng

)



95﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

N
r.

Or
t u

nd
N
am

e 
de

s B
au

w
er
ks

Ba
uw

er
ks
fu
nk

tio
n 
un

d
Pl
at
zie

ru
ng

 d
er
 In

sc
hr
ift

St
il 

M
at
er
ia
l

Te
xt

Da
tu
m

Qu
el

le

26
M
ar
āg

ha
, I
ra
n

Gu
nb

ad
-i 
Su

rk
h

Gr
ab

ba
u

1.
 W

es
tfa

ss
ad

e,
 ü

be
r  

de
r B

le
nd

ni
sc

he
2.

 W
es

tfa
ss

ad
e,

 
Ec

ks
äu

le
n-

Ka
pi

te
lle

1.
 K

uf
i

2.
 K

uf
i

1.
 Z

ie
ge

lst
ei

n
2.

 S
te

in
1.

 ʿa
m

al
 a

l-ʿA
bd

 a
l-M

ud
hn

ib
 

al
-rā

jī 
ilā

 ʿa
fw

 A
llā

h 
Ab

ū 
Ba

kr
 M

uḥ
am

m
ad

 
b.

 P
in

dā
r a

l-B
an

nā
ʾ  

b.
 M

uḥ
sin

 a
l-M

ar
āg

hī
2.

 ʿa
m

al
 …

 M
uḥ

am
m

ad
 

b.
 P

in
dā

r …
 b

. M
uḥ

sin
 

al
-M

ar
āg

hī
 

54
2/

11
48

Go
da

rd
 1

93
6,

 1
25

–1
35

; 
RC

EA
 V

III
, 3

13
6.

27
Ba

rd
as
ka

n,
 Ir
an

Fī
rū
zā
bā

d 
M
in
ar
et
t

M
in

ar
et

t
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n
ʽa

m
al

 S
aʿ

īd
 b

. J
aʿ

fa
r 

al
-B

an
nā

ʾ g
ha

fa
r a

llā
l 

la
hu

M
itt

e 
6.

/1
2.

 Jh
.

Di
ez

 1
91

8,
 5

1;
 M

ay
er

 1
95

6,
 

11
8.

28
M
az
ār
 S
ha

rīf
, 

Af
gh

an
is
ta
n

Bā
bā

 Ḥ
āt
am

Gr
ab

ba
u

Ku
pp

el
fu

ß
Ku

fi
St

uc
k

ʿa
m

al
 M

uḥ
am

m
ad

  
b.

 A
ḥm

ad
 b

. M
aḥ

m
ūd

 
gh

af
ar

 a
llā

l l
ah

u 
w

a-
l-w

āl
ad

ay
h

5.
/1

1.
 b

is 
M

itt
e 

6.
/1

2.
 Jh

.
M

el
ik

ia
n-

Ch
ir

va
ni

 1
97

2,
 1

14
; 

W
il

be
r 

19
76

, 3
6;

 M
el

ik
ia

n-
Ch

ir
va

ni
 1

98
8.

29
M
ar
v,
 T
ur
km

en
is
ta
n

M
au

so
le
um

 d
es
 

Su
lta

n 
Sa

nj
ar

Gr
ab

ba
u

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n

M
im

m
ā 

ʿa
m

ila
 

M
uḥ

am
m

ad
 b

in
 A

ts
iz 

al
-S

ar
ak

hs
i 

55
1/

11
57

M
ay

er
 1

95
6,

 9
4;

 C
hm

el
ni

zk
ij 

19
89

, 2
3.

30
Ar
di
st
ān

, I
ra
n

Fr
ei
ta
gs
m
os
ch

ee
M

os
ch

ee
1.

 K
up

pe
lfu

ß
2.

 S
üd

-A
yv

an

Ku
rs

iv
St

uc
k

1.
 ʿa

lā
 y

ad
 a

l-U
st

ād
 

M
aḥ

m
ūd

 a
l-I

ṣf
ah

ān
ī 

al
-m

aʿ
rū

f b
i-l

-G
hā

zī
2.

 ʿa
m

al
 M

aḥ
m

ūd
 b

. 
M

uḥ
am

m
ad

 a
l-B

an
nā

ʾ

1.
 5

53
/1

15
8

2.
 5

55
/1

16
0

Go
da

rd
 1

93
6,

 2
90

.

31
Gh

ar
jis
tā
n,
 

Af
gh

an
is
ta
n

Sh
ah

-i 
M
as
hh

ad
 

M
ad

ra
sa

Ei
ng

an
g 

Ay
va

n
Ku

fi
Zi

eg
el

st
ei

n
ʿa

m
al

 A
ḥm

ad
 b

. M
aḥ

m
ūd

 
al

-F
ān

ī g
ha

fa
r a

llā
l l

ah
u

56
1–

71
/

11
65

–7
6

Ca
si

m
ir

/G
la

tz
er

 1
97

1,
 5

6;
 

N
aj

im
i 2

01
5,

 1
67

.

32
N
ac
hi
ts
ch

ew
an

, 
Az
er
ba

ija
n

Yū
su
f i
bn

 K
ut
ha

yy
ir 

M
au

so
le
um

Gr
ab

ba
u

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n

ʿa
m

al
 ʿA

ja
m

ī b
. A

bū
 B

ak
r 

al
-B

an
nā

ʾ a
n-

Na
kh

ja
vā

nī
55

7/
11

62
RC

EA
 IX

, 3
24

6–
32

47
; M

ay
er

 
19

56
, 4

7.

Ta
b.
 1 

(F
or

ts
et

zu
ng

)



96 Iman Aghajani 

N
r.

Or
t u

nd
N
am

e 
de

s B
au

w
er
ks

Ba
uw

er
ks
fu
nk

tio
n 
un

d
Pl
at
zie

ru
ng

 d
er
 In

sc
hr
ift

St
il 

M
at
er
ia
l

Te
xt

Da
tu
m

Qu
el

le

33
Jā
m
, A

fg
ha

ni
st
an

M
in
ar
et
t

M
in

ar
et

t
Ku

rs
iv

Zi
eg

el
st

ei
n

ʿa
m

al
 ʿA

lī 
b.

 Ib
rā

hī
m

 
al

-N
īsh

āp
ūr

ī m
aʿ

rū
f 

bi
-K

hā
zī 

(o
d.

 Ḥ
ād

ī)

57
0/

11
74

So
ur

de
l-T

ho
mi

ne
 2

00
4,

 1
34

; 
Kh

az
āy

ī 1
39

5s
h/

20
16

, 5
3,

  
78

 –
79

; e
ig

en
e 

Le
su

ng
.

34
Fa
rā
sh
ā,
 Ir
an

Gh
ad

am
gā

h
M

os
ch

ee
W

an
d

Ku
rs

iv
St

uc
k

Ka
ta

ba
 M

uḥ
am

m
ad

 
b.

 R
us

ta
m

 b
. ʿA

lī 
b.

 
M

uḫ
am

m
ad

 b
. Ḥ

us
sa

yn
 

b 
Ḥa

sa
n 

M
uḥ

am
m

ad
 …

57
9/

11
83

Af
sh

ār
 1

34
8s

h/
19

69
, 3

86
.

35
Ab

ar
ku

h,
 Ir
an

Pī
r Ḥ

am
za
 S
ab

z P
ūs
h

Gr
ab

ba
u

M
ih

ra
b

Ku
rs

iv
St

uc
k

ʿa
m

al
 M

uḥ
am

m
ad

 b
. A

bī
 

l-F
ar

aj
 a

l-ʿ
Irā

qī
 g

ha
fa

r 
al

lā
l l

ah
u

57
0–

59
0/

11
74

–1
19

4
Go

da
rd

 1
93

6,
 5

4;
 K

ar
im

y/
Ho

la
ko

oe
i 2

01
5.

	

36
Da

rb
an

d,
 R
us
sl
an

d
St

ad
tm

au
er

Ku
rs

iv
St

ei
n

M
uḥ

am
m

ad
 b

. M
aḥ

m
ūd

 
b.

 Y
ūs

uf
 b

. B
āb

ā 
b.

 ʿA
lī 

Ib
rā

hī
m

58
0/

11
84

Kh
an

ik
of

f 1
86

2,
 1

16
; R

CE
A 

IX
, 

33
96

.

37
Ur

m
iy
a,
 Ir
an

Sa
 G
un

ba
d

Gr
ab

ba
u

Ei
ng

an
g

1.
 K

uf
i

2.
 K

uf
i

1.
 Z

ie
ge

lst
ei

n
2.

 Z
ie

ge
lst

ei
n

1.
 ʿa

m
al

 a
l-ʿ

Ab
d 

al
-ḍ

aʿ
īf 

M
an

ṣū
r b

. M
ūs

ā
2.

 B
an

nā
 M

an
ṣū

r b
. M

ūs
ā

58
0/

11
84

Ka
hn

ik
of

f 1
86

2,
 1

18
; 

He
rz

fe
ld

 1
93

7,
 9

3,
  

Q
ūc

hā
nī

 2
01

7,
 4

3.

38
N
ac
hi
ts
ch

ew
an

, 
Az
er
ba

ija
n

M
uʿ
m
in
a 
Kh

āt
ūn

Gr
ab

ba
u

Ei
ng

an
g

Ku
fi

Zi
eg

el
st

ei
n

ʿa
m

al
 ʿA

ja
m

ī b
. A

bū
  

Ba
kr

 a
l-B

an
nā

ʾ 
an

-N
ak

hj
av

ān
ī

58
2/

11
86

RC
EA

 IX
, 3

41
0–

34
14

;
M

ay
er

 1
95

6,
 4

7.

39
M
ar
āg

ha
, I
ra
n

 G
un

ba
d-
i K

āb
ūd

Gr
ab

ba
u

Ei
ng

an
g

Ku
fi

Fl
ie

se
n

ʿa
m

al
 A

ḥm
ad

 b
. M

aḥ
m

ūd
 

(?
)

59
3/

11
97

M
ay

er
 1

95
6,

 4
4.

40
Kh

ar
ān

aq
, I
ra
n

M
as
hh

ad
ak

Gr
ab

ba
u

M
ih

ra
b

1.
 K

ur
siv

2.
 K

ur
siv

(F
ar

si)

1.
 S

te
in

2.
 S

te
in

1.
 b

i d
as

t-i
 ża

ʿīf
-i 

pu
r 

gu
nā

h-
i Y

ūs
if 

b.
 ʿA

lī 
 

b.
 M

uḥ
am

m
ad

 B
an

nā
2.

 k
at

ab
ah

u 
Yū

su
f b

. ʿA
lī 

 
b.

 M
uḥ

am
m

ad
 

59
5/

11
99

Af
sh

ār
 1

34
8s

h/
19

69
, 1

77
; 

W
il

be
r 

19
76

, 3
7.

Ta
b.
 1 

(F
or

ts
et

zu
ng

)



97﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

ORCID®

Iman Aghajani  https://orcid.org/0009-0008-2225-6249

Literaturverzeichnis

Abkürzungen

RCEA	� Répertoire Chronologique d’Épigraphie Arabe, hg. von Étienne Combe, Jean Sauvaget, 
Gaston Wiet, Nikita Elisséeff, Dominique Sourdel u. Janine Sourdel-Thomine, 17 Bde., Kairo 
1931–1996.

Literatur

Adle, Chahryar (2015), �„Trois mosquées du début de l’ère islamique au Grand Khorassan: 
Bastam, Noh-Gonbadan/Haji-Piyadah de Balkh et Zuzan d’après des investigations archéo-
logiques“, in: Rocco Rante (Hg.), Greater Khorasan. History, Geography, Archaeology, 
and Material Culture (Studies in the History and Culture of the Middle East 29), Göttingen, 
89–114.

Adle, Chahryar/Melikian-Chirvani, Assadullah Suren (1972), �„Les Monuments du Xie siècle du 
Dâmqân“, in: Studia Iranica 1 (2), 229–297.

Afshār, Īraj (1348sh/1969), �Yādigārhāy-i Yazd, Bd. 1, Teheran.
Afshār, Īraj (1354sh/1975), �Yādigārhāy-i Yazd, Bd. 2, Teheran.
Aghajani, Iman (im Druck), �„Reconsidering the So-Called Madrasa-i Niẓāmīyya of Ḫargird: New 

Evidence of Iran’s Earliest Ayvan-Mosques“, in: Martina Massullo u. Sandra Aube (Hgg.), 
Proceedings of Conference Through the Lens of Henry Viollet: Islamic Monuments Through 
an Undisclosed Archival Material (1904–1913), Paris.

Berchem, Max van (1888), �„Le château de Bâniâs et ses inscriptions“, in: Journal Asiatique 8 (12), 
440–470.

Bivar, Adrian David Hugh (1966), �„Seljūqid ‚ziyārats‘ of Sar-i Pul (Afghanistan)“, in: Bulletin of the 
School of Oriental and African Studies 29 (1), 57–63.

Blair, Sheila S. (1992), �The Monumental Inscriptions from Early Islamic Iran and Transoxiana 
(Muqarnas Supplements 5), Leiden.

Blair, Sheila S. (1998a), �Islamic Inscriptions, Edinburgh.
Blair, Sheila S. (1998b), �„Inscriptions and Texts. Evidence from Early Islamic Iran“, in: Quaderni di 

Studi Arabi 16, 59–68.
Bosworth, Clifford Edmund (1960–2007), �„Biyār, al-Biyār“, in: Peri J. Bearman, Thierry Bianquis, 

Clifford Edmund Bosworth, Emeri J. van Donzel u. Wolfhart P. Heinrichs (Hgg.), Encyclopaedia 
of Islam. Second Edition, http://dx.doi.org/10.1163/1573–3912_islam_SIM_8420.

Canby, Sheila R./Beyazit, Deniz/Rugiadi, Martina/Peacock, Andrew C. S. (2016) (Hgg.), �Court and 
Cosmos. The Great Age of the Seljuqs, New York.

Casimir, Michael J./Glatzer, Bernt (1971), �„Shāh-i Mashhad, a Recently Discovered Madrasah of the 
Ghurid Period in Ġargistān (Afghanistan)“, in: East and West 21 (1/2), 53–68.

Chmelnizkij, Sergej (1989), �„Das Mausoleum des Sultans Sandschar in Merv“, in: Architectura 19 (1), 
20–35.

Diez, Ernst (1918), �Churasanische Baudenkmäler, Bd. 1, Berlin.
Diez, Ernst (1923), �Persien. Islamische Baukunst in Churâsân, Hagen.

https://orcid.org/0009-0008-2225-6249
https://orcid.org/0009-0008-2225-6249
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_8420


98 Iman Aghajani 

Dodd, Erica Cruikshank/Khairallah, Shereen (1981), �The Image of the Word. A Study of Quranic 
Verses in Islamic Architecture, Bd. 1: Text and Photographs: A Study of Quranic Verses in 
Islamic Architecture, Beirut.

Eichwald, Karl Eduard (1837), �Reise auf dem Caspischen Meere und in den Caucasus: unternommen 
in den Jahren 1825–1826, Stuttgart.

Ettinghausen, Richard/Grabar, Oleg/Jenkins-Madina, Marilyn (2002), �Islamic Art and Architecture, 
650–1250, New Haven/London.

Fehérvári, Géza (1960–2007), �„Miḥrāb“, in: Peri J. Bearman, Thierry Bianquis, Géza Fehérvári, Emeri 
J. van Donzel u. Wolfhart P. Heinrichs (Hgg.), Encyclopaedia of Islam. Second Edition, http://
dx.doi.org/10.1163/1573–3912_islam_COM_0733.

Gail, Adalbert Johannes (1982), �Künstler und Werkstatt in den orientalischen Gesellschaften, 
Graz.

Gaube, Heinz (1982), �„Epigraphik“, in: Wolfdietrich Fischer (Hg.), Grundriss der arabischen 
Philologie, Bd. 1: Sprachwissenschaft, Wiesbaden, 210–226.

Giunta, Roberta (2011), �„The Saljuq Inscriptions of the Great Mosque, Iṣfahān“, in: Bruno Genito u. 
Fariba Saiedi Anaraki (Hgg.), Adamji Project. From the Excavation (1972–1978) to the Archive 
(2003–2010) in the Masjed-e Jom’e Iṣfahān, Teheran, 89–116.

Godard, André (1936), �Āthār-é Īrān, Bd. 1, Haarlem.
Godard, André (1949), �Āthār-é Īrān, Bd. 4, Haarlem.
Grabar, Oleg (1966), �„The Earliest Islamic Commemorative Structures, Notes and Documents“, in: 

Ars Orientalis 6, 7–46.
Herzfeld, Ernst (1935), �„Imām Zādè Karrār at Buzūn, a Dated Seldjūk Ruin“, in: Archäologische 

Mitteilungen aus Iran 7, 65–81.
Herzfeld, Ernst (1937), �„Arabische Inschriften aus Iran und Syrien“, in: Archäologische Mitteilungen 

aus Iran 8, 78–102.
Herzfeld, Ernst (1943), �„Damascus: Studies in Architecture – II“, in: Ars Islamica 10, 13–70.
Hillenbrand, Robert (1994), �Islamic Architecture, Form, Function and Meaning, Edinburgh.
Hillenbrand, Robert (1995), �„Saljuḳids, Art and Architecture, Bd. 1: In Persia“, in: Peri J. Bearman, 

Thierry Bianquis, Clifford Edmund Bosworth, Emeri J. van Donzel u. Wolfhart P. Heinrichs 
(Hgg.), The Encyclopaedia of Islam, Second Edition, 959a–964a.

Karīmiyān, Ḥusayn (1349sh/1970), �Rayy-i Bāstān, Bd. 2, Teheran.
Karimy, Amir-Hossein/Holakooei, Parviz (2015), �„Analytical Studies Leading to the Identification 

of the Pigments Used in the Pīr-i Hamza Sabzpūsh Tomb in Abarqū, Iran: A Reappraisal“, in: 
Periodico di Mineralogia 84 (3A, Special Issue), 389–405.

Khanikoff, Nicolas (1861), �Mémoire sur la partie méridionale de l’Asie centrale, Paris.
Khanikoff, Nicolas (1862), �„Mémoire sur les inscriptions musulmanes du Caucase“, in: Journal 

Asiatique 5 (20), 57–155.
Khazāyī, Muḥammad (1395sh/2016), �Minār-i Jām; Katība-hā va Nuqūsh-i Tatyīnī va Mafāhīm-i 

Namādīn, Teheran.
Korn, Lorenz (2009), �„Salique Dome Chambers in Iran: A Multi-Faceted Phenomenon of Islamic Art 

in Iran“, in: Archäologische Mitteilungen aus Iran und Turan 39, 235–260.
Korn, Lorenz (2010), �„Der Masǧid-i Gunbad in Sangān-i Pā’īn (Ḫurāsān/Iran): Architektur, Baudekor 

und Inschriften“, in: Markus Ritter u. Lorenz Korn (Hgg.), Beiträge zur Islamischen Kunst 
und Archäologie, Bd. 2, Wiesbaden, 81–103.

Korn, Lorenz (2012), �„Architecture and Ornament in the Great Mosque of Golpayegan“, in: Lorenz 
Korn u. Anja Heidenreich (Hgg.), Beiträge zur Islamischen Kunst und Archäologie, Bd. 3, 
Wiesbaden, 212–236.

Korn, Lorenz (2022), �„Das Minarett von Jar Kurgan und seine Inschriften“, in: Sebastian Hanstein, 
Aram Vardanyan u. Peter Ilisch (Hgg.), Studia Numismatica et Islamica in Honorem Lutz 
Ilisch. Festschrift zum 70. Geburtstag von Lutz Ilisch, Berlin, 303–323.

Korn, Lorenz (im Druck), �„The Mausoleum at Sangbast. Touchstone for the Understanding of 
the Pre-Mongol Architectural History of Khurāsān“, in: Robert Hillenbrand (Hg.), Iranian 
Architecture, 1000–1250, Edinburgh.

http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0733
http://dx.doi.org/10.1163/1573-3912_islam_COM_0733


99﻿Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts

Labbāf-Khānīkī, Rajabʿalī (1378sh/1999), �„Siyr-i taḥavvul-i Masjid-i Jāmiʿ-i Zūzan“, in: Muḫammad 
Qarah Chamanī (Hg.), Majmūʿi Maqālāt-i Hamāyish-i Miʿmārī-yi Masjid: Guzashta, Ḥāl, 
Āyanda, Bd. 1, Teheran, 565–590. 

Mayer, Leo Aryeh (1956), �Islamic Architects and Their Works, Genf.
McClary, Richard P. (2020), �Medieval Monuments of Central Asia, Qarakhanid Architecture of the 

11th and 12th Centuries (Edinburgh Studies in Islamic Art 1), Edinburgh.
Melikian-Chirvani, Assadullah Suren (1972), �„Baba Hatem. Un chef d’œuvre inconnu d’époque 

ghaznévide en Afghanistan“, in: Muhammad Yusuf Kiani u. Ali Akbar Tajvidi (Hgg.), The 
Memorial Volume of the Vth International Congress of Iranian Art and Archaeology, Bd. 2, 
Teheran, 108–122.

Melikian-Chirvani, Assadullah Suren (1988), �„Baba Hatem“, in: Ehsan Yarshater (Hg.), Encyclopædia 
Iranica, vol. 3, 3, 291–292.

Al-Muqaddasī, Muḥammad b. Aḥmad (1991), �Kitāb Aḥsan al-Taqāsīm fī Maʿrifat al-Aqālīm, Kairo.
Muṣṭafavī, Muḥammad Taqī (1347sh/1968), �„Burj-i Mihmān Dūst“ in: Yaghmā 244, 570–571.
Najimi, Abdul Wassay (2015), �„The Ghurid Madrasa and Mausoleum of Shāh-i Mashhad Ghur, 

Afghanistan“, in: Iran 53, 143–169.
O’Kane, Bernard (2009), �The Appearance of Persian on Islamic Art, New York.
Pope, Arthur Upham (1965), �Persian Architecture, London.
Qūchānī, ʿAbdullāh (1982sh/2004), �Bar-rasī-ya katība-hāy-i Masjid-Jāmiʿ-i Gulpāygān, Teheran.
Qūchānī, ʿAbdullāh (1395sh/2017), �„Bar-rasī-ya katība-hāy-i Burj-i Sa Gunbad va Masjid-i Jāmiʿ-I 

Urūmīya“, in: Athar 75, 39–48.
Rogers, John Michael (1976), �„Waqf and Patronage in Seljuk Anatolia: The Epigraphic Evidence“, in: 

Anatolian Studies 26, 69–103.
Schimmel, Annemarie (1989), �Islamic Names. An Introduction, Edinburgh.
Sourdel, Dominique/Sourdel-Thomine, Janine (1979), �„A Propos des monuments de Sangbast“, in: 

Iran 17, 109–114.
Sourdel-Thomine, Janine (1953), �„Deux minarets d’époque seljoukide en Afghanistan“, in: 

Syria 30 (1/2), 108–136.
Sourdel-Thomine, Janine (2004), �Le minaret ghouride de Jâm, Un chef d’œuvre du XII e siècle 

(Mémoires de l’Académie des Inscriptions et Belles-lettres 29), Paris. 
Stern, Samuel Miklos (1966), �„The Inscriptions of the Kharraqān Mausoleums“, in: Iran 4, 21–27.
Thesaurus d’Epigraphie Islamique (o. J.), �Thesaurus d’Epigraphie Islamique, gegründet, konzipiert 

und geleitet von Ludvik Kalus, seit 2025 von Frédéric Bauden, https://www.epigraphie-
islamique.uliege.be/Thesaurus (Stand: 16. 11. 2022).

Wilber, Donald N. (1976), �„Builders and Craftsmen of Islamic Iran: The Earlier Period“, in: Art and 
Archaeology Research Papers 10, 31–39.

Abbildungsnachweise

Abb. 1:	 Foto: Iman Aghajani.
Abb. 2:	 Foto: Lorenz Korn.
Abb. 3:	 Foto: Iman Aghajani.
Abb. 4:	 Bildarchiv der Islamischen Welt, 1970er Jahre, Universität Bamberg, Foto: Barbara Finster.
Abb. 5:	 Foto: Iman Aghajani.
Abb. 6:	 Foto: Maryam Moeini.
Abb. 7:	 Foto: Maryam Moeini.





© 2025 Mandy Telle  (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.),  
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 101–127. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23228

Mandy Telle

Orate pro eo
The Signatures of the Goldsmiths’ Works of Hugo d’Oignies

Abstract Hugo d’Oignies’ case holds a  unique 
position in the field of signatures, as no other 
treasury ensemble displays the presence, work 
and influence through various artefacts of one 
particular goldsmith to such an extent. The works 
all stem from, were housed in and created for the 
former treasury of the priory of canons regular of 
Oignies, where Hugo himself held various social 
roles. Hugo was not only a goldsmith in Oignies’ 
priory, but also a donor and a regular canon—
maybe even a  scribe and illuminator. Thus, he 
was deeply entangled in the matters of the  
priory.

Hugo d’Oignies is one of the most important 
medieval goldsmiths known by name, due to his 
six name inscriptions and two self-portraits on and 
in several artefacts: on the bookbinding plates of 
a gospel book, on one of its’ manuscript pages, on 
a chalice, and on a relic label in a reliquary, all cre-
ated between 1228 and 1238. Some of the works 

were made for newly acquired relics, generously 
donated by Jacques de Vitry (1160/70–1240), once 
himself a canon regular in Oignies, later Cardinal 
of Tusculum.

By analyzing the wording, the layout, the (in)
visibility of the signatures in the interplay of the 
work as a whole, their spatial arrangements and 
thus their accessibility by different actors and au-
diences, the present paper discusses central com-
municative functions and the reception of the 
presence of the artist through his signatures and 
self-portraits within the ritual and liturgical struc-
ture and (choreographed) action scenarios of the 
priory and community of Oignies. Furthermore, 
means of communication of Hugo’s self-referen-
tial works with supra-temporal and -spatial di-
mensions are discussed, as the community of the 
living was reminded to whom gratitude was due 
for the precious artefacts they used over many 
centuries, thus transcending Hugo’s death. 

Keywords Goldsmith’s Art; Artists’ Signatures; Praxeology; Hugo d’Oignies; Self-Representation of Artists

Introduction

Hugo d’Oignies is one of the most important goldsmiths known by name from the 
Meuse region, a  leading religious and artistic hub, famous for the Romanesque 
style that radiated into various art genres and reached its peak from the 11th to 
the 13th century. Hugo’s works display a mise-en-œuvre of various techniques and 
materials translated into the emerging Gothic style. Six name inscriptions and two 
self-portraits, all created between 1228 and 1238, bear witness to his authorship. 
Throughout the Middle Ages, signatures of goldsmiths are to be found on artefacts 
mainly intended for liturgy, such as chalices, patens, and reliquaries.1 Though 
Hugo’s signatures are not an isolated case, it is striking that several inscriptions that 
mention the name of one particular goldsmith are preserved in a single ensemble: 

	 1	 Examples in Dietl 2009, esp. in his catalogue and tables; see also Leclercq-Marx 2000 
and Leclercq-Marx 2001.

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23228


102 Mandy Telle

on bookbinding plates of an Evangeliary, on a manuscript page of the Holy Scrip-
ture these plates once contained, on a chalice, and on a relic label in a rib reli-
quary.2 The works all stem from and were housed in the former treasury of the pri-
ory of canons regular of Oignies.3 Besides being partly a local production created 
in and specifically for the priory by Hugo and his workshop, the thesaurus took on 
an international dimension due to significant donations of relics, precious stones, 
and ornamenta ecclesiae by Jacques de Vitry (1160/70–1240).4 He joined the priory as 
canon regular (1211–1216) before making a career, first as a crusade preacher, then 
as bishop of Acre (1216–1225), and later as Cardinal of Tusculum (1228–1240). His 
effort to work towards the canonization of Marie d’Oignies (1177–1213), a Beguine 
and mystic who lived close to the priory, brought a broader reputation to Oignies 
and, hence, more pilgrims.5 This development required the production of specific 
reliquaries and liturgical artefacts. It is at this intersection of different, but closely 
related devotional trends and movements, encompassing the crusades, the cult of 
relics, and the establishment of the gothic style, that Hugo d’Oignies was active 
within the priory, where he performed various social roles. He served as a donor, 
goldsmith, draughtsman, illuminator, and possibly even as a scribe. Much has been 
written on Hugo’s works.6 Hitherto, no detailed account sheds light on the spatial 
context and ritual practices in which Hugo’s signed artefacts (all linked to Jacques 
de Vitry) were implemented. These are the topics this paper will discuss, with a par-
ticular focus on the visibility of the signatures, the associated presence of the artist, 
and his reception within this praxeological agenda.

Life and Work of Hugo d’Oignies Based on the Sources

Except for his artefacts, which provide the earliest surviving mentions of his name 
and are thus important primary sources, Hugo is only referred to by name and 
function in a 15th century copy of a manuscript containing a chronicle of the pri-
ory of Oignies (Historia fundationis venerabilis ecclesie beati Nicolai Ogniacensis).7 
The now lost original document is dated to shortly after 1289.8 The chronicle tells 

	 2	 See inventory lists of the priory from 1628: Arnoldus Rayssius, Hierogazophilacium 
­Belgium, 386–387; and from 1648: Courtoy 1953, Appendices, II, 139; Didier/Toussaint 
2003, 191–304

	 3	 Now on permanent display at the Musée des Arts Anciens du Namurois-Trésor d’Oignies 
(TreM.a).

	 4	 See Poncelet 1912, XXXI, 102–103; Didier 2013, 78; Formigioni 2003, 37–45.
	 5	 See Collet 2012, 18–20, 26.
	 6	 For an overview of the secondary literature see Didier/Toussaint 2003, 191–304, 

esp. 191–192.
	 7	 The document is contained in the Archives de l’Etat in Mons, no. 54, Cartulaire du prieuré 

d’Oignies, fol. 1r–3r.
	 8	 Poncelet 1912, II, note 1; cf. Berlière 1890–1897, 450.



103Orate pro eo

of a man who lived in Walcourt around 1187 and had four sons, three of whom be-
came priests—Aegidius, Robertus, and John. The fourth was Hugo, a famous gold-
smith: alter dictus est Hugo qui fuit in arte aurifabrice operator famosissimus.9 It 
is reported that Aegidius sold his property in and around Walcourt, moved to an 
area on the Sambre called Oignies along with his mother and brothers around 1190 
(after the death of the husband/father). They settled around a chapel dedicated to 
St. Nicholas, gathered like-minded people, professed to the rules of St. Augustine10, 
and elected Aegidius as their prior.11 They lived in communi and were requested 
to relinquish any personal property or income of their own.12 According to this 
foundation story, Hugo would have been directly involved in the founding of the 
priory.

The initial development of the priory is evident from the earliest donations of 
landed property to the chapter of canons of 1192 and 1198, which enabled them to 
build a new church that was consecrated by the bishop of Liège, Hugues de Pierre-
pont, in 1204.13 

We know neither of Hugo’s life and activities before and after his creative pe-
riod between 1228–1238, nor of his place of training or the location and organisation 
of his workshop, but most probably the latter was located in or close to the priory 
of Oignies, and it was there that Hugo created the precious artefacts for use in the 
priory itself.14 

Critical questions remain, however. Why are only works from within a  lim-
ited time span of ten years preserved? What about Hugo’s occupation during the 
roughly 35 years between the foundation of the priory and his first attested works? 

	 9	 A critical edition of the founding chronicle is provided in: Huygens 2012, Appendix II, 
207–213, here 209.

	 10	 See Jocqué 2004, 45–63: The same cartulaire (see note 7) contains a 15th-century copy of 
the priory’s Constitutiones seu statuta monasterii nostri Oigniacensis. The regular canons 
of Oignies followed the Regula recepta, i. e. the Praeceptum, preceded by the first phrase 
of the ordo monasterii, thus belonging to the ordo antiquus. The regula recepta is a mod-
erate and the most widely used version of the Augustinan rules. The brothers wrote it 
down in 1251, after they had been ordered to do so twice (1243, 1250) during visitations. 
What kind of institutions the canons followed during the first 50 years after the founda-
tion of the priory of Oignies seems to be an open question. 

	 11	 Huygens 2012, App. II, 211, 63–64; see Jocqué 2004, 51.
	 12	 Cf. Jocqué 2004, 51.
	 13	 Link 1964, 32, esp. ibid., notes 2 and 3: Until their destruction in 1940, the 1198 and 1204 

documents were located in the Archives de l’Etat in Mons. The 1192 document is in the 
States Archive in Namur. For the wording of these documents, see Poncelet 1912, 2 (for 
1192), 1 (for 1198) and 4 (for 1204). Noël 2013, 53, is convinced the 1192 document must be 
a forgery from ca. 1250 due to paleographic characteristics; further, he lists more docu-
ments containing privileges for and land donations to the priory during the 13th century.

	 14	 Recent excavations found only the 13th century refectory, but no indications of the pres-
ence or location of a scriptorium or a goldsmith’s workshop yet, but it is likely that the 
latter was located in the priory’s proximity.



104 Mandy Telle

Other sources indirectly point to the goldsmith and provide the basis for the 
institutional and religious context he was living in. In 1207, Marie of Nivelles, later 
known as Marie d’Oignies, joined a beguinage near the priory, where she died in 
1213.15 Around 1215, Jacques de Vitry, her confessor, wrote her vita, which was ex-
panded by a supplementum of Thomas of Cantimpré (dated to around 1230 and 
commissioned by prior Aegidius).16 Both authors refer to the prior’s mother (who, 
like Marie d’Oignies, lived in the beguinage) as mater fratrum de Oegnies and mater 
prioris and as almost a hundred years of age—anus fere centenaria.17 This would 
confirm both the presence of the mother and her four sons in Oignies, as described 
in the chronicle. Due to the mother’s advanced age in this time period between 
1207 and 1213, Link suggests that Hugo must have been a readily trained goldsmith 
in his mid-forties on his arrival in Oignies in or around 1190, as he must have had 
little opportunity for education in the surrounding ‘wasteland’.18 Shortly after 
1238 (dating of the rib reliquary), he probably passed away, concludes Link. While 
I agree that the rib reliquary should be considered one of Hugo’s latest works, it is 
hard to imagine that a fully trained goldsmith did not create more precious objects 
during more than three decades between the founding of the priory and his first 
documented works around 1228. It seems more plausible that in the early years of 
the priory (which was not a secluded monastery),19 Hugo ventured into the sur-
rounding areas, which rather than being a ‘wasteland’ as Link insisted, offered 
monastic and episcopal workshops, such as Malonne, Namur or Liège. Perhaps he 
attended the influential school of Cambrai to learn his skills before he eventually 
established a workshop in Oignies. Because his brothers lived in relative poverty, 
they might not have been able to afford the costly materials Hugo needed for his 
work. However, they must have had at their disposal at least some form of make-
shift or improvised liturgical objects in order to celebrate mass. Hugo most likely 
melted down pre-existing artefacts and used materials that were donated to the 
priory.20

	 15	 For further reading on Marie d’Oignies: Mulder-Bakker 2006.
	 16	 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 167, 1–3; cf. Osten-

Sacken 2010, 86.
	 17	 Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies (CCCM), ed. by Huygens, 106, Liber II, 296–299; 

Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 179, § 10, 355.
	 18	 See Link 1964, 34–35.
	 19	 Jacques de Vitry, Historia Occidentalis, ed. by Hinnebusch, Cap. XXI, 130–132. J. d. Vitry 

mentions the virtuous canons regular of sancti Nicholai de Oignies (ibid., 132, 9). He 
stressed that canons regular in general are permitted to perform pastoral care and pre-
side over parish churches (Animarum curas licitum est eis suscipere et ecclesias parochia
les regere; ibid., 131, 8–14) as the priests of Oignies did in the vicinity of their priory on 
various occasions (cf. Jocqué 2004, 45–63). However, Jacques de Vitry’s writings never 
mention our goldsmith explicitly, probably because they precede Hugo’s signed arte-
facts.

	 20	 See Collet 2012, 18, 32.



105Orate pro eo

The Evangeliary of Oignies

The Evangeliary bookbinding plates (Fig. 1) were made between 1228 and 1230.21 
Two oak boards are decorated lavishly.

On the front and back, the lid is framed on the outside by a filigree leaf ornament 
of gilded silver, bordered by a golden beaded band, and adorned with precious 
stones and intagli. This is complemented by a frame of silver plating with a vine 
ornament. The front shows a central crucifixion scene with Mary and John, framed 
by mounted metal strips with vegetal ornamentation, while the central scene on the 
back, a Majestas Domini, is framed on all four sides by inscription strips. The latter 
depiction with the symbols of the four Evangelists in the corners refers to the vision 
of God’s throne in the Apocalypse (4:6–8). Six niello plates are in the outer frame 
zone. The top left and right show incense-bearing cherubs. The upper plate shows 
drolleries, the lower one dragons. On the lower right niello plate, an enthroned 
bishop figure is identified as St. Nicholas. On the left is a figure wearing a tonsure, 

	 21	 Hermand 2003, 165–179. 

Fig. 1: Hugo d’Oignies, Evangeliary bookbinding plates, oak base, silver, niello, gilt, precious stones, intaglios, 
cameos, enamel, 32.5 × 23.2 × 2 cm, post 1228 – c. 1230, Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin 
Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 01.



106 Mandy Telle

identified by the inscription hVGO (Fig. 2). Kneeling, he raises his hands and offers 
Christ a book—more specifically, the Evangeliary.

The layout of the inscription is very suggestive, for it “surrounds the central 
Majestas Domini on all sides [Fig. 3], as if Hugo wanted to bring his plea and his 
hymn of praise as close as possible to God”.22

The inscription reads: 

+ LIBER : SCRIPTVS : INTVS : ET : FORIS : / 
HVGO : SCRIPSIT : INTVS : QUESTV : FORIS : MANV : + ORATE : PRO : EO : /
+ ORE : CANVNT : ALII : CHRISTVM : CANIT : /
ARTE : FABRILI : HVGO : SVI : QUESTV : SCRIPTA : LABORIS : ARANS.23

The inscription is interpreted in different ways, especially due to different possi-
ble translations of the word questu, which is used twice. The first interpretation 
translates questu as “acquisition” or “cost” and assumes a commissioning aspect of 
questus: “The book is written. Hugo wrote it from the inside and the outside. Inside 
he had it written at his own expense, outside with his artist’s hand. Pray for him. 
Others sing of Christ with their mouths, with his goldsmith’s art Hugo sings of him, 
having the Gospels copied with the wages of his labour.” In this case, Hugo made 
the binding and had the Gospels written by a scribe at his expense. Leclercq-
Marx thinks that this is supported by the fact that the words scripsit manu refer 
to foris but not to intus, which would only emphasize the goldsmith’s own hand-
work.24 

I lean towards the second interpretation of questu as “lamentations” or “labo-
riousness of work”. Following Toussaint’s translation, the inscription reads: “Livre 
écrit à l’intérieur et l’extérieur par le travail de sa main. Priez pour lui. D’autres 
emploient leur voix à chanter le Christ, Hugo chante par son art, traçant son sujet 
malgré les difficultés du travail.”25 Courtoy accepts this translation: “Hugo l’a écrit 
à l’interieur avec des gémissements.”26 Tino Licht recommends translating questus 
as “performance/activity/care” and arans from arare as “ploughing”, a metaphor 
for the strenuous work of creating or writing.

As we will see further, Hugo might have had more functions in the creation of 
the Evangeliary and might not only have been the donor and goldsmith of the plates. 
We must consider though, that the differentiation of manu and questu excludes the 
possibility of a single person who was responsible for all the work stages that were 
necessary to create the book of gospels (e. g. the procurement of the materials, the 

	 22	 Translation by M. T.; original quote in: Bergmann 1985, 136–137.
	 23	 Didier/Toussaint 2003, 195.
	 24	 See Leclercq-Marx 2003, 146.
	 25	 Toussaint 1880, 45.
	 26	 See Courtoy 1953, 20. A correction is due, as Courtoy translates questu in the plural form 

(“gémissements”), whereas it should be a singular form (“gémissement”).



107Orate pro eo

Fig. 2: Hugo d’Oignies, 
Evangeliary book-
binding plates, detail: 
Hugo’s self-portrait, 
post 1228 – c. 1230, 
Namur, Museum of 
Ancient Arts (TreM.a), 
Coll. King Baudouin 
Foundation, donated 
by the Sisters of Notre 
Dame de Namur, 
Inv. No. TO 01.

Fig. 3: Hugo d’Oignies, Evangeliary bookbinding plates, detail: back with Majestas 
Domini framed by the inscription, post 1228 – c. 1230, Namur, Museum of Ancient Arts 
(TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame de 
Namur, Inv. No. TO 01.



108 Mandy Telle

preparation of the manuscript pages, and the binding). So, to avoid a strict defini-
tion of Hugo’s part in the interior of the book, but rather to leave the matter open, 
the translation would read: “[…] Hugo wrote it, inside by his performance, outside 
with the hand of an artist. Pray for him. Others sing of Christ with their voice, Hugo 
sings of him with his artistry and ploughs the scriptures with the performance of 
his work.” If Hugo was indeed the scribe, Tino Licht suggests the following trans-
lation: “The book is written inside and out. Hugo wrote it inside with care, outside 
with an artist’s hand. Pray for him. Others use their voice to sing of Christ, where 
Hugo copied the gospels (scripta) with his thorough care (questu sui laboris).”27

The evocation of the laboriously executed work accompanied by lamentation, 
meant to atone and to serve God in expectation of a heavenly reward, is a topos 
of the writer.28 From sources we also know of personalities who were virtuously 
trained, such as Odorannus of Sens (d. ca. 1046), a Benedictine monk in the abbey 
of Saint-Pierre-le-Vif in Sens—a goldsmith, architect, music theorist, biographer, 
and author of various theological and liturgical writings;29 as well as the priest-
monk and goldsmith who called himself “Theophilus presbyter”30 and wrote in his 
Schedula diversarum artium about the various materials and techniques, and the 
liturgical purpose of goldsmiths’ work.31 Hence, a goldsmith like Hugo, with access 
to a priory with a vivid vita religiosa, could have been a literatus, knowledgeable of 
sacred scripture, scriptural practices, and skilled in various arts.32 

Following this hypothesis further, the inscription has a learnt form. The first 
part of the inscription (including orate pro eo) is written in prose, the second in 
leonine hexameter (ORE CANVT ALII CRISTVM CANIT ARTE FABRILI HVGO).33 
The “book written within and without” alludes to both the Book of Ezekiel (2:10) 
and the Apocalypse (6:1)34, whose first large vision is located centrally on the back 
plate.35 The signature also tells us that Hugo understood his goldsmithing as a form 
of praising Christ. 

Inventories often list precious Evangeliaries amongst the ornamenta ecclesiae 
as part of the treasury according to two categories: cover material and text genre. 
In the case of Hugo’s bookbinding plates, this is no different in the inventory of 
1648: “Première, le livre de l’Evangille, manuscrit en parchemin, couvert de lames 

	 27	 I kindly thank Tino Licht for his thoughtful suggestions.
	 28	 See Reudenbach 2020, especially the paragraph “Körperliche Qualen”, 181–182 and 

186–187.
	 29	 See Odorannus de Sens. Opera omnia, ed. and transl. by R. H. Bautier and M. Gilles, musi-

cological part by M.-E. Duchez and M. Huglo.
	 30	 For a discussion of the identity of Theophilus see Brepohl 2013, esp. 26–30.
	 31	 Theophilus Presbyter, De diversis artibus, in: Brepohl 2013, esp. Book 3 (Goldsmithing).
	 32	 More examples of literate goldsmiths who had knowledge of biblical texts: Didier 2013, 

71–72.
	 33	 Link 1964, 23, note 3.
	 34	 Link 1964, 23.
	 35	 Cf. Leclercq-Marx 2003, 146.



109Orate pro eo

d’argent relevé en bosse.”36 As the book of gospels contained the verbum Dei, it rep-
resented Christ himself.37 The sacramental implication of the holy scripture legiti-
mized an appropriate splendid binding,38 which revalues not only the book cover 
and the sacred scripture itself but also the donor-artist. Hugo’s name is inscribed 
three times on the back side, very close to important actors in the pictorial pro-
gram. The composition and deposition of the self-references are intended to be as 
close as possible to sacred texts and the events of salvation. On the right side, his 
name begins at the top next to an eagle, the 
symbol of John the Evangelist. This results in 
a doubling of the name Hugo from the niello 
plate to the inscription strip next to it on the 
throne level of Christ. The visual axis leads 
from Hugo directly to Christ. The inscription 
leaves no doubt that Hugo’s hand made the 
binding and that he also donated it.39

Hugo also left his name and image in the 
manuscript of the Book of the Gospels (Fig. 4). 
In the lower left margin of fol. 11r, we can see 
a  tonsured kneeling figure that is identified 
by the writing on the rotulus in his left hand: 
“hVGO”, written in identical letters as on the 
bookbinding plate, thus giving the impression 
of a standardised label.

The figure seems to hold another tool in his 
right. Is it supposed to be a stylus for drawing, 
writing, or illuminating? 

As for Hugo’s skills as a draughtsman, Didier 
pointed to the detailed crucifixion scene on 
Hugo’s chalice (see below), which suggests that 
he was familiar with Villard de Honnecourt’s 
drawing of a crucifixion or that both men drew 
from a similar source.40 

	 36	 Courtoy 1953, Appendices, II, 139, no 9.
	 37	 Reudenbach 2009, 71.
	 38	 In Frauke Steenbocks work on ecclesiastical splendour binding, more than 60 of 127 cata-

logue entries are gospel books. That shows the custom to equip Evangeliaries with lavish 
bindings. See Steenbock 1965.

	 39	 Cf. Bergmann 1985, 136.
	 40	 See Didier 2013, 79–81; see also Crucifixion, Villard de Honnecourt, Recueil de dessins. 

Paris, Bibliothèque nationale de France, ms. fr. 19093, fol. 8 r. For the usage of models 
from 12th–15th century see: Borlée/Terrier Aliferis 2018, as well as Terrier Aliferis 
2020.

Fig. 4: Hugo d’Oignies, Book of the 
Holy Scriptures of the Priory of Oignies, 
detail: Hugo in the margins, fol. 11r, 
post 1228 – c. 1230, Namur, Museum 
of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King 
Baudouin Foundation, donated by 
the Sisters of Notre Dame de Namur, 
Inv. No. TO 02.



110 Mandy Telle

Was Hugo the scribe of the manuscript? While we may assume that Hugo 
d’Oignies could read and write, we lack adequate handwritten sources that are un-
doubtedly attributable to Hugo himself for paleographical comparison. Usually, the 
production of manuscripts required more hands and a division of labour for the 
preparation of the pages, the illumination of initials, and the writing.41 

Hermand examined the content and layout of the manuscript and concluded that 
the manuscript was written by one hand, meaning a single scribe, in a large-format 
littera gothica textualis, a common font for liturgical books of the 13th century.42 
Hence, there is no clear indication that Hugo was the scribe, though there is also no 
undisputable evidence that speaks against it.

It is, however, highly likely that Hugo was (at least) an illuminator, as the man-
uscript’s pictorial evidence implies. A comparison of both self-portraits, the one in 
metal and the one on parchment, marks Hugo as a donor in the type of a devotional 
image,43 as there are no tools in his hand but only the book he offers to Christ him-
self. Only the inscription reveals his function as an artist and might hint towards 
him being a scribe. By contrast, the illuminated self-portrait, though showing Hugo 
in the same posture, shows a rotulus44 and a tool in his right hand. Thus, the same 
artist who depicted himself twice apparently wanted to show his various functions 
through different materials and image solutions.

Secondly, Hugo’s figure is depicted on a light brown background that also frames 
a vertically elongated I-initial on the left side, consisting of stylised leafy tendrils 
ending in two entwined dragons at the top. The latter seems to emerge from Hugo’s 
head (Fig. 5)—which could be interpreted as a hint that it was indeed Hugo who 
invented the written and pictorial program of the manuscript. While Hugo’s depic-
tion is the only figural miniature, more initials in a great variety of shapes can be 
found at points in the manuscript where various biblical texts of the gospels begin; 
yet these are simpler, making folio 11r the real eye-catcher of the manuscript.

The text on the right of the I-initial ends with the shepherds parting from wit-
nessing baby Jesus (Luke 2:20). The “I” of the Incipit marks the beginning of the open-
ing gospel reading of the Christmas Mass (John 1:1–14): “I(n principio erat Verbum)”, 
i. e. the beginning of the book of Genesis. A correlation can be identified between 
the concept of God as Deus artifex, who creates the world through his divine opera-
tio, his labor Dei, and the artifex, who creates his works through divine inspiratio45: 
Hugo, who is responsible for this page, kneels humbly under the mighty story of 
God’s creation, the very beginning of the world, which ultimately also hints at the 
end, the apocalypse, and hence, at the eschatological concept of salvation. 

	 41	 For further reading see Eberlein 1995. See also Hermand 2003, 172.
	 42	 Hermand 2003, 166–167.
	 43	 See Bergmann 1985, 142.
	 44	 Example of another donor holding a  rotulus: Roland 2008, 222–223 (“Ditricus-Bible”, 

ca. 1341).
	 45	 More on that concept: Reudenbach 2006, esp. 20.



111Orate pro eo

Fig. 5: Hugo d’Oignies, Book of the Holy Scriptures of the Priory of Oignies, fol. 11r, post 1228 – c. 1230, 
Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre 
Dame de Namur, Inv. No. TO 02.



112 Mandy Telle

It is no coincidence that Hugo places his self-portrait exactly there. He is forever 
linked to this supratemporal narrative by name and portrait. His white habit could 
be linked not only to his affiliation to the priory but also to the Secret Revelation: 
“the Victor will thus be clothed in white robes, and I will never blot out his name 
from the book of life, and I will confess his name before my Father and before his 
angels (Rev. 3:5)”.46 Thus, the Evangeliary that contained the gospels symbolises the 
book of the living and the dead, the liber vitae.47 It is this book that Christ is holding 
in Hugo’s depiction of the Majestas Domini. Mary and John also hold books in the 
crucifixion scene on the front. Hugo refers to his book in both his inscriptions and 
images. “These self-referential moments of the book communicate symbolically 
with other (in)visible sacred writings.”48 Hence, as Ganz concludes, the book covers 
evoked a communication “between earth and heaven”, “between the ritual present, 
the past history of salvation”, and “the eschatological future”.49

According to the Revelation, only those whose names are recorded in the Liber 
vitae, the celestial book that contains the names of the righteous, will be saved.50 
Therefore, the name has a great significance for personal salvation.

Who could see the signatures and inscriptions, which required a close-up of the 
beholder—and under what conditions?

The prior, as head of the community, held the highest authority, but there would 
have also been liturgical offices such as a sub-deacon and a deacon. Chapters of 
canons were staffed by ordained clerics, who could be assisted by lay servants who 
were not necessarily full members of the community. An appointed custodian, com-
monly a treasurer or sacristan, would take care of the precious objects and liturgi-
cal vessels.51 

At least on holidays and important church festivities, lay participation in the 
masses and processions was common, especially for religious houses that adminis-
tered parish churches, and whose members performed the cura animarum. Jacques 
de Vitry reports that on Sundays, lay people from different areas usually attended 
the canons’ service in their conventual church.52 However, one must reckon with 
a spatial separation of some kind between the secular and clerical spheres and between 
the male members of the community and the women, such as the Beguines, who seem 
to have been attached to the priory of canons of Oignies in one form or another.53 

	 46	 See Euw 1996, 22.
	 47	 See Euw 1996, esp. 30.
	 48	 Ganz 2014, 106 f. Translation by M. T.
	 49	 Ganz 2014, 110. Translation by M. T.
	 50	 See cf. Bergmann 1985, 128; Burg 2007, 62. See Rev. 3:5, 13:8, 17:8, 20:12–15, 21:27.
	 51	 See Jungmann 1962, vol. 1, 565–583.
	 52	 Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies (CCCM), ed. by Huygens, 151, Lib. II, 1396–1399: 

Prior autem domus nostre gravisus est, eo quod die sequenti, scilicet die dominica, de diver-
sis partibus solent homines seculares ad ecclesiam nostram convenire… 

	 53	 I kindly thank Jürgen Bärsch for this specification.



113Orate pro eo

According to Thomas of Cantimpré, at the feast for the Holy Trinity, the prior cele-
brated mass with the women of Oignies, seemingly without the male members of 
his community.54 

In what manner was the Evangeliary of Oignies included in performative rites? 
By the structure of the manuscript, it is a book specifically designed for liturgical 
use according to the Roman rite, as it includes successive cycles of the Temporal 
and Sanctoral, with periscopes that guide the user through the liturgical readings.55 
The staging of the Evangeliary in the Liturgy of the Word is one of the highlights 
of the mass. As the book of the gospels represents Christ himself, every place, per-
formance, and attendant needed to be dignified accordingly.56 During mass, litur-
gical books are subject to a hierarchy of differing practices and rituals and han-
dled by various actors. In the beginning, the Evangeliary book is carried into the 
church, escorted by candle, and incense bearers.57 In this context, the depiction of 
the incense-waving cherubs on the niello plates on the reverse of the book are in-
teresting. Do they refer to the praxeological agenda of the entry of the Evangeliary 
into the church? The angels not only adulate Christ in the Majestas Domini but are 
in a framing zone with the images of St. Nicholas and the book-bearing Hugo, en-
nobling the depicted. Donating a precious Evangeliary meant high prestige for the 
donor because the book was an indispensable part of the celebration of mass.58 

After entering the church, at the solemn mass (Missa sollemnia) the proclama-
tion was given to the deacon, who received the blessing of reading from the priest 
in front of him, and carried the Evangeliary to the ambo. He became the medium 
of the verbum Dei by reciting what is written and what only he could see.59 The 
congregation was reached by the spoken or sung word. Hence, the ritual texts re-
flected a “restringierte Schriftpräsenz” (“restricted presence of writing”) because 
the writing was physically present, but not visible for all.60 Finally, the closed book 
was placed on the altar and eventually returned to the church treasury.61 During 
mass, the book cover was only partially visible when it was carried to the ambo 
for reading. The back of the Evangeliary came into direct contact with the altar 
table when it was laid down. The depiction of the moment of the donation and 
Hugo’s signatures and portrait, as well as the Majestas Domini, then remained hid-
den from earthly viewers. Even if Hugo’s name was not read out loud, his pres-
ence inside and outside of the sacred book that touched the main altar, the Blessed 

	 54	 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 179–180, § 10.
	 55	 More on the structure of the content of the gospel book manuscript of Oignies: Hermand 

2003, 167–170.
	 56	 See Heinzer 2009, 45–48. 
	 57	 Ganz 2014, 91; cf. ibid., note 26; cf. Gussone 1995, 202–209; cf. Lentes 2006, 136–138.
	 58	 Cf. Bergmann 1985, 138.
	 59	 See Jungmann 1962, vol. 1, 565–583.
	 60	 Ganz 2014, 85, 87. For “restringierte Schriftpräsenz” see Frese 2014, 1–15.
	 61	 Ganz 2010, 202.



114 Mandy Telle

Sacrament, evoked a transcendental proximity to 
the heavenly recipients of his pious works (that 
were made to praise them) and (in a moment of 
reciprocity), reflected Hugo’s request for the in-
tercession of the saints.

Evangeliaries could also be carried in pro-
cessions.62 We are lacking the proper sources 
on a  possible processio per officinas claustra in 
Oignies as a form of a special rite of entry with 
heightened performative acts on Sundays and 
feast days before the main Mass. Such solemn 
processions commonly included carrying other 
sacred artefacts, such as crosses and reliquaries, 
which sanctified the spaces with their presence.63 
Certainly, the precious material had an immense 
effect in candlelight or daylight, but details were 
not legible due to their scale and the light reflec-
tion, and likely, the back of the bookbinding was 
not visible throughout the rite. The outlines of the 
prominent crucifixion scene on the front could 
certainly be understood in its symbolism by the 
audience. We do not know if certain individuals 
engaged in a lectio divina with Hugo’s Evangeli-
ary, memorising the verbum Dei in contemplation, 
and responded to Hugo’s call to prayer.64 

Furthermore, an analysis of the material as-
pect, especially the state of conservation of the 

Evangeliary implies that the magnificent book was appreciated and used for cen-
turies. Indications of this are the traces of use on the bookbinding plates, and var-
ious restorations through time of varying quality (Fig. 6).65 In conclusion, Hugo’s 
name, image and pious contribution in life, as well as his request for prayer tran-
scended his death, as it was transmitted throughout time and many generations of 
beholders.

	 62	 Cf. Ganz 2010, 200–201: e. g. the closed Evangeliary of Bernward of Hildesheim was car-
ried in processions.

	 63	 Heinzer 2009, 52–55.
	 64	 Ganz 2014, 110.
	 65	 According to Françoise Urban, a metal restorer who worked on the binding plates (clean-

ing without dismantling), and from the X-rays taken, it is clear that in particular, some 
filigrane parts have been completed, in parts with melted silver coins, others reassem-
bled in reverse. For the nielloed plates, it is indeed not so clear. I thank Fiona Lebecque 
from the Sociéte archéologique de Namur for this information.

Fig. 6: Hugo d’Oignies, Evangeliary book
binding plates, detail: traces of use and vari-
ous restorations, post 1228 – c. 1230, Namur, 
Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King 
Baudouin Foundation, donated by the Sisters 
of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 01.



115Orate pro eo

The Chalice of Oignies

The chalice (Fig. 7), which came in 
a set together with an unsigned paten 
(which is also attributed to Hugo),66 
bears written testimony to Hugo’s au-
thorship and his affiliation with the 
priory of Oignies. The uncial inscrip-
tion decorates the entire foot rim 
(Fig. 8).

The inscription reads: + HUGO : 
ME : FECIT : ORATE : PRO : EO : 
CALIX : ECCLESIE  : BEATI : 
NICHOLAI  : DE : OIGNIES : AVE  : 
It translates to: “Hugo made me, 
pray for him. Chalice of the blessed 
church of Nicolaus of Oignies. Ave.” 

The position of this inscription 
is not innovative. Other goldsmiths, 
like brother Bertinus in 1222,67 also 
used the circumferential bases of 
chalices for their signatures. 

The position of Hugo’s signature, 
which is in the same lettering as on 

	 66	 See Courtoy 1953, 30, fig. 10. See Skubiszewski 2003, 99–131.
	 67	 Didier 2013, 76; cf. Euw 1985, 455–457, no. C37. Brother Bertinus, Chalice, silver and silver 

gilt, 1222, made in possibly Meuse Valley, Northern Europe, The Cloisters Collection, New 
York, Inv. No. 47.101.30. Inscription on the chalice: AD HONOREM B[EATE] MARIE VIR-
GINIS F[RATER] BERTINUS ME FECIT + A[N] MCCXXII (“To the honor of the blessed 
virgin Mary brother Bertinus made me in the year 1222”); cf. Barnet/Wu 2012, 73.

Fig. 7: Hugo d’Oignies, Chalice, silver gilt and niello, 17.8 × 
15.4 cm, 1228, Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. 
King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre 
Dame de Namur, Inv. No. TO 03.

Fig. 8: Hugo d’Oignies, Chalice, silver gilt and niello, 17.8 × 15.4 cm, detail: Hugo’s signature, 1228, Namur, 
Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame 
de Namur, Inv. No. TO 03. 



116 Mandy Telle

the bookbinding plate and on fol. 11r, is directly behind the single invocation cross 
of the inscription. The symbol of the cross, the most common sign of salvation in 
medieval Christian art, amplifies the request for prayer in combination with the 
performative act of striking the sign of the cross, which each consecration of a sa-
cred artefact required.68 Furthermore, the cross directs the gaze both to the right, 
i. e. to the name of the goldsmith directly behind it, and up to the crucifixion scene 
directly above it. In the first third of the 13th century, the crucifixion is the most fre-
quent and most important scene on chalices and patens,69 whose semantic value 
for the Eucharist lies in the transformation and “participation in the blood and 
body of Christ” (1 Cor. 10:16).70

As for the chalice communion, various prayers initiated the consecration, 
amongst them the Memento vivorum and Communicantes that could include an in-
tercession for the living and the dead. Generally, the consecration takes place after 
these introductory prayers by the celebrant, who acts as Christ’s representative. De-
pending on the time and place, an elevatio of the host and chalice took place before 
or after this consecration in order to present them to the faithful present. Then, 
more canon prayers follow, introduced by the Unde et memores71, which commemo-
rates Christ’s passion, his sacrifice on the cross, his resurrection, and his ascension.72 
It is this sacrifice on the cross and the intrinsic symbolic meaning of salvation, that 
is depicted as the most important scene on Hugo’s chalice. 

After this introduction, the priest’s communion took place without any accom-
panying prayers, followed by the communion of the rest of the faithful.73 Due to the 
high material value and the nature of the inscription on the chalice, I assume that the 
chalice of Oignies did not serve as a donation or absolution chalice, but as a consecra-
tion chalice, in which the wine was transformed—a task incumbent on the priest pre-
siding at the mass.74 There might have been a lay communion in the convent church 
of Oignies on special occasions, but the appropriate documentation is lacking. 

Touching the host and the chalice was the sole responsibility of the priest and 
deacons in the 13th century. The priest communicated directly from the chalice. If 
lay communion was not customary, he consumed the bread and wine on behalf of 
the whole congregation.75 In the case of the Oignies chalice, we may assume that 
the celebrating priest held the chalice in front of him, perhaps with the crucifixion 
scene as the most important scene before his eyes. In this important liturgical mo-

	 68	 See “Kreuzeszeichen”, in: Angenendt 1997, 415.
	 69	 Siebert 2015, 86, with examples. See also Brandt 2019, 90–107, and Skubiszewski 2003, 

99–132.
	 70	 Angenendt 1994, 33. Translation by M. T.
	 71	 Siebert 2015, 8–9.
	 72	 Siebert 2015, 8–9.; Luke 22:19.
	 73	 Siebert 2015, 9; ibid. note 19; Jungmann 1958, vol. 2, 446 ff..
	 74	 Jungmann 1958, vol. 2, 474.
	 75	 Siebert 2015, 13.



117Orate pro eo

ment, only he could see Hugo’s signature directly under the crucifixion scene. Yet 
Hugo’s name might have been included in the introductory prayers and interces-
sions for the living and the dead. 

It is plausible that the chalice was made for the occasion of Jacques de Vitry’s 
consecration of the new conventual church between 1228 and 1229.76 If this is in-
deed the case, and the chalice was designated for use at the main altar of Saint-
Nicolas d’Oignies, Jacques de Vitry, at that time a high ranking official of the Roman 
church, would have led the ceremony. This would add another dimension to the 
meaningfulness of the chalice for the artist whose name and request for prayer 
it bears: the higher the rank of the advocate and the higher the value of his good 
deeds, the more success the prayer provided.77

The Rib Reliquary of Oignies

The rib reliquary (Fig. 9) stands on a circular 
foot that is supported by three dragons and 
is divided into eight sharp-edged lancets that 
extend up to the neck of the foot. Each lancet 
shows a  chased figure in front of a  smooth 
ground, always alternating between an en-
throned Mary with the baby Jesus and a seated 
bishop, which is directly linked to the priory of 
Oignies: Augustine, Lambertus, Saint Nicholas, 
and Servatius. Above the lancets, columns 
reach up to support a strong nodus in the form 
of a  depressed sphere. A  smooth shaft with 
leaf friezes follows. On either side, two round 
sculptural volutes emerge, supported by thin 
segmental struts. This formula is also found 
in the drawing of the Crucifixion on folio 8 of 
Villard de Honnecourt’s famous book of draw-
ings.78 The diverging volutes frame a small relic 
chamber, and they support a strong semicircu-
lar arch opening upwards, the inner circle of 
which is about the same diameter as the base. 

	 76	 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 193–194, § 19. Cf. Collet 
2012, 13. Collet suggests that Hugo might have been the donor of the chalice, but does not 
give reasons for this hypothesis; ibid, 8.

	 77	 Althoff 2014, 93.
	 78	 See above in the subchapter on the gospel book (note 40).

Fig. 9: Hugo d’Oignies, Rib reliquary of St Peter, 
1238, Namur, Museum of Ancient Arts (TreM.a), 
Coll. King Baudouin Foundation, donated by the 
Sisters of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 05.



118 Mandy Telle

The front and back of the semicircle are similarly designed with small tendrils, fo-
liage, and precious stones. 

The back of the semicircle (Fig. 10) shows a small panel both on the left and right, 
decorated with ornamentation and an inscription, both nielloed. Starting with the 
left panel, the nielloed inscription in uncials on the outer edge says: IN HOC VAS 
HABETUR and continues on the right panel, COSTA PETRI APP. – “In this vessel 
is a rib of the apostle Peter.” The semicircular form that houses the relic allows the 
beholder to assume from which body part of the saint a relic was taken. It is thus 
a ‘talking reliquary’.79

	 79	 Didier/Toussaint 2003, 204–210; cf. Braun 1940, 386–388. See ibid., “Redende Reliquiare”, 
380.

Fig. 10: Hugo d’Oignies, Rib reliquary of St Peter, detail: backside with inscription, 1238, Namur, 
Museum of Ancient Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre 
Dame de Namur, Inv. No. TO 05.



119Orate pro eo

In the centre of the round arch, as an extension of the reliquary shaft and framed 
by four gild columns with nielloed ornaments, a rock crystal cylinder with a conical 
roof and nodus rises. This central piece protrudes minimally above the side pieces.

Inside the cylinder, wrapped in red fabric, is a parchment with writing on both 
sides (Figs. 11a–b): The front reads: Reliq(ui)e iste fueru(n)t hic reco(n)dite. Anno 
D(omi)ni M.CC.XXX. oct(avo). The back reads: Frat(er) Hugo vas istud op(era)t(us) est. 
Orate pro eo (“These relics were buried (stored) here in the year of our Lord 1238. 
Brother Hugo made this vessel. Pray for him”).

The parchment provides the only indication as to the dating of Hugo’s oeuvre. 
The fact that the relics were transferred to the precious reliquary in 1238 makes it 
plausible that the artefact and its relic label were created around that year. 

Interestingly, the relics inside are specified on the niello plates on the reliquary 
itself, while the relic label does not name the saint from whom the relic was taken. 
Instead, it provides a date for the sealing of the relic in that very vessel, together 
with the name of the artist, his function as frater (a member of a religious commu-
nity), and requests to pray for him.

Throughout medieval times, we find signatures of artists inscribed on the reli-
quaries they made, as well as relic labels inside the vessel that name a scribe and 
maybe a donor, but as to my current state of research, the relic label of the rib rel-
iquary of Oignies is the only known example that gives the name of the artist who 
made the very reliquary that housed the relics.80 Hugo’s name is to be found in the 

	 80	 I thank Kirsten Wallenwein for that information. Example of a scribe’s name on an early 
medieval relic label from the cathedral treasury in Sens, though not directly linked to 
a reliquary: Prou 1898–1899, 160, no. 121: (verso) et scripsit Bernoinus presbyter ­indignus 

Figs. 11a–b: Hugo d’Oignies (?), Relic label from the Rib Reliquary of Saint Peter, 1238, Namur, Museum of Ancient 
Arts (TreM.a), Coll. King Baudouin Foundation, donated by the Sisters of Notre Dame de Namur, Inv. No. TO 05.

11a

11b



120 Mandy Telle

intimate interior of the vessel, close to the relic of St. Peter, the prince of the apostles, 
who holds the keys to the gates of paradise (Mt. 16:18 f.).81 Likely, the goldsmith would 
have reflected on the high ranking position and function of the saint for whom he 
created a reliquary. His request for prayer close to St. Peter is no coincidence.

Who wrote the label? It is likely that the same person inscribed both sides. The 
writing is common in Hugo’s time.82 Hermand states, “selon toute probabilité, la 
main qui exécuta l’Evangéliaire n’est pas celle qui traça cette inscription.”83 Seem-
ingly, according to Hermand, we cannot attribute both the relic label and the man-
uscript of the Evangeliary to Hugo. That does not need to hold true, because the 
handwriting on a  short label might look different than a  skilfully calligraphed 
scripture for a gospel book.84 Further paleographic analysis is due, however.

According to Martène and Durand, the relic was donated by Jacques de Vitry.85 
The tomb of St. Peter belonged to the most prestigious pilgrimage destination in 
Latin Christianity, and since Jacques de Vitry was appointed as cardinal bishop of 
Tusculum in 1229, he had every opportunity to access and donate the relic and cer-
tify its authenticity.86 

In which scenario was the rib reliquary accessible, and for which audience? Was 
it carried in processions or shown at the Feast of St. Peter?87 Was one of the side altars 
dedicated to him, and the reliquary adorned it? Other priests/canons could celebrate 
numerous masses at side altars, usually without the participation of the faithful.88 

Whatever the liturgical custom, the relic label remained hidden from the eye of 
the earthly beholder, except for possible instances of an examination of the relics.89 
We encounter yet again moments of a ‘restricted presence of writing’. The latter, 
and thus its function and effect (memoria, authentification), was present but rarely 
visible.90

peccatur. One of the relic labels from the crucifix of Ringelheim (Hildesheim, Dom
museum) reads: (verso) Bernwardus episcopus. Bernward might have been the writer of 
the label and the donor of the cross (see Schuffels 1993, 247–250 and catalogue entry 497).

	 81	 Angenendt 1994, 225–229.
	 82	 Courtoy 1953, 152.
	 83	 Hermand 2003, 178, note 33.
	 84	 See Licht/Wallenwein 2021, XVI and XXXIV refer to the writing on the label as “Alltags

schriftlichkeit”.
	 85	 Durand/Martène 1724, 119.
	 86	 Vandecan 2003, 49.
	 87	 Thomas Cantipratensis, Supplementum (CCCM), ed. by Huygens, 182, § 12, 431–435 tells us 

about the prior who prepared the altar with relics and vestments in preparation of the 
feast of a saint: Dies alicuius sancti sollempnis instabat, et contigit ut predictus prior de 
Oingnies, prolatis sanctorum reliquiis ac vestibus serivis, quas pauculas ac pauperes ipsa 
adhuc domus habebat, altare secundum consuetudinem dierum sollempnium prepararet.

	 88	 Cf. Angenendt 2014, 138–147.
	 89	 Mentions of relic examinations: Licht/Wallenwein 2021, XIII, XXVII; on opening of rel-

iquaries: George 2021, 104.
	 90	 See Frese/Keil/Krüger 2014, esp. ibid., Frese 2014, 1–15.



121Orate pro eo

Summary

Hugo’s case holds a unique position in the field of signatures on medieval gold-
smiths’ art as no other treasury ensemble displays the presence, work and influ-
ence through various artefacts of one particular goldsmith to such an extent.91 His 
artefacts invoke the liturgical practices and daily life of the regular canons in the 
priory of Oignies and shed light on Hugo’s social functions as a versatile and skilled 
artist and a member of the religious community there. The layout of the examined 
works testifies to a refined engagement with image-text relations by purposefully 
directing the gaze of the beholder. By depicting himself on the hierarchically bet-
ter side of Christ on the bookbinding plate, Hugo approximates himself as close as 
possible to Christ and the Book of Life he is holding in his hand. The dichotomy be-
tween the crucifixion scene on the front and the Majestas Domini on the back of the 
plates pre-eminently reflects the history of salvation: the recipient is reminded that 
Christ sacrificed Himself for the sins of man on the cross and that on Judgement 
day, He has the power to gauge who will be redeemed. 

Salvation could be reached by way of a pious lifestyle, pious works, or in life in 
a form of commutatio, an interchange of one service through another.92 The system 
of salvation of one’s soul was founded upon good deeds, which were deemed to be 
especially successful if directed to a saint or pious advocate, such as priests who 
could pray for the saving of one’s soul during mass both in this life and the next.93 In 
the case of the gospel book, and maybe also the chalice, Hugo’s activity as a donor is 
certainly the driving force behind his intent to leave his name in writing and image. 
It seems contradictory that Hugo could have been a donor when the community of 
Oignies was requested to relinquish any personal property or income of their own; 
yet there might have been exceptions; or Hugo’s role as a benefactor meant he do-
nated his own hand’s work that he created with material that was given to the pri-
ory beforehand.

The community of the living was reminded by Hugo’s self-referential works to 
whom gratitude was due for the liturgical objects they used over a long period of 
time, even transcending Hugo’s death.94 What Ulrike Bergmann so aptly said ap-
plies here: “No art without the donor” (“Ohne den Stifter keine Kunst.”)95 – In the 

	 91	 Interestingly, the former Augustinian Hermit-Church S. Agostino in Siena, held four chal-
ices (now lost) in its treasury, all made before 1343 and signed by Tondino di Guerrino, 
See Dietl 2009, vol. 3, 1594–1597; cat. nr. A 685–687, 689. Tondino’s inscriptions tell us his 
name and origin, the chalices were likely mass-produced for various religious institu-
tions he was not affiliated with. Hence, his signatures had, amongst others, also an eco-
nomical purpose to advertise his work/ workshop amongst many rivaling workshops in 
Siena at that time.

	 92	 Althoff 2014, 93.
	 93	 Althoff 2014, 89.
	 94	 See Althoff 2014, 97.
	 95	 Bergmann 1985, 132.



122 Mandy Telle

same way, there was no art without an artist, and no liturgy that included dignified 
artefacts of precious metal without the labour of the goldsmith.96 That correlates 
to Theophilus presbyter, who legitimises the activity and works of goldsmiths with 
their religious-liturgical purpose.97

Bredekamp explores the tension between an artist’s pride and humility, and 
characterises the Middle Ages as an era of individuality (“Epoche der Individuali
tät”98). According to him, if artists ever showed humility and modesty, it was af-
fected, and the motivations to sign their works resulted from artistic pride, the “en-
richment of the individual grace” and “standing out against the competition”.99 In 
my point of view, that interpretation is too narrow in Hugo’s case, as an artist’s pride 
and an artist’s humility need not be mutually exclusive. Hugo’s self-representations 
are present but often hidden or pushed to the margins, visible at close range and by 
a small group of recipients only. This speaks of a relative modesty. However, Hugo 
d’Oignies did not want to remain anonymous. He hoped for permanent memoria 
and a heavenly reward for his earthly labours. His multiple signatures and self-
portraits amplified the urgency of fulfilling that plea to a dramatic extent.100

Hugo’s artefacts oscillate in a field of tension between the earthly and the heav-
enly recipients, between the visibility and invisibility of his presence in writing 
and image, between a private and communal interest. The generous donations by 
Jacques de Vitry and his personal involvement in and support of the priory’s trea-
sury and reputation as a place of devout religious commitment enabled the gold-
smith Hugo to take the necessary steps as an artist-donor and member of the priory 
for his own salvation. He did so partly to preserve his lasting memory within the 
religious community by including his name and memory in their prayers for the 
heavenly recipient, partly to provide that very community with worthy liturgical 
vessels for newly acquired relics, thus contributing to the prosperity of his priory 
in the material and the immaterial world. 

Acknowledgments 

I kindly thank Rebecca Müller, Nikolaus Dietrich and Wolf Zöller for their thoughtful 
proofreading and valuable advice. I am also grateful to the latter, as well as to Jürgen 
Bärsch and Jörg Bölling for their precisions on the vita religiosa of Augustinian 
regular canons. Furthermore, I kindly thank Kirsten Wallenwein for the helpful 

	 96	 Similar things hold true for the makers of Attic vases whose signatures are discussed in 
the chapter by N. Dietrich. Indeed, “no symposium without cups, no cups without potter-
painters.” See above p. 45.

	 97	 See Reudenbach 2006, esp. 248.
	 98	 Bredekamp 2000.
	 99	 Bredekamp 2000, esp. 201 and 234, translation by M. T.
	 100	 See Althoff 2014, esp. 97.



123Orate pro eo

correspondence on relic labels, and Tino Licht for his indispensable advice on 
translations from Latin. Finally, I thank Julien De Vos, Fiona Lebecque and Marie 
Dewez, for the opportunity to study the artefacts at the TreM.a in Namur and the 
premises of the former priory of Oignies on site, as well as for granting me access 
to valuable publications.

Bibliography

Abbreviation

CCCM	 Corpus Christianorum Continuatio Medievalis, Turnhout 1971–.

Primary Sources

Arnoldus Rayssius, �Hierogazophilacium Belgium sive Thesaurus sacrarum reliquiarum Belgii, 
Douai 1628, http://data.onb.ac.at/rep/1069A45C (accessed 15/06/2023).

Iacobus de Vitriaco, �Vita Marie de Oegnies, ed. by Robert Burchard Constantijn Huygens (Corpus 
Christianorum Continuatio Medievalis 252), Turnhout 2012. 

Jacques de Vitry, �The Historia Occidentalis of Jacques de Vitry. A Critical Edition, ed. by John 
Frederick Hinnebusch (Spicilegium Friburgense 17), Fribourg 1972.

Odorannus de Sens, �Opera omnia, ed. and transl. by Robert-Henri Bauthier and Monique Gilles, 
musicological part by Marie-Elisabeth Duchez and Michel Huglo (Coll. Sources d’histoire 
médiévale 4), Paris 1972.

Thomas Cantipratensis, �Supplementum, ed. by Robert Burchard Constantijn Huygens (Corpus 
Christianorum Continuatio Medievalis 252), Turnhout 2012.

Villard de Honnecourt, �Crucifixion, Recueil de dessins, Paris, Bibliothèque nationale de France, 
ms. fr. 19093, fol. 8r.

Secondary Sources

Althoff, Gerd (2014), �“Zur Vorstellungswelt des mittelalterlichen Gebetsgedenkens und der 
Stiftungen für das Seelenheil”, in: Petra Marx (ed.), Geschichte, Funktion und Bedeutung 
mittelalterlicher Goldschmiedekunst. Interdisziplinäre Forschungsbeiträge zur Ausstellung 
‘Goldene Pracht. Mittelalterliche Schatzkunst in Westfalen’ (2. Februar – 28. Mai 2012, 
Westfalen. Hefte für Geschichte, Kunst und Volkskunde 91), Münster (Westphalia), 87–106.

Angenendt, Arnold (1994), �Heilige und Reliquien. Die Geschichte ihres Kultes vom frühen Christen-
tum bis zur Gegenwart, Munich.

Angenendt, Arnold (1997), �Geschichte der Religiosität im Mittelalter, Darmstadt.
Angenendt, Arnold (20143), �Offertorium. Das mittelalterliche Meßopfer (Liturgiewissenschaftliche 

Quellen und Forschungen 101), Münster.
Barnet, Peter/Wu, Nancy Y. (20122), �The Cloisters: Medieval Art and Architecture, New York/

New Haven.
Bergmann, Ulrike (1985), �“Prior omnibus autor – an höchster Stelle aber steht der Stifter”, in: Anton 

Legner (ed.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und Künstler der Romanik, vol. 1, Cologne, 117–148.

http://data.onb.ac.at/rep/1069A45C


124 Mandy Telle

Berlière, Ursmer (1890–1897), �Provinces de Namur et de Hainaut (Monasticon Belge 1), Abbaye de 
Maredsous.

Borlée, Denise/Terrier Aliferis, Laurence (eds.) (2018), �Les modèles dans l’art du Moyen Âge 
(XII e–XV e siècles) – Models in the Art of the Middle Ages (12th–15th Centuries), (Répertoire 
Iconographique de la Littérature du Moyen Âge; Les études du Rilma 10), Turnhout.

Brandt, Mirjam (2019), �Die Patene im Hochmittelalter. Theologie im Bild – Bild in der Liturgie 
(EIKONIKÁ. Kunstwissenschaftliche Beiträge 9), Regensburg.

Braun, Joseph (1940), �Die Reliquiare des christlichen Kultes und ihre Entwicklung, Freiburg im 
Breisgau.

Bredekamp, Horst (2000), �“Das Mittelalter als Epoche der Individualität (Akademievorlesung am 
20. Januar 2000)”, in: Berichte und Abhandlungen / Berlin-Brandenburgische Akademie der 
Wissenschaften (vormals Preußische Akademie der Wissenschaften) 8, 191–240.

Brepohl, Erhard (20132), �Theophilus Presbyter und das mittelalterliche Kunsthandwerk, Gesamt­
ausgabe der Schrift “De diversis artibus”, Cologne/Weimar/Vienna.

Burg, Tobias (2007), �Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17. Jahrhundert, 
Berlin.

Collet, Emmanuel (2012), �Le Trésor d’Oignies, Brussels.
Courtoy, Ferdinand (1953), �Le trésor du prieuré d’Oignies aux sœurs de Notre-Dame à Namur et 

l’œuvre du Frère Hugo, Brussels.
Didier, Robert (2003), �“Œuvres de l’atelier d’Oignies et d’autres ateliers”, in: Robert Didier and Jacques 

Toussaint (eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted 
by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 2003), Namur, 319–384.

Didier, Robert (2013), �“Magister Nicolaus, Gerardus, Frater Hugo et autres orfèvres connus-
inconnus. À propos de la croix de l’empereur Henri à Venise et de celle de l’abbé Hugues 
de Laon”, in: Jacques Toussaint (ed.), Actes de la Journée d’Étude. Hugo d’Oignies. Contextes 
et Perspectives (Monographies du Musée provincial des Arts anciens du Namurois – Trésor 
d’Oignies), Namur, 69–103.

Didier, Robert/Toussaint, Jacques (2003), �Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying 
the Exhibition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 
2003), Namur. 

Dietl, Albert (2009), �Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Künstlerinschriften Italiens 
(Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, Max-Planck-Institut), 
4 vols., Berlin/Munich.

Durand, Ursin/Martène, Edmond, �“Historia fundationis venerabilis ecclesiae beati Nicolai 
Oigniacensis ac ancillae Christi Mariae Oig”, in: Johannes Dominicus Mansi (ed.), Sacrorum 
Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, vol. 6, Paris, 327–330.

Eberlein, Johann Konrad (1995), �Miniatur und Arbeit. Das Medium Buchmalerei, Frankfurt am Main.
Euw, Anton von (1985), �“Bertinuskelch”, in: Anton Legner (ed.), Ornamenta Ecclesiae. Kunst und 

Künstler der Romanik, vol. 1, Cologne, 455–457, no. C37.
Euw, Anton von (1996), �“Früh- und hochmittelalterliche Evangelienbücher im Gebrauch”, in: Christel 

Meier, Dagmar Hüpper and Hagen Keller (eds.), Der Codex im Gebrauch (Akten des Interna-
tionalen Kolloquiums 11. – 13. June 1992), Munich, 21–30.

Formigioni, Edoardo (2003), �“Le monde du frère Hugo. Jacques de Vitry et le prieuré d’Oignies”, in: 
Robert Didier and Jacques Toussaint (eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying 
the Exhibition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 2003), 
Namur, 37–45.

Frese, Tobias (2014), �“Denn der Buchstabe tötet – Reflexionen zur Schriftpräsenz aus mediävis-
tischer Perspektive”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil and Kristina Krüger (eds.), Verborgen, 
unsichtbar, unlesbar – zur Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Text
kulturen 2), Berlin/Boston, 1–15.

Ganz, David (2010), �“Geschenke fürs Auge. Bernwards Prachteinbände und ihre Betrachter”, 
in: Monika E. Müller (ed.), Schätze im Himmel – Bücher auf Erden: mittelalterliche 
Handschriften aus Hildesheim (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted by the 



125Orate pro eo

Herzog-August-Bibliothek Wolfenbüttel [Bibliotheca Augusta: Augusterhalle, Schatzkammer 
und Kabinett], 5. September 2010 – 27. February 2011), Wolfenbüttel, 197–211.

Ganz, David (2014), �“Von Innen nach Außen. Die Verborgenheit des rituellen Texts und die Sicht-
barkeit des Prachteinbands”, in: Tobias Frese, Wilfried E. Keil and Kristina Krüger (eds.), 
Verborgen, unsichtbar, unlesbar – zur Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale 
Textkulturen 2), Berlin/Boston, 85–116.

George, Philippe (2021), �“De sanctorum nominum gratia etpotentia […] in schedulis digesta: 
Bestandserhaltung, Überlieferung und Interpretation der Reliquienauthentikenaus dem 
frühmittelalterlichen Maasgebiet”, in: Tino Licht and Kirsten Wallenwein (eds.), Reliquien­
authentiken. Kulturdenkmäler des Frühmittelalters, Regensburg, 95–124.

Gussone, Nikolaus (1995), �“Der Codex auf dem Thron. Zur Ehrung des Evangelienbuches in Liturgie 
und Zeremoniell”, in: Hanns Peter Neuheuser (ed.), Wort und Buch in der Liturgie. Inter-
disziplinäre Beiträge zur Wirkmächtigkeit des Wortes und Zeichenhaftigkeit des Buches, 
St. Ottilien, 191–231.

Heinzer, Felix (2009), �“Die Inszenierung des Evangelienbuchs in der Liturgie”, in: Stephan Müller, 
Lieselotte Saurma-Jeltsch and Peter Strohschneider (eds.), Codex und Raum (Wolfenbütteler 
Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden, 43–58.

Hermand, Xavier (2003), �“L’Évangéliaire d’Oignies”, in: Robert Didier and Jacques Toussaint (eds.), 
Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted by the Musée 
des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 2003), Namur, 165–179.

Huygens, R. B. C. (2012), �“Appendix II”, in: Iacobus de Vitriaco, Vita Marie de Oegnies; Thomas 
Cantipratensis, Supplementum, ed. by R. B. C. Huygens (Corpus Christianorum Continuatio 
Medievalis 252), Turnhout, 207–213.

Jocqué, Luc (2004), �“Sous la Règle de Saint Augustin. Les chanoines réguliers d’Oignies, leur règle et 
leur coutumier médiéval”, in: Robert Didier and Jacques Toussaint (eds.), Actes du colloque 
‘Autour de Hugo d’Oignies’ (Monographies du Musée provincial des artes anciens du 
Namurois 25), Namur, 45–63.

Jungmann, Josef Andreas (19584), �Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der Römischen 
Messe, vol. 2: Opfermesse, Vienna/Freiburg im Breisgau/Basel.

Jungmann, Josef Andreas (19625), �Missarum sollemnia. Eine genetische Erklärung der Römischen 
Messe, vol. 1: Messe im Wandel der Jahrhunderte, Messe und kirchliche Gemeinschaft, 
Vormesse, Vienna.

Lechner, Joseph (19536), �“Das eucharistische Gebet (Präfation und Kanon)”, in: Joseph Lechner (ed.), 
Liturgik des römischen Ritus, begründet von Ludwig Eisenhofer, Freiburg im Breisgau, 233–248.

Leclercq-Marx, Jacqueline, (2000), �“Les signatures d’orfèvres au Moyen Âge. Entre sociologie, 
théologie et histoire”, in: Michèle Grégoire, Huguette Jones, François Jongen, Jacqueline 
Leclercq-Marx, Boris Libois, Paul Martens, Jacques Marx, Jean-François Neuray, Andrée 
Puttemans, Monique Remy, Isabelle Rorive, Valérie Simonart, Philippe Toussaint, Viviane 
Vannes, Nicole Verheyden-Jeanmart, Dirk Voorhoof, Hendrik Vuye, Mélanges offerts à Michel 
Hanotiau, Brussels, 89–112.

Leclercq-Marx, Jacqueline (2001), �“Signatures iconiques et graphiques d’orfèvres dans le haut 
Moyen Âge. Une première approche”, in: Gazette des beaux-arts 6 (137), 1–16.

Leclercq-Marx, Jacqueline (2003), �“Les inscriptions dans l’oeuvre de frère Hugo”, in: Robert Didier 
and Jacques Toussaint (eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying the Exhi-
bition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 2003), 
Namur, 133–152.

Lentes, Thomas (2006), �“‘Textus Evangelii’. Materialität und Inszenierung des ‘textus’ in der 
Liturgie”, in: Ludolf Kuchenbuch and Uta Kleine (eds.), ‘Textus’ im Mittelalter. Komponenten 
und Situationen des Wortgebrauchs im schriftsemantischen Feld (Veröffentlichungen des 
Max-Planck-Instituts für Geschichte 216), Göttingen, 133–148.

Licht, Tino/Wallenwein, Kirsten (2021), �“Frühe Authentiken. Eine Einführung”, in: Tino Licht and 
Kirsten Wallenwein (eds.), Reliquienauthentiken. Kulturdenkmäler des Frühmittelalters, 
Regensburg, IX–XXXVI.



126 Mandy Telle

Link, Eva Maria (1964), �Hugo von Oignies (Dissertation zur Erlangung der Doktorwürde der 
Philosophischen Fakultät der Albert-Ludwigs-Universität zu Freiburg im Breisgau), Freiburg 
im Breisgau.

Mulder-Bakker, Anneke B. (2006), �Mary of Oignies. Mother of Salvation (Medieval Women: Texts 
and Contexts 7), Turnhout.

Noël, René (2013), �“Oignies entre Brabant et Namurois au XIIIe siècle”, in: Jacques Toussaint (ed.), 
Actes de la Journée d’Étude. Hugo d’Oignies. Contexte et Perspectives (Monographies du 
Musée des Arts Anciens du Namurois 58), Namur, 53–67.

Osten-Sacken, Vera von der (2010), �Jakob von Vitrys “Vita Mariae Oigniacensis”: Zu Herkunft und 
Eigenart der ersten Beginen (Veröffentlichungen des Instituts für Europäische Geschichte 
Mainz 223), Göttingen.

Poncelet, Edouard (1912), �“Chartes du Prieuré d’Oignies de l’Ordre de Saint-Augustin”, in: Annales 
de la société archéologique de Namur 31 (A), Namur.

Prou, Maurice (1898), �“Authentiques de Reliques conservées au Trésor de la Cathédrale de Sens”, 
in: Bulletin et Mémoires de la Société Nationale des Antiquaires de France 59, 129 – 172. 

Reudenbach, Bruno (2006), �“Wie Gott anfängt. Der Genesis-Beginn als Formgelegenheit”, in: 
Steffen Bogen, Wolfgang Brassat and David Ganz (eds.), Bilder – Räume – Betrachter. 
Festschrift für Wolfgang Kemp zum 60. Geburtstag, Berlin, 16–33.

Reudenbach, Bruno (2009), �“Der Codex als heiliger Raum. Überlegungen zur Bildausstattung früher 
Evangelienbücher”, in: Stephan Müller and Lieselotte Saurma-Jeltsch, (eds.), Codex und 
Raum (Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 21), Wiesbaden, 59–84.

Reudenbach, Bruno (2020), �“‘Künstlermönche’ und die Last des Schreibens: Schreiber- und 
Malervermerke in Handschriften des frühen Mittelalters”, in: Helen Barr, Dirk Hildebrandt, 
Ulrike Kern and Rebecca Müller (eds.), Vom Wort zur Kunst. Künstlerzeugnisse vom frühen 
Mittelalter bis zur Gegenwart, Emsdetten/Berlin, 169–189.

Roland, Marin (2008), �“Zierschriften und Miniaturen als Mittel der ‘Selbstdarstellung’ von Stiftern”, 
in: Otto Kresten and Franz Lackner (eds.), Régionalisme et internationalisme. Problèmes de 
paléographie et de codicologie du Moyen Âge (Vienna, 13. – 17. September 2005) (Veröffent
lichungen der Kommission für Schrift- und Buchwesen des Mittelalters IV/5) (Denkschriften 
der philosophisch-historischen Klasse 364), Vienna, 205–225.

Schuffels, Hans J. (1993), �“‘Aulicus scriba doctus’ – Bernward in der Königskanzlei”, in: Michael 
Brandt (ed.), Bernward von Hildesheim und das Zeitalter der Ottonen (Catalogue Accom-
panying the Exhibition Hosted by the Dom- und Diözesanmuseum in Hildesheim, 1993), 
Hildesheim, vol. 2, 247–250. 

Siebert, Kristine (2015), �Kelche der ausgehenden Romanik bis zur Spätgotik. Ihre Ikonographie 
und formale Gestaltung (Dissertation zur Erlangung des philosophischen Doktorgrades an 
der Philosophischen Fakultät der Georg-August-Universität Göttingen), Göttingen.

Skubiszewski, Piotr (2003), �“L’iconographie de la patène et du calice du frère Hugo”, in: Robert 
Didier and Jacques Toussaint (eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying 
the Exhibition Hosted by the Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 
2003), Namur, 99–132.

Steenbock, Frauke (1965), �Der kirchliche Prachteinband im Frühen Mittelalter. Von den Anfängen 
bis zum Beginn der Gotik ( Jahresgabe des Deutschen Vereins für Kunstwissenschaft), Berlin.

Terrier Aliferis, Laurence (2020), �Questions de mobilités au début de la période gothique. Circu-
lation des artistes ou carnets de modèles? (Répertoire Iconographique de la littérature du 
moyen Âge; Les études du Rilma 11), Turnhout.

Toussaint (Abt) (1880), �Histoire du monastère d’Oignies, Namur.
Vandecan, Suzanne (2003), �“L’histoire du Trésor d’Oignies”, in: Robert Didier and Jacques Toussaint 

(eds.), Autour de Hugo d’Oignies (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted by the 
Musée des Arts Anciens du Namurois, 29. May – 30. November 2003), Namur, 47–59.



127Orate pro eo

Copyright

Figs. 1, 2:	 © Hughes Dubois, https://www.heritage-kbf.be/collection/evangeliary (accessed 
16/10/2022).

Fig. 3:	 © Hughes Dubois, https://oignies.collectionkbf.be/en/evangeliary-bookbinding-plates 
(accessed 16/10/2022).

Fig. 4:	 CC BY 4.0 – KIK-IRPA, Brussels, cliché DI071298, photograph: Jean-Luc Elias, https://balat.
kikirpa.be/object/10005144 (accessed 31/05/2023).

Fig. 5:	 © Guy Focant, source: King Baudouin Foundation, https://oignies.collectionkbf.be/en/
oignies-evangeliary-or-lectionary (accessed 16/10/2022).

Fig. 6:	 © Frank Toussaint, source: King Baudouin Foundation, https://oignies.collectionkbf.be 
(accessed 30/05/2023).

Fig. 7:	 © Hughes Dubois, source: King Baudouin Foundation, https://oignies.collectionkbf.be/
en/chalice-said-have-belonged-gilles-de-walcourt-and-paten (accessed 20/05/2023).

Fig. 8:	 © Hughes Dubois. Source: King Baudouin Foundation, https://www.heritage-kbf.be/
collection/chalice (accessed 30/05/2023).

Fig. 9:	 Hughes Dubois. Source: King Baudouin Foundation, https://www.heritage-kbf.be/
collection (accessed 08/06/2023).

Fig. 10:	 CC BY 4.0 – KIK-IRPA, Brussels, cliché KN008484, photograph: Daniel Soumeryn-Schmit, 
https://balat.kikirpa.be/object/10108038 (accessed 21/10/2023).

Fig. 11a:	 CC BY 4.0 – KIK-IRPA, Brussels, cliché X113648, photograph: Katrien Van Acker, https://
balat.kikirpa.be/object/11073857 (accessed 30/05/2023).

Fig. 11b:	 CC BY 4.0 – KIK-IRPA, Brussels, cliché X113647, photograph: Katrien Van Acker, https://
balat.kikirpa.be/object/11073857 (accessed 30/05/2023).

https://www.heritage-kbf.be/collection/evangeliary
https://oignies.collectionkbf.be/en/evangeliary-bookbinding-plates
https://balat.kikirpa.be/object/10005144
https://balat.kikirpa.be/object/10005144
https://oignies.collectionkbf.be/en/oignies-evangeliary-or-lectionary
https://oignies.collectionkbf.be/en/oignies-evangeliary-or-lectionary
https://oignies.collectionkbf.be
https://oignies.collectionkbf.be/en/chalice-said-have-belonged-gilles-de-walcourt-and-paten
https://oignies.collectionkbf.be/en/chalice-said-have-belonged-gilles-de-walcourt-and-paten
https://www.heritage-kbf.be/collection/chalice
https://www.heritage-kbf.be/collection/chalice
https://www.heritage-kbf.be/collection
https://www.heritage-kbf.be/collection
https://balat.kikirpa.be/object/10108038
https://balat.kikirpa.be/object/11073857
https://balat.kikirpa.be/object/11073857
https://balat.kikirpa.be/object/11073857
https://balat.kikirpa.be/object/11073857




© 2025 Lisa Horstmann (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.),  
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 129–152. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23229

Lisa Horstmann 

Selbsteinschreibung in das Bild
Form und Funktion der Signaturen bei Conrad von Soest

Abstract This study examines the function and 
meaning of artist signatures, specifically in the 
works of Conrad von Soest. The central thesis 
suggests that signatures serve not only to attri-
bute a  work to an artist but also fulfill broader 
socio-artistic and iconographic roles. The focus is 
on analyzing signatures in medieval panel pain-
tings, particularly Conrad’s two major works, the 
Wildunger Altar and the Marien Altar.Building 
on theories by Tobias Burg and Albert Dietl, this 
study goes beyond viewing signatures merely 
as text. Instead, it considers their visual design, 
positioning, and materiality as integral compo-
nents of the artwork. In Conrad’s works, both 
a clearly visible signature on the frame and “cryp-
tic signatures” embedded within the composition  

can be found. These hidden signatures, such as 
those concealed in the pages of books held by 
figures, serve not just as tools for attribution but 
also as symbols with religious or liturgical sig-
nificance. Moreover, the study highlights how 
Conrad utilizes the materiality and form of the 
lettering in his compositions. By seamlessly in-
corporating his name into the pictorial reality, 
Conrad achieves a multi-layered presence, emp-
hasizing both his role as the creator and his conti-
nuous involvement in religious practices. Exami-
ning the form and function of these signatures 
not only deepens our understanding of authors-
hip in medieval art but also reveals the cultural 
and spiritual significance attached to these in-
scriptions.

Keywords Cryptosignatures; Materiality; Panel Painting; Characters

Die primäre Funktion einer Künstlersignatur ist die „bewusste Bezeichnung der 
Autorschaft durch den Künstler auf seinem Werke, mögen es Unterschriften, 
Monogramme, Piktogramme oder jegliche anderen sein“.1 Bei ihrer wissenschaft-
lichen Untersuchung lag der erkenntnistheoretische Mehrwert zu Beginn fast aus-
schließlich in der Zuschreibung eines Werkes.2 Darüber hinaus kann die Analyse 
von Künstlersignaturen als authentische Textquelle aber auch kunstsoziologische 
Aspekte ergründen, die über den rein auktorialen Informationsgehalt hinaus-
gehen, wie bereits bei Peter Cornelius Claussen3 und spätestens mit der umfas-
senden Arbeit von Albert Dietl deutlich geworden ist.4 Dietl sammelt und analysiert 
unterschiedliche Formulierungen der Inschriften und verweist gleichwohl auf 

	 1	 Liebmann 1973, 129.
	 2	 Burg 2007, 11, Anm. 2 verweist auf einen italienischen Brief aus dem 17. Jahrhundert, in 

dem bereits auf die Problematik der Zuschreibung hingewiesen wird. So ähnelten sich 
die Gemälde der Künstler Marco Basaiti, Benedetto Diana, Gio. Buonconsiglio, Lazzero 
Silvestrini, Christofano Parmese, Vittore Belliniano und Giromlamo Santacroce in der 
Ausführung so sehr, dass eine eindeutige Unterscheidung nur durch die Gewohnheit der 
namentlichen Signatur möglich sei.

	 3	 Claussen 1987.
	 4	 Dietl 2009.

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23229
https://orcid.org/0000-0002-2410-5937


130 Lisa Horstmann 

ikonologische Erschließungsmethoden, durch die die Signaturen „auch nonverbal, 
qua Position im Bau- und Bildensemble, neue Horizonte künstlerischer Bildungs-
standards“5 eröffnen können. Einen besonderen Fokus auf die Beweggründe für 
Künstlersignaturen im Mittelalter legt Tobias Burg in einer umfassenden Studie.6 
Burg kann dabei drei Motivationen für signierende Künstler herausarbeiten: eine 
religiös determinierte devotionale Praxis, den Stolz des schaffenden Subjekts oder 
ganz pragmatisch ökonomische Überlegungen. Er untersucht Signaturen auf ihre 
„Form“ und erweitert damit Peter Cornelius Claussens Quellenverständnis der Si-
gnatur, die über den Wortlaut als Indiz für die Bestimmung des gesellschaftlichen 
Status des Künstlers fungieren kann. Mit der „Form“ einer Signatur meint Burg da-
bei sowohl ihren Wortlaut als auch ihre „‚Gestalt‘“.

Die Gestalt der Signatur kann aber ebenfalls Rückschlüsse auf ihren Zweck so-
wie auf das Selbstverständnis dessen, der signierte, ermöglichen, wobei der Be-
griff Gestalt vielerlei umfasst: die verwendete Schriftart, die Größe der Lettern, 
ihre Lesbarkeit und nicht zuletzt auch die Position der Signatur in oder an einem 
Werk.7 

Dieser Zugriff, der die Signatur bei Dietl und Burg dem Status einer reinen 
Textquelle enthebt, sie in einen größeren Zusammenhang stellt und auch ihre Ge-
staltung der Buchstaben und Positionierung als Informationsträger versteht, liegt 
der vorliegenden Studie zugrunde. Dabei wird Burgs Begriff der „‚Gestalt‘“ der Si-
gnatur um ihre Materialität von Schriftzeichen sowie die Materialität des Schrift-
trägers erweitert, da diese gleichsam Rückschlüsse zulassen, denn die Materialität 
von Schrift ist immer semantisiert.8 Besonders deutlich wird dies bei Signaturen 
in der Malerei, die innerhalb des Bildraums angebracht sind und Schriftträger 
sowie Schriftzeichen in ihrer Stofflichkeit und in ihrer zugehörigen Schreibtech-
nik 9 fingieren. Mit diesem Ansatz sollen im Folgenden die Tafelwerke Conrads von 
Soest und dessen Signaturen beziehungsweise „Kryptosignaturen“10 analysiert 
werden. 

Um Signaturen in dieser Art zu untersuchen, also Funktionen über die Werks-
zuschreibung hinaus zu ergründen und die Gestaltung als Bedeutungsträger ernst 
zu nehmen, beziehe ich mich auf die Definition von André Chastel. Als Signatur er-
fasst er jeden Hinweis auf den Autor eines Werkes, der vom Künstler als Zeichen 
gegeben wird. Dabei schließt er nur die künstlerischen Mittel zur Erkennung aus: 
„[La] signature [est] toute indication sur l’auteur de l’œuvre fournie par un procédé 
signalétique autre que les ressources mêmes de l’art.“11 Nach Chastel können so 

	 5	 Dietl 2009, Bd. 1, 9.
	 6	 Burg 2007.
	 7	 Burg 2007, 13.
	 8	 Vgl. Krämer 2003.
	 9	 Zu den verschiedenen Praktiken des Schreibens vgl. Meier/Ott/Sauer 2015, 471–567.
	 10	 Fritz 1950, 111.
	 11	 Chastel 1974, 11; Übersetzung bei Burg 2007, 13.



131Selbsteinschreibung in das Bild﻿

unterschiedlichste Künstlersignaturen – von einer ausführlichen Inschrift bis zur 
bloßen Namensnennung, die auch nur aus einzelnen Buchstaben bestehen oder 
rein ikonisch sein kann – in ihren Formen untersucht werden.

Was dabei allen Künstlersignaturen gemein ist: Sie machen den Künstler prä-
sent. Jedoch kann die Wirkung des Präsentmachens differieren – deutlich wird 
dies besonders dann, wenn es gleich mehrere Inskriptionen des Künstlers an/in 
einem Werk gibt, wie etwa bei Conrad von Soest. Da im Wildunger-Altar sowohl 
eine Signatur am Rahmen als auch zwei Namenseinschreibungen in den Darstel-
lungen erhalten sind, ist davon auszugehen, dass es sich hier um Inschriften mit 
unterschiedlich intendierter Wirkung handelt. Was sagt die Form der Inschriften, 
also Wortlaut, Positionierung und Gestaltung der Schriftzeichen und Schriftträger 
Conrads über ihre Funktion aus?

Conrad von Soest

Conrad von Soest gilt heute als prägend für die gotische Tafelmalerei um 1440 in 
Norddeutschland.12 Als Dortmunder Bürger, der 1384 urkundlich belegt werden 
kann,13 leitete er wahrscheinlich eine Werkstatt, zu deren Auftraggeber reiche, weit 
gereiste und gebildete patrizische Kaufleute gehörten.14 Zu den Hauptwerken des 
westfälischen Malers zählen der um 1403 entstandene Wildunger-Altar in der Stadt-
pfarrkirche von Bad Wildungen und der um 1420 entstandene Marien-Altar in der 
Dortmunder Marienkirche. Conrads künstlerisches Geschick ist in der Ausführung 
der beiden Tafelwerke zu erkennen: In der Verwendung der strahlenden Farbigkeit, 
erzeugt durch Lasuren in transluziden Pigmenten in einem ungewöhnlich großen 
Spektrum tonaler Nuancen, sowie mit der virtuosen Punzierung des Goldgrundes 
demonstriert er seine Kunstfertigkeit.15 Conrad wurde durch die westfälische Tradi-
tion,16 durch seine Reisen, aber auch durch die französische (Buch-)Malerei geprägt, 

	 12	 Eine umfassende (ohne Anspruch auf Vollständigkeit) Bibliographie zum Leben und Werk 
von Conrad von Soest bis ins Jahr 1990 findet sich bei Rinke 1991. Eine ergänzende Bib-
liographie findet sich bei Buberl 2004, 195–202; danach widmeten sich weitere Sammel-
bände und einzelne Artikel dem gotischen Tafelmaler und beleuchteten aus interdiszip-
linärer Perspektive sein Schaffen, seine Werke, seine Person und sein soziales Umfeld (in 
Auswahl): Ohm/Schilp/Welzel 2006; Offermanns 2018; Grötecke 2019.

	 13	 Auf den 11. Februar 1394 ist ein Ehevertrag vor Zeugen zwischen Conrade van Sost und 
Gertrude, dey dochter was wanner Lamberts van Munster datiert. Eine Abbildung, Tran-
skription und Übersetzung nach Monika Fehser findet sich bei Schilp/Welzel 2004, 
230–232; u. bei Schilp 2006, 172–173.

	 14	 Vgl. Corley 2000, 21–31; Corley 2004.
	 15	 Corley 2004, 61. Technische Details untersuchte dieselbe ausführlich in Corley 2000, 

35–42; Reinhold 2019. 
	 16	 Vgl. Corley 2000.



132 Lisa Horstmann 

deren Einflüsse sich in seinen Werken wiederfinden.17 Für seine Zeitgenossen und 
Nachfolger war er nicht nur stilprägend, sondern er hat auch auf ikonographischer 
Ebene zu neuen Lösungen gefunden, indem er die Darstellungen in ihrer Tradition 
aufbrach und Anordnung sowie Gestaltung der Bildelemente variierte.18 

Im geöffneten Zustand erzählt der Wildunger-Altar (Abb. 1) in zwölf kleinen und 
einem großen Bildfeld die Geschichte von der Kindheit Christi, seiner Passion und 
seiner Auferstehung.19 Zu einer bildlichen Erzählung zusammengefasst, werden in 
den einzelnen Szenen die verschiedenen Evangelienberichte sowie apokryphe Texte 
verarbeitet und dabei Akzente gesetzt.20 Die Chronologie der Szenen verläuft dabei 
nicht in linearer Leserichtung, sondern variiert auf den verschiedenen Tafeln.21 
Außen auf der Werktagsseite sind vier große, die Höhe der Tafel ausfüllende Stand-
figuren mit ihren Attributen zu sehen: die Heilige Katharina von Alexandrien, 
Johannes der Täufer, die Heilige Elisabeth von Thüringen und Nikolaus von Myra. 
An der Rahmung der Außenseite trägt das Retabel eine Signatur mit Jahresangabe, 
die im Folgenden noch genauer in den Blick genommen wird. Auf der Rückseite der 
Mitteltafel sind Überreste von Schrifttafeln mit einer örtlichen Chronik der Jahre 
1319 bis 1420 angebracht.22

Der Marienaltar (Abb. 2) zeigt heute fünf Szenen aus dem Leben Marias auf je-
weils einer Tafel. Ursprünglich waren diese Teil eines gotischen Flügelaltars, wur-
den aber 1720 beschnitten, um sie in einen barocken Altaraufsatz einzupassen.23 
Seit 1957 befinden sich die Tafeln in ihrem heutigen Rahmen und wurden in ihre 
mutmaßlich ursprüngliche Anordnung zurückgeführt. Zu sehen sind auf der stark 
verwitterten Rückseite die Krönung von und Verkündigung an Maria, auf der Vor-
derseite die Geburt Jesu, die Anbetung der Könige und der Tod Marias. 

Beide Tafelwerke enthalten eine Reihe unterschiedlich gestalteter Inschriften, 
die nicht zuletzt aufgrund ihrer Größe im Vergleich zu den Figuren in den Hinter-
grund treten. Bei den Inschriften handelt es sich inhaltlich unter anderem um Be-
nennungen der Figuren, Wiedergabe wörtlicher Rede und abgekürzte Bibelzitate. 
Dabei werden die Inschriften in den Bildern unterschiedlich inszeniert. Während die 
Schriftzeichen auf den wenigen Spruchbändern durch ihren fingierten materialen 
Textträger deutlich visuell hervortreten, sind die Bezeichnungen der Heiligen eher 

	 17	 Corley 2004, 69; Corley 2000, 43–55, 135–153. Weiteres zum Einfluss der gotischen Minia-
turmalerei aus Frankreich und seinen Reisen nach Paris s. Welzel 2004.

	 18	 Vgl. Corley 2000, 95–120.
	 19	 Niehr 2019.
	 20	 Grötecke 2004, 118–119.
	 21	 Fischer 2005, 23; Engelbert 1995, 32 mit schematischen Abbildungen der Bildreihen-

folge; Grötecke 2019, 235.
	 22	 Corley 2000, 199–200, mit Abbildung.
	 23	 Ausführlich zur Geschichte des Marienaltars und seiner Umgestaltung: Rinke 2004; 

Corley 2000, 211–216, rekonstruiert die ursprünglichen Maße und das Aussehen der be-
schnittenen Tafeln und zeigt Abbildungen anderer Rekonstruktionen.



133Selbsteinschreibung in das Bild﻿

Abb. 1: Conrad von Soest, Wildunger-Altar, Tempera auf Eichenholz, geöffnet inklusive Rahmung 188,4 × 611 cm, 
1403, Bad Wildungen, Hochaltar der Stadtkirche.

Abb. 2: Conrad von Soest, Marienaltar, Tempera auf Eichenholz, heute inklusive (beschnittener) Tafeln ca. 140 × 360 cm, 
um 1420, Dortmund, Hochaltar Marienkirche.



134 Lisa Horstmann 

unauffällig in ihre goldenen Nimben punziert.24 Weitere Inschriften sind soweit 
illusionistisch in die Darstellungen eingefügt, dass sie erst bei genauem Betrachten 
als solche zu erkennen sind: Kronen mit Inschriften aus Perlenbesatz bei Maria, 
eingestickte Buchstaben in den kostbaren Brokatstoffen, beschriebene Pergament-
seiten in Büchern. In drei Darstellungen der zwei Retabeln ist in einem solchen 
Buch der Name des Malers zu lesen, der sich somit an verschiedenen Stellen in die 
Bildrealität illusionistisch, gar versteckt einschreibt.25 Der Wildunger-Altar ist mit 
einer Rahmensignatur und den Namenseinschreibungen „möglicherweise sogar 
mehrfach und in unterschiedlicher Weise signiert“.26 Im Folgenden sollen diese 
potenziellen Künstlersignaturen am Rahmen und in den Bildern untersucht wer-
den. Mit besonderem Augenmerk auf die Positionierung der Signaturen und die 
Gestaltung sowie der Materialität von Schrift als Bedeutungsträger, soll der For-
schungsdiskurs um diese ‚Kryptosignaturen‘ um eine Perspektive ergänzt werden, 
die das ikonische Potenzial von Schrift – speziell durch ihre Positionierung und Ge-
staltung – für die Erforschung von Künstlersignaturen verdeutlicht. 

Die Positionierung der Signaturen

Auf der Werktagsseite des Wildunger-Altars befindet sich zu Füßen der Heiligen 
auf dem hölzernen Rahmen eine Künstlersignatur mit Jahresangabe. Der Rahmen 
sakraler Tafelbilder als Grenze zwischen Innen und Außen, zwischen Bildraum 
und Betrachterraum, wird seit dem späten 13. Jahrhundert in Italien mit Schriftzei-
len versehen, die den Künstler nennen oder auch Jahreszahlen angeben.27 Durch 
diese Positionierung markiert die Künstlersignatur ihre vermittelnde Funktion. An 
dieser Schwellenposition beschriftet Conrad von Soest das Retabel aus Wildungen 
und gilt damit als erster Künstler nördlich der Alpen, der sein Tafelwerk signierte 
(Abb. 3a–b).28 

	 24	 Das Punzieren der Nimben ist üblich in der Tafelmalerei dieser Zeit. Dazu weiterfüh-
rend: Schulz 2016; Schulz 2018.

	 25	 Corley 2000, 209.
	 26	 Burg 2007, 448–449.
	 27	 Gludovatz 2005, 115. Beispiele finden sich bei Burg 2007, Kapitel X u. XI.
	 28	 Burg 2007, 449. Allerdings sind uns heute viele Tafelbilder ungerahmt oder in späteren 

Rahmungen überliefert, sodass der Entwurf einer präzisen Chronologie bei der Ver-
wendung von Rahmensignaturen in der sakralen Tafelmalerei kaum möglich ist. Mit 
der flämischen Malerei des 15. Jahrhunderts zeichnet sich jedoch eine neue Quantität 
der Signaturen nördlich der Alpen ab, die zunächst um Jan van Eyck zu entstehen schei-
nen. Gludovatz 2005, 115, erfasst Conrad von Soest nicht als frühstes Beispiel der Signa-
turpraxis, sondern nennt als „ersten Tafelmaler nördlich der Alpen“ Jan van Eyck, „der 
sich seinen Werken buchstäblich als deren Hersteller inskribierte“ zwischen 1432 und 
1441.



135Selbsteinschreibung in das Bild﻿

Wiewohl die Inschrift durch die Einpassung in einen anderen Rahmen heute weitest-
gehend zerstört ist, kann diese Inschrift durch eine Abschrift von Ludwig Varnhagen 
von 1793 rekonstruiert werden.29 Am linken Flügelrahmen stand geschrieben: hoc 
opus erat completum per [conradum pictorem de susato].30 Darüber am unteren Bild-
rand: temporibus rectoris divinorum conradi stollen plebani.31 Am rechten Flügelrah-
men befand sich die Datierung, die in der Forschung intensiv diskutiert wurde: sup 
anno domini m° ccc [c° terci]o [i]pso die beati egidij confessoris. Die Inschrift nennt den 
verantwortlichen Künstler und den Tag der Fertigstellung: „Dieses Werk wurde voll-
endet durch Conrad von Soest im Jahre des Herrn 1403 am Tag des Heiligen Egidius 
[1. September], zur Zeit des Rektors des Gottesdienstes, des Priesters Conrad Stollen“.

Sowohl Größe als auch Platzierung des Teils der Signatur, die den Stifter nennt, 
scheint nicht zur sonst einheitlichen Inschrift auf dem Rahmen zu gehören. Da 
diese Inschriftenzeile zwar im Bildraum platziert wird, aber sich nicht wie die an-
deren Inschriften Conrads in die Bildwirklichkeit zu integrieren vermag, sondern 
die steinernen Sockel ohne Rücksichtnahme auf ihre Dreidimensionalität über-
schreibt, vermutet Burg, dass „die Initiative zu dieser nachträglichen Stifternen-
nung weder vom Künstler ausging, noch von ihm gestaltet wurde“.32 So stünde die 
Künstlernennung nicht im originären Zusammenhang mit der Nennung des Stif-
ters, sondern wäre unabhängig von dieser, was ihren Stellenwert erhöhte.

	 29	 Corley 2000, 199, enthält Fotografien der Inschrift im heutigen Zustand und eine Abbil-
dung des Manuskripts von Varnhagen. Der Historiker bestätigt in seiner Schrift die Rich-
tigkeit der Abschrift des Christianus Dickius aus dem Jahr 1617, Wöllenstein 2003, 8.

	 30	 Die Inschrift wird wiedergegeben nach Briel 2015, 11.
	 31	 Bei dem Vorsatz handelt es sich wahrscheinlich um eine spätere Ergänzung, Wöllenstein 

2003, 8.
	 32	 Burg 2007, 49.

3a

Abb. 3a–b: Inschriften auf dem unteren Rahmen der Werktagsseite des Wildunger Altars.

3b



136 Lisa Horstmann 

Die Positionierung des Namens auf dem Rahmen des Bildes machte den Künst-
ler zwar präsent, schloss ihn aber aus dem Bildraum aus. Indes scheint die Signatur 
auf dem Rahmen gewisser Usus der Signaturpraxis zu sein und wohl auch als solche 
von den Künstlern empfunden worden zu sein, doch gibt es auch Anhaltspunkte, 
dass die Signatur durch ihre Positionierung neue Wirkmächtigkeit erlangen kann. 
Jan van Eyck beispielsweise löst einige Jahre nach Conrads Schaffen diese Trennung 
auf, indem er „die Malschicht über die Grenzen des eigentlichen Bildträgers hinaus 
ausbreitet“.33 Der Rahmen wird durch die künstlerische Bearbeitung zum untrenn-
baren Bestandteil der Tafelwerke und die Signaturen werden materialkonform auf-
getragen, also in der Schreibtechnik der durch die Malerei fingierten Materialität 
des Rahmens angepasst. In zwei seiner Werke platziert er seine Künstlersignatur 
im Bildraum selbst. Sowohl beim sog. Timotheos von 1432 als auch beim Doppelbild-
nis der Arnolfini von 1434 werden die Künstlerinschriften bei der Interpretation 
des Bildinhalts von der Forschung miteinbezogen – wobei sowohl der Wortlaut als 
auch die Gestalt der Inschrift eine Rolle spielt.34 Beim Doppelbildnis der Arnolfini 
(Abb. 4a–b) hat dies u. a. zu unterschiedlichen Deutungen der Signatur selbst ge-
führt. Denn gerade diese zunächst schlichte und eindeutig erscheinende Inschrift 
eröffnet „ein schillerndes Spektrum von Mehrdeutigkeiten und Assoziationen“.35

Das Gemälde von Jan van Eyck zeigt ein als Standfiguren portraitiertes Paar in 
einem Innenraum. Mann und Frau sind in bürgerliche Gewänder gekleidet und 
haben die Hände ineinandergelegt. Über dem Spiegel an der Rückwand des Rau-
mes ist die Künstlersignatur zentral ins Bild gesetzt: Johannes de Eyck fuit hic 1434 – 
„Jan van Eyck war hier“. Zunächst erfüllt die Inschrift die primäre Funktion einer 
Künstlersignatur, indem sie das Werk dem Künstler zuschreibt, jedoch weicht Jan 
van Eyck von den üblichen Worten in seinen Signaturen (Johannes de Eyck fecit) ab. 
Hic als lokales Pronomen mit demonstrativem Charakter weist die Struktur einer 
seit der römischen Antike bekannten Anwesenheitsnotiz auf.36 Nicht nur im Wort-
laut ist die Inschrift in diesem Gemälde besonders, sondern auch auf gestalteri-
scher Ebene. Im Gegensatz zu den angesprochenen Inschriften auf den gemalten 
Rahmen geht diese Inschrift keine direkte Verbindung mit ihrem vermeintlichen 
Träger, der Wand, ein. Auch die Größe der Buchstaben steht in keinem realisti-
schen Verhältnis zu den anderen Bildelementen. Vielmehr wirkt die Signatur wie 
ein handschriftlicher Vermerk, mit Tinte in kalligraphierter gotischer Schrift, die 
mit den verzierten Ober- und Unterlängen der Buchstaben und den an- und ab-
schwellenden Schäften an eine Urkundenschrift erinnert und normalerweise mit 
Tinte und Feder auf Papier oder Pergament genutzt wird. Das disparate Verhält-
nis zwischen impliziertem Schreibgerät (Feder) und Schriftträger (Wand) enthüllt 

	 33	 Gludovatz 2005, 124.
	 34	 Gludovatz 2005, 141, N. 65 enthält eine ausführliche Literaturliste.
	 35	 Yiu 2001, 40. 
	 36	 Yiu 2001, 43.



137Selbsteinschreibung in das Bild﻿

die Illusion des Bildes für den Betrachter. Denn statt der Wand ist der Träger der 
Schrift die unsichtbare Oberfläche des Bildes selbst. So sorgt sie allein in ihrer Ge-
staltung für einen Moment der Irritation im sonst harmonischen Bildraum. Durch 
ihre Positionierung ist sie dennoch Teil des Bildes und ihre Funktion darf nicht nur 
als reine Künstlersignatur qua Definition begriffen werden. Folgt man beispiels-
weise Erwin Panofsky, der das Gemälde als Darstellung einer Trauung per fides 
deutet, kann man die Inschrift als Zeugenschaft des Künstlers in einem juristischen 
Sinne verstehen.37 Darüber hinaus stellt die Inschrift einen Bruch auf der bildli-
chen Ebene dar, betrachtet man ihre Gestalt: Zwar verhält sie sich neutral gegen-
über der Raumkonstruktion und könnte als gemalte Inschrift auf der hinteren 
Wand gesehen werden, aber durch die Form einer Künstlersignatur weist sie zu-
gleich aus dem Bild heraus in die reale Welt. Karin Gludovatz beschreibt die Schrift 
im Bild als „Scharnier zwischen Realität und Illusion, Betrachter und Künstler“, 
das auf unterschiedliche Wirklichkeiten verweise und eine zeitliche Differenz ver-
anschauliche.38 

	 37	 Panofsky 1934. Speziell zur Inschrift und der Rechtspraxis des 15. Jahrhunderts: Seidel 
1993, 131–141. Dabei handelt es sich um eine Deutung, die in der weiteren Forschung nicht 
unumstritten bleibt. Verschiedene Interpretationen und ihre Argumentationen werden 
bei Gludovatz 2005, 141 zusammenfassend dargelegt. Eine ausführliche Diskussion der 
methodischen Ansätze und Argumentationen sowie eine kritische Reflexion dieser zum 
Arnolfini-Doppelbildnis liefert Yiu 2001, 92–117.

	 38	 Gludovatz 2005, 146.

Abb. 4a–b: Jan van Eyck, Doppelbildnis der Arnolfini, Öl auf Holz, 81,8 × 59,7 cm, 1434, London, National Gallery.

4a 4b



138 Lisa Horstmann 

Ob die Signatur des Künstlers sich nun auf dem Rahmen befindet, an der Grenz-
position zwischen Bildraum und Betrachterraum, oder im Bildraum selbst: Sie ver-
mittelt in jedem Fall zwischen Innen und Außen, zwischen geschaffener Bildrea-
lität und Betrachterwelt. Die ehemalige Anwesenheit der konkreten historischen 
Figur des Künstlers wird aufgerufen und die Signatur vermag den „Autor nachhal-
tig zu ‚reanimieren‘“.39 Die Positionierung des Künstlernamens im Bildraum hebt 
eine vermeintliche Dichotomie von Inschrift und Bild auf und lässt die Künstler
signatur zu einem Element der Bildrealität werden, das bei der Deutung des Wer-
kes eine maßgebliche Rolle spielen kann. Das Wechselspiel zwischen Bildinhalt 
und Inschrift im Bildraum lässt eine Reihe an Interpretationen zu, je nachdem wie 
ihr Zusammenwirken verstanden wird. Diese Mehrdeutigkeit, die bei Jan van Eyck 
als bewusste Entscheidung wahrgenommen und in unterschiedlicher Weise inter-
pretiert wird, führt bei den Namenseinschreibungen bei Conrad zu Zweifeln an 
der Lesart der ‚Kryptosignatur‘. Wie Jan van Eyck schreibt auch Conrad von Soest 
seinen Namen in den Bildraum ein. Doch sind Conrads Inschriften deutlich ver-
steckter und durch die Unvollständigkeit des Namens verrätselter als die zentral 
positionierte Signatur im Doppelbildnis der Arnolfini. 

Im (Gebets-)Buch von Maria in der Verkündigungsdarstellung des Wildunger-
Altars (Abb. 5) finden sich die Buchstaben n r a d auf der Seite, die Maria als Nächstes 
aufschlagen wird (Abb. 6a–b). Während ihr diese Buchstaben also noch verborgen 
sind, kann der Betrachter in ihnen bei genauem Hinsehen den Namen des Künst-
lers lesen beziehungsweise die fehlenden Buchstaben ergänzen: (Co)nrad. Auch 
im Pfingstbild im rechten Flügel, im Buch des brillentragenden Apostels, ist eine 
Inschrift des Künstlers enthalten (Abb. 7a–b). Wieder liegen die aufgeschlagenen 
Seiten des Buches nicht direkt aufeinander, so dass der Betrachter einen einge-
schränkten Einblick auf die Rückseite erhält. Alfred Stange liest die sichtbaren An-
fangsbuchstaben der Textzeilen als Akrostichon: c o n r a d.40 Eine weitere Namens-
einschreibung im Marienretabel konnte 1950 erstmals von Rolf Fritz entdeckt und 
entziffert werden.41 Der ‚Marientod‘ auf der mittleren Tafel zeigt links neben dem 
Bett ein hölzernes Lesepult, auf dem ein in braunes Leder geschlagenes Buch liegt 
(Abb. 8a–b). Die Buchschließen liegen zwischen den Seiten wie ein Lesezeichen und 
öffnen es ein Stück, so dass gerade die Anfangsbuchstaben jeder Zeile zu erkennen 
sind: (c o)42 n r a d.43

Besonders die unterschiedlichen Schreibweisen des Künstlernamens, die Unein-
deutigkeit der einzelnen Buchstaben in ihrer Ausführung und die Mehrdeutigkeit 

	 39	 Gludovatz 2011, 11.
	 40	 Stange 1967, Nr. 454.
	 41	 Fritz 1950, 111–112.
	 42	 Die ersten beiden Buchstaben werden mit einem zu der Zeit gängigen Kürzungszeichen 

geschrieben, Fritz 1950, 113.
	 43	 Die folgenden Buchstaben a  und d  sind zu erahnen, werden aber von der unteren 

Schließe teilweise verdeckt, Schilp 2004, 24.



139Selbsteinschreibung in das Bild﻿

Abb. 5: Verkündigung, Wildunger-Altar, linker Flügel.



140 Lisa Horstmann 

Abb. 6a: Verkündigung (Ausschnitt), Wildunger-Altar, 
linker Flügel, Buch mit Signatur: (Co)nrad.

Abb. 7a: Pfingstszene (Ausschnitt), Wildunger-Altar, 
rechter Flügel, Buch mit Signatur: c o n r a d.

Abb. 6b: Umzeichnung von Arthur Engelbert

Abb. 7b: Umzeichnung von Arthur Engelbert.

Abb. 8b: Ausschnitt, gedreht.Abb. 8a: Tod Marias (Ausschnitt), Marienaltar, Mittel-
tafel, Buch mit Signatur: (c) o n r a (d).



141Selbsteinschreibung in das Bild﻿

bei der Entschlüsselung des Textsinns an dieser Stelle werfen in der Forschung 
Zweifel an einer Künstlersignatur in Conrads Bildern auf. Die Lesart nach Stange 
und Fritz, die sonst weitestgehend von der Forschung übernommen wird,44 stellt 
Tobias Burg in Frage. Man brauche in allen drei Fällen „einige Phantasie, um dort 
tatsächlich den Namen Conrad […] erkennen zu können“.45 

Für den Marienaltar lehnt Winfried Offermanns die Lesart von Fritz gänzlich 
ab.46 Die Transkription sei von der Literatur bis heute übernommen, „sodass sich 
der Mythos einer versteckten Signatur ohne Korrektur erhalten konnte“.47 Statt 
einer Namenseinschreibung schlägt er eine andere Lesart vor. Drehe man die 
Schnittkante des Buches im Bild um 180 Grad, ergeben sich die folgenden sicht-
baren Buchstaben: a D m n o. Weitere Buchstaben seien durch die Schließen ver-
deckt. Offermanns liest an dieser Stelle so den Beginn von Psalm 98 (97): [Cant]a[te] 
Domino.48 Damit gliedert sich die Inschrift für ihn in ein Geflecht aus Texten, die aus 
einem überschaubaren Kanon entstammen und die über den gesamten Marien
altar verteilt „zum Teil schwer lesbar sind und verrätselt und verschlüsselt wir-
ken“.49 So werden Marianische Antiphonen, Psalmen und bekannte Texte aus dem 
Neuen Testament an verschiedenen Stellen durch in die Bildrealität integrierte In-
schriften aufgerufen.

Die Beobachtungen von Offermanns zu den anderen Textstellen sind durchaus 
schlüssig und zeigen, wie komplex Conrads Kompositionen nicht nur bei der ikono-
graphischen Ausgestaltung der Szenen und in der Gesamtschau sind, sondern auch 
bei der Auswahl der Textsegmente, die auf den vorgesehenen Rezipientenkreis, die 
Marienbruderschaft, zugeschnitten sind. Zwar argumentiert Offermanns auch auf 
der Ebene der Bildrealität, denn einige Buchstaben seien durch die „Schnallen“ 
verdeckt,50 doch ließe sich hier gegenargumentieren, dass die konkrete Gestalt der 
Inschrift in ihrer hochgradig illusionistischen Weise keine Rolle spielt. Folgt man 
Offermanns vorgeschlagenem Perspektivwechsel für die Lesart, so läge das Buch 
verkehrtherum auf dem dargestellten Lesepult – ein Aspekt, der für Conrads Kom-
positionen unwahrscheinlich ist und Offermanns These in Zweifel stellt. Im Folgen-
den soll deswegen die Schrift auf ihre visuellen Aspekte untersucht werden, also 
Schriftart, Größe der Lettern, ihre Lesbarkeit sowie die Materialität von Schrift
zeichen und Schriftträger und letztlich ihre Positionierung.

	 44	 Engelbert 1995, 70; Corley 2000; Schilp 2004, 24; Welzel 2013.
	 45	 Burg 2007, 449 stört sich besonders an der unterschiedlichen Schreibweise der drei In-

schriften.
	 46	 Offermanns 2018. Dabei lässt er die Inschriften des Wildunger-Altars allerdings unbe-

rücksichtigt in seiner Argumentation.
	 47	 Offermanns 2018, 91.
	 48	 Offermanns 2018, 91.
	 49	 Offermanns 2018, 75. Zu den Texten der Inschriften auf dem Marienretabel auch Stork 

2004.
	 50	 Offermanns 2018, 90.



142 Lisa Horstmann 

Die Gestaltung der Inschriften

Während die Signatur mit Jahreszahl mit dem Stifterzusatz auf den Rahmen der 
Werktagsseite des Wildunger-Altars geschrieben wurde, verbergen sich die wei-
teren Inskriptionen des Künstlernamens auf der Festtagsseite. Sowohl im Marien-
altar als auch im Wildunger-Altar sind diese Inschriften in Büchern als einzelne 
Buchstaben, in einem Fall als eine Art Akrostichon versteckt. Die Lesbarkeit wird 
durch die illusionistische Wiedergabe der Bücher erschwert, da die Buchstaben 
teilweise von den Buchschließen verdeckt werden und die Leerstellen vom Be-
trachtenden ergänzt werden müssen. Nimmt man die Inschrift als Hinweis auf den 
Künstler im Sinne von André Chastel als Signatur ernst, so handelt es sich dem 
Kategoriensystem von Tobias Burg zufolge um Typ V:51

„[…] bildintegrierte Signaturen, die ihre gewohnte Form aufgegeben haben, sich 
so nicht direkt zu erkennen geben und dadurch am stärksten in die Szene ein-
geflochten sind“.52

Burg selbst äußert Zweifel an einer Künstlersignatur bei Conrad, die als versteckt 
und illusionistisch gelten könnte, da es sich um unterschiedliche Schreibweisen in 
den Büchern handelt.53 Die sichtbaren Buchstaben, die für Stange, Fritz und Corley 
durch Ergänzungen Conrads Namen ergeben, weisen in den drei genannten Bei-
spielen keine eindeutigen Parallelen auf: Sowohl die Anordnung als auch die Buch-
stabenfolge sind unterschiedlich.

Gleichwohl zeigt die Entschlüsselung des Textgeflechts von Stork und Offer-
manns im Marienaltar, dass Conrad Texte der Betrachterwelt in die Bildrealität in-
tegriert und sie dabei nicht ostentativ inszeniert, sondern sie für die Betrachtenden 
erst bei genauem Hinsehen lesbar werden lässt.54 Auf diese Weise hat der Künst-
ler zeitgenössische „liturgische Gepflogenheiten“ ins Bild gesetzt, indem er auf der 
Mitteltafel des Marienaltars den Tod Marias als Commendatio animæ darstellt, die 
durch die Figurenpositionierung und die Wiedergabe der Gebete und Gesänge an-
schaulich wird.55 Um das Sterbebett Marias sind die Apostel positioniert und lesen 
aus Büchern und von Schriftrollen Antiphone und Psalmen. Bei der Gestalt der 
Inschriften sind die Buchstabenformen, die Schreibtechnik und der Schriftträger 

	 51	 Burg unterscheidet in seinem „Versuch der Typisierung der Signaturen“ in der italieni-
schen Malerei von 1300–1600 zwischen: „Signaturen außerhalb der bemalten Bildfläche“ 
(Typ I), „Nichtintegrierte Signaturen auf der Bildfläche“ (Typ II), „Schwach illusionistische 
Signaturen“ (Typ III), „Illusionistische Signaturen“ (Typ IV) und „Versteckte Signaturen“ 
(Typ V), Burg 2007, 321–328.

	 52	 Burg 2007, 326.
	 53	 Burg 2007, 449.
	 54	 Vgl. Stork 2004; Offermanns 2018.
	 55	 Stork 2004, 169.



143Selbsteinschreibung in das Bild﻿

kohärent: Die gotische Buchschrift weist Haar- und Schattenstriche wie von Feder 
oder Schreibrohr auf und ist auf liniertem Pergament geschrieben. 

Im Arnolfini-Doppelbildnis von Jan van Eyck kommt es bei genauerer Betrach-
tung hingegen zu einem Bruch zwischen der Gestaltung der Schrift und ihrer 
Positionierung. Da auch hier der Künstler eine Buchschrift wählt, ohne aber ein 
geeignetes Trägermedium darzustellen, und da auch die Größe der Buchstaben 
im Verhältnis zu den anderen Bildelementen nicht stimmig erscheint, wird die 
Bildoberfläche zum Schriftträger. Es besteht zwischen „der Schrift auf dem Bild 
und der Schrift im Bild“ im Gegensatz zu anderen Künstlersignaturen „eine ent-
scheidende formale und damit auch semantische Differenz“, wie Gludovatz kon-
statiert.56 Durch die Gestalt der Signatur schließt Jan van Eyck die verbildlichte 
Szene und separiert sie auf unsichtbare Weise von der Betrachterrealität. Conrad 
provoziert keinen offensichtlichen Bruch durch die Gestaltung der Schrift, son-
dern nimmt den gemalten Schriftträger vollkommen ernst.

Er integriert generell seine Inschriften illusionistisch so sehr, dass sie zum Teil 
des Bildgeschehens werden, auch wenn sie auf inhaltlicher Ebene zur Betrachter-
welt gehören. So versteckt er beispielsweise einen direkten Hinweis auf die inten-
dierten Rezipienten ebenfalls in der Verkündigungsdarstellung des Wildunger-
Altars (Abb. 5). Auf der oberen Leiste des Baldachins, unter welchem Maria am 
Lesepult kniet, sind Zeichen gemalt, die kufischen Buchstaben ähneln und wie auf 
den Brokatstoff gestickt erscheinen. Bisher blieb die Entzifferung der Zeichen als les-
barer Text ergebnislos.57 Zwischen diesen Pseudo-Buchstaben ist nach Brockhausen 
das Gemerke der Stadt Wildungen versteckt, das heißt der „Anfangsbuchstabe als 
Marke, wie man ihn allerwärts seit dem 14. Jahrhundert zum Kennzeichen städ-
tischen Eigentums gebrauchte“.58 Das Gemerke der Wildunger, das sich an der 
konventionellen Buchstabenform (W) anlehnt, diese aber durch Zierelemente ver-
fremdet, war für den angesprochenen Rezipientenkreis mit Sicherheit les- bzw. ver-
stehbar (Abb. 9a–b). Auch an anderer Stelle im Wildunger-Altar ist dieses Zeichen 
sichtbar. In der Bildtafel der Auferstehung Christi trägt einer der Soldaten am Grab 
zu seiner Rüstung einen grauen Unterrock und einen roten Umhang. Beide Stoffe 
sind mit einem goldenen Muster bestickt. Hier wiederholt sich das stilisierte W in 
leicht abgeänderter Form im Dekor (Abb. 10a–b).

Dass es sich bei der dargestellten Brokatstickerei um mehr als ein Stoffmuster in 
der Baldachinleiste handeln muss, verdeutlicht nicht nur die Wiederholung im Ge-
wand des Soldaten, sondern auch der weitere Hinweis auf Wildungen in der Tafel. 
Vermutlich zeigt die Gürtelschnalle des vorderen schlafenden Soldaten das Wappen 
der Stadt: Ein Vierpass mit eingefügten Zwickeln mit einem goldenen Schild und 

	 56	 Gludovatz 2005, 316
	 57	 Einzig Wöllenstein glaubt, „verschlüsselt in den dekorativen Buchstaben“ Marias Namen 

lesen zu können, Wöllenstein 2003, 33.
	 58	 Brockhusen 1953, 1.



144 Lisa Horstmann 

schwarzen Sparren, der beidseitig von schmalen Leisten flankiert wird.59 Auch bei 
der Darstellung des Gemerkes sind Schriftträger und Schreibtechnik passend zuei-
nander. Quasi eingewoben in die Bildrealität verweist das stilisierte Schriftzeichen 
zugleich aus dem Bild heraus in die Welt der Betrachtenden. Zwischen Stoffmustern 
und Fantasiebuchstaben versteckt und verrätselt Conrad von Soest den Hinweis auf 
den vorgesehenen Rezipientenkreis, nämlich die Wildunger Bürger. Conrad verrät-
selt diese Hinweise so, dass sie eine bestimmte Gruppe ansprechen und von dieser 
erkannt beziehungsweise gelesen werden können.

Die unterschiedliche Gestaltung der Inschriften in Conrads Werken zeigt nicht 
nur, dass er diese bis ins Detail in die Bildrealität integriert, sondern auch, dass 

	 59	 Engelbert 1995, 64–66.

Abb. 10b: Umzeichnung von Arthur Engelbert.Abb. 10a: Auferstehung (Ausschnitt), Wildunger-Altar, 
rechter Flügel, Gewand des linken mit Gemerke der Stadt 
Wildungen und Wildunger Wappen auf der Gürtelschnalle 
des schlafenden Soldaten. 

Abb. 9b: Umzeichnung 
von Wolfgang Fischer.

Abb. 9a: Verkündigung (Ausschnitt), Wildunger-Altar, linker Flügel, Baldachin mit 
Gemerke der Stadt Wildungen zwischen Fantasieschriftzeichen.



145Selbsteinschreibung in das Bild﻿

die Gestaltung hochgradig semantisiert ist. Beispielsweise betitelt der Künstler in 
der Verkündigungsdarstellung des Wildunger-Altars die Protagonistin gleich drei-
mal auf verschiedene Weise (Abb. 4). Im goldenen Heiligenschein von Maria wird 
ihr Titel in das Metall eingearbeitet und sie als Sancta Maria bezeichnet. Materia-
lität und Schrift gehen in den punzierten Nimben eine besondere Symbiose ein: 
Indem der Goldgrund um die Buchstaben herum angeraut wird, selbige aber glän-
zend bleiben, entsteht je nach Betrachterstandpunkt und Lichteinfall ein Flimmern 
und Flirren der Buchstaben. Die Schrift wird nicht aufgetragen, sondern das Me-
tall wird durch Ritzen und Punzieren so bearbeitet, dass die Schriftzeichen zum 
Vorschein kommen und zugleich im Material verborgen bleiben.60 Zusätzlich trägt 
Maria eine rote Krone mit weißen Perlen, die gut lesbar ihren Namen (Maria) er-
geben. Der plastische Eindruck der Perlen wird durch Stuckeinsatz gesteigert.61 
Auf dem Gürtel um ihren Leib ist in ähnlicher Weise zweimal der Buchstabe m zu 
lesen.62 Versteht man jede dieser Beschriftungen als „Hinweis auf etwas“63, so wer-
den die verschiedenen Zuschreibungen Marias betont, die auch in der Ikonogra-
phie selbst deutlich werden: Sie ist die Heilige Jungfrau, Königin und Mutter.64 
Diese unterschiedlichen Eigenschaften werden durch die Beschriftungen in Nim-
bus, Krone und Gürtel veranschaulicht.65 Auf der Ebene des Wortlauts wird sie in 
allen drei Inschriften als Maria bezeichnet. Die Positionierung, Gestaltung sowie 
Materialität der Schrift und ihrer Träger attribuieren sie dabei unterschiedlich. 
Während die Inschrift um ihr Haupt ihre Heiligkeit betont und durch die Bearbei-
tung des Metalls beziehungsweise die Gestaltung der Buchstaben einen fast tran-
szendenten Charakter erhält, indem sie zwischen Verborgenheit und Sichtbarkeit 
oszillieren, dient als weiterer Schriftträger die Krone als Zeichen für himmlische 
und irdische Würdenträger.66 Die dritte Bezeichnung Marias befindet sich auf dem 
Gürtel um ihren Leib und verweist auf ihre Rolle als künftige Mutter, was in der 
Verkündigungsszene das zentrale Thema ist. 

Nimmt man den Schriftträger ‚Buch‘ bei den Namenseinschreibungen ebenso 
ernst in seiner fingierten Materialität, wird schließlich die These zur Funktion der 
Namenseinschreibung Conrads von Thomas Schilp schlüssig: „Der Maler sichert 
sich hierdurch zuallererst seine als notwendig erachtete Vergegenwärtigung in der 

	 60	 Zur Produktion und Technik Conrads und seiner Werkstatt: Corley 2000, 35–42; Sandner 
2004; Reinhold 2019.

	 61	 Corley 2000, 197.
	 62	 Aufzulösen ist die Abkürzung mit mater maria.
	 63	 Engelbert 1995, 36.
	 64	 Fischer 2005, 37.
	 65	 Während sie als Heilige durch den beschrifteten Nimbus in allen Darstellungen gekenn-

zeichnet wird, ist sie nur noch in der dritten Szene, der Anbetung der Könige, mit der 
perlenbesetzten und beschrifteten Krone ausgezeichnet. Den Gürtel mit den Initialbuch-
staben als Hinweis auf ihre Mutterschaft trägt sie ausschließlich in der Verkündigungs-
szene.

	 66	 Holl et al. 1970, 660.



146 Lisa Horstmann 

Liturgie vor dem Altar selbst.“67 Durch die Nennung des Namens konnten abwe-
sende oder tote Personen in der Liturgie der Kirche vergegenwärtigt werden – 
„[d]enn es ist der Name, es ist das Aussprechen des Namens, das die Memoria 
schafft“.68 Wurde der Name eines Verstorbenen bei der Eucharistiefeier in der 
Messe genannt, erlangte dieser Teilhabe am Opfer. Seit dem frühen Mittelalter war 
das Verlesen der Namenslisten zum Gedenken an die Verstorbenen fester Bestand-
teil der Messfeier. Doch das stete Wachstum und die schiere Anzahl der kalenda-
risch geordneten Einträge in den Nekrologien69 machte es irgendwann unmög-
lich, alle Namen tatsächlich auszusprechen.70 Das Totenbuch mit den enthaltenen 
Namenslisten wurde so zur Messfeier auf den Altar gelegt.71 Der geschriebene Name 
auf dem Altar reichte für die Memoria dementsprechend aus und die schriftliche 
Fixierung war auf Dauerhaftigkeit beziehungsweise Perpetuierung ausgelegt.72

Wie bei den zitierten Gebets- und Gesangstexten im Marienaltar schafft Conrad 
durch die Inskriptionen seines Namens einen direkten Bezug zur Liturgiepraxis. 
Das gemalte Buch mit dem Namen des Künstlers befindet sich durch die Aufstel-
lung der Retabel dauerhaft auf dem Altar.73 So kommt es der gleichen Funktion 
während der Messe nach wie die auf dem Altar liegenden Nekrologien. Für das 
Totengedenken braucht es dabei keinen aktiven, lesenden Rezipienten, wie aus 
der Praxis hervorgeht. Wie sichtbar oder leserlich Conrad sich an dieser Stelle ein-
schreibt, ist folglich irrelevant – das bloße Vorhandensein des Namens im Buch 
reichte für sein Wirken aus und sichert dem Künstler seine Memoria. 

Wirksamkeiten der Signaturen

Conrad von Soest macht sich an mehreren Stellen auf beziehungsweise in seinen 
Werken präsent, indem er seinen Namen sowohl sichtbar auf den Rahmen der 
Werktagsseite als auch versteckt in die Bildtafeln der Festtagsseite einschreibt. 

	 67	 Schilp 2004, 24.
	 68	 Oexle 1995, 50. Oexle bezieht sich dabei auf den Liturgiewissenschaftler Rupert Berger, 

der das Phänomen der „Gegenwart durch Namensnennung“ ausführlich darlegte: „Der 
Name zwingt den Genannten herbei, das Aussprechen des Namens schafft Gegenwart 
des Genannten.“ Zu memoria und Bildender Kunst s. auch: Welzel 2006; Oexle 1984.

	 69	 Zu Nekrologien allgemein: Huyghebaert 1972; Hugener 2014.
	 70	 Hugener 2014, 54 mit weiterführenden Literaturangaben in Nr. 183.
	 71	 Schilp 2004, 24. Schilp lehnt in diesem Zusammenhang die Bezeichnung „Künstler

signatur“ ab, da er diese Funktion nur in der Rahmensignatur erfüllt sieht: „sie könnte 
die Kennzeichnung des Werkes durch den Maler, dessen selbstbewussten Stolz auf sein 
Werk ausdrücken“.

	 72	 Das Totengedenken gehört dabei zu den frühesten Anwendungsbereichen von Schrift 
und ist nach Jan Assmann die „ursprünglichste und verbreitetste Form von Erinne-
rungskultur“, Assmann 1992, 34.

	 73	 Welzel 2013, 125 identifiziert die gemalten Bücher als Stundenbücher, die den Stunden-
gebeten und damit der Buße und Jenseitsvorsorge in der Praxis dienten.



147Selbsteinschreibung in das Bild﻿

Diese Präsenz bedeutet, wie gezeigt, aber nicht, dass die Inschriften uneinge-
schränkt sichtbar sind – die Nameneinschreibungen auf der Festtagsseite erschei-
nen verborgen und verrätselt.74 Ihre verschiedenen Funktionen werden dabei 
erst anhand von Wortlaut, Positionierung und Gestaltung von Schriftzeichen und 
Schriftträger deutlich. Während er sich mit der prominent hervortretenden Signa-
tur am Rahmen der Werktagsseite des Wildunger-Altars deutlich sichtbar explizit 
als Autor verantwortlich zeichnet und auf den Entstehungsprozess verweist, dient 
die subtile Einschreibung des Namens in die gemalten liturgischen Bücher auf den 
eigentlichen Bildtafeln dazu, seine Memoria zu sichern.

Dass sich ein Künstler mehrfach in einem Bild kenntlich macht, ist ein Phäno-
men, das Karin Gludovatz für spätere Werke aufzeigt, so unterscheidet sie bei den 
Signaturen von Giovanni Segantinti ebenfalls verschiedene Funktionen in einem 
Werk.75 Das Gemälde Mezzogiorno sulle alpi von 1891 ist zweimal signiert: In der 
unteren rechten Bildecke an einem Felsbrocken findet sich klein, in roter Farbe 
geschrieben sein Monogramm „GS“ neben der Jahreszahl (Abb. 11a–b). Ein  weiteres 
Mal scheinen seine Initialen aus Moos zu wachsen, das diesen Felsen überwuchert.

	 74	 Dass eine restringierte Schriftpräsenz zur Steigerung ihrer Wirkmacht führen kann, zei-
gen die Fallbeispiele in dem Sammelband Frese/Keil/Krüger 2014.

	 75	 Vgl. Gludovatz 2005.

Abb. 11b: Ausschnitt: Stein mit Monogramm GS und 
Signatur mit Jahreszahl in roter Schrift.

Abb. 11a: Giovanni Segantini, Mezzogiorno sulle alpi, Öl auf 
Leinwand, 77,5 × 71,5 cm, 1891, St. Moritz, Segantini Museum 
St. Moritz. 



148 Lisa Horstmann 

Die Initialen aus Moos auf dem Stein, die Gludovatz als „semi-ikonische Signatur“ 
bezeichnet, garantieren ihm die Integration in den Bildraum.76 Auf einer inhalt-
lichen Ebene bezeuge diese die Vereinigung von Künstler und Natur. Die „buch-
stäbliche Signatur“ hingegen, die in Rot daruntergeschrieben wurde, mache den 
Anspruch des Künstlers als Autor des Werks explizit und hebe ihn durch die Kombi-
nation mit der Datierung noch hervor. Bemerkenswert an diesem Beispiel aus dem 
19. Jahrhundert ist, dass die uneindeutige Lesart des Monogramms auf dem Felsen 
nicht zu einem Zweifel einer doppelten Künstlersignatur im Bild führt, sondern 
diese These geradezu bestärkt. Denn diese versteckte Gestaltung der Inskription 
trägt in einer differenzierten Betrachtung umso mehr zu ihrer intendierten Funk-
tion bei. Die Verbindung von Künstler und Natur wird durch die Untrennbarkeit 
von Bild und Schrift provoziert und durch die Uneindeutigkeit in der Lesbarkeit in 
ihrer Wirksamkeit gesteigert.

Der geradezu virtuose Umgang mit der Inszenierung von Schrift im Bild oder 
Schrift als Bild, der hier von Gludovatz für einen Künstler der Moderne proklamiert 
wird, kann und muss auch den Blick auf die mittelalterlichen Künstler schärfen. 
Denn in ganz ähnlicher Weise lassen sich auch die zwei unterschiedlichen Signa-
turen in Conrads Werken begreifen.77 Während die Rahmensignatur eine primär 
auktoriale Funktion innehat und den Anspruch des Künstlers gut sichtbar betont, 
macht die im Buch verborgene Signatur den Künstler in der Szene präsent. Er baut 
hierdurch eine intime Nähe zu Maria und den Aposteln im Bild auf, in deren Bild-
welt er sich einschreibt. Conrad kann dabei durch seine namentliche Inskription – 
die keinen aktiven, lesenden Rezipienten benötigt – perpetuierlich am liturgischen 
Geschehen der realen Welt teilhaben. Die „permanente Nennung des Namens“ als 

	 76	 Gludovatz 2005, 326.
	 77	 Darüber hinaus wird in der Forschungsliteratur verschieden vermutet, dass sich Conrad 

von Soest gar selbst in sein Werk hinein gemalt habe. Baum 1966, 3 sieht bereits ein 
Selbstbildnis des Künstlers in der letzten Szene der Kindheitserzählung Jesu, in der Dar-
bringung. Fischer 1998, 57–58 vermutet in der Darbringungsszene bei den drei „zusätz-
lichen“ Figuren, die nicht zum eigentlichen Repertoire des ikonographischen Motivs 
zählen, die Darstellung von Conrad von Soest selbst, seiner Frau und Conrad Stollen. 
Bereits Engelbert 1995, 46 stellt zur gleichen Tafel die These auf, bei der rotgewande-
ten Figur rechts könnte es sich um den vermeintlichen Stifter Conrad Stollen oder einen 
heute unbekannten Stifter handeln. Fischer und Engelbert nehmen als ikonisches Indiz 
das kleine dämonische Tier, das als steinernes Dekor über den Köpfen der unbekannten 
Männer dargestellt wird. Dies könne als Hinweis verstanden werden, dass die beiden 
noch unter der Macht der Sünde stünden, also noch lebten. Im Gegensatz zu Fischer 
glauben Engelbert und Wöllenstein 2003, 53 jedoch nicht an eine Selbstdarstellung 
des Malers. Conrad male unter der Verwendung typisierter Standards und verzichte 
auf Wiedergabe des ‚Einmaligen‘. Ähnliche Gesichtszüge seien auch in den Aposteldar-
stellungen zu finden. Wöllenstein liefert darüber hinaus eine andere Interpretation des 
dämonischen Tieres in der Szene. Allen Spekulationen liegt das offensichtliche Selbst-
bewusstsein des Künstlers als Argument zu Grunde sowie die Unsicherheit, einige dar-
gestellte Figuren (nicht?) dem Heilsgeschehen zuordnen zu können.



149Selbsteinschreibung in das Bild﻿

verrätselte Inschriften im Bild findet sich auch in etwas späteren Werken ande-
rer Künstler, so beispielsweise in dem Gemälde Lukas malt die Madonna von Dirk 
Baegert aus den Jahren 1470–1480.78 Auch hier verweist nur eine Buchstabenfolge 
auf dem Zierband eines Krugs auf den Künstler, die dabei ebenfalls nicht eindeu-
tig in ihrer Lesart ist. Es ist anzunehmen, dass die Einschreibung eines Künstlers 
zur Jenseitsvorsorge im (Bild-)Raum der Heiligen nicht mit dem gleichen Selbst-
bewusstsein beziehungsweise mehr Demut erfolgte, als eine auktoriale Zuschrei-
bung, und dementsprechend nicht ostentativ zur Schau gestellt wird.

Conrad wählt für den Ort seiner Namenseinschreibungen Handlungssituatio-
nen, in denen „nach den Gewohnheiten seiner eigenen Zeit Jenseitsvorsorge statt-
fand“.79 Neben der Nennung des Namens für die Memoria im Allgemeinen ver-
knüpft er seinen Namen so direkt mit der zeitgenössischen liturgischen Praxis.

Mit dem Trägermedium ‚Buch‘ wählt er einen Bildgegenstand, der dies auf einer 
fingiert materiellen Ebene unterstreicht. Denn das gemalte Buch liegt als Teil des 
Retabels auf der Mensa des Altars selbst wie das reale Totenbuch, das dem Toten-
gedenken diente.80 Dieser Deutungszugewinn der Signatur hängt dabei von den 
räumlichen Verhältnissen ab, die sich nicht nur auf den Bildraum beschränken, 
sondern auch die Betrachterrealität miteinbeziehen – ein Aspekt, der die Künstler-
signatur inhaltlich immer signifikant mitbestimmt: Sie vermittelt zwischen exter-
ner und (bild-)interner Realität.81

Deutlich zeigt sich am Beispiel Conrads, wie gewinnbringend die Untersuchung 
der ‚Form‘ einer Signatur ist, die sowohl die diskursiven sowie die ikonischen Attri
bute von Schrift in den Blick nimmt.82 Dabei gilt es Burgs Definition von ‚Form‘ 
einer Signatur zu erweitern.83 Sowohl Wortlaut als auch Gestaltung, Positionierung 
und die materielle Erscheinung der Inschrift müssen als Informationsträger ernst 
genommen werden, um letztlich die Funktion(en) einer Künstlersignatur und ihre 
Wirksamkeit zu ergründen.

ORCID®

Lisa Horstmann  https://orcid.org/0000-0002-2410-5937

	 78	 Welzel 2013, 125.
	 79	 Welzel 2013, 125.
	 80	 Schilp 2004, 24.
	 81	 Gludovatz 2005, 316.
	 82	 Krämer 2018, 210.
	 83	 S. o. u. Burg 2007, 13.

https://orcid.org/0000-0002-2410-5937
https://orcid.org/0000-0002-2410-5937


150 Lisa Horstmann 

Literaturverzeichnis

Assmann, Jan (1992), �Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität in 
frühen Hochkulturen, München.

Baum, Herbert (1966), �Der Wildunger Altar des Konrad von Soest, Bad Wildungen. 
Briel, Verena (2015), �„Bad Wildungen, Ev. Stadtkirche. Wildunger Altar, 1403“, in: ART-Dok (Publika-

tionsplattform Kunst- und Bildwissenschaften): Sammlungen – Mittelalterliche Retabel in 
Hessen (Objektdokumentation), https://doi.org/10.11588/artdok.00004736.

Brockhusen, Hans Joachim von (1953), �„Die Hoheitszeichen der Stadt Wildungen. Wappen, 
Gemerke und Farben vom Altarbild des Konrad von Soest“, in: Mein Waldeck (6), 1–2.

Buberl, Brigitte (Hg.) (2004), �Conrad von Soest. Neue Forschungen über den Maler und die Kultur-
geschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld.

Burg, Tobias (2007), �Die Signatur. Formen und Funktionen vom Mittelalter bis zum 17. Jahrhundert, 
Berlin.

Chastel, André (1974), �„Signature et signe“, in: Revue de l’art 26, 8–13.
Claussen, Peter Cornelius (1987), �Magistri Doctissimi Romani. Die römischen Marmorkünstler des 

Mittelalters (Corpus Cosmatorum 1), Stuttgart.
Corley, Brigitte (2000), �Conrad von Soest. Maler unter fürstlichen Kaufherren, Berlin. [Englische 

Originalausgabe: Corley, Brigitte (1996): Conrad von Soest. Painter Among Merchant 
Princes, London.]

Corley, Brigitte (2004), �„Einige Bemerkungen zu Conrad von Soest und seiner Werkstatt“, in: Brigitte 
Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen über den Maler und die Kulturge-
schichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 60–82.

Dietl, Albert (2009), �Die Sprache der Signatur. Die mittelalterlichen Künstlerinschriften Italiens 
(Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz F. 4, 6), 4 Bde., Berlin.

Engelbert, Arthur (1995), �Conrad von Soest. Ein Dortmunder Maler um 1400, Köln.
Fischer, Wolfgang (1998), �„Heiliges Geschehen im höfischen Glanz – Theologische Aussagen – 

Liebe zum Detail. Bemerkungen zur kunstgeschichtlichen und theologischen Deutung des 
Wildunger Altars“, in: Der Wildunger Altar des Conrad von Soest (Festschrift der Evangeli-
schen Kirchengemeinde von Bad Wildungen zum Abschluss der Restaurierung 1994–1998), 
bearb. v. Helmut Wöllenstein, Bad Wildungen, 57–62.

Fischer, Wolfgang (20052), �Der Wildunger-Altar. Die Bilderwelt des Conrad von Soest, Korbach.
Frese, Tobias/Keil, Wilfried E./Krüger, Kristina (Hgg.) (2014), �Verborgen, unsichtbar, unlesbar – zur 

Problematik restringierter Schriftpräsenz (Materiale Textkulturen 2), Berlin/Boston.
Fritz, Rolf (1950), �„Beobachtungen zum Dortmunder Marienaltar Conrads von Soest“, in: Westfalen 28, 

107–122.
Gludovatz, Karin (2005), �„Der Name am Rahmen, der Maler im Bild. Künstlerselbstverständnis und 

Produktionskommentar in den Signaturen Jan van Eycks“, in: Wiener Jahrbuch für Kunst-
geschichte LIV, 115–175.

Gludovatz, Karin (2011), �Fährten legen – Spuren lesen. Die Künstlersignatur als poietische Referenz, 
München/Paderborn.

Gludovatz, Karin (2019), �„Im Zwischenraum. Faktizität und Fiktionalität der Künstlersignatur“, in: 
Ulrich Rehm u. Linda Simonis (Hgg.), Poetik der Inschrift, Heidelberg, 159–176.

Grötecke, Iris (2004), �„Bildfiguren im Wildunger Altar zwischen ‚Idealität‘ und ‚Realismus‘“, in: 
Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen über den Maler und die Kultur-
geschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 117–137. 

Grötecke, Iris (2019), �„Internationale Kunst und religiöse Bildrhetorik jenseits der Kunstzentren. 
Das Retabel des Conrad von Soest für Niederwildungen“, in: Ulrich Schütte, Hubert Locher, 
Klaus Niehr, Jochen Sander u. Xenia Stolzenburg (Hgg.), Mittelalterliche Retabel in Hessen, 
Bd. 1: Bildsprache, Bildgestalt, Bildgebrauch (Studien zur internationalen Architektur- und 
Kunstgeschichte 166), Petersberg, 228–247.

Hengelhaupt, Uta (1980), �Conrad von Soest. Der Wildunger Altar in seinem Verhältnis zur west-
fälischen Malerei des 14. und 15. Jahrhunderts, Dissertation, Bochum.



151Selbsteinschreibung in das Bild﻿

Holl, Oskar (1970), �„Krone“ in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2, Rom, 659–661.
Hugener, Rainer (2014), �Buchführung für die Ewigkeit. Totengedenken, Verschriftlichung und 

Traditionsbildung im Spätmittelalter, Zürich.
Huyghebaert, Nicolas (1972), �Les documents nécrologiques (Typologie des sources du moyen âge 

occidental 4), Turnhout.
Krämer, Sybille (2003), �„‚Schriftbildlichkeit‘ oder: Über eine (fast) vergessene Dimension der Schrift“, 

in: Sybille Krämer u. Horst Bredekamp (Hgg.), Bild, Schrift, Zahl, München, 157–176.
Krämer, Sybille (2018), �„Das Bild in der Schrift. Über ‚operative Bildlichkeit‘ und die Kreativität 

des Graphismus“, in: Boris Roman Gibhardt u. Johannes Grave (Hgg.), Schrift im Bild. 
Rezeptionsästhetische Perspektiven auf Text-Bild-Relationen in den Künsten (Ästhetische 
Eigenzeiten 10), Hannover, 209–222.

Liebmann, Michael (1973), �„Die Künstlersignatur im 15.–16. Jahrhundert als Gegenstand soziologi-
scher Untersuchungen“, in: Peter H. Feist, Ernst Ullmann u. Gerhard Brendler (Hgg.), Lucas 
Cranach. Künstler und Gesellschaft (Colloquium Wittenberg, 1.–3. Oktober 1972), Witten-
berg, 129–134.

Meier, Thomas/Ott, Michael R./Sauer Rebecca (Hgg.) (2015), �Materiale Textkulturen. Konzepte – 
Materialien – Praktiken (Materiale Textkulturen 1), Berlin.

Niehr, Klaus (2019), �„Das Flügelretabel aus Bad Wildungen“, in: Ulrich Schütte, Hubert Locher, 
Klaus Niehr, Jochen Sander u. Xenia Stolzenburg (Hgg.), Mittelalterliche Retabel in Hessen, 
Bd. 2: Werk, Kontexte, Ensembles (Studien zur internationalen Architektur- und Kunstge-
schichte 166), Petersberg, 146–149.

Oexle, Otto Gerhard (1984), �„Memoria und Memorialbild“, in: Karl Schmid u. Joachim Wollasch 
(Hgg.), Memoria. Der geschichtliche Zeugniswert des liturgischen Gedenkens im Mittelalter 
(Münstersche Mittelalter-Schriften 48), München, 384–440.

Oexle, Otto Gerhard (1993), �„Memoria, Memorialüberlieferung“, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 6, 
München, 510–513.

Oexle, Otto Gerhard (1995), �„Memoria und Kultur“, in: Otto Gerhard Oexle (Hg.), Memoria als 
Kultur (Veröffentlichungen des Max-Planck-Instituts für Geschichte 121), Göttingen, 9–78.

Offermanns, Winfried (2018), �„Der Mythos der Signatur – Die Texte des Marienaltars in Dortmund“, 
in: Westfalen 96, 75–94.

Ohm, Matthias/Schilp, Thomas/Welzel, Barbara (Hgg.) (2006), �Ferne Welten – Freie Stadt. Dortmund 
im Mittelalter (Katalog zur Ausstellung des Museums für Kunst und Kulturgeschichte der 
Stadt Dortmund, 2. April – 16. Juli 2006), Bielefeld.

Panofsky, Erwin (1934), �„Jan van Eyck’s Arnolfini Portrait“, in: The Burlington Magazine for Connois-
seurs 64 (372), 117–127.

Reinhold, Uta (2019), �„Technologische Untersuchungen und Restaurierungen des gemalten 
Flügelalters von Conrad Soest (um 1403) aus der Stadtkirche in Bad Wildungen“, in: Ulrich 
Schütte, Hubert Locher, Klaus Niehr, Jochen Sander u. Xenia Stolzenburg (Hgg.), Mittel-
alterliche Retabel in Hessen, Bd. 2: Werk, Kontexte, Ensembles (Studien zur internationalen 
Architektur- und Kunstgeschichte 166), Petersberg, 150–161.

Rinke, Wolfgang (1991), �Conrad von Soest. Bibliographie zum Leben und Werk des Dortmunder 
Malers und seines niederdeutschen Umkreises. Mit einem Beitrag von Rolf Fritz (Mitteilungen 
aus der Universitätsbibliothek Dortmund 9), Dortmund.

Rinke, Wolgang (2004), �„Die Donation des Bürgermeisters Nies im Jahre 1720, Zur Geschichte des 
Hochaltar-Retabels in St. Marien zu Dortmund im 18. Jahrhundert“, in: Brigitte Buberl (Hg.), 
Conrad von Soest. Neue Forschungen über den Maler und die Kulturgeschichte der Zeit um 
1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 28–36.

Sandner, Ingo (2004), �„Unterzeichnung auf Gemälden des Conrad von Soest“, in: Brigitte Buberl 
(Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen über den Maler und die Kulturgeschichte der 
Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 37–59.

Schilp, Thomas (2004), �„Pro salute anime. Bedeutungsebenen der Jenseitsvorsorge in der spätmittelalter-
lichen Stadt“, in: Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschungen über den Maler 
und die Kulturgeschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 14–27.



152 Lisa Horstmann 

Schilp, Thomas (2006), �„Ehevertrag zwischen Conrad von Soest und Getrud van Münster“, in: Matthias 
Ohm, Thomas Schilp u. Barbara Welzel (Hgg.), Ferne Welten – Freie Stadt. Dortmund im 
Mittelalter (Katalog zur Ausstellung des Museums für Kunst und Kulturgeschichte der Stadt 
Dortmund, 2. April – 16. Juli 2006), Bielefeld, Kat.-Nr. 75, 172–174.

Schilp, Thomas/Welzel, Barbara (Hgg.) (2004), �Dortmund und Conrad von Soest im spätmittel-
alterlichen Europa (Dortmunder Mittelalter-Forschungen 3), Bielefeld.

Schulz, Vera-Simone (2016), �„Bild, Ding, Material: Nimben und Goldgründe italienischer Tafelmalerei 
in transkultureller Perspektive“, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 79 (4), 508–541.

Schulz, Vera-Simone (2018), �„Schriftgestöber und geritztes Gold. Orientalisierende Inschriften in 
der toskanischen Tafelmalerei um 1300“, in: Wilfried E. Keil, Sarah Kiyanrad, Christoffer Theis 
u. Laura Willer (Hgg.), Zeichentragende Artefakte im sakralen Raum. Zwischen Präsenz und 
UnSichtbarkeit (Materiale Textkulturen 20), Berlin/Boston, 215–244.

Seidel, Linda (1993), �Jan van Eycks Arnolfini Portrait. Stories of an Icon, New York.
Stange, Alfred (1967), �Kritisches Verzeichnis der deutschen Tafelbilder vor Dürer, Bd. 1: Köln, 

Niederrhein, Westfalen, Hamburg, Lübeck und Niedersachsen, München.
Stork, Hans-Walter (2004), �„Realienkundliches auf den Tafelbildern des Conrad von Soest oder: 

was auf den Bildern zu lesen ist“, in: Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue Forschun-
gen über den Maler und die Kulturgeschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder Mittelalter-
forschung 1), Bielefeld, 166–194.

Welzel, Barbara (2004), �„Paris – Dortmund“, in: Brigitte Buberl (Hg.), Conrad von Soest. Neue 
Forschungen über den Maler und die Kulturgeschichte der Zeit um 1400 (Dortmunder 
Mittelalterforschung 1), Bielefeld, 83–99.

Welzel, Barbara (2006), �„Memoria und Bildende Kunst. Überlegungen zu einer postsäkularen Kunst-
geschichte“, in: Thomas Schilp u. Barbara Welzel (Hgg.), Die Dortmunder Dominikaner und die 
Propsteikirche als Erinnerungsort (Dortmunder Mittelalter-Forschungen 8), Bielefeld, 71–97.

Welzel, Barbara (2013), �„Namensnennung und Memoria bei Conrand von Soest“, in: Nicole Hegener 
(Hg.), Künstlersignaturen von der Antike bis zur Gegenwart, Petersberg, 116–125.

Wöllenstein, Helmut (2003), �Von Angesicht zu Angesicht. Der Wildunger Altar des Conrad von Soest, 
Kassel.

Yiu, Yvonne (2001), �Jan van Eyck. Das Arnolfini-Doppelbildnis. Reflexionen über die Malerei 
(Nexus 51), Frankfurt am Main/Basel.

Abbildungsnachweis

Abb. 1:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.
Abb. 2:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Andreas Lechtape.
Abb. 3a–b:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.
Abb. 4a–b:	 National Gallery, London.
Abb. 5:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.
Abb. 6a–b:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt (Engelbert 1995, 37).
Abb. 7a–b:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt (Engelbert 1995, 68).
Abb. 8a–b:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Andreas Lechtape.
Abb. 9a:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.
Abb. 9b:	 Fischer, Wolfgang (20052), �Der Wildunger-Altar. Die Bilderwelt des Conrad von Soest, 

Korbach, 147.
Abb. 10a:	 © Bildarchiv Foto Marburg, Foto: Thomas Scheidt.
Abb. 10b:	 Engelbert, Arthur (1995), �Conrad von Soest. Ein Dortmunder Maler um 1400, Köln, 175.
Abb. 11a–b:	 Museo Segantini, St. Moritz.



Material und Technik  
der Signatur 





© 2025 Daniele Giorgi (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.),  
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 155–168. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23231

Daniele Giorgi

L’educazione grafica di uno scultore di età romanica
L’esempio di Biduino

Abstract The display of inscriptions dealing with 
the artists turns to be a common practice in late 
medieval cities of Northern Tuscany. From this 
viewpoint the sculptor Biduino, who was active 
in the second half of the twelfth century in pisan 
and lucchese areas, is an outstanding case of 
study. His name is preserved by four signatures. 
They are engraved into the tomb of the judge 
Giratto (by 1176) now in the Camposanto in Pisa, 
the lintel of the main portal of the parish church 
dedicated to the saints Ippolito and Cassiano in 
San Casciano a Settimo (Cascina), a lintel formerly 
belonging to a portal and now in a private collec-
tion in Lucca, and into another lintel of the portal 
on the right side of the church of San Salvatore 
in Lucca.

Following a paleographic approach, those sig-
natures and the other types of inscription attached 
to the works by Biduino display the same patterns 
of the letters. This clue evidences the coincidence 
of the material responsible of the design and carv-
ing of the inscriptions with the artist, and his skill 
of combining figurative and writing features in his 
artifacts. However, the rhetoric and linguistic gaps 
between the inscriptions in San Casciano a Setti-
mo and the other ones in San Salvatore in Lucca 
suggest that the texts were provided by several 
learned men. The frequency in different works of 
the latin verb ago and of its compound perago in 
the place of more common facio hints at the pos-
sibility that some of those texts were created by 
a single author.

Keywords Biduinus; Signatures; Paleography; Writing Skill

Nel saggio classico Les inscriptions médiévales Robert Favreau valorizza, all’interno 
del processo produttivo di un’epigrafe, la distinzione tra la committenza che ordina 
la fattura di un’iscrizione, la composizione del testo, l’ordinatio, ossia la proget-
tazione della disposizione e dell’impaginazione del testo medesimo, e la sua ese-
cuzione materiale. Come lo studioso osserva, più d’uno di questi compiti poteva 
essere attuato da un singolo individuo, infatti: 

Celui qui ordonne le texte sur la pierre, l’émail, l’ivoire, l’or, la broderie, ou qui 
en donne un modèle rigoureux pour la tapisserie, est nécessairement un lettré, 
et peut être celui-là même qui l’a fourni, moine historiographe ou maître sculp-
teur par exemple.1

Le iscrizioni che serbano memoria degli artefici delle immagini cui sono fisica-
mente allegate tramandano il nome di chi si intende presentare come responsabile 
della loro realizzazione.2 Se tale nome non corrisponde necessariamente a quello 
di chi ha effettivamente prodotto l’immagine, risulta ancor più arduo determinare 

	 1	 Favreau 1979, 30. Si vedano anche Favreau 1997, 113–140; Favreau 2001.
	 2	 Si veda specialmente Donato 2008, 365.

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23231


156 Daniele Giorgi

l’identità di colui che ha materialmente eseguito l’iscrizione-firma.3 Tuttavia—sulla 
falsariga di recenti esempi di ricerca—un esame comparato delle caratteristiche 
dell’intero corpus grafico distribuito sulle opere rivendicate a un medesimo mae-
stro può offrire indizi in grado di avvalorare l’ipotesi che ad una singola figura, ve-
rosimilmente da individuare proprio nel maestro, spetti l’ordinatio dei testi e la ma-
nifattura delle iscrizioni.4 In circostanze simili a tale figura può essere attribuita la 
capacità di padroneggiare la scrittura come insieme di segni specifici che è l’esito di 
un’educazione grafica acquisita per un uso mirato e funzionale nella professione.5

In questa prospettiva ermeneutica il catalogo delle opere sottoscritte da Bidu-
ino, scultore operoso nella seconda metà del XII secolo nell’area lucchese e in quella 
pisana, costituisce un case study assai attrattivo per la congruità e la prevalente sta-
bilità formale delle occorrenze epigrafiche che vi si possono riscontrare.6

La più antica di queste opere è un sarcofago a lenos con leoni angolari, del quale 
non è nota con sicurezza l’ubicazione originaria e che entrò a far parte della rac-
colta di sculture del Camposanto nel 1813 (Fig. 1). Quest’oggetto è stato giudicato 
alternativamente un manufatto databile al III secolo d. C., proveniente dall’Urbe 
e reimpiegato a Pisa nel Medioevo; oppure un’imitazione medievale di un sarcofago 
antico.7 Un’iscrizione-firma in latino sulla superficie leggermente concava della 
cornice superiore del fronte anteriore della cassa recita: + Bidvinvs maister fecit 
hanc tu(m)bam ad d[omi]n[u]m Girattum (“Maestro Biduino ha realizzato questa 
tomba per il signor Giratto”) (Fig. 2). Oltre al nome dell’artefice del lavoro, il testo 
consegna il nome del destinatario del monumento, con ogni probabilità da identi-
ficare con il giudice Giratto, documentato in vita nel 1169 e nel 1170, e già deceduto il 

	 3	 Mineo 2017, 77–78. Sulla cautela nell’interpretazione delle ‘firme’ tardomedievali come 
garanti di autografia—dopo le acute riflessioni di Giovanni Previtali (Previtali 1985, 
12, 27)—si veda ancora Donato 2008, 367.

	 4	 Si veda Ammannati 2020. Rare eccezioni offrono indizi sull’identità dell’esecutore delle 
epigrafi: si vedano, ad esempio, l’epitaffio di Stéphanie de Séguier, conservato nella chiesa 
di Magalas, nel sud della Francia, e realizzato intorno al 1180 da un non meglio specifi-
cato G., che fa precedere la sua firma dalla formula, tipica dei colofoni, detur scriptori 
/ locus i(n) medio Para/d(isi) (Favreau/Michaud/Mora 1988, 128–129) e l’iscrizione su 
due righe sulla campana della chiesa evangelica di Sensweiler, che recita: o rex glorie 
veni cum pace / Nicolaus magister Johannes scripsit amen (Müller 2020, 203, 216 
n. 17, con bibliografia indicata).

	 5	 Si veda Mineo 2017, 78. Sulla nozione di ‘educazione grafica’ si vedano Petrucci 1972; 
Petrucci 1986; Petrucci/Romeo 1992, 13–34.

	 6	 Per un profilo dell’attività di Biduino si vedano almeno Ascani 1992; Tigler 1995; Glass 
1997, 29–44; Poeschke 1998, 147–148; Baracchini/Filieri 2014, 237–241. Sugli aspetti ico-
nografici si veda Dalli Regoli 2011. Per ulteriori indicazioni bibliografiche si rinvia alle 
note successive.

	 7	 Si vedano rispettivamente Stroszeck 1998, 139 n. 247, tav. 128,1, e  Arias/Cristiani/
Gabba 1977, 112, tav. LV; Milone 1993. Fulvia Donati prospetta cautamente l’ipotesi di un 
reimpiego (Donati 1996, 80–81, 91 nota 92). Considerazioni più meditate su questo manu-
fatto e sul suo eventuale reimpiego si attendono da Licia Luschi.



157L’educazione grafica di uno scultore di età romanica

31 ottobre 1176. La tomba dovette essere verosimilmente confezionata in questo lasso 
temporale. Una seconda iscrizione, in gran parte in volgare, è incisa sulla cornice 
inferiore della fronte e adotta la formula topica del morto che si rivolge ai viventi, 
ai quali ricorda la fugacità della vita e dei suoi piaceri, nonché l’ineluttabilità della 
morte e del giudizio divino: + h(om)o ke vai p(er) via prega d(e)o dell’anima mia 
sì come tu se’ ego fui sicus ego su(m) tu dei essere (Fig. 3).8

Prima della ripulitura del sarcofago, compiuta nel 1997, Armando Petrucci 
aveva ipotizzato che le due iscrizioni, “pur essendo riferibili allo stesso tipo di 
cultura grafica”9, fossero di due mani differenti, mentre più recentemente Giulia 

	 8	 Sulle iscrizioni si vedano essenzialmente Stussi 2005; Petrucci 2010, 93–95.
	 9	 La comunicazione orale è riferita in Stussi 2005, 13.

Fig. 1: Biduino, Tomba del giudice Giratto, 1170–1176, Pisa, Camposanto.

Fig. 2: Biduino, Iscrizione-firma 
nella tomba del giudice Giratto, 
1170–1176, Pisa, Camposanto.



158 Daniele Giorgi

Ammannati ha evidenziato che le caratteristiche individuali rilevate nelle due epi-
grafi non sembrano avvalorare questa distinzione. L’iscrizione superiore mostra 
un impaccio esecutivo determinato dalla difficoltà di incidere le lettere sulla su-
perficie curva. Inoltre, tale iscrizione, parzialmente danneggiata dall’abrasione 
dell’orlo aggettante in marmo, tende a dilatarsi orizzontalmente, mentre quella in-
feriore, assai più lunga, presenta un andamento più serrato per ragioni di spazio. 
La consentaneità grafica delle due epigrafi è mostrata dalle occorrenze di alcune 
lettere dalla forma piuttosto peculiare. Ne è un esempio la d minuscola di deriva-
zione onciale che ricorre in Biduinus in alto e in dell’ e dei in basso. Essa è co-
stituita da una o nella metà inferiore del bilineo sormontata da un’asta che sale 

Fig. 3: Biduino, Iscrizione inferiore nella tomba del giudice Giratto, 1170–1176, Pisa, Camposanto.



159L’educazione grafica di uno scultore di età romanica

piegando prima a sinistra e poi a destra fino a pareggiare l’altezza delle lettere 
attigue. Tuttavia, in Biduinus la d manca in alto del ripiegamento verso destra del 
tratto superiore, che potrebbe essere andato perduto per la consunzione dell’orlo 
oppure non essere stato eseguito per la difficoltà di incidere la superficie convessa. 
Sempre di derivazione onciale è la m a forma di cuore con forte rientro verso l’asta 
delle due anse laterali nella loro parte inferiore, che compare più volte (in maister, 
tu[m]bam, d[omi]n[u]m, Girattum, anima, mia). Inoltre, le due r della firma, pur 
presentando, a differenza delle altre, un ultimo tratto molto allungato e promi-
nente rispetto all’occhiello, sono molto simili a quelle dell’epigrafe inferiore per il 
rapporto fra occhiello e coda, che tendono a non toccarsi e a divaricarsi immedia
tamente a destra dell’asta (si vedano gli esempi in maister, prega, essere).10 

Infine, ben riconoscibile è anche la forma della g, che ritorna in Girattum, 
prega, ego ed è contraddistinta dal tratto incurvato verso l’interno, che appare 
prolungato e sale verso l’alto.11

Un secondo prodotto sottoscritto da Biduino è la decorazione plastica del portale 
principale della pieve dei Santi Ippolito e Cassiano a San Casciano a Settimo, presso 
Cascina. Nell’architrave sono rappresentati San Cassiano docente, dedicatario della 
chiesa, e gli episodi evangelici della Resurrezione di Lazzaro e dell’Ingresso di Cristo 
a Gerusalemme, principio delle vicende della Passione (Fig. 4). L’iscrizione-firma 
è esposta sulla fronte del sarcofago, il cui coperchio di marmo si ritrae duttilmente—
quasi fosse di morbida gommapiuma—per far emergere il cadavere bendato di 

	 10	 Comunicazione orale di Giulia Ammannati.
	 11	 A una fase più precoce dell’attività di Biduino è stata restituita la lastra con le Esequie del 

pievano Lieto, pertinente a uno smembrato monumento funebre, la quale è oggi murata 
sulla facciata della pieve di San Iacopo a Lammari (Capannori). Infatti, un’iscrizione, in-
cisa sulla cornice superiore dopo il compimento della figurazione, informa che il lavoro 
fu ordinato dal pievano Bianco. Quest’ultimo succedette a Lieto nel 1164 ed è ragionevole 
credere che la commissione sia stata attuata in un arco di tempo prossimo a quell’anno: 
si vedano Filieri 1990, 112–114; Baracchini/Filieri 2014, 238–239. L’eterogeneità gra-
fica dell’iscrizione, tracciata a cordoncino, rispetto a quelle presenti sulle altre opere di 
Biduino induce a credere che agli esordi della sua attività egli non fosse ancora in grado 
di gestire autonomamente la loro esecuzione nei propri manufatti.

Fig. 4: Biduino, San Cassiano docente, Resurrezione di Lazzaro e Ingresso di Cristo a Gerusalemme, 1180, 
San Casciano a Settimo (Cascina), pieve dei Ss. Ippolito e Cassiano, portale principale.



160 Daniele Giorgi

Lazzaro, e recita fieramente: hoc opus quod cernis / Biduinus docte peregit (“Bi-
duino portò a compimento abilmente questo lavoro che osservi”). L’incisione del 
testo su questo manufatto fu probabilmente motivata dalla possibilità di sfruttare 
la superficie liscia del fronte, dall’opportunità di valorizzare la lavorazione virtuo-
sistica della lastra di copertura e dalla consapevolezza che l’inserimento dell’enun
ciato nell’assetto della scena narrativa avrebbe esercitato un maggior richiamo vi-
sivo sull’osservatore (Fig. 5). Sul listello superiore del medesimo architrave un’altra 
iscrizione indica l’anno nel quale il lavoro dovette essere ultimato: undecies centum 
et octoginta post anni tempore quo Deus est fluxerant de virgine natus (“Mil-
lecentottanta anni erano trascorsi dal tempo in cui Cristo era nato dalla Vergine”).12
Il modulo delle lettere dell’iscrizione-firma appare leggermente verticalizzato, con 
ogni probabilità perché il suo esecutore dovette far fronte all’inserimento del te-
sto nello scarso spazio disponibile dello specchio. Questa caratteristica risulta più 
evidente se si considera la forma ovale delle occorrenze della o. Invece, i caratteri 
dell’epigrafe che riporta la data dell’opera appaiono ampi, larghi e monumentali, 
perché maggiore è la lunghezza dello specchio. La profondità del solco triangolare 
appare essenzialmente omogenea in entrambe le scritte. Il disegno delle lettere pre-
senta significative analogie con quello delle iscrizioni nel sarcofago di Giratto, ma 
dimostra anche un grado di avanzamento formale nell’elaborazione della scrittura 
lapidaria. Una specificità costante nella b e nella r è l’assenza o la debolezza della 
tangenza tra la curva degli occhielli superiori e quella dell’occhiello (b) o della coda 
(r) inferiori. È reiterata la presenza della d di derivazione onciale, che compare in 
docte, deus e de. Inoltre, vi è una compresenza tra la “e di modello capitale con 
tratti orizzontali piuttosto lunghi ed equidistanti”, e la “e di modello onciale ampia 
e rotondeggiante”,13 che risulta prevalente. Un carattere distintivo della scrittura 
nelle opere di Biduino è la g, già attestata nella tomba pisana. Nella pieve di San 
Casciano a Settimo il disegno di questa lettera mostra un’accentuazione dell’ascesa 
del tratto incurvato verso l’interno, assai evidente nelle occorrenze che ricorrono 
in peregit e octoginta, dove questo tratto arriva a ricongiungersi con il vertice 
superiore e a chiudere il semicerchio della lettera. Le m e le n di derivazione capi-
tale presentano appiattimenti ai vertici superiori in cui si congiungono i tratti ver-
ticali e obliqui, e la s mostra sempre lo stesso grado di inclinazione del segmento 
mediano obliquo. Infine, la u, di modello onciale con incollatura stretta e base larga, 
presenta un tratto sinuoso, dalla pancia più o meno pronunciata, che si conclude 
sovente in alto con un ricciolo che può piegare con maggiore o minore intensità. 
Assai parca è l’unione delle lettere intrecciate o incluse: ne sono unici esempi la i e 
la s in cernis e la c e la t in octoginta.

	 12	 Sull’intervento di Biduino e del suo atelier, che include anche i rilievi dei portali laterali 
nella facciata della pieve, si vedano Dalli Regoli 2001, 1–4; Testi Cristiani 2005, con 
bibliografia indicata.

	 13	 Comunicazione orale di Giulia Ammannati.



161L’educazione grafica di uno scultore di età romanica

Uno svolgimento stilistico rispetto alla compagine decorativa dei portali della pieve 
di San Casciano a Settimo mostra un architrave, che replica il tema dell’Ingresso di 
Cristo a Gerusalemme e si conserva in una collezione privata lucchese. Non è noto 
con certezza il contesto originario del manufatto, anche se l’effigie di San Michele 
che sconfigge il drago all’estremità sinistra del campo narrativo garantisce che do-
veva trattarsi di un luogo di culto dedicato all’arcangelo Michele, forse la chiesa 
di Sant’Angelo in Campo o quella intramuranea di San Micheletto (Fig. 6).14 La se-
riorità dell’architrave sembra denunciata dalla resa vigorosamente plastica delle 
figure, fortemente aggettanti rispetto al piano di fondo. Inoltre, se nell’analoga 
scena del portale maggiore della pieve di San Casciano a Settimo il ritmo della com-
posizione è paratattico e il corteo è una ordinata successione di figure incedenti 
riprodotte prevalentemente di profilo e con la palma in mano, nell’architrave luc-
chese l’intervallo tra corpi in primo e in secondo piano, l’animazione gestuale degli 
apostoli, la variegata differenziazione nella definizione delle teste contribuiscono 
a creare una più movimentata sintassi narrativa. In mancanza di indicazioni cro-
nologiche più puntuali la datazione di questo pezzo può essere situata nel nono 
decennio del XII secolo.

Questo oggetto reca un’iscrizione-firma lacunosa, che è stata restituita negli 
studi più recenti nella seguente forma: h[o]c opus [p(er)e]git magister biduinus 

	 14	 Per quest’ultima provenienza propende Guido Tigler (Tigler 2006, 116).

Fig. 5: Biduino, Iscrizione-firma, 1180, San Casciano a Settimo (Cascina), pieve dei Ss, Ippolito e Cassiano, portale 
principale.



162 Daniele Giorgi

(“Maestro Biduino portò a compimento quest’opera”).15 In realtà lo spazio disponi-
bile non è sufficiente per immaginare un numero di lettere corrispondente all’inte-
grazione proposta. Se il segmento conclusivo magister biduinus è di piana lettura, 
l’inizio della firma è assai rovinato. La prima lettera, abbastanza ben conservata, 
è una h minuscola, cui seguiva un’altra lettera, ora abrasa. Quindi compaiono una 
c con una o inclusa e una p, di cui si scorge assai bene l’occhiello, il cui punto d’in-
nesto inferiore con l’asta della lettera doveva essere situato poco al di sotto della 
metà dell’altezza dell’asta medesima. Nello spazio consecutivo è possibile calcolare 
la presenza di tre lettere, delle quali si riconoscono soltanto alcuni tratti, e in par-
ticolare il tratto curvo superiore della u e quello della s. Un’attendibile proposta di 
risarcimento della sottoscrizione è: h[o]c opus [e]git magister biduinus (Maestro 
Biduino eseguì quest’opera). Al contrario, non sembra esservi spazio prima della 
perduta e per una p provvista della barra traversa e, pertanto, non è persuasiva 
l’ipotesi di un peregit in luogo di egit. Questa proposta corrisponde peraltro con 
quella pubblicata verso la metà dell’Ottocento da Antonio Mazzarosa nella sua 
Guida di Lucca, sebbene sia impossibile sapere se a quella data l’iscrizione fosse an-
cora ben visibile o apparisse già nelle attuali, lacunose condizioni.16

	 15	 Si veda, ad esempio, Vannucci 1987, 127. Questa ipotesi di lettura si rintraccia in primis in 
Ridolfi 1882, 86.

	 16	 Mazzarosa 1843, 165.

Fig. 6: Biduino, San Michele sconfigge il drago e Ingresso di Cristo a Gerusalemme e particolari con 
l’iscrizione-firma, Lucca, collezione privata.



163L’educazione grafica di uno scultore di età romanica

Nonostante queste vicissitudini conservative, e le numerose altre abrasioni su-
bite dalla superficie, il disegno dei caratteri appare analogo a quello delle iscrizioni 
dei lavori precedenti: si ravvisa nuovamente l’assenza della tangenza tra la curva 
degli occhielli superiori della b e della r e quella dell’occhiello (b) o della coda (r) in-
feriori, e tipico è lo sviluppo ascensionale del tratto curvo inferiore della g. Inoltre, 
ricompaiono la e e la m di derivazione onciale, che si è già riscontrata nel sarcofago 
di Giratto e che si arricchisce in questo specimen di un bottone a metà dell’altezza 
dell’asta centrale, la o fortemente ovalizzata e la s con la medesima inclinazione del 
segmento obliquo. Restano stabili anche le caratteristiche della a, che si presenta 
piuttosto stretta, con aste poco oblique, vertice appiattito e tratto mediano alto. In-
vece, meno sinuoso è l’andamento del tratto curvo della pancia delle due u soprav-
vissute rispetto ai precedenti nel portale della pieve di San Casciano a Settimo. Come 
in quest’ultimo cantiere, è diffusa la presenza di marcati allargamenti triangolari 
o forcellati al termine delle aste delle lettere, che testimoniano di una maggiore pre-
occupazione formale nell’esecuzione della scrittura rispetto alla tomba pisana.

Un esempio ulteriore dell’attività di Biduino e dei suoi collaboratori si osserva 
nella chiesa lucchese di San Salvatore. Al loro intervento si connettono l’architrave 
nel portale destro della facciata, che rappresenta il Miracolo dell’intercessione di 
San Nicola in favore del figlio di Getrone, e quello nel portale del fianco sinistro, nel 
quale è scolpito il Miracolo di San Nicola neonato che fa il bagno senza essere sor-
retto dalle balie.17

Il primo architrave non è sottoscritto ed è ascrivibile a un aiuto del maestro. Nel 
secondo, che è firmato, il vigore plastico delle figure “dovette muovere da nuove in-
fluenze che operarono sullo scultore portandolo a lasciare il rilievo pittorico, a cer-
care una solidità plastica che bene può dirsi lombarda”, sullo scorcio del secolo.18 
Tuttavia, dettagli quali le foglie d’acanto dei capitelli, che con le soprastanti rosette 
sono punteggiate dai fori di un trapano che produce effetti di pittoricismo ben più 
elementari di quelli ottenuti sui capitelli del portale della pieve di San Casciano 
a Settimo, non sembrano presupporre la piena autografia di Biduino, ma piuttosto 
un apporto dei suoi aiuti. Secondo una consuetudine operativa diffusa nel basso Me-
dioevo, la sottoscrizione in questo lavoro non sembra dunque garantire la respon-
sabilità esclusiva del maestro nella confezione dell’opera, ma appare assimilabile 
a un ‘marchio di fabbrica’ che ne certifica la realizzazione da parte del suo atelier.

La figura del santo inframmezza la didascalia s(anctus) nich//olau(s) / p(res)
b(ite)r p(uer) (“San Nicola presbitero bambino”), mentre sulla superficie convessa 
della tinozza in primo piano campeggia la firma bidvuino me / fecit hoc // op(us) 

	 17	 In particolare, sulla rara iconografia della scena in cui san Nicola libera il giovane 
Adeodato rapito dal re degli agareni—soggetto reiterato assai pedissequamente da una 
mano meno abile su un architrave nel fianco del duomo di Barga—e sulla sua probabile 
fonte testuale si veda Taddei 2010.

	 18	 La citazione è tratta da Toesca 1927, 812. Sembra ragionevolmente da escludere una rilavo-
razione del pezzo in una fase temporale più tarda, come si ipotizza in Poeschke 1998, 148.



164 Daniele Giorgi

(“Biduino eseguì quest’opera”). Nella gerarchia visiva del corredo verbale quest’ul-
tima, distribuita prevalentemente su un manufatto in rilievo, assume una premi-
nenza maggiore rispetto al titulus del santo, esercitando una maggiore attrazione 
sull’osservatore, in modo del tutto analogo al precedente di San Casciano a Settimo. 
Inoltre, la posizione quasi esattamente mediana del nome Bidvuino sul lato del 
recipiente sembra concepita proprio per valorizzare il nome dell’artefice presso 
il pubblico (Fig. 7). Anche in queste epigrafi restano costanti le caratteristiche già 
rilevate del disegno delle lettere. In particolare, non vi è tangenza tra la curva degli 
occhielli superiori della b e della r e quella dell’occhiello (b) o della coda (r) infe-
riori, la m di derivazione onciale è ornata da un bottone a metà dell’altezza dell’asta 
centrale, la o si presenta schiacciata ai lati e assume una configurazione ovale, e la 
u è piuttosto panciuta nel tratto sinuoso, che termina con un ricciolo in modo del 
tutto analogo a quanto osservato a San Casciano a Settimo. Inoltre, la a è sempre 
stretta e conserva le sue caratteristiche, la n mantiene gli appiattimenti e la e di 
modello capitale i suoi lunghi tratti orizzontali con pronunciati allargamenti trian-
golari. Infine, appare piuttosto curata la fattura dei tratti di coronamento delle sin-
gole lettere. 

Se gli indizi illustrati sembrano dar credito all’ipotesi che sia da ascrivere proprio 
a Biduino l’impaginazione e l’incisione delle iscrizioni, è meno scontato ammettere 
che l’artefice sia stato anche il loro autore. In tal caso sarebbe difficile spiegare il di-
vario retorico-linguistico che separa i testi della pieve di San Casciano a Settimo da 
quello di San Salvatore a Lucca, nel quale risalta la presenza di un conflittuale me/
hoc opus. L’attestazione in opere diverse del verbo ago e del suo composto perago 
(peregit, egit) in luogo del più comune facio lascerebbe ritenere che la composi-
zione di alcuni dei testi risalga ad un medesimo letterato.

Le variazioni delle caratteristiche grafiche, che costituiscono un tratto distin-
tivo di questo corpus di iscrizioni, diventano tanto più significative parallelamente 
all’affermazione di personalità distinte all’interno dell’atelier di Biduino.

Vorrei prendere in considerazione almeno un prodotto di questo atelier prov-
visto di un apparato verbale. Si tratta del puteale conservato nella chiesa di San 
Giorgio a Sorbano del Giudice, nel contado lucchese. Questa vasca cilindrica, attual-
mente sorretta da due leoni non pertinenti, è stata decurtata in basso e si presenta 
priva del fondo. Sulla superficie convessa in basso 

[…] un drago dal corpo piumato e dalle lunghe ali, con il collo e la coda termi-
nanti in teste di serpente, circonda tutta la vasca azzannando se stesso e dise-
gnando così un cerchio dal valore simbolico […]. In un registro superiore sono 
scolpiti un uccello e due pesci che portano in bocca un ramoscello, secondo l’ico-
nografia paleocristiana degli animali acquatici dal senso salvifico.19

	 19	 Ducci 2011, 122.



165L’educazione grafica di uno scultore di età romanica

I confronti morfologici e stilistici più calzanti per questi rilievi sono stati istituiti 
proprio con opere attribuite a Biduino: in particolare un drago analogo a quello 
sorbanese si osserva nel fregio zoomorfo ai lati della porta d’accesso del campanile 
della cattedrale di Pisa (Fig. 8).20 

Sempre nel registro superiore è  incisa un’iscrizione-firma, che tramanda un 
nome di difficile lettura a causa dell’abrasione della superficie dell’orlo del puteale 
in corrispondenza della terza lettera della prima parola, di cui sopravvive un’asta 
verticale: be+uidvs magister / fecit hoc opus (“Maestro […] ha realizzato quest’o-
pera”). Com’è stato segnalato, è possibile che questa lettera fosse una I oppure T, 
di cui si sarebbe perso il braccio orizzontale. Meno plausibile appare la sua deci-
frazione come una L priva del braccio inferiore, in modo analogo a quanto si ve-
rifica nel vocabolo sepuitus nell’iscrizione della lastra con le Esequie del pievano 
Lieto a San Iacopo a Lammari.21 Qualora si fosse effettivamente trattato di una t, 
il nome inciso sarebbe stato Betuidvs—singolarmente prossimo a  Biduinus—
che potrebbe esser stato eseguito da un discepolo dotato di una scarsa educazione 
grafica.22

	 20	 Tigler 1990, 34.
	 21	 Dalli Regoli 1986, 42, 47 note 10, 11.
	 22	 A questo proposito si veda Tigler 2002, 88–89 nota 89.

Fig. 7: Biduino, Miracolo di San Nicola neonato, Lucca, chiesa di San Salvatore, portale nel fianco laterale.



166 Daniele Giorgi

Oltre agli indizi formali e dall’affinità onomastica, la produzione del puteale nella 
cerchia di Biduino sembra avvalorata anche dall’esame paleografico dell’epigrafe: 
in particolare, la f di fecit si contraddistingue per la curva inferiore verso sini-
stra dell’asta verticale, in modo simile alle occorrenze nelle iscrizioni della pieve di 
San Casciano a Settimo e di San Salvatore a Lucca; la e è di modello onciale e assai 
rotondeggiante, la g esibisce il peculiare tratto curvo ascendente che piega verso 
l’interno, la m è di caratteristica derivazione onciale e la u mostra il tratto sinuoso 
assai panciuto, concluso superiormente da un ricciolo. La fedeltà a certe costanti 
grafiche ravvisabili nelle iscrizioni disseminate sui lavori di Biduino può autoriz-
zare ad avvalersi in tal caso del paradigma interpretativo di ‘scritture di bottega’.23 
Infatti, un simile esempio dimostra che la trasmissione del saper fare dall’artefice 
ai discepoli all’interno di un atelier bassomedievale poteva estendersi dalla realiz-
zazione di immagini ad elementi di un’educazione grafica necessaria per veicolare 
anche messaggi verbali.

***

Ringrazio Giulia Ammannati, Francesco Busti, Francesco Caglioti, Maria Teresa 
Filieri, Licia Luschi, Monia Manescalchi, Salvatore Settis, Giandonato Tartarelli e la 

	 23	 Si vedano ancora Donato 2008, 372, e—come specimen di indagine nello stesso volume—
Lomartire 2008.

Fig. 8: “Be+uidvs”, Puteale. Sorbano del Giudice (Lucca), chiesa di San Giorgio.



167L’educazione grafica di uno scultore di età romanica

famiglia Mazzarosa. I criteri osservati per la trascrizione delle iscrizioni seguono 
essenzialmente le norme suggerite agli autori dalla redazione della rivista Opera 
Nomina Historiae. Giornale di cultura artistica.

Bibliografia

Ammannati, Giulia (2020), �“La A di Giotto”, in: Immagine & parola 1, 111–123.
Arias, Paolo Enrico/Cristiani, Emilio/Gabba, Emilio (1977), �Camposanto monumentale di Pisa. 

Le antichità, Pisa.
Ascani, Valerio (1992), �“Biduino”, in: Enciclopedia dell’arte medievale, https://www.treccani.it/

enciclopedia/biduino_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-Medievale%29/ (accesso 29/09/2022).
Baracchini, Clara/Filieri, Maria Teresa (2014), �“Armonie di pietra. Scultura a Lucca, XI–XII secolo”, 

in: Chiara Bozzoli e Maria Teresa Filieri (ed.), Scoperta armonia. Arte medievale a Lucca, 
Lucca, 225–246.

Dalli Regoli, Gigetta (1986), �Dai maestri senza nome all’impresa dei Guidi. Contributo per lo studio 
della scultura medievale a Lucca, Lucca.

Dalli Regoli, Gigetta (2001), �“Marmi che si piegano e altri artifici. Note sui rilievi della Pieve di San 
Casciano a Settimo presso Pisa”, in: Arte cristiana 89 (802), 1–4.

Dalli Regoli, Gigetta (2011), �“Il tema dell’Entrata in Gerusalemme nelle interpretazioni di Biduino”, 
in: Walter Angelelli e Francesca Pomarici (ed.), Forme e storia. Scritti di arte medievale 
e moderna per Francesco Gandolfo, Roma, 223–232.

Donati, Fulvia (1996), �“Il reimpiego dei sarcofagi. Profilo di una collezione”, in: Clara Baracchini e Enrico 
Castelnuovo (ed.), Il Camposanto di Pisa (Biblioteca di storia dell’arte 27), Torino, 69–94.

Donato, Maria Monica (2008), �“Il progetto Opere firmate nell’arte italiana/Medioevo: ragioni, linee, 
strumenti. Prima presentazione”, in: Maria Monica Donato (ed.), L’artista medievale (atti del 
convegno, Modena, 17–19 novembre 1999), Pisa, 365–400.

Ducci, Annamaria (2011), �“Vasche e fonti battesimali delle pievi medievali toscane: dati, problemi, 
ipotesi”, in: Maria Monica Donato e Marco Frati (ed.), Monumenta. Rinascere dalle acque: 
spazi e forme del battesimo nella Toscana medievale, Ospedaletto/Pisa, 93–143.

Favreau, Robert (1979), �Les inscriptions médiévales (Typologie des sources du moyen âge occi
dental 35), Turnhout.

Favreau, Robert (1997), �Épigraphie médiévale (L’atelier du médiéviste 5), Turnhout.
Favreau, Robert (2001), �“Commanditaire, auteur, artiste dans les inscriptions médiévales”, in: 

Michel  Zimmermann (ed.), Auctor et auctoritas. Invention et conformisme dans l’écriture 
médiévale (atti del convegno, Versailles, 14–16 giugno 1999) (Mémoires et documents de 
l’école des chartes 59), Parigi/Ginevra, 37–59.

Favreau, Robert/Michaud, Jean/Mora, Bernadette (1988), �Corpus des inscriptions de la France 
médiévale, vol. 12: Aude, Herault, Parigi.

Filieri, Maria Teresa (1990), �Architettura medioevale in diocesi di Lucca. Le pievi del territorio 
di Capannori, Lucca.

Glass, Dorothy F. (1997), �Portals, Pilgrimage, and Crusade in Western Tuscany, Princeton (NJ).
Lomartire, Saverio (2008), �“Wiligelmo/Nicolò. Frammenti di biografie d’artista attraverso le 

iscrizioni”, in: Maria Monica Donato (ed.), L’artista medievale (atti del convegno, Modena, 
17–19 novembre 1999), Pisa, 269–282.

Mazzarosa, Antonio (1843), �Guida di Lucca e dei luoghi più importanti del ducato, Lucca.
Milone, Antonio (1993), �“Sarcofago del giudice Giratto”, in: I Marmi di Lasinio. La collezione 

di sculture medievali e moderne nel Camposanto di Pisa (catalogo della mostra, Pisa, 
30 luglio–31 ottobre 1993), Firenze, 172–174.

https://www.treccani.it/enciclopedia/biduino_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-Medievale%29/
https://www.treccani.it/enciclopedia/biduino_%28Enciclopedia-dell%27-Arte-Medievale%29/


168 Daniele Giorgi

Mineo, Emilie (2017), �“L’artiste lettré? Compétence graphique et textuelle de l’artiste roman à travers 
les signatures épigraphiques”, in: Manuel Antonio Castiñeiras González (ed.), Entre la letra 
y el pincel: el artista medieval. Leyenda, identidad y estatus, El Ejido, 77–91.

Müller, Rebecca (2020), �“Der Name am Grab. Die Künstlersignatur auf dem Grabmal des Wolfhard 
von Roth”, in: Gerhard Lutz e Rebecca Müller (ed.), Die Bronze, der Tod und die Erinnerung. 
Das Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom, Passavia, 199–221.

Petrucci, Armando (1972), �“Libro, scrittura e scuola”, in: La scuola nell’Occidente latino dell’Alto 
Medioevo (atti della XIX settimana di studio del Centro italiano di studi sull’alto Medioevo, 
Spoleto, 15–21 aprile 1971), Spoleto, 313–337.

Petrucci, Armando (1986), �“Alfabetismo ed educazione grafica degli scribi altomedievali 
(secoli VII–X)”, in: Peter F. Ganz (ed.), The Role of the Book in Medieval Culture, vol. 1 
(Bibliogia 3), Turnhout, 109–131.

Petrucci, Armando/Romeo, Carlo (1992), �“Scriptores in urbibus”. Alfabetismo e cultura scritta 
nell’Italia altomedievale, Bologna.

Petrucci, Livio (2010), �Alle origini dell’epigrafia volgare. Iscrizioni italiane e romanze fino al 1275, 
Pisa.

Poeschke, Joachim (1998), �Die Skulptur des Mittelalters in Italien, vol. 1: Romanik, Monaco.
Previtali, Giovanni (1985), �“Introduzione”, in: Simone Martini e ‘chompagni’ (catalogo della mostra 

ospitata dalla Pinacoteca Nazionale di Siena, 27 marzo–31 ottobre 1985), Firenze, 11–32.
Ridolfi, Enrico (1882), �L’arte in Lucca studiata nella sua cattedrale, Lucca.
Stroszeck, Jutta (1998), �Löwen-Sarkophage. Sarkophage mit Löwenköpfen, schreitenden Löwen 

und Löwen-Kampfgruppen, Berlino.
Stussi, Alfredo (2005), �“La tomba di Giratto e le sue epigrafi”, in: Alfredo Stussi (ed.), Storia lingui-

stica e storia letteraria, Bologna, 9–21.
Taddei, Carlotta (2010), �“Un miracolo di san Nicola e l’officina di Biduino”, in: Arturo Carlo 

Quintavalle (ed.), Medioevo: le officine (atti del convegno internazionale di studi Parma, 
22–27 settembre 2009), Milano, 420–426.

Testi Cristiani, Maria Laura (2005), �“Biduino architetto-scultore nella chiesa dei SS. Ippolito 
e Cassiano (già SS. Cassiano e Giovanni Battista), che ‘docte peregit’”, in: Maria Laura Testi 
Cristiani (ed.), Arte medievale a Pisa tra Oriente e Occidente, Roma, 217–232.

Tigler, Guido (1990), �“Ancora a Sorbano del Giudice”, in: Antichità viva 29 (5), 29–38.
Tigler, Guido (1995), �“Biduinus”, in: Günter Meißner e Andreas Beyer (ed.), Allgemeines Künstler

lexikon. Die bildenden Künstler aller Zeiten und Völker, vol. 10, Monaco, 517.
Tigler, Guido (2002), �“Pisa, Lucca … e Porcari”, in: Anthimiana. Studi e ricerche dell’abbazia di 

Sant’Antimo 4, 45–89.
Tigler, Guido (2006), �Toscana romanica, Milano.
Toesca, Pietro (1927), �Storia dell’arte italiana, vol. 1.2: Il Medioevo, Torino. 
Vannucci, Monica (1987), �“La firma dell’artista nel medioevo: testimonianze significative nei monu-

menti religiosi toscani del secoli XI–XIII”, in: Bollettino storico pisano 56, 119–138.

Crediti fotografici

Figg. 1, 2, 4:	 © Giandonato Tartarelli (Pisa, Scuola Normale Superiore).
Fig. 3:	 © Giulia Ammannati (Pisa, Scuola Normale Superiore).
Figg. 5, 6, 7, 8:	 © Daniele Giorgi (Pisa, Scuola Normale Superiore).



© 2025 Viola Allegranzi (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.),  
Künstlersignatur und Artefakt. Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr.  
bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025, 169–187. DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23232

Viola Allegranzi 

Noteworthy Signatures on Medieval  
Iranian Metalwork
Reflections on Artisans and the Organisation of the Art

Abstract Artefacts produced in the Islamicate 
world during the Umayyad and Abbasid caliphates 
(ca. mid-7th ‒ mid-13th century) includes a rela-
tively small number of signatures, which increases 
significantly from the 10th–11th centuries onward. 
Inscribed signatures tend to be concise and stan-
dardised across places, times and media, and gen-
erally convey little information about the crafts-
man and the context of production. Nevertheless, 
devoting equal attention to the textual content 
and visual effect of the signature, and consider-
ing these integrally with the object and its techno-
logical features may inform artisanal skills and the 
role of the signer in the production process. 

The present paper focuses on case studies se-
lected from the repertoire of 10th to 13th-century 

metalwork produced in the Iranian region and 
fosters some reflections on the artisan agent and 
the mark of his work. The pieces are chosen for 
the presence of signatures that diverge from the 
standard in terms of technical, visual or textual 
features. They span from utilitarian copper caul-
drons produced in series and bearing the marks of 
their fabricator to some fine pieces of metalwork 
inlaid with silver, allegedly signed by their decora-
tor or by the individuals involved in the commis-
sioning, conception and sale. This re-examination 
of a small corpus of objects challenges some con-
flicting conclusions reached in previous studies 
and offers multi-faceted perspectives on epi-
graphic signatures in Arabic and Persian, their 
semiotic and decorative functions.

Keywords Artisans’ Signatures; Medieval Craftsmanship; Islamic Epigraphy; Iranian Metalwork

In the Islamicate world during the times of the Umayyad and Abbasid Caliphates 
(mid-7th to mid-13th century), it was rare for artisans to sign their manufactures. 
Yet signatures can occasionally be found on coins, manuscripts and monuments, 
as well as objects of different kinds: pottery, textiles, and pieces in metalwork. The 
practice of signing these works, although still rare, increased significantly from the 
10th–11th centuries onward. 

A handful of studies have addressed the general phenomenon of signatures in 
Islamic art;1 more frequently, scholars have studied the signatures on specific cor-
pora, defined in terms of material2 or context of production,3 or resulting from spe-
cific artists or artisans.4 This literature has shown that the manner of expressing 

	 1	 Meinecke 1982; Blair/Bloom 1999; Blair 2015.
	 2	 Leo A. Mayer published six volumes comprising compilations of signatures on glass, ar-

chitecture, astrolabes, woodwork, metalwork, armours (1954–1962).
	 3	 For instance Rice 1953 and Raby 2012 on metalwork attributed to Mosul (Iraq); and Blair 

2005, 83–86 on ivories from Islamic Spain.
	 4	 See Blair 2008 on the potter Abū Zayd from Kashan (Iran), late 12th-early 13th cen-

tury; Auld 2004 on the 15th-century Veneto-Saracenic metalworker Maḥmūd al-Kurdī; 
Balafrej 2019 on the Iranian painter Kamāl al-Dīn Bihzād (d. 1535). In some earlier 

https://doi.org/10.17885/heiup.1497.c23232
https://orcid.org/0000-0002-0398-8654


170 Viola Allegranzi

signatures was largely standardised across media, places and eras. In the great ma-
jority of cases, the Arabic word ʿamal “work of” (alternatively read ʿumila “made 
by”) precedes the name of the craftsman, regardless of the artisanal activity.5 The 
name may include one or more patronymics (sing. nasab) and a nisba, referring 
to the place of origin or residence, or to the profession. However concision often 
prevails, and so the signatures per se usually inform us little on the artisan, or for 
that matter on the artefact. The difficulties in extracting information are exacer-
bated by further factors: the repetitiveness of Arabic proper names; the mobility of 
craftsmen, casting doubts on the linkages between geographic nisba and true prov-
enance of objects; the scarcity of complementary sources on artisans and work-
shops in the relative medieval societies. 

Rather than in textual content, it is in fact in the forms of the signatures that we 
see much greater variety: these are executed in a great array of layouts and writing 
styles, resulting in overall variations in visibility and refinement. Signatures may 
be inserted into a text, such as at the end of a dedicatory inscription mentioning 
the patron and/or the recipient; they could also stand alone; in either case possi-
bly completed by the date.6 Through positioning and size, the artisan may render 
the signature easily legible, or reduce it to scarcely visible; the inscription may or 
may not be framed in an epigraphic cartouche; the script and ornamentation may 
be varied or the same with respect to other inscriptions on the object, more or less 
plain or ornate. These features could provide precious hints about the functions of 
the signatures and status of the artisans, yet their systematic description and exam-
ination have been rare.

Through an approach of cross-checking data on the content and format of sig-
natures with technical analyses of the signed artefacts, the current paper explores 
the ways that the inscribed signatures may recognise artisanal skill, and in particu-
lar the role of the signatories in the relative production processes. These reflections 
are developed based on case studies selected from the repertoire of 10th to 13th cen-
tury metalwork produced in the Iranian region (encompassing modern Iran, 
Afghanistan, and the Central Asian republics): a relatively large and well-studied 
corpus,7 although suffering from significant doubts on chronology and provenance 
due to the decontextualisation of the majority of objects. Among basic references, 
we have the compilation of signatures on metalwork produced across the Islamicate 

ceramic production, the recurrence of a single name on large quantities of objects has 
led to the inferred indication of an entire workshop, Blair/Bloom 1999, 50–51, 54.

	 5	 Another generic formula is ṣanaʿa, “craftsmanship of”. The rare cases of more specific 
terms deserve deeper but cautious probing for potential interpretation; see section 2.

	 6	 Blair 2015, 230–231 distinguishes between ‘formal’ signatures, included in a foundation/
fabrication inscription and integrated in the original design, and ‘informal’ signatures, 
added after completion and more often inconspicuously positioned.

	 7	 See esp. Allan 1976; Melikian-Chirvani 1982.



171Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

lands from the medieval to the modern by Leo A. Mayer,8 recently updated by 
Valentina Laviola for pre-Mongol Iranian signed works, with greater attention to 
epigraphic and palaeographic aspects.9 The present study also benefits from more 
recent publications on specific collections, offering fresh data on the objects and 
their inscriptions,10 and from the author’s internship in the Islamic Art Department 
of the Louvre Museum, which has allowed first-hand study of some specimens of 
inscribed Iranian metalwork.11 Most of the objects discussed below are relatively 
well-known to Islamic art historians, having attracted attention for their unique 
technical features, visual qualities, and character of inscriptions. Those chosen for 
case study, in particular, present minor to significant deviations from the ‘standard 
formulae’ of inscriptions, thus nourishing observations on the artisan agent and 
the possible interpretations of his signature. 

In the Beginning Was the Signature: Some Iranian  
Hemispherical Cauldrons

As a general rule, signatures are found infrequently on everyday objects produced 
in series, and more often on pieces of fine and expensive metalwork. A relatively 
large share of signed items appears, however, among a particular class of objects: 
namely hemispherical cauldrons (Ø 35 to 55 cm), likely destined for the cooking 
fire.12 Umberto Scerrato compiled a list of 33 such cauldrons, including 10 with sig-
natures, while Anatolii A. Ivanov more recently reported a total of 130, of which 
65 are signed.13 Previous studies have debated the provenance of the cauldrons, 
variously attributed to historical Khurasan, Transoxiana, or Dagestan in the Cauca-
sus.14 Rather than further census, or pursuit of the provenance of these cauldrons, 
the current aim is to observe the technique and style of some of the signatures. The 
focus is on the most widespread type of medieval Iranian cauldrons, character-
ised by three conical feet, a hemispherical body with flat everted rim, in turn bear-
ing four protruding flanges. What can be considered the front flange is shaped for 
pouring; the lateral flanges often bear handles; the upper face of the back flange is 

	 8	 Mayer 1959.
	 9	 Laviola 2017.
	 10	 Collinet 2021 contains valuable technical and archaeometric analyses; Laviola 2020 

and Di Flumeri Vatielli/Giunta 2022 devote special attention to epigraphy.
	 11	 The internship took place in 2016, in the framework of the project Objets inscrits, directed 

by Dr. Carine Juvin.
	 12	 Smaller specimens (Ø 13–18 cm) of uncertain function are also known, for instance Staat

liche Museen zu Berlin, Museum für Islamische Kunst, Inv. No. I. 6760, https://id.smb.​
museum/object/1530698 (accessed 16/09/2022).

	 13	 Scerrato 1964, 689–692; Ivanov 2003, 481.
	 14	 Scerrato 1964, 687–696; Scerrato 1965, 233–236; Allan 1976, 191–196.

https://id.smb.museum/object/1530698
https://id.smb.museum/object/1530698


172 Viola Allegranzi

sometimes decorated with an epigraphic cartouche, containing a signature or stan-
dard benedictory formulae.15 

The first case for examination is a  cauldron held by the Louvre Museum 
(Inv. No. MAO 362, Ø max 53.4, h. max 28.3 cm, Fig. 1),16 made by lost-wax casting in 
high-lead copper alloy.17 The rim is decorated with alternating bands of plaited mo-
tifs and vegetal scrolls; the pouring and lateral flanges display differently shaped 
medallions with vegetal or geometric patterns, while the back fledge bears an in-
scribed signature (Figs. 2a–b). The epigraphic cartouche is framed on both sides by 
foliate stems, although some letters overlap or exceed them. The text reads ʿamal bū 
bakr bin maḥmūd ṣaffār, “work of Bū Bakr b. Maḥmūd the coppersmith”.18 Although 
the inscription follows the standard Arabic formulary, the lack of the article before 
the word ṣaffār, “coppersmith”, hints at a text composed in a Persian-speaking con-
text. The text is distributed on two superimposed lines and presents a hybrid writ-
ing style: the lower line (ʿamal bū bakr) is traced in Kufic letters with some foliate 
endings, while in the upper line (b. maḥmūd ṣaffār), the sinuous ductus resembles 
curvilinear script (naskh).19 This stylistic difference is apparent when comparing 
the diamond-shaped mīm of ʿamal (unusually written above the baseline) with the 
rounded letters of maḥmūd, as well as the various shapes of the final rāʾ, featur-
ing a small stroke laid on the baseline in bakr, and a rounded descender in ṣaffār. 
Finally, the epigraphic field includes three ‘points’: the two inserted below the bāʾ 
of bū and bakr can be interpreted as diacritics (although diacritical marks are usu-
ally omitted in Kufic script), while the third point, located between the last two 
letters of maḥmūd, has no orthographic role and seems to be purely ornamental. 
The inaccuracies in the shape of letters, together with the mixture of Kufic and cur-
vilinear script,20 suggest that the inscription was not designed by an experienced 

	 15	 Note, however, that undecorated specimens are not uncommon, and that inscriptions 
and ornaments can be variously distributed on the flanges.

	 16	 Collinet 2021, 290, No. 83.
	 17	 Analyses on objects from different collections have revealed a similar composition, see 

Allan 1976, 191; Di Flumeri Vatielli/Giunta 2022, 60.
	 18	 The inscription was first read by David-Weill 1964, 30. Bū Bakr is a common abbrevi-

ation for Abū Bakr. The word bin, “son of” (hereafter abbreviated as b.) is squeezed be-
tween ʿamal and maḥmūd, and can be confused with a vegetal ornament due to the un-
usual curl of the initial letter.

	 19	 David-Weill 1964, 30 qualifies the script as coufique tardif (“late Kufic”) and describes 
some oddities of the inscription. Scerrato 1965, 230, referring to an identical inscription 
on the cauldron of the Musée des Antiquités of Alger (below), notes the mixture of Kufic 
and naskh and provides a more detailed palaeographic analysis.

	 20	 Inscriptions in Kufic and curvilinear script are often both found on single pieces of met-
alwork dating from the 11th century onwards, however without mixing of styles in the in-
dividual epigraphic cartouches. A hybrid style does occur in the signature on a cauldron 
from the Hermitage collection (Inv. No. TP-162), Scerrato 1965, 230; Loukonine/Ivanov 
1996, 138, No. 118, and in two inscriptions on an inlaid pen-box held by the same museum 
(Inv. No. SA-12688); Giuzalian 1968, 98, 113, figs. 2, 10.



173Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

calligrapher. However, the overall visual effect of the epigraphic cartouche is rather 
harmonious, since letters and foliate ornaments are evenly distributed to cover the 
entire surface of the flange.

The signature on the Louvre cauldron provides several noteworthy features. 
First, as is the rest of the decoration, the inscription is cast in relief, which implies 
that it must have been traced on the wax model, before it was transferred to the ob-
ject itself. The exact manufacturing process of the cauldron cannot be established 
with certainty; however, technical analysis suggests that the wax was first shaped 
using a model made of refractory material (plaster or clay), then lathe-turned for 
smoothing the hemispherical surface. In addition, close-up observations hint at the 
possibility that the flanges were forged in the earliest stages and integrated into 

Fig. 1: Hemispherical 
cauldron, Iran, 12th–13th 
century, Paris, Louvre 
Museum, Inv. No. MAO 362.

Fig. 2a: Signature on the 
back fledge of the cauldron 
at the Louvre Museum, 
Inv. No. MAO 362.

Fig. 2b: Drawing by Viola 
Allegranzi, 2022.



174 Viola Allegranzi

the mould that subsequently serve to cast the body of the object.21 We can assume 
that the epigraphic cartouche as well as the decorative devices on the rim and the 
flanges of this particular object were obtained through a reusable model or stamp, 
since several cauldrons with matching dimensions and ornaments, and displaying 
an identical inscribed signature have come down to us. In fact, at least two anal-
ogous specimens are held at the State Hermitage Museum,22 while one has been 
recorded at the Museum of the Academy of Sciences in Kiev,23 and another at the 
Musée des Antiquités of Alger.24 It seems that the purpose of the inscription on the 
Louvre cauldron and homologous items, then, was as a workshop mark to be borne 
on the object series. The signature would likely refer to the master coppersmith of 
the manufacturing foundry or one of his most qualified workers.25 

The name Bū Bakr also occurs on a cauldron held by the Victoria and Albert 
Museum.26 The epigraphic cartouche is again located on the back flange, but the 
inscription is engraved in bold Kufic letters with foliate endings, which suggests 
an attribution to the 10th–11th centuries, compared to the probably later Louvre 
cauldron, whose inscription seems influenced by the diffusion of curvilinear 
script around the late 11th–12th centuries. Annabelle Collinet has attempted to re-
trace families of Iranian coppersmiths on the basis of the names and patronyms 
recorded in signatures,27 and indeed, it is plausible that both workshop direction 
and the related artisanal skills were transmitted within families.28 Nevertheless, 
although similar names do occur on several objects, this evidence alone is too weak 
to support the identification of familiar lineages: careful consideration should also 
be given to the technical and stylistic features.

	 21	 Collinet 2021, 75–76, 286.
	 22	 Inv. Nos. TP-202; TP-207, Beyond the Palace Walls 2006, 73, No. 61; Art of Islam 1999, 165, 

No. 120, fig. 120; in both cases, the signature is read “Bū Bakr Maḥmūd”, with omission of 
bin. Also: Katalog pamiatnikov iranskogo iskusstva 1935, 428–429, Nos. LXV, LXVII (where 
the name is erroneously read “Maḥmūd b. Abū Bakr”). Mayer 1959, 55 mentions three 
cauldrons at the Hermitage; David-Weill 1964, 30 specifies that two of them are “identi-
cal” to the Louvre specimen and the third is smaller (Ø max 45.5 cm); Ivanov (in Beyond 
the Palace Walls 2006, 73) notes eight cauldrons signed by this same coppersmith.

	 23	 Krachkovskaia 1927, 2; Mayer 1959, 55. No illustration of this object has been found, 
nor more recent information.

	 24	 Scerrato 1965, pl. I–II, figs. 1–4. More recent information on this object has been unavail-
able.

	 25	 Mayer 1959, 11 notes this interesting problem: does a signature on a mould refer to the 
mould-maker, or rather to a “metalworker” who ordered the mould? In the case under 
study the epithet “coppersmith” advocates in favour of the second option.

	 26	 Inv. No. M37–159 (Ø max 45.8, h. 17.5–19–5 cm), Melikian-Chirvani 1982, 48–49, No. 10. 
Differently from the Louvre specimen, this cauldron is composed of two shells cast sepa-
rately and soldered.

	 27	 Collinet 2021, 287.
	 28	 Blair 2008, 5–6 on families of potters in late-medieval Kashan; Aube 2021 on families of 

woodcarvers in 15th-century Mazandaran, Iran.



175Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Another artisan whose name occurs on several cauldrons is Abū Bakr b. Aḥmad 
al-Marwazī:29 his signature is once again cast inside a trapezoidal cartouche with 
lateral foliate stems (Fig. 3). In this series, the text is traced in floriated Kufic script 
with abusive points and runs on one line, with the exception of the last word (the 
nisba “al-Marwazī ”), recorded above the name.30 In spite of the divergent dis-
tribution of the text and writing style, the format of the signature reveals close 
technological and visual connections with the signature on the Louvre cauldron. 
These analogies are reinforced by the similar dimensions31 and the identical or-
namental bands and medallions cast on the other flanges and the rim. Jean David-
Weill and Ivanov have already advanced the hypothesis that the two series orig-
inated in the same centre of production,32 and this is more than plausible, since 
the two coppersmiths seem to follow the same fabrication procedure and use al-
most identical models. Given that the nisba of the second artisan claims connec-
tions with the city of Merv (in modern Turkmenistan), the location of the work-
shop in this major city of medieval Khurasan is very likely, but cannot be taken 
for granted.33

Also notable is that, replacing the nisba on the first group of cauldrons, we find 
the epithet ṣaffār. Two notable comparisons are a second cauldron at the Louvre 
Museum, signed by Ibrahīm[sic] b. Aḥmad ṣaffār;34 and a specimen in the Herat 

	 29	 Two objects were recorded in the former Stuart C. Welsh Collection (Cambridge, Mass.) 
and in the Moser Collection at the Bernisches Historisches Musem (Inv. No. 91/14), see 
Mayer 1959, 24, pl. II (who mentions a third object known from a manuscript note by Max 
van Berchem); Scerrato 1964, 689, figs. 56–57; one is kept at the Art Museum of Georgia 
in Tbilisi (Inv. No. 1/3), Loukonine/Ivanov 1996, 139, No. 119. Ivanov 1983 mentions three 
more specimens discovered in various collections in the former Soviet Union.

	 30	 Laviola 2017, 83–84, pls. I.2–I.3 carefully describes the almost identical inscriptions on 
two cauldrons.

	 31	 Dimensions are recorded only for the cauldron held in Tbilisi: Ø 53.5–52.4, h. 20 cm.
	 32	 David-Weill 1964, 30–31; Beyond the Palace Walls 2006, 73.
	 33	 The nisba could also be an indicator of the artisan’s foreign origins or a name inher-

ited from his father. Other nisbas recorded on cauldrons relate to various Iranian cities: 
al-Hamadānī, al-Isfāhānī, al-Qazwīnī, al-Ṭūsī, Ivanov 2003, 479–480.

	 34	 Inv. No. MAO 366. David-Weill 1964, 30; Collinet 2021, 288, No. 82; https://collections.
louvre.fr/ark:/53355/cl010320052 (accessed 16/09/2022). The signature is cast in curvilin-
ear script against a background of scrolls.

Fig. 3: Signature on the 
back fledge of the cauldron 
in the former Stuart C. 
Welsh Collection, drawing 
by Valentina Laviola, 2017.

https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320052
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320052


176 Viola Allegranzi

National Museum, naming al-Ḥusayn b. al-Ḥasan ṣaffār.35 The literature does not 
report any examples of inclusion of the professional epithet ṣaffār on other forms 
of signed copper-alloy objects, instead being noted solely on cauldrons.36 Such ves-
sels certainly were long-lasting, destined to accompany the generations of family 
as they continued to manage the household. Thus, their manufacture demanded 
skill and guaranteed durability, which suggests that the signature may have played 
the role of a ‘quality certificate’ in the sale process. Moreover, the position of the 
inscription ensures its visibility over time, as it can be assumed that the user was 
carefully handling the back flange while pouring liquids from the cauldron. How-
ever, it is doubtful that this simple everyday gesture, probably performed by an 
illiterate person, was sufficient to activate the reading process and we can argue 
that the signature was perceived as part of the decoration of the object. Hence, the 
exact reasons for such recognition of artisanal activity, inserted in the very first 
steps of fabrication and in prominent position on cauldrons, and not in the quali-
fied production of other kinds of objects, remain open to hypothesis.

Which Hands Did What? Retracing the Chaîne Opératoire

Little is known of the steps in medieval Iranian metalwork production, or of the rel-
ative organisation of workshops. By cross-checking data on the composition, man-
ufacturing and decorative techniques of the surviving specimens, we could hope to 
arrive at some useful conclusions. Thus far, in support, we have only a few system-
atic technical and archaeometallurgical analyses.37

Scholars agree that, from the 12th century onwards, the production of refined 
metalwork ornamented and inscribed in inlayed silver or copper demanded the 
work of several individuals. The object maker (wax modeller, founder or metal 
beater) and then the designer or designers (engraver, chiseller-inlayer) must have 
worked on the object in stages, possibly even in different workshops.38 In this re-
gard, it is notable that with introduction of the inlay technique there also came an 

	 35	 Inv. No. HNM 03. 10. 86b. Melikian-Chirvani 1982, 180; Müller-Wiener 2016, 97–98, Cat. 
No. 31, fig. 20. The signature is chiselled in curvilinear script against a plain background 
with scattered vegetal ornaments.

	 36	 A parallel can be drawn with the epithet al-ḥaddād “the smith”, found in the signatures 
on the metal plaques and knockers of two 11th-century Iranian gates, Blair/Bloom 1999, 
52.

	 37	 Allan 1976 was the first to take interest in this approach. Analyses have since been com-
pleted on selected collections of the Freer Gallery (Atıl/Chase/Jett 1985), British Museum 
(La Niece et al. 2012) and Louvre Museum (Collinet 2021).

	 38	 See discussion in Collinet 2021, 92–102. The author proposes that the chaîne opératoire 
could vary according to the centre of production, arguing that, in the cases of objects at-
tributed to Herat and Ghazna, this would be demonstrated by the different techniques 
for the inlay stage of the work.



177Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

increase in the occurrence of signed pieces. Moreover, in a few instances there are 
signatures of more than one person, supporting the conception of planned division 
of labour. 

The identification of the roles of the named individuals, however, has been sub-
ject to different interpretations, and remains difficult. Two well-known objects with 
fabrication texts composed in mixtures of Arabic and Persian, also differing from 
the norm in length, offer interesting examples. Given that previous studies have 
dealt extensively with the overall object designs and palaeographic features of the 
inscriptions, the current considerations will only focus on the signatures and their 
possible interpretations. 

The first object, held by the Hermitage Museum, is a bucket of globular shape 
(h. 18, Ø 22 cm) cast in copper alloy and inlaid with copper and silver, produced in 
Herat in 559 AH/1163 CE.39 Similar buckets were probably used in bathhouses, but 
the exceptional decoration and the good state of preservation make it questionable 
whether this specimen has ever been used. On the body, epigraphic bands spell 
out Arabic benedictory formulae in highly elaborated styles (including animated 
scripts), alternating with figurative scenes inspired by the courtly motif of ‘feast 
and fight’ (bazm u razm). A dedicatory text on the upper side of the rim, inscribed 
in curvilinear letters originally inlaid with silver,40 reads: 

farmūdan-i īn khidmat rā ʿabd al-raḥman b. ʿabd allāh al-rashīdī ḍarb-i (?) 
muḥammad b. ʿabd al-wāhid ʿamal-i ḥājib masʿūd b. aḥmad al-naqqāsh-i harāt 
li-ṣāḥibihi khwāja ajall rukn al-dīn fakhr al-najjār amīn al-muslimīn zayn ­al-ḥajj 
wa’l-ḥaramayn rashīd al-dīn ʿazīzī b. abū’l-ḥusayn al-zanjānī dāma ʿizzuhu

ʿAbd al-Raḥman b. ʿAbd Allāh al-Rashīdī ordered this work, formed [i. e. designed?] 
by Muḥammad b. ʿAbd al-Wāhid, made [i. e. inlaid?] by the ḥājib Masʿūd b. Aḥmad 
the decorator from Herat for its owner, the exalted khwāja Rukn al-Dīn, the glory 
of merchants, the muslims’ trusted man, an ornament to the pilgrimage and 
both holy places [i. e. Mecca and Medina], Rashīd al-Dīn ʿAzīzī b. Abū’l-Ḥusayn 
al-Zanjānī, may his fame endure.41

The text presents several unusual features and interpretative issues: to begin with, 
it opens with a Persian sentence associating the patron not with the object itself, but 
with his order of the khidmat (“service, task” or “gift”), probably to be understood 

	 39	 Inv. No. IR-2268, Veselovskii 1910; Ettinghausen 1943; Kana’an 2009; on the signature, 
Mayer 1959, 61; Laviola 2017, 22–23. See photos at https://www.kornbluthphoto.com/
BobrinskyBucket.html (accessed 16/09/1022).

	 40	 Illustrated in Ettinghausen 1943, 198, fig. 3.
	 41	 Transliterated after TEI, No. 7979, translated by the author. Slightly different versions 

are given in Ettinghausen 1943, 196; Giuzalian 1968, 105; Melikian-Chirvani 1982, 83, 
note 61; Art of Islam 1999, 159, No. 114.

https://www.kornbluthphoto.com/BobrinskyBucket.html
https://www.kornbluthphoto.com/BobrinskyBucket.html


178 Viola Allegranzi

as the work being done by the craftsman.42 ʿAbd al-Raḥman, thus, could either have 
played the role of a financing patron or a concepteur who planned and coordinated 
the artists’ work. The ḍarb following this is a verbal noun derived from the Arabic 
root ḍaraba (“to beat, to strike”) and is typically used in mint formulae: a usage that 
would seem inappropriate in the fabrication of this cast object, as already noted 
in Leon T. Giuzalian’s translation: “cast (beaten?) by […]”. Mayer and Assadullah 
Souren Melikian-Chirvani have instead proposed the term as referring to the task 
of inlaying, i. e. “beating in” the metal inlays.43 Ruba Kana’an, however, based on 
the use of ḍarb in the works of some medieval jurists and lexicographers, interprets 
the word as “the creation of the overall form and decorative details of an object”44, 
which would then stress the role of Muḥammad b. ʿAbd al-Wāhid in the design of 
the decorative programme, possibly conceived separately after completion of the 
casting process. The second artisan mentioned, Masʿūd b. Aḥmad, is certainly the 
one who achieved the decoration, probably applying the inlays, since the profes-
sional epithet al-naqqāsh (lit. “painter, designer”) emphasises a hands-on role in the 
ornamentation procedure.

A last consideration concerns the presence of titles suitable to civil or religious 
officials, attached to both the names of the decorator, designated ḥājib (lit. “cham-
berlain”) and the recipient, called fakhr al-najjār (“the glory of merchants”), who 
then clearly belonged to the merchant class. The object, with these inscriptions, has 
accordingly been read as indicative of the increasing status of traders in medieval 
Islamic society.45 A further reading, put forth by Kana’an, suggests that the bucket 
could have functioned as a ‘show-piece’, with the inscription on the rim serving 
as the calling card of the members of the Herat workshop: the patron or concep-
teur ʿAbd al-Raḥman, as workshop manager, then fictively offering the object to 
Rashīd al-Dīn, the workshop owner and dealer, and the abundant decoration giving 
samples of the refined designs available from the workshop’s renowned artists.46 
This idea of an ‘advertising’ inscription, although conjectural, is fascinating and of-
fers deeper consideration of the different persons and their relative relationships 
within the chain of production. Moreover, it brings into play the middlemen, the 
sellers and workshop managers, already known to sometimes engage in satisfying 
specific customer requests, with entitlement to sign artefacts alongside the crafts-
men. This is confirmed by the dedicatory inscription on an inlaid pen-box dated 
542 AH/1148 CE, including the signature of ʿUmar b. al-Faḍl b. Yūsuf al-bayyāʿ: “the 
seller”.47

	 42	 Kana’an 2009, 200.
	 43	 Mayer 1959, 12; Melikian-Chirvani 1982, 83.
	 44	 Kana’an 2009, 190, 199, note 43.
	 45	 Ettinghausen 1943, 197–198; Giuzalian 1968, 95–96.
	 46	 Kana’an 2009, 200.
	 47	 Hermitage Museum, Inv. No. SA-12688; Giuzalian 1968, 98–102; Kana’an 2009, 197–198.



179Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

The second object, also at the Hermitage, is a brass aquamanile in the form of 
a zebu suckling her calf, with a lion handle (h. max. 35 cm), dated 603 AH/1206 CE.48 
The bell on the zebu’s collar, its harness and tail (now lost) moved in connection 
with an internal mechanism, making this a rare example of medieval automaton. 
A fabrication text in curvilinear letters, originally silver inlayed, runs down the an-
imal’s neck. This is composed in Persian (with some Arabic expressions) and names 
the owner and two makers:

īn gāv va gūsāla va shīr har si yak bāra rīkhta shud-ast bi-tawfiq-i yāzdān-i dādgar 
parvardgār bi-ʿamal-i rūzba b. afrīdūn [b.] barzīn baraka li-ṣāḥibihi shāh barzīn b. 
afrīdūn b. [bar]zīn ʿamal ʿalī b. muḥammad b. albū[sic] al-qāʾim al-naqqāsh

This cow, calf and lion were all cast at the same time with the help of God, the all-
just judge and the nourisher, by the labour of Rūzba b. Afrīdūn [b.] Barzīn. Bless-
ings to its owner Shāh Barzīn b. Afrīdūn b. [Bar]zīn. Work of ʿAlī b. Muḥammad 
b. Abū’l-Qāʾim the decorator.49

Here we have an exceptional inscription describing the artefact and its manufac-
turing procedure: a composite, zoomorphic vessel cast in a unique piece, hence, 
a product of particular artistic and technical challenge. Rūzba has been identified 
by some authors as the founder, by others as the patron.50 The latter hypothesis is 
justified by the positioning of this name, prior to that of the recipient, and by the 
familial relationship between the two individuals. Indeed, Rūzba and Shāh Barzīn 
were doubtless brothers, since the names of their father and grandfather are iden-
tical; moreover, all of these personages bear Persian names, suggesting appurte-
nance to the Iranian nobility.51 The use of the language and the recurrence of Per-
sian names in the first part of the inscription does contrast with the last sentence, 
which matches more closely with the conventional Arabic formulary and conveys 
the signature of the decorator (alnaqqāsh), who bears a purely Arabic name. It 
should be noted that the indications of the supposed patron and decorator are both 
introduced by ʿamal, however the application of the term is clearly nonspecific, not 
necessarily referring to direct involvement in the artisanal activity.

	 48	 Inv. No. AZ-225. D’iakonov 1939; Mayer 1959, 36; Giuzalian 1968, 103–109; Loukonine/
Ivanov 1996, 144, No. 127; Art of Islam 1999, 164–165, No. 119; Ettinghausen 2007; Allan/
Kana’an 2017, 462–466, illustrated in Allegranzi 2024, 364, fig. 3.

	 49	 Transliterated after TEI, No. 2890, translated by the author. I accept the reading of the 
second nasab of the decorator as Abū’l-Qāʾim (instead of Abū’l-Qāsim), as proposed on 
palaeographic grounds by Laviola 2017, 99.

	 50	 The first option is supported by Giuzalian 1968, 104–109; Allan/Kana’an 2017, 464; the 
second by D’iakonov 1939; Loukonine/Ivanov 1996, 144; Laviola 2017, 99.

	 51	 Ettinghausen 2007 proposes that the object and its iconographic cycle were inspired by 
the story of the Persian epic hero and king Farīdūn/Afrīdūn, homonymous with the fa-
ther of these two brothers.



180 Viola Allegranzi

Silver-Tongued Signatures: Recognising New Levels  
of Design and Beauty

The professional epithet al-naqqāsh (“the designer, the decorator”) occurs more fre-
quently than any other in signatures on medieval Iranian metalwork,52 suggesting 
that the designer and/or executor of decoration held a respected role in the over-
all production context. Among the distinguished naqqāsh was Shādhī al-Harawī, 
whose signature appears on four inlaid objects:53 

	– a rectangular pen-box in brass (h. 5; l. 31.4; w. 6.4 cm), held by the Freer 
Gallery (Inv. No. 36.7);54 

	– a portable pen-box (l. max. 21.5 cm) in wedge shape, with integrated 
inkwell, documented in a private collection in Afghanistan;55 

	– a similarly shaped portable pen-box in brass (h. max 1.7; l. 21; w. max 3.8 cm), 
held by the Louvre Museum (Inv. No. MAO 2228, Fig. 4);56 

	– a bird-shaped toilet flask, documented in Afghanistan.57 

These objects offer information on the artist, in complementary manner. On the 
rectangular pen-box, the signature ʿamal shādhī al-naqqāsh (“work of Shādhī the 
decorator”) is accompanied by the date 607 AH [= 1210–11 CE]. Inscribed on the cover 
we also find the titulature of the vizier of the Khwarazmshah ʿAlāʾ al-Dīn Muḥammad 
(r. 596–617 AH/1200–1220 CE), Majd al-Mulk al-Muẓaffar, who founded a library in 
Merv and likely lived there until the Mongol conquest of the city in 1218.58 Although 
the inscription lacks specification as to whether Majd al-Mulk was the patron of the 
pen-case or its recipient as gift,59 the artist Shādhī must by this time have risen to 
esteem, to be commissioned for decoration of an object destined to such a high po-
litical personage.

On both portable pen-boxes, the signature reads ʿamal shādhī naqqāsh (Fig. 5): the 
lack of the Arabic article before naqqāsh reveals influence from Persian language. 
Microscopic examination of the Louvre object has shown that both the chiselled 

	 52	 The word is an agent noun derived from the Arabic root n-q-sh (“to paint, to depict”), and 
can designate artists specialised in manuscript painting or in various media of architec-
tural decoration.

	 53	 Melikian-Chirvani 1979; Laviola 2017, 91–94; the latter author records four more Ira-
nian metalworkers known by more than one signature.

	 54	 Herzfeld 1936; Atıl/Chase/Jett 1985, 102–110, No. 14; Allan/Kana’an 2017, 466–468; https://
asia.si.edu/object/F1936.7/ (accessed 16/09/2022); the object was purchased in Bukhara.

	 55	 Melikian-Chirvani 1974, 32, figs. 9, 11; Melikian-Chirvani 1979, figs. 2–4, 8; Melikian-
Chirvani 1982, 70–72, figs. 40–41. Retrieved in Badghis, northeast of Herat.

	 56	 Collinet 2021, 112–115, No. 2.
	 57	 Melikian-Chirvani 1979, fig. 5. Purchased in Kabul, allegedly coming from Herat.
	 58	 Herzfeld 1936, 39–43.
	 59	 Allan/Kana’an 2017, 467.

https://asia.si.edu/object/F1936.7/
https://asia.si.edu/object/F1936.7/


181Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

decoration and preparation of the inlaid 
surfaces were achieved using the same 
burin (providing very slender grooves, 
w. 0.25 mm),60 demonstrating that Shādhī 
performed the tasks of both chiseller and 
inlayer. 

Solely on the flask, the signature includes 
the artisan’s nisba: ʿ amal shādhī al-naqqāsh 
al-harawī (“work of Shādhī the decorator 
al-Harawī ”). The inference of the location 
of the artisan in Herat is reinforced by the 
recorded provenance: for both of the ob-
jects recorded in Afghanistan, their recov-
ery is alleged in the region of Herat. Consid-
ering the variety of the objects he signed, 
we can infer that Shādhī was not respon-
sible for their initial fabrication, since 
two of these (rectangular pen-box, flask) 
were produced by casting, then decorated 
with similar designs,61 while the other two  

	 60	 Collinet 2021, 101, 114.
	 61	 Melikian-Chirvani 1979 suggests that 

the artist was trained in and inspired by 
manuscript painting, and attributes two 
more unsigned artefacts to him.

Fig. 4: Portable pen-box, Herat, Afghanistan, early 13th century, Louvre Museum, Inv. No. MAO 2228.

Fig. 5 Signature on the portable pen-box at Louvre 
Museum, Inv. No. MAO 2228.



182 Viola Allegranzi

(wedge pen-boxes) demanded the different technique of metal beating.62 Although 
the four signatures share common features, it is notable that they are also different 
in design.63 Among the commonalities: they are separated from other inscriptions 
and enclosed in rectangular cartouches, well integrated in the overall decoration, 
yet achieving prominence through their positioning and inlay of the letters.64 All 
are executed in Kufic script, but with univocal features: variations in the thickness 
of the letters and their ornamental endings and, to fit the frames, different raising 
of the individual characters above the line. These creative solutions and inventions 
reveal that the artist was not strictly bound by a predefined model.

The final object considered in the current review is a ewer in hammered and in-
laid brass, produced in Herat in 557 AH/1181–82 CE and held by the Simon Janashia 
Museum of Georgia in Tbilisi (Inv. No. MS 135).65 The ewer has a ribbed body and, on 
the neck, a lion executed in repoussé. In this era, the production of objects of similar 
shape and quality is known for Khurasan, however this piece is exceptional for the 
presence of a Persian poetic inscription.66 Of the 24 ribs, 11 contain elongated car-
touches framing a single line of curvilinear script running from top to bottom. One 
line spells the signature al-ʿamal al-naqsh maḥmūd b. muḥammad al-harawī (“the 
work and design of Maḥmūd b. Muḥammad al-Harawī ”), followed by the date. This 
section is composed in Arabic, yet the insertion of the Arabic article before ʿamal 
and the use of the substantive al-naqsh (“the design”)—preceding the name and 
replacing the more common epithet al-naqqāsh—suggest that the scribe was un-
familiar with the standard Arabic formulary. The signature is placed at the end of 
a ten-line Persian poem, which in referring to the ewer (āftāba), praises its beauty 
and alludes to its significant function in pouring water for the cleansing of hands. 
After a passing reference to the anonymous recipient, evoked as an “honoured per-
son” (mihtarān, sing. mihtar), the final part of the poem deals with the craftsman 
(lit. “constructor”) and his deserved reward: 

[…] This water vessel is made in Herat / Who else could produce anything like 
it (in the world)?

Although the seven stars (the Pleiades) of the celestial sphere lift their heads high, /
May they look favorably upon him who produces such a ewer.

	 62	 Collinet 2021, 115.
	 63	 See description in Laviola 2017, 91–94, pls. III.3, III.4, IV.1.
	 64	 The signature on the rectangular pen-box is placed on the rear of the cover: clearly visi-

ble to whoever handles the item, but hidden once it is opened.
	 65	 Loukonine/Ivanov 1996, 136–137, No. 117; Court and Cosmos 2016, 155–156, No. 85.
	 66	 Poetic inscriptions in Persian appeared on Iranian architecture during the 11th century, 

but became more common on objects dating from the 13th–14th century onwards. See, how-
ever, the Persian verses inscribed on the inlaid pen-box dated 542 AH/1148 CE; Giuzalian 
1968, 114–116.



183Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Mercy be on him who makes such a ewer / May he be given silver and gold 
for making it

May good fortune come to him and caress him in friendship /
May affliction be removed and given to his enemies.67

Through the initial device of the poetic description of this object of unparalleled 
beauty, the inscription thus arrives at praise for both the recipient and the artisan. 
Two questions remain open: whether the author of the poem was also the signa-
tory named in the next cartouche, i. e. the object “worker and designer”68, whether 
the poem was added at the request of the patron or at the initiative of the artist or 
workshop.

In this example, as well as the oeuvres by Shādhī al-Harawī and several others, 
the naqqāsh is the only signer of the artefact, and one could further infer that even 
when not explicitly stated, many other signatures in fact refer to decorators. The ex-
clusivity of citing the decorating artisan then omits identification of the other roles 
involved in the manufacturing process and the individuals holding the responsibil-
ities, most obviously that of the object fabricator. However, this concentration on 
naming the decorating artisan is justified by his association with the use of precious 
materials, achieving ornament of high quality, through application of skill and ar-
tistic inventiveness, thereby increasing the value of the object.

Final Remarks

In considering the signatures on medieval artefacts, some of the obvious ques-
tions are: Why are some objects signed and others not? For the relatively few that 
are signed: who was entitled to do this, and what were the functions of the signa-
tures? The answers to these questions, unfortunately, as well as others on connec-
tions with the economic and social contexts, will never be completely clear. Cer-
tainly, we must avoid the restricting perception of modern norms for signatures 
in the arts and related industries, and be open to the conception that the range of 
personages potentially entitled to append their name on an artefact in medieval 
societies was broad: from commissioning patron to fabricator, concepteur or final 
decorator, to merchant or dealer, all depending on the particular case. Then, even 
though the first perception may be of difficulties—due to the conventional, non-
specific brevity of the signatures—we may in fact find clues to the roles and func-
tions of the relative personages by reference to the quite surprising variation in 

	 67	 Translation after Court and Cosmos 2016, 155.
	 68	 This seems unlikely. Yet, in the inscriptions of some Iranian lustre-painted wares, the 

master potter Abū Zayd (late 12th–early 13th century) claims to have composed and tran-
scribed the poetic excerpts, Blair 2008, 8.



184 Viola Allegranzi

forms and decorative detailing, and the stages of application in the manufacturing 
process.

The case studies selected for this paper permit reflection on the art of metal-
work in medieval Iran, in particular on the roles of artisans and other figures and 
the organisation of their relative work. The pieces were chosen for the presence 
of signatures that diverge from the standard in terms of technical, visual or tex-
tual features, hopefully offering opportunity to penetrate the general ambiguity 
of signatures and associated dedicatory texts. A main objective was to identify the 
role of the signatory in the production process. The case of a number of utilitarian 
but carefully designed cauldrons, bearing the marks of several coppersmiths (sing. 
ṣaffār), represents the rare identification of the primary fabricators of the objects 
and provides clues to the manufacturing procedures applied in an apparently high-
ly-productive workshop. In contrast, the unambiguous mention of a fabricator is 
rarely —if ever—encountered on refined metalwork, where the signature is more 
likely to credit the executor of the costly and eye-catching decoration. Alongside 
the “decorator” (naqqāsh), whose exact tasks in the step-by-step decorative process 
appear variable, there may be other signatures, largely identical to those of the ar-
tisan, but in fact identifying other agents acting in the artefact’s commissioning, 
conception and sale.

The insights provided here result from the re-examination of objects previ-
ously studied, and the reconsideration of some conflicting conclusions. Although 
some research questions remain unanswered, what I hope is that we can see the 
potential of multi-faceted perspectives on epigraphic data, and some resulting 
methodological approaches. In particular, in some instances, the analysis of the 
technological features of the inscribed signature and their relations with the pro-
duction process seems at least as informative as the inscription itself. By devot-
ing equal attention to the textual content and visual effects of the signature, and 
considering these integrally with the object, we can uncover new strata of mean-
ing and possible interpretations. The present essay examines only a very limited 
corpus. Among other directions open to further research, the deeper examination 
of the convergences and divergences between signatures recorded on different 
media could possibly permit us to retrace specific patterns of patronage and re-
ception. The present volume, as a whole, marks a step forward in the conduct of 
comparative analyses at the intersection of cultural areas: intersections clearly de-
serving of further exploration. A first step in organising our future research would 
be to return to the questions we wish to pose on the arts and artisanal practices of 
the medieval societies, to compose these more clearly and penetratingly, and then 
again return to the study of the material at hand, applying new methodologies as 
seem appropriate.



185Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Acknowledgments 

This paper issued from the research conducted as a visiting fellow at the Institut 
für Europäische Kunstgeschichte of the University of Heidelberg (February–March 
2022), in the framework of the SFB 933 Materiale Textkulturen. My deepest thanks go 
to Prof. Rebecca Müller and Mandy Telle for the opportunity of participation in the 
project Präsenz des Künstlers and in its final Kolloquium, which gave rise to a most 
enriching cross-disciplinary dialogue. I am also grateful to Dr. Valentina Laviola for 
her helpful suggestions, and to Neal D. Putt for his thoughtful proofreading.

ORCID®

Viola Allegranzi  https://orcid.org/0000-0002-0398-8654

Bibliography

Sigla

TEI	� Thesaurus d’Epigraphie Islamique (s. d.), founded, conceived and directed by Ludvik Kalus, 
since 2025 by Frédéric Bauden, http://www.epigraphie-islamique.uliege.be (accessed 
16/09/2022).

Secondary Sources

Allan, James W. (1976), �The Metalworking Industry in Iran in the Early Islamic Period. PhD 
thesis, University of Oxford, http://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:278c6978–9421–46af-af61-
a062a2044591 (accessed 16/09/2022).

Allan, James W./Kana’an, Ruba (2017), �“The Social and Economic Life of Metalwork”, in: Finbarr 
B. Flood and Gülru Necipoğlu (eds.), A Companion to Islamic Art and Architecture, vol. 1: 
From the Prophet to the Mongols, Hoboken, 453–477.

Allegranzi, Viola (2024), �“Multilingualism in the Epigraphic Culture of the Persianate World 
(Eleventh to Thirteenth Century) ”, in: Szilvia Sövegjártó and Márton Vér (eds.), Exploring 
Multilingualism and Multiscriptism in Written Artefacts, Berlin-Boston, 347-370.

Art of Islam (1999), �Earthly Beauty, Heavenly Art: The Art of Islam (Catalogue Accompanying the 
exhibition Hosted by De Nieuwe Kerk in Amsterdam, 16 December 1999 – 24 April 2000), 
Amsterdam.

Atil, Esin/Chase, William T./Jett, Paul (1985), �Islamic Metalwork in the Freer Gallery of Art (Cata-
logue Accompanying the Exhibition Hosted by the Freer Gallery of Art in Washington D. C., 
27 September 1985 – 5 January 1986), Washington D. C.

Aube, Sandra (2021), �“Family Legacy Versus Regional Style: Tracing Three Generations of Wood-
workers in Māzandarān (Iran, 1460s–1500s)”, in: Christoph U. Werner, Maria Szuppe, Nicolas 
Michel and Albrecht Fuess (eds.), Families, Authority, and the Transmission of Knowledge in 
the Early Modern Middle East, Turnhout, 197–207.

https://orcid.org/0000-0002-0398-8654
https://orcid.org/0000-0002-0398-8654
http://www.epigraphie-islamique.uliege.be
http://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:278c6978-9421-46af-af61-a062a2044591
http://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:278c6978-9421-46af-af61-a062a2044591


186 Viola Allegranzi

Auld, Sylvia (2004), �Renaissance Venice, Islam and Mahmud the Kurd: A Metalworking Enigma, 
London. 

Balafrej, Lamia (2019), �The Making of the Artist in Late Timurid Painting (Edinburgh Studies in 
Islamic Art), Edinburgh.

Beyond the Palace Walls (2006), �Beyond the Palace Walls. Islamic Art from the State Hermitage 
Museum. Islamic Art in a World Context (Catalogue Accompanying the Exhibition Hosted 
by the National Museums of Scotland in Edinburgh, 14 July 2006 – 5 November 2006), 
Edinburgh. 

Blair, Sheila (2005), �“What the Inscriptions Tell Us: Text and Message on the Ivories from al-Andalus”, 
in: Kjeld von Folsach and Joachim Meyer (eds.), The Ivories of Muslim Spain ( Journal of the 
David Collection 2, 1), Copenhagen, 75–99.

Blair, Sheila S. (2008), �“A Brief Biography of Abu Zayd”, in: Muqarnas 25, 155–176.
Blair, Sheila (2015), �“Place, Space and Style: Craftsmen’s Signatures in Medieval Islamic Art”, in: 

Anthony Eastmond (ed.), Viewing Inscriptions in the Late Antique and Medieval World, 
Cambridge, 230–248.

Blair, Sheila S./Bloom, Jonathan (1999), �“Signatures on Works of Islamic Art and Architecture”, in: 
Damaszener Mitteilungen 11, 49–66.

Collinet, Annabelle (2021), �Précieuses matières. Les Arts du métal dans le monde iranien médiéval, 
X e–XIII e siècles, Paris.

Court and Cosmos (2016), �Court and Cosmos: The Great Age of the Seljuqs (Catalogue 
Accompanying the Exhibition Hosted by The Metropolitan Museum of Art in New York, 
27 April 2016 – 24 July 2016), New York.

David-Weill, Jean (1964), �“Bronzes du Daghestan”, in: Eretz-Israel. Archaeological, Historical and 
Geographical Studies 7, 29–31.

D’iakonov, Mikhail M. (1939), �“Bronzovyi vodolei 1206 g.”, in: III Mezhdanarodny Congress po 
Iranskomu Iskusstvo i Arkheologii, Doklady, Leningrad, Sentyabr 1935, Moscow/Leningrad, 
44–52.

Di Flumeri Vatielli, Gabriella/Giunta, Roberta (2022), �I metalli islamici. La collezione del Museo 
delle Civiltà Museo d’Arte Orientale “Giuseppe Tucci”, Rome.

Ettinghausen, Elizabeth (2007), �“Analysing a Pictorial Narrative – The Aquamanile in the Hermitage 
Museum in St Petersburg”, in: Annette Hagedorn and Avinoam Shalem (eds.), Facts and 
Artefacts: Art in the Islamic World, Leiden, 129–152. 

Ettinghausen, Richard (1943), �“The Bobrinsky Kettle, Patron and Style of an Islamic Bronze”, in: 
Gazette des Beaux Arts 6 (24), 193–208.

Giuzalian, Leon T. (1968), �“The Bronze Qalamdan (Pen-Case) 542/1148 from the Hermitage Collection 
(1936–1965)”, in: Ars Orientalis 7, 95–119.

Herzfeld, Ernst (1936), �“A Bronze Pen-Case”, in: Ars Islamica 3 (1), 35–43.
Ivanov, Anatolii A. (1983), �“Abū Bakr Marvazī ”, in: Encyclopædia Iranica, vol. 1 (3), 263, updated 

online version, http://www.iranicaonline.org/articles/abu-bakr-b-4 (accessed 16/09/2022).
Ivanov, Anatolii A. (2003), �“Bronze Cauldron with the Name of Maḥmūd ibn…al-Ḥasan (?) 

al-Qazwīnī ”, in: Maria V. Fontana and Bruno Genito (eds.), Studi in onore di Umberto 
Scerrato per il suo settantacinquesimo compleanno, vol. 1, Naples, 479–484.

Kana’an, Ruba (2009), �“The de Jure ‘Artist’ of the Bobrinski Bucket: Production and Patronage of 
Metalwork in pre-Mongol Khurasan and Transoxiana”, in: Islamic Law and Society 16 (2), 
175–201.

Katalog pamiatnikov iranskogo iskusstva (1935), �Katalog mezhdunarodnoi vystavki pamiatnikov 
iranskogo iskusstva i arkheologii. Gosudarstvennyi Ermitazh (Catalogue Accompanying the 
Exhibition Hosted by the State Hermitage Museum in Leningrad, September 1935), Leningrad.

Krachkovskaia, Vera A. (1927), �“Musul’manskoe iskusstvo v sobranii khanenko”, in: Zapiski Kollegii 
Vostokovedov 2, 1–50.

La Niece, Susan/Ward, Rachel/Hook, Duncan/Craddock, Paul (2012), �“Medieval Islamic Copper 
Alloys”, in: Paul Jett, Blythe McCarthy and Janet G. Douglas (eds.), Scientific Research on 
Ancient Asian Metallurgy, London, 248–254.

http://www.iranicaonline.org/articles/abu-bakr-b-4


187Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork

Laviola, Valentina (2017), �“Artisans’ Signatures from Pre-Mongol Iranian Metalwork: An Epigraphic 
and Palaeographic Analysis”, in: Eurasian Studies 15 (1), 80–124.

Laviola, Valentina (2020), �Islamic Metalwork from Afghanistan (9th–13th Century). The Doc-
umentation of the IsMEO Italian Archaeological Mission, Naples/Rome, https://doi.
org/10.6093/978–88–6719–191–8.

Loukonine, Vladimir/Ivanov, Anatoli (1996), �Lost Treasures of Persia. Persian Art in the Hermitage 
Museum, Washington D. C.

Mayer, Leo A. (1959), �Islamic Metalworkers and Their Works, Geneva.
Meinecke, Michael (1982), �“Zur sogenannten Anonymität der Künstler im islamischen Mittelalter”, 

in: Adalbert J. Gail (ed.), Künstler und Werkstatt in den orientalischen Gesellschaften, Graz, 
31–45.

Melikian-Chirvani, Assadullah S. (1974), �“Les bronzes du Khorâssân – I”, in: Studia Iranica 1, 29–50.
Melikian-Chirvani, Assadullah S. (1979), �“Les bronzes du Khorâssân ‒ VII. Šāzī de Herat, ornemaniste”, 

in: Studia Iranica 8 (2), 223–243.
Melikian-Chirvani, Assadullah S. (1982), �Islamic Metalwork from the Iranian World 8th–18th Cen-

turies, London.
Müller-Wiener, Martina (2016), �“Metalwork from the 10th to the 13th Century”, in: Ute Franke and 

Martina Müller-Wiener (eds.), Herat Through Time. The Collections of Herat Museum and 
Archive (Ancient Herat 3), Stuttgart, 89–138.

Raby, Julian (2012), �“The Principle of Parsimony and the Problem of the ‘Mosul School of Metal-
work’”, in: Venetia Porter and Mariam Rosser-Owen (eds.), Metalwork and Material Culture 
in the Islamic World. Art, Craft and Text, London/New York, 11–85.

Rice, David S. (1953), �“Studies in Islamic Metal Work–II”, in: Bulletin of the School of Oriental and 
African Studies 15 (1), 61–79.

Scerrato, Umberto (1964), �“Oggetti metallici di età islamica in Afghanistan. II: Il ripostiglio di 
Maimana”, in: Annali dell’Istituto Orientale di Napoli [N. S.] 14 (2), 673–714.

Scerrato, Umberto (1965), �“Una caldaia iranica di bronzo del Musée des Antiquités di Algeri”, in: 
Annali dell’Istituto Orientale di Napoli [N. S.] 15, 229–236.

Veselovskii, Nicolai I. (1910), �“Geratskii bronzovyi kotelok 559 goda gidzhry (1163 g. po R. Kh)”, in: 
Materialy po Archeologīi Rossīi 33, 5–11.

Copyright

Fig. 1:	 © RMN-Grand Palais (musée du Louvre, Paris), photograph: Mathieu Rabeau, https://
collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048 (accessed 13/06/2023).

Fig. 2a:	 © RMN-Grand Palais (musée du Louvre, Paris), photograph: Mathieu Rabeau, https://
collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048 (accessed 13/06/2023).

Fig. 2b:	 Drawing by Viola Allegranzi, 2022.
Fig. 3:	 Drawing by Valentina Laviola, 2017.
Fig. 4:	 © Musée du Louvre, Paris, photograph: Raphaël Chipault, https://collections.louvre.fr/

ark:/53355/cl010319803 (accessed 13/06/2023).
Fig. 5:	 © Musée du Louvre, Paris, photograph: Hervé Lewandowski, https://collections.louvre.fr/

ark:/53355/cl010319803 (accessed 13/06/2023).

https://doi.org/10.6093/978-88-6719-191-8
https://doi.org/10.6093/978-88-6719-191-8
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010320048
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803
https://collections.louvre.fr/ark:/53355/cl010319803




© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.), Künstlersignatur und Artefakt. 
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025,
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Die Autorinnen und Autoren des Bandes

Iman Aghajani is a postdoctoral fellow at the Metropolitan Museum of Art in 
New York. His research interests include Iranian architecture, particularly during 
the medieval Islamic period, and monumental Arabic and Persian epigraphy. He 
obtained his Ph.D. in Islamic Art and Archaeology from the University of Bamberg, 
where he also earned his M.A. in the same field. His dissertation focuses on stucco 
decoration in the Iranian Plateau, emphasizing its development from the early Is-
lamic period through the Seljuq era and the Mongol conquest. Moreover, Aghajani 
studied archaeology and architecture in Isfahan and Hamadan, Iran.

Viola Allegranzi is a postdoctoral researcher at the Institute of Iranian Studies 
of the Austrian Academy of Sciences (Vienna). She investigates pre-modern Islamic 
epigraphy and architectural decoration, and the intersections between archaeolog-
ical and textual sources. Her doctoral thesis (2017, Sorbonne Nouvelle – Paris 3 and 
“L’Orientale” di Napoli) was devoted to the Persian inscriptions and the cultural 
history of 11th–12th-century Afghanistan. Her current project Inscribing Authority 
(funded by the Austrian Science Fund) focuses on architectural inscriptions from 
medieval Central Asia and their socio-cultural context.

Nikolaus Dietrich is Professor of Classical Archaeology at Heidelberg University. 
His research deals mostly with Graeco-Roman art, especially vase-painting and 
sculpture. Special interests include the spatiality in/of images, ornament, material 
writing, object-oriented approaches to images, and questions of methodology. He is 
the author of Bild ohne Raum?  (2010), of Das Attribut als Problem (2018), co-author 
(together with J. Fouquet and C. Reinhardt) of Schreiben auf statuarischen Monu-
menten (2020), co-editor (with M. Squire) of Ornament and Figure in Graeco-Roman 
Art (2018), and co-editor (together with J. Fouquet) of Image, Text, Stone (2022).

Daniele Giorgi, a civil servant at the Ministry of Culture (Italy), graduated in Art 
history from the University of Pisa and attended the Scuola Normale Superiore in 
Pisa, where he also obtained a Ph.D. in Art history. His research interests concern 
the patronage of the Guelph Party in late medieval Florence, Giotto and his art-
works, notably the decoration of the Arena Chapel, Padua, and the late medieval 
and early Renaissance figurative art in the Abruzzo region.

Lisa Horstmann is a professor of Medieval Art and Cultural Studies at the Acad-
emy of Sciences and Literature in Mainz and in the Department of Architecture at the 
Technical University of Darmstadt. She earned her doctorate in 2019 at Heidelberg 
University with a dissertation on the transmission history of the illustrations in Der 
Welsche Gast. Following this, she worked as a research associate in the subproject 



190 Die Autorinnen und Autoren des Bandes

“Writing and Letterforms on and within Medieval Artworks” within the Heidelberg 
Collaborative Research Center 933, “Material Text Cultures.” Her current research 
focuses on inscriptions and the potential meanings of writing in medieval stained 
glass.

Jörn Lang 1998–2004: Degree in Classical Archaeology, Ancient History and Ethnol
ogy at the Universities of Cologne and Turin. 2003–2005: Degree in Papyrology, 
Epigraphy and Ancient Numismatics. 2006–2008: DAAD scholarship and gradu-
ate scholarship from the University of Cologne. 2009: PhD in Classical Archaeology 
in Cologne (awarded the Offermann-Hergarten Prize of the Faculty of Philosophy 
in 2013). 2009/10: Traveling fellowship from the German Archaeological Institute. 
2010–2011: Research assistant at the Faculty of Philosophy, University of Cologne, 
and at the International Centre Morphomata. Since 2011: Research assistant at the 
University of Leipzig, Classical Archaeology. 2019/2020: Fellow at the International 
Centre Morphomata. Since October 2022: Curator of the Museum of Ancient Art, 
University of Leipzig. Research interests: Ancient domestic life; glyptic; antiquarian-
ism; reception and appropriation of antiquity; figure and ornament in Ancient Art.

Rebecca Müller is Professor of Medieval Art History at Heidelberg University. 
Her research interests include the reception of antiquity in the Middle Ages, medi-
eval concepts of the artist (co-editor of Vom Wort zur Kunst: Künstlerzeugnisse vom 
frühen Mittelalter bis zur Gegenwart, 2020) and the relationships between material, 
technique, image and text (co-editor of Die Bronze, der Tod und die Erinnerung: das 
Grabmal des Wolfhard von Roth im Augsburger Dom, 2020) as well as objects and art-
ists within transcultural dynamics (co-editor of Genoa and Venice Overseas. People, 
Power and Art, 13th to 16th century, in prep.). Her research also encompasses the 
study of fifteenth-century painting workshops, with a particular focus on Venice 
(Die Vivarini: Bildproduktion in Venedig 1440 bis 1505, 2023).

Mandy Telle studied Art History and History at the Freie Universität Berlin and 
the University of Warwick, with a research stay in Venice. She specialized in the 
staging and function of Medieval reliquaries, especially goldsmiths’ works; and the 
image politics of the Medici in Florence. At the University of Heidelberg, she was a 
research assistant at the CRC 933 “Material Text Cultures” in the sub-project “The 
Presence of the Artist. Medieval artifacts with artist’s signatures” and began her 
doctoral thesis that examines signatures on goldsmiths’ works. Currently, she is an 
educator at the documentation center “Displacement, Expulsion, Reconciliation” 
in Berlin.



© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.), Künstlersignatur und Artefakt. 
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025.
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Namensregister

A
ʾAbū Ṭāhir al-Ḥusayn ​78 
ʿAbd al-Raḥmān b. ʿAbd Allāh al-Rashīdī ​177–178
ʿAjamī b. Abū Bakr al-Bannāʾ al-Nakhjavānī ​84, 

95–96
ʿAlāʾ al-Dīn Muḥammad ​180
ʿAbdullāh b. ʿAbdul-Raḥmān al-Najjār ​93
ʿAbdullāh b. Aḥmad Mariya ​94
ʿAbdul-Wahhāb al-Qazvīnī b. Fakhrāvar ​94
Abū Bakr b. Aḥmad al-Marwazī ​175
Abū Bakr (Bū Bakr) Muḥammad b. Pindār 

al-Bannāʾ b. Muḥsin al-Marāghī ​95
Abū Bakr b. Maḥmūd (Bū Bakr  

b. Maḥmūd) ​172, 174
Abū l-Maʿālī b. Makkī al-Zanjānī (Muḥammad 

b. Makkī al-Zanjānī) ​92
Abū Manṣūr Asʿad b. Muḥammad al-Ṭarāʾifī 

al-Sarakhsī ​94
Abū Naṣr Muḥammad b. Aḥmad al-Bannāʾ 

al-Tirmidhī ​93
ʿAlī b. Muḥammad b. Abū’l-Qāʾim ​179
Abū Saʿad b. Muḥammad al-Sāribān ​82
AbūʿUmar b. Muḥammad al-Qazvīnī 

(Vāsāknarār) ​94
Abū Zayd ​169, 183 
Aegidius ​103–104
Aḥmad b. Maḥmūd al-Fānī ​95–96
Aḥmad al-Sarakhsī ​93
Alexas (Ἀλεξᾶς) ​62
Anacreon (Ἀνακρέων) ​25
Anakles (Ἀνακλῆς) ​64
Apollonios (Ἀπολλώνιος) ​8–9, 66
Archias (Ἀρχίας) ​8
Archilochus (Ἀρχίλοχος) ​25
Aristonothos (Ἀριστόνοθος) ​27
Aristoteiches (Ἀριστοτείχης) ​63
Aspasios (Ἀσπάσιος) ​66
Astrapas, Michael ​5–6
Athena (Ἀθήνη) ​29–30, 56, 60, 62, 66
Augustus (Gaius Iulius Caesar Octavianus 

Augustus) ​62
Aulos (Αὖλος) (Gemmenschneider) ​64

B
Badr ​9 
Baegert, Derick ​149
Basaiti, Marco ​129
Baudelot de Dairval, Charles César ​56
Belliniano, Vittore ​129

Berchem, Max van ​76, 175
Berenger ​4–5
Berger, Rupert ​146
Bernward von Hildesheim ​114, 120
Bertinus ​115
Bianco ​159
Biduino ​14, 155–167
Boethos (Βόηθος) ​69
Buonconsiglio, Giovanni ​129
Burckhardt, Jacob ​1, 24–25
Busketus ​1

C
Cyriacus von Ancona ​55–56 
Claricia ​3

D
Dareios (Δαρείος) ​54 
Demosthenes (Δημοσθένης) ​56
Dexamenos (Δεξαμενός) ​59, 61–62,  

65–66, 68
Diana, Benedetto ​129 
Dickius, Christianus ​135
Dioskourides ​s. Dioskurides
Dioskurides (Διοσκουρίδης) ​56, 60–62
Dolfin, Giovanni ​56

E
Epimenes (Ἐπιμένες) ​58, 60, 64–65, 68
Epitimos (Ἐπίτιμος) ​39
Eudos (Εὐόδος) ​59
Euphronios (Εὐφρόνιος) ​30, 35
Eutyches (Εὐτύχης) ​56, 60, 62
Eutychios (Εὐτύχιος) ​5–6
Exekias (Ἐξηκίας) ​9, 31, 33–37, 39, 41,  

43, 45
Eyck, Jan van ​3, 134, 136–138, 143

F
Fabri de Peiresc, Nicolas Claude ​56
Felicio ​6–7, 9
Felix (Φήλιξ) ​60, 66

G
G. ​156
Gaios (Γαῖος) (Gemmenschneider) ​66, 69
Gelon (Γέλων) ​59
Genette, Gérard ​34
Gertrud van Münster ​131



192 ﻿Namensregister

Ghīyāth al-Dīn Shīrāzi ​79
Giratto ​155–160, 163
Glykon (Γλύκων) ​8
Gnaeus Pompeius ​56 
Gnaios (Γναῖος) (Gemmenschneider) ​56

H
al-Hakam II. (Abū al-ʿĀṣ al-Mustanṣir bi-Llāh 

al-Hakam b. ʿAbd al-Raḥmān) ​9 
al-Hamadānī ​175
Heios (Ἥϊος) ​63
Herophilos (Ἡρόφιλος) ​62
Hieron (Ἱέρων) ​iv, 41–42
Hipponax (Ἱππῶναξ) ​28
Hisham II. (Abū’l-Walīd Hishām al-Muʾayyad 

bi-ʾllāh) ​9
Homer (Ὅμηρος) ​28
Hugo d’Oignies ​13, 101–122
Hugues de Pierrepont ​103
Ḥusayn b. al-Ḥasan ṣaffār ​176
Hylas (Ὕλας) ​s. Hyllos
Hyllos (Ὕλλος) ​56, 61–62
Hyperechios (Ὑπερέχιος) ​63

I
Ibrahīm b. Aḥmad Ṣaffār ​175
Ibrāhīm b. Idrīs al-Biyārī ​92
Ibrā[hīm] b. ʿUthmān b. ʿAbdūya  

al-Ḥaddād ​92
al-Isfāhānī ​92, 95, 175
Iulia Flavia (Iulia Titi) ​59

J
Jacques de Vitry ​101–102, 104, 112, 117,  

120, 122
Johannes/Iohannes ​156
Johannes/John ​103

K
Kamāl al-Dīn Bihzād ​169
Karl (I.) der Große ​5
Kyrnos ​37

L
Lambert van Münster ​131
Lieto ​159, 165
Lucian (Λουκιανός) ​25–26, 28, 44
Lydos (Λυδός) ​43
Lysipp (Λύσιππος) ​8

M
Maḥmūd al-Kurdī ​169
Maḥmūd b. Muḥammad al-Bannā ͗ ​78, 95 

Maḥmūd b. Muḥammad al-Harawī ​182
Maḥmūd Iṣfahānī (al-Ghāzī) ​78, 95 
Majd al-Mulk al-Muẓaffar ​180
Makron (Μάκρων) ​iv, 41–42
Marie d’Oignies/de Nivelles ​102, 104, 112
al-Marwazī ​s. Abū Bakr b. Aḥmad al-Marwazī
Masʿūd b. Aḥmad ​177–178
Mika (Μίκη) ​61–62
Mnesarchos (Μνησάρχος) ​58
Muḥammad b. ʿAbd al-Wāhid ​177–178 
Muḥammad b. Abī Bakr al-Marwazī ​94
Muḥammad b. Abī l-Faraj al-ʿIrāqī ​96
Muḥammad b. abu-Isḥāq al-ḥaddād  

al-Iṣfahānī ​92
Muḥammad b. /ʿAlī l-al-Muʿālī ʿAbd-al-Raḥmān 

b. ʿAbd-al-Raḥīm ​93
Muḥammad b. ʿAlī al-Najjār ​92
Muḥammad b. Atsiz al-Sarakhsī ​95
Muḥammad b. Maḥmūd b. Yūsuf b. Bābā  

b. ʿAlī Ibrāhīm ​96
al-Muqaddasī (Shams al-Dīn Abū ʿAbd Allāh 

Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abī Bakr) ​80

N
Nakhjavānī ​s. ʿAjamī b. Abū Bakr al-Bannāʾ 

al-Nakhjavānī
Nicolaus ​156 
Nicolo (Gemmenschneider) ​64
Nizām al-Mulk (Abū ʿAlī al-Hasan ibn ʿAlī ibn 

Ishāq al-Tūsī) ​78

O
Odorannus de Sens ​108
Olympios (Ὀλύμπιος) ​65
Onesimos (Ὀνήσιμος) ​62
Onetorides (Ὀνητορίδης) ​34–37

P
Parmese, Cristofano ​129
Pausanias (Παυσανίας) ​24
Perikles (Περικλής) ​25
Pheidias (Φειδίας) ​25
Philetas (Φιλήτας) ​25
Phrygillos (Φρύγιλλος) ​61, 63, 65
Platon (Πλάτων) ​27, 45
Plinus der Ältere (Gaius Plinius Secundus  

Maior) ​1, 54, 62
Plutarch (Πλούταρχος) ​25
Polykleitos (Πολύκλειτος) ​25
Polykrates von Samos (Πολυκράτης) ​58
Poseidippos von Pella (Ποσείδιππος) ​53–54
Protarchos (Πρώταρχος) ​59–60, 64, 66–67
Pythagoras (Πυθαγόρας) ​58



193﻿Namensregister

Q
Qawām al-Dīn Shīrazī ​79 
al-Qazwīnī ​175 
Quintus (Κοίντος) (Gemmenschneider) ​62

R
Rashīd al-Dīn ʿAzīzī b. Abū’l-Ḥusayn  

al-Zanjānī ​177–178
Reichhold, Karl ​iv
Robertus ​103 
Rubens, Peter Paul ​56
Rukn al-Dīn ​177
Rūzba Barzīn (Rūzba b. Afrīdūn b. Barzīn) ​179

S
Sadīd al-Dawla ​78
Saʿīd b. Jaʿfar al-Bannāʾ ​95
Santacroce, Girolamo ​129
Segantini, Giovanni ​147
Semon (Σήμων) ​58, 63
Severus, Calpurnius ​60, 66
Shādhī al-Harawī (Shādhī al-Naqqāsh) ​180–182, 

184 
Shāh Barzīn (Shāh Barzīn b. Afrīdūn b. Barzīn) ​179
Silvestrini, Lazzero ​129
Simonides (Σιμωνίδης) ​45
Smikros (Σμίκρος) ​30
Socrates (Σωκράτης) ​24
Soest, Conrad von ​13, 129–131, 133–136, 138, 

140–146, 148–149
Solon (Σόλων) ​56
Solonos ​56
Stéphanie de Séguier ​156

Stollen, Conrad ​135, 148
Stosch, Philipp von ​57
Syries (Συρίης) ​58, 60, 64

T
Ṭarīf ​9
Theodoros (Θεόδωρος) ​58 
Theognis (Θέογνις) ​37
Theophilus Presbyter ​108, 122
Thomas van Cantimpré ​104, 113
Tondino di Guerrino ​121
Tryphon (Τρύφων) ​59
al-Ṭūsī ​175

U
ʿUmar b. al-Faḍl b. Yūsuf al-Bayyāʿ ​178
ʿUṯhman ​10
ʿUṯhmān b. Abī Bakr b. Abī l-Qāsim ​93

V
Varnhagen, Johann Adolph Theodor Ludwig ​135
Villard de Honnecourt ​109, 117

W
Willigis ​4–5 

X
Xenophon (Ξενοφῶν) ​24 

Y
Yūsif b. ʿAlī b. Muḥammad Bannā ​96
Yūsuf ​79
Yūsuf b. Kuthayyir ​84, 87, 89, 95





© 2025 (CC BY-SA 4.0). Erschienen in: Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle (Hgg.), Künstlersignatur und Artefakt. 
Schriften, Materialien, Praktiken aus transkultureller Perspektive. 6. Jh. v. Chr. bis 15. Jh. n. Chr., Heidelberg 2025.
DOI: https://doi.org/10.17885/heiup.1497

Ortsregister

A
Abarkuh  75, 89, 96
	 – �Abarkuh, Pīr Ḥamza Sabz Pūsh 

(Grabbau) 96
Afghanistan  75, 89, 93, 95–96, 170, 180–181, 189 
Ägäis  54
Ägypten  10
Aigeiai  62 
Akkon  102 
al-Andalus  10 
Algier  172, 174
	 – �Algier, Musée National des Antiquités 

et des Arts Islamiques  172, 174
Alpen  134, 147
Ardistān  78, 95 
	 – �Ardistān, Masjid-i jumʿa (Freitags

moschee)  78, 95
Argos  25 
Athen  8, 15, 23, 29–32, 34–35, 37–39, 43, 45, 56 
	 – �Athen, Akropolis  29, 43 
	 – �Athen, Akropolis Museum  30 
	 – �Athen, Archäologisches National

museum  37

B
Bad Wildungen  131, 133
	 – �Bad Wildungen, Stadtkirche 

St. Nikolaus  131, 133
Badghis  180 
Balkh  75, 89, 93
	 – �Balkh, Zadian, Daulatābād Minarett  93 
Bamberg  75, 99, 189
Bardaskan  95 
	 – �Bardaskan, Fīrūzābād Minarett  95 
Barsiyān  81, 90 
	 – �Barsiyān, Masjid-i jumʿa (Freitags

moschee)  81, 90 
Basel  26
Berlin  28–29, 43, 56, 58, 60–63, 65, 171, 190
	 – �Berlin, Staatliche Museen zu Berlin, 

Antikensammlung  28–29, 43, 60–61, 
63, 65

	 – �Berlin, Staatliche Museen zu Berlin, 
Museum für Islamische Kunst  171 

Bern  175
	 – �Bern, Bernisches Historisches 

Museum  175
Biyārjumand (ehem. Biyār)  79–80
Bonn  62, 68

Boscoreale  7 
Boston  38, 58–60, 65–67
	 – �Boston, Museum of Fine Arts Boston  38, 

58–60, 65–66 
Britische Inseln  54
Bukhara  180
Byzanz  s. Konstantinopel

C
Cambrai  104
Cambridge  61–62, 65, 68
	 – �Cambridge, Fitzwilliam Museum  61
Cambridge (Mass.)  175
	 – �Cambridge (Mass.), The Former Stuart 

Cary Welsh Collection  175
Cerveteri  35
Chios  59 
Chorasan  78, 81, 171, 175, 182
Città del Vaticano  31, 33, 40, 43
	 – �Città del Vaticano, Musei Vaticani, 

Museo Gregoriano Etrusco  31, 33, 43

D
Dagestan  171 
Dandānqān  93
	 – �Dandānqān Moschee  93
Dāmghān  79–80, 84, 92
	 – �Dāmghān, Burj-i Mihmāndūst 

(Grabbau)  79–80, 84, 92
	 – �Dāmghān, Masjid-i jumʿa 

(Freitagsmoschee)  80
	 – �Dāmghān, Grabturm von Chihil 

Dukhtarān  80
	 – �Dāmghān, Pīr-i ʿAlamdār 

(Grabbau)  79–80, 92
	 – �Dāmghān, Tārīkhāna-Moschee  80
Darband  s. Derbent
Delos  69 
Derbent  75, 89, 96
Dihistān  93
	 – �Dihistān, Minarett von Mashhad 

al-Miṣrīyān  93
Dschām  s. Jām
Dortmund  131, 133
Dortmund, Stadtkirche St. Marien  131, 133

F
Farāshā  94, 96
	 – �Farāshā, Ghadamgāh Moschee  94, 96



196 ﻿Ortsregister

Florenz  8, 59, 189–190 
	 – �Florenz, Palazzo Pitti  8
Frankreich  27, 109, 131–132, 156
Frascati (ehem. Tusculum)  101–102, 120 

G
Ganja  92 
	 – �Ganja, Darvāza Ganja (Ganja Stadttor)  92
Gharjistān  95 
	 – �Gharjistān, Shah-i Mashhad Madrasa  95
Ghazna  176
Girona  9
	 – �Girona, Museo-Tesoro de la Catedral 

de Santa María  9
Griechenland  12, 15, 24–25, 27, 55–57, 63, 67 
Gulpāygān  81–82, 94
	 – �Gulpāygān, Masjid-i jumʿa (Freitags

moschee)  81–82, 94

H
Hamburg  2
Heidelberg  2, 14, 69, 185, 189–190
Herat  175–178, 180–182
	 – �Herat, Mūziyum-i Millī 

(Nationalmuseum)  175–176 
Herculaneum  8
	 – �Herculaneum, Villa dei Papiri  8
Hildesheim  114, 120
	 – �Hildesheim, Dommuseum  120 

I
Iberische Halbinsel  54
Irak  169
Iran  11, 13–14, 75–77, 81, 89–90, 92–96, 169–171, 

173–176, 179–180, 182–184, 189
Iṣfahān  78, 81, 90, 94, 175, 189
	 – �Iṣfahān, Masjid-i jumʿa (Freitags

moschee)  78, 81, 90
	 – �Iṣfahān, Imāmzāda Karrār (Grabbau)  94
Italien  1, 11, 129, 134, 142 

J
Jām  96
	 – �Jām, Minarett von Dschām  96
Jār Kurgān  94
	 – �Jār Kurgān, Jār Kurgān Minarett  94

K
Kabul  180
Karlsruhe  37
	 – �Karlsruhe, Badisches Landesmuseum  37
Kaschan  169, 174
Kaukasus  171

Kharānaq  96
	 – �Kharānaq, Mashhadak (Grabbau)  96
Khargird  78–79
	 – �Khargird, Madrasa-i Ghiyāthīya  79
Kharraqān  82, 84–86, 92
	 – �Kharraqān Grabtürme  82, 84–86, 92
Khīva  75, 92
	 – �Masjid-i Jumʿa (Freitagsmoschee)  92 
Kiew  s. Kyjiw
Kilikien  62 
Konstantinopel  11
Kopenhagen  39–40
	 – �Kopenhagen, Dänisches National

museum  40
Kreta  56
Kyjiw  174
	 – �Kyjiw, National Museum of Natural History 

at the National Academy of Sciences of 
Ukraine  174

L
Lājīm  92 
	 – �Lājīm, Burj-i Lājīm (Grabbau)  92
Lammari (Capannori)  159, 165
	 – �Lammari (Capannori), Pieve di Santa Maria 

Assunta e di San Iacopo  159, 165
León  10
London  35, 60, 137, 174
	 – �London, The British Museum  60
	 – �London, The National Gallery  137
	 – �London, Victoria and Albert Museum  174
Lucca (s. a. Sant’Angelo in Campo u. Sorbano 

del Giudice)  155, 161–162, 164–166
	 – �Lucca, Chiesa di San Micheletto  161
	 – �Lucca, Chiesa di San Salvatore  155, 

164–166
Lüttich  103–104 

M
Maasregion  13, 101, 115
Magalas  156
	 – �Magalas, Église Saint-Laurent  156
Mailand  4 
	 – �Mailand, Basilica di Sant’Ambrogio  4 
Mainz  4–5, 189
	 – �Mainz, Dom St. Martin  4–5
Malonne  104 
Marāgha  95–96 
	 – �Marāgha, Gunbad-i Kābūd (Grabbau)  96
	 – �Marāgha, Gunbad-i Surkh (Grabbau)  95
Marlborough (Mass.)  66
Mazār Sharīf  95
	 – �Mazār Sharīf, Bābā Ḥātam Mausoleum  95



197﻿Ortsregister

Mazandaran  174 
Medina  177
Mekka  177
Merv  95, 175, 180
	 – �Merv, Mausoleum des Sultan 

 Sanjar  95
Mittelmeerraum  53–54
Mons  102–103
	 – �Mons, Archives de l’État  102–103 
Mossul  169 
München  7, 30, 41
	 – �München, Staatliche Antikensamm

lungen  7, 30, 41

N
Nachitschewan  84, 87–88, 91, 95–96
	 – �Nachitschewan, Muʿmina Khātūn 

Mausoleum  88, 96
	 – �Nachitschewan, Yūsuf ibn Kuthayyir 

Mausoleum  87, 95
Namur  102–105, 107, 109, 111, 114–115, 

117–119, 123 
	 – �Namur, Archives de l’État  103 
	 – �Namur, Musée des Arts Anciens du 

Namurois  102, 105, 107, 109, 111, 114–115, 
117–119, 123

Neapel  8, 66, 189
	 – �Neapel, Museo Archeologico Nazionale 

di Napoli  8, 66 
New York  28–29, 35, 38, 41–42, 64, 115, 189
	 – �New York, The Cloisters  115
	 – �New York, The Metropolitan Museum 

of Art  28–29, 35, 38, 41–42
Nordafrika  54

O
Ohrid  5–6, 15
	 – �Ohrid, Kirche der Maria Peribleptos 

(heute St. Kliment)  5–6, 15
Oignies  13, 101–105, 107–119, 121–123 
	 – �Oignies, Ancien Prieuré de  

Saint-Nicolas  101–104, 108–109,  
111–112, 115, 117, 121, 123

Olympia  15
Oxford  60, 66
	 – �Oxford, Ashmolean Museum  60

P
Paris  59, 109, 132, 171–176, 180–181, 189
	 – �Paris, Musée du Louvre  171–176,  

180–181 
Penteskouphia  28–29
Pergamon  63

Pisa  1, 14, 25, 155–158, 160, 163, 165, 189
	 – �Pisa, Camposanto  155–158
	 – �Pisa, Cattedrale Metropolitana Primaziale 

di Santa Maria Assunta  165
Pompeji  6–7

Q
Qazvīn  90 
	 – �Qazvīn, Große Moschee  90
	 – �Qazvīn, Ḥaydarīya-Madrasa  90

R
Rayy  89, 92, 94
	 – �Rayy, Shāh ʿAbd al-ʿAẓīm Mausoleum  89, 92
	 – �Rayy, Burj-i Tughrul (Grabbau)  94
Ringelheim  120 
Rom  8, 25, 27, 33, 43–44, 53–54, 56, 59, 66, 113, 

117, 136, 189
	 – �Rom, Musei Capitolini, Collezione 

Castellani  27
	 – �Rom, Museo Nazionale Etrusco di 

Villa Giulia  43
	 – �Rom, Museo Nazionale Romano  66
Russland  75, 89, 96

S
Sabzivār  92
	 – �Sabzivār, Zafarānī Karawanserei  92
Sambre  103 
San Casciano  155, 159–161, 163–164, 166
	 – �San Casciano, Pieve dei Santi Ippolito 

e Cassiano  159–161, 163–164, 166 
Sangān-i Paʾin  94
	 – �Sangān-i Paʾin, Masjid-i Gunbad 

(Moschee)  94
Sangbast  93 
	 – �Sangbast, Arsalān Jādhib Mausoleum  93
	 – �Sangbast, Mīl-i Ayāz Minarett  93
Sant’Angelo in Campo (Lucca)  161
	 – �Sant’Angelo in Campo (Lucca), Chiesa di 

San Michele  161 
Sar-i Pul  93
	 – �Sar-i Pul, Imāmzāda Yaḥyā Grabbau  93
Sarakhs  94
	 – �Sarakhs, Ribāṭ-i Sharaf Karawanserei  94
Sens  108, 119
	 – �Sens, Abbaye Saint-Pierre-le-Vif  108
Sensweiler  156
	 – �Sensweiler, Evangelische Pfarrkirche  156
Siena  121
	 – �Siena, Chiesa di Sant’Agostino  121
Simnān  80
	 – �Simnān, Masjid-i jumʿa (Freitagsmoschee)  80



198 ﻿Ortsregister

Spanien  169
Sorbano del Giudice (Lucca)  164, 166
	 – �Sorbano del Giudice (Lucca), Chiesa 

di San Giorgio  164, 166
St. Moritz  147
	 – �St. Moritz, Segantini Museum 

St. Moritz  147
Sankt Petersburg  61, 65, 172, 174, 177–179
	 – �Sankt Petersburg, Staatliche Eremi-

tage  61, 65, 172, 174, 177–179
Staat Vatikanstadt  s. Città del Vaticano

T
Tiflis  175, 182
	 – �Tiflis, Art Museum of Georgia  175
	 – �Tiflis, Simon Janashia Museum of 

Georgia  182
Transoxanien  171 
Troja  32, 34
Turkmenistan  93, 95, 175 
Tusculum  s. Frascati

U
Urmia  96
	 – �Urmia, Sa Gunbad (Grabbau)  96
Usbekistan  75, 89, 92, 94

V
Vatikan  s. Città del Vaticano
Venedig  15, 56, 190

W
Walcourt  103
Washington (D.C.)  176, 180
	 – �Washington (D.C.), Freer Gallery 

of Art  176, 180

X
Xiva  s. Khīva

Y
Yazd  78, 92, 94
	 – �Yazd, Darvāza Ḥaẓīra (Stadttor 

von Yazd)  92 

Z
Zavāra  90 
	 – �Zavāra, Masjid-i Jame’ (Freitags

moschee)  90
Zentralasien  170, 189
Zūzan  81, 83, 92 
	 – �Zūzan, Malik Moschee  92



 

 
 

 
        

 

 

 

Kulturelles Erbe: Materialität – Text – Edition 
Cultural Heritage: Materiality – Text – Edition 
KEMTE 6 

In der umfangreichen Forschung zu Signaturen von 
Künstlern und Künstlerinnen wurde den materialen, 
topologischen und praxeologischen Dimensionen 
bislang wenig Aufmerksamkeit geschenkt. Der vor-
liegende Band schlägt eine Verschiebung des Er-
kenntnisinteresses von einer Fokussierung auf den 
Text hin zu Präsenzeffekten und Praktiken vor. Er 
untersucht kulturübergreifend die Bezüge von Text, 
Schrift, Material, Technik und Bild zu den sakralen 
und profanen Handlungen, in denen die namens-
tragenden Artefakte eingebunden waren. Das spezi-
fische Potential von Signaturen wird darin deutlich, 
wie sie Präsenz als wirksame Anwesenheit behaup-
ten: Sie können zu Betrachtung und Gebrauch auf-
fordern und dies mit Selbstreflexion und Ansprache, 
oft dem Spiel mit dem Betrachter, verbinden, nicht 
zuletzt dadurch, dass sie die Materialien und Techni-
ken thematisieren, die das Aussehen des Artefakts 
bestimmen. 


	Umschlag
	Vorspann
	Inhalt
	Nikolaus Dietrich, Rebecca Müller und Mandy Telle: Zur Einführung
	Praxeologie: Signaturen im Gebrauch
	Nikolaus Dietrich: Signatures in Attic Vase-Painting. Negotiating the Place of the Banausos in Classical Greek Society and on the Vase
	Jörn Lang: Am Rande der Sichtbarkeit. Antike Edelsteine als Träger von Signaturen

	Präsenz des Künstlers
	Iman Aghajani: Signaturen in der iranischen Architektur des 11. und 12. Jahrhunderts
	Mandy Telle: Orate pro eo. The Signatures of the Goldsmiths’ Works of Hugo d’Oignies
	Lisa Horstmann: Selbsteinschreibung in das Bild. Form und Funktion der Signaturen bei Conrad von Soest

	Material und Technikder Signatur
	Daniele Giorgi: L’educazione grafica di uno scultore di età romanica. L’esempio di Biduino
	Viola Allegranzi: Noteworthy Signatures on Medieval Iranian Metalwork. Reflections on Artisans and the Organisation of the Art

	Die Autorinnen und Autoren des Bandes
	Namensregister
	Ortsregister
	Umschlag Rückseite



